Zeitschrift: Archives des sciences physiques et naturelles
Herausgeber: Société de Physique et d'Histoire Naturelle de Geneve
Band: 1 (1919)

Artikel: Le systeme astronomique des chinois [suite]
Autor: Saussure, Léopold de
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-742171

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-742171
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1919 Vol. 1 Décembre.

LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

PAR

Léopold de SAUSSURE
(Avec 11 fig.).

{Sllite} 1.

Avant-Proros.

Un exposé de I'astronomie chinoise se heurte & une double
difficulté : pour les lecteurs sinologues, il faut réduire au mini-
mum les considérations d’ordre astronomique ; pour un public

' Voir Arch. 1919, vol. 1, p. 186-216. — Le frontispice représente le
Ling-long yi, sphére armillaire de ’observatoire de Pékin construite au

Awrcmives, Vol. 1. — Décembre 1919, 38



562 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

d’astronomes ou de physiciens, il faut supprimer celles d’ordre
philologique. C’est pourquoi il n’est peut-étre pas inutile de
présenter la méme étude, sous deux aspects différents, dans une
revue sinologique et dans une revue des sciences physiques.

Je me suis done limité ici aux faits présentant quelque inté-
rét pour l'histoire de la pensée humaine et de lorigine des
sciences, en écartant ceux dont la valeur est seulement d’ordre
sinologique.

III. — ROLE FONDAMENTAL DE L’ETOILE POLAIRE.

La Chine primitive formant un noyau de civilisation entouré
de tous cOtés par des peuplades sauvages ou barbares, il est
naturel qu’elle ait assimilé son empire a I'univers et attribué a
son souverain une autorité cecuménique en considérant sa capi-
tale comme le centre du monde!.

C’est, semble-t-il, cette situation politique qui a suggéré I'idée,
d’ailleurs fort rationnelle, de distinguer dans le ciel la région
centrale, toujours visible, au milieu de laquelle trone 1’étoile
polaire, et les quatre quartiers équatoriaux plongeant alternati-
vement sous I'horizon. Quoi qu'il en soit, la division homologue
du ciel et de la terre en cing régions dont une centrale et quatre
périphériques, date de la tres haute antiquité®. Les expressions

temps de la dynastie mongole (XIII¢ siécle). Cette figure est empruntée a
Pouvrage de M. Alf. Chapuis : La montre « chinoise ». Neuchitel 1919.

Nous désignerons, dans ce qui suit, les siécles antérieurs & ’ére chré-
tienne par des chiffres arabes.

! Un fait analogue s’est produit dans le royaume des Incas, centre civi-
lisé entouré par des peuplades sauvages et qui n’avait aucune connaissance
d’autres foyers de civilisation. La dynastie était considérée comme issue du
soleil. Il n’y avait pas de nom géographique pour désigner le pays, si ce
n'est : « Les quatre quartiers (du monde) ».

La Chine primitive était limitée au bassin inférieur du fleuve Jaune. La
région du Yang-tseu kiang lui était inconnue. Elle était entourée de peu-
plades analogues aux Tartares, Turcs, Lolos et Annamites.

2 Dans le Tribut de Yu, document trés ancien quoique son attribution
au fondateur de la premiére dynastie scit purement légendaire, on trouve
un schéma de 'empire consistant en carrés concentriques dont les cotés
sont N-S. E-W. avec la capitale au centre. Dans chacune des zones ainsi
formée, Padministration devient de plus en plus indirecte, de telle sorte



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 563

de Fils du Ciel s’appliquant au souverain, de Royaume du Mi-
liew désignant le territoire quilui est directement soumis, et de
Dessous du (el signifiant I'empire sont vraisemblablement
antérieures & la premiére dynastie. Le second chapitre du Chou
king nous montre Chowen (22™¢ siecle avant J.-C.), élevé par
adoption & la dignité impériale, accomplissant le sacrifice ances-
tral & I'Empereur d’en haut, privilege du Fils du Ciel. A propos
de cette mention, la plus ancienne, de la divinité supréme, les
commentateurs chinois exposent que, dans 'antiquité, le Chang
ti était représenté par I’étoile polaire. Cette tradition religieuse

Fig. 9. — Sphere céleste chinoise. La division de I’équateur est
identique a celle de I’horizon.

est confirmée par I'analyse de 'uranographie des Chinois, comme
aussi par la philosophie résultant de leur systéme astronomique.

Les étoiles qui furent successivement polaires. — On appelle
polaire I'étoile qui se trouve (& peu pres) dans le prolongement

que indépendance compléte des indigénes indique leur sauvagerie absolue,
Pabsence de toute influence civilisatrice.

Cette forme quadrangulaire, qui s’est conservée rituellement dans le tracé
de la capitale, montre que 1’adage chinois Le ciel est rond, la terre est
carrée remonte & la haute antiquité (il figure d’ailleurs dans le rituel de la
3me dynastie, comme nous 'avons vu, p. 209). Il faut entendre par i que
la terre, étant plane, est soumise & la géométrie rectiligne, tandis que
le-ciel est soumis a la géométrie sphérique. Les quartiers de la terre sont
limités par des lignes droiter, tandis que ceux du ciel sont séparés par des
lignes courbes.



564 LE SYSTKME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

de I'axe de rotation de notre planete, situation qui lui donne
I'apparence d’étre le pivot immobile de la révolution diurne.
Mais cet axe, comme celui d’une toupie, se balance ; il décrit
dans le firmament, en 25,765 ans, une circonférence dont le
rayon est égal a I'inclinaison de 1’équateur sur I’écliptique (en-
viron 23 '/, degrés). Le pole céleste se déplace.donc assez rapide-

SR
~
Pole de™-

~
~

[éeliptique g5 .

:
]
A\ D
A

Fig. 10. — Révolution dn péle. Sur cctte figure, empruntée a U'dstr. po-
pulaire de Flammarion, la trace du cercle de précession parmi les étoiles
est un peu inexacte parce que le centre de ce cercle ne coincide pas avee
Ie centre de la projection stellaire. Les fig. 12 et 14 montrent que le podle
a passé plus prés d’'w Draconis,

ment parmi les étoiles et toutes celles qui se trouvent sur sa
trajectoire deviennent successivement polaires’.

! Son déplacement en un siécle est un peu supérieur a la largeur de la
lune. La premiére étoile polaire du systéme chinois est séparée de notre
polaire actuelle par un are de grand cercle équivalent & peu pres a la lon-
gueur de la Grande Ourse (fig. 10).



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 565

Par suite de I'irrégularité de la répartition des étoiles sur la
sphere céleste, il peut arriver que le pole, dans son trajet, ren-
contre plusieurs étoiles notables en quelques siécles tandis qu’il
n’en approchera aucune pendant une longue période consécu-
tive. Ces deux cas se sont présentés au cours de I'histoire chi-
noise.

Notre étoile polaire actuelle (a Petite Ourse) offre cette double
particularité d’étre a la fois tres brillante (2™ grandeur) et pré-
cédée par une longue lacune; de telle sorte qu’elle est considérée
comme polaire, aussi bien en Orient qu’en Occident, depuis
plus de mille ans, et destinée & conserver encore longtemps ce
privilége. Mais dans les premiers siécles de la civilisation chi-
noise, le pole céleste a passé successivement pres de plusieurs
étoiles: au 29™ siecle il s’est trouvé a proximité de « de la queue
du Dragon ; au 27 siécle il a passé pres de 10 Dragon et au
23" siecle prés d’une petite étoile entre 10 et » du Dragon. Or,
comme le P. Gaubil I'a fait remarquer!, la premiére de ces
étoiles ne porte, dans la nomenclature chinoise, aucun nom
remarquable, tandis que les deux suivantes se nomment 7"7en
yi (PUnique du ciel) et T"ai yi (’Unique supréme) qui les dé-
signent nettement comme étoiles polaires. Ceci montre qu’au
29™¢ siécle I'astronomie chinoise n’était pas encore constituée,

' Lettres édifiantes, t. XIV de ’édition de Lyon, 1819, p. 329. Il existe
en outre un mémoire manuscrit de ce savant missionnaire jésuite a la
bibliothéque de 1’Observatoire de Parie, au sujet des étoiles polaires chi-
noises (Voir lintroduction des Etudes de Bior, 1862; et son article du
Journal des Savants, 1840). Les coordonnées écliptiques indiquées par
Gaubil identifient avec certitude I7éen y¢ & 10 () Draconis. Mais en ce
qui concerne 7”ai yi ce missionnaire a fait une erreur d’observation ou
de calcul, d’autant plus regrettable que la réforme du service astronomique
par les Jésuites a fait disparaitre ’ancienne tradition orale, de sorte qu’il
ne reste probablement plus de Chinois capable de montrer cette petite
étoile. En comparant les fig. 12, 13 et 14 il semble que 7”aé yi soit ’étoile
triple C; car sur la carte chinoise 77ien yi et T"ai yi sont placées a droite
de la Haie occidentale, entre les deux premiéres étoiles (= et z) de cette
Haie. Voir la discussion dans le Toung pao 1920.

Les fig. 12 et 14, sur lesquelles j'ai marqué le résultat de mes calculs,
ont été photographiées sur les Atlas de ’Observatoire de Genéve. Je saisis
ici 'occasion de remercier MM. le prof. R. Gautier, directeur, et J. Pidoux,
astronome, pour la grande obligeance qu’ils ont mise a faciliter mes re-
cherches et & me renseigner.



566 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

tandis qu’elle I'était lorsque 10 Dragon jouait encore le role
d’étoile polaire, c’est-a-dire aux environs du 25 sidcle. Cette
induction vient confirmer ce que le systéme astronomique chi-
nois, corroboré par le texte du Yao-tien, nous a déja appris: a
savoir que la création de ce systeme date de I'époque ou les
équinoxes et solstices se trouvaient dans les sicow cardinaux

w

N
O Solstice d'hivep

©Equinoxe de printemps

q

suwolne p axouinbjo

s18.p ANsjog ©

]

Fig. 11. — Projection des 28 sicou sur I'équateur du 24w siccle.

Mao, Sing, Fang, Hiu (fig. 11), ¢est-a-dire aux environs du
24" sieclet.

- 8i, sur un globe céleste 4 poles mobiles, nous placons I'équa-
teur dans la position ou le point vernal se trouve en Mao (les

! Nous avons vu (Arch. 1319, p. 107) que la eréation de couples de sieon
symétriques marqués par des étoiles diamétralement opposées, non visibles
simultanément, n’avait pu étre réalisée que par l'observation attentive de
la simultanéité de leur passage au méridien avec des étoiles circompolaires ;



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 567

Pleiades), les équinoxes et solstices seront compris dans les sieou
cardinaux Mao, Sing, Fang, Hiu etle pole nord se placera auto-
matiquement au point P ou P’ dela fig. 12, entre 7"ai yi et T"ien
yi. Le traditionalisme méticuleux des Chinois a donc transmis
inconsciemment Ja position précise des cinq palais célestes de la
période créatrice : en conservant, inamovibles, les étoiles déter-

ighem  14hgm  (3hsem  13hagm  (3hagm  13feam  (3haom  (3Miam
S o a4 | g
Argelander - . e
1855

Fig. 12. — Trajet du pole dans la haute antiquité chinoise.

minatriees qui limitent les sieow, il a maintenu la fixité des
saisons sidérales primitives, représentées par 4 groupes de 7
sieou. Kit en conservant le nom des anciennes étoiles polaires,
il nous offre cette curieuse confirmation qui place le milieu du
palais central en exacte concordance avec les milieux des qua-

ce qui suppose un plan méridien exactement établi et par conséquent une
détermination précise du péle. Cette nécessité explique comment, & une
époque si reculée, une étoile aussi petite que 7"ai yi, a peine visible & Pceil
nu, ait pu étre choisie comme polaire.



568 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

tre palais équatoriaux. Cet ensemble systématique étant
confirmé, en outre, par le texte du Yao-tier et par la symétrie
primitive des couples de szeou .

Corrélation entre Uempereur et Uétoile polaire. — Nous avons

Fig. 13. — Carte chinoise du XIII¢ siécle.

vu que la conception fondamentale de la cosmologie chinoise
est I'idée d’une révolution dualistique (yin et yang) s’accomplis-
sant autour d’un centre immobile. Cette révolution, qui exprime

' Lorsque les Chinois, du Ie* au VIIIe siécles, découvrirent et formulérent
la loi de précession, ils comprirent bien que les palais célestes traditionnels
représentent les saisons et les dates tropiques de la période créatrice ; mais
comme ils considéraient cette loi comme équatoriale (cf. p. 193, note 1), ils



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 569

la formule générale de 'univers, se manifeste dans le ciel par
le mouvement des quatre palais sidéraux tournant autour du
pole immobile; et sur terre par I'alternance des saisons corres-
pondant aux régions cardinales de ’Empire (Dessous du ciel)
auxquelles préside le Fils du Ciel.

AU Y Argelander-/
1855 x

S * i
¥ . . 5 / : b ¢
3 . 7

—Bcr

" \

S
\la

g
=
R

R el

i 8

o

of]

L)

ole.de Vécliptiqu

)}

cox

Une corrélation s’établit ainsi entre le Ciel et la Terre ; entre
I'Empereur d’en haut (Chang ti) et Pempereur terrestre (7%);
entre 1’étoile polaire, résidence de I'Etre supréme, et le trone
impérial terrestre.

n’imaginérent pas que le pole ait pu se déplacer. lls ne soupgonnérent donc
pas la raison d’étre du nom des étoiles 17ai yi et 1%ien yi, qui fut révélée
par le P. Gaubil.



570 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

Dans la haute antiquité, ou la croyance en 'Empereur cé-
leste était profonde et vivace, la distinction semble avoir été
bien établie entre le Chang ti, divinité anthropomorphique, et
I'étoile polaire quilui servait de résidence. Mais, dans les siécles
postérieurs, cette distinction s’efface et il ne reste qu’une
croyance, en quelque sorte déterministe, sur I'identité du role de
Pempereur et de I'étoile - polaire dans la nature. Si I'empereur
se conduit mal et n’accomplit pas les rites de sa charge, la régu-
larité des saisons s’altére, le mouvement des astres devient
anormal, des malheurs fondent sur ’empire et la dynastie
s’écroule par I'effet des lois physico-morales *.

Confucius ne parle jamais du Chang 1 et donne toujours a
I'Etre supréme le nom de 7"ien, le Ciel, concept naturiste et
déterministe qui élimine, dans sa philosophie, I'idée d’une divi-
nité anthropomorphique distribuant arbitrairement des graces?®.
Il insiste, d’ailleurs, sur I'identité entre le role de I'empereur et
celui de I'étoile polaire: « Le souverain qui régne par la vertu,
dit-il, est semblable & I'étoile polaire. Il reste immobile au centre
et tout évolue réguliérement autour de lui. »

Désle 16°siécleav. J.-C., le fondateur de la 2°dynastie avait pris
comme nom de régne celui de ’étoile polaire 7”ien yi, ' Unique
du ciel ?, ce qui montre déja, semble-t-il, une altération du senti-
ment religieux de la haute antiquité. Inversement, I’étoile qui
vers le 12° siécle, se trouvait la plus proche du pole, g Petite

! Voir le livre canonique L %, traduction Leece. Collection des Sacred
books of the East.

? Une cause qui contribua sans doute & ruiner P’ancien concept du
Chang ti fut 'avénement, sous la 3e dynastie, de cinq Chang ti correspon-
dant aux cinq éléments. J’ai montré que cette multiplicatiou est en rapport
avec la décadence du pouvoir impérial et les prétentions des grands vas-
saux qui s’attribuaient le titre de roi (cf. Les origines de Pastr. ch., Toung
pao, 1910; et ci-dessus, p. 190).

# Des sinologues, ignorant d’ailleurs que ces expressions sont des noms
d’étoiles polaires, ont traduit T "’ien yi et 1’ai yi par Unité du ciel, Unité
supréme, y7 signifiant & la fois un et unité. Il est cependant clair qu’il ne
s’agit pas ici d’unité mais d’umnicité ; cela est d’autant plus évident que le
souverain (corrélatif de 1’étoile polaire) s’attribue dans 'antiquité le titre de
Y7 jen 'homme Unique, ce qui se traduit littéralement en anglais par ex-
pression tout & fait équivalente the One man. De méme peut-on traduire
T’ien yi en anglais par 'expression the heaven’s One.



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS " 5TY

Qurse (Lucida Humeris) recut, comme le P. Gaubil I'a égale-
ment fait remarquer, le nom de 7"ien ¢i ('Empereur céleste), ce
qui confirme aussi I'évolution des idées. A 'origine, dans I’an-
cienne religion astronomique, 1'étoile polaire était la résidence
du Chang ti, mais on ne la confondait pas avec lui; tandis que,
plus tard, 'empereur terrestre prend le nom de I'étoile polaire
et attribue a I'étoile polaire, elle-méme, la dignité impériale.

Par suite de la corrélation entre 'Empereur d’en haut et
I'Empereur terrestre, entre 1’étoile polaire et le trone terrestre,
le Fils du Ciel, dans les audiences solennelles, est toujours tourné
face au sud, comme 1’étoile polaire, tandis que ses sujets se pros-
ternent devant lui face au nord. Se tourner vers le sud, se
tourner vers le nord sont deux expressions qui, tout au long de
I'histoire chinoise, signifient : agir en souverain, se comporter
en sujet'.

Mais, comme Fustel de Coulanges 1'a bien montré dans sa (ité
antique®, le chef de famille, chez les peuples soumis au régime
patriarcal et au culte des ancétres, est souverain dans sa maison.
En Chine, le culte qu'il rend & ses ancétres, face au nord, devant
les tablettes ol sont inscrits leurs noms, est analogue au culte
que I'empereur rend au ciel . Vis-a-vis de ses enfants et de ses

" Au 11e¢ siecle, le duc de Tcheou, frére du fondateur de la 3¢ dynastie,
sorte de Marc-Aurele chinois, prit la régence pendant la minorité de son
neveu : il se tourna vers le sud; puis il lui remit le pouvoir & sa majorité
et «se tourna derechef vers le nord ».

Au 3e siecle, aprés les troubles qui suivirent la chute des 7s’in, la
dignité impériale fut offerte a Lieou pang, le fondateur de la dynastie des
Han. Celui-ci, d’apres les rites de la politesse chinoise, protestait de son
indignité et se refusait 4 un tel honneur en saluant vers U'est, puis vers
Uouest. Mais, tout en continuant & saluer, il se tourna vers le sud,.. ce qui
signifiait qu’il prenait en mains J'autorité.

* Quoique cet historien n’ait eu en vue que 'antiquité gréco-latine, ses
remarques s’appliquent admirablement & P’antiquité chinoise. '

¥ Le culte est rendu & cinq ascendants directs masculins et les générations
sont considérées comme alternativement yang et yin. La tablette du fon-
dateur de la famille (ou de la branche cadette) occupe le centre et reste
inamovible, tandis que les quatre tablettes des générations yang et yin se
succedent et disparaissent a tour de role. Ces rites ne font que reproduire
les traits fondamentaux de la cosmologie chinoise : le fondateur placé au
centre, c’est le pole, qui engendre les deux principes et les quatre saisons,
formule générale de toute évolution, de toute révolution.



72 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

serviteurs, il se tourne au sud. Sa demeure, comme le palais
impérial, est orienté suivant la méridienne. Pour les hotes, la
place d’honneur est a la gauche du maitre de maison, ¢’est-a-dire
a 'est, parce que c’estle coté du principe yang et du printemps.
Le culte de famille est ainsi lié & la cosmologie, toujours présente
dans les rites de la vie publique et privée.

Comme conséquence de ces idées, il est arrivé, en Chine, que
le type de 'homme normal, de ’homme sage, est concu hiérati-
quement assis face au sud. C'est pourquoi les cartes célestes ou
terrestres supposent 'observateur face au sud, al'inverse des
notres qui placent le nord en haut (cp.les fig.5 et 6, p. 198).
~ Cest pour cette méme raison, jimagine, que I’homme sage,
’homme supérieur tel qu’il est concu par la philosophie antique,
est désigné par l'expression kiun-tseu, «le prince-philosophe »
ou «le philosophe princier ». Le type de la perfection humaine
est en effet le sage, assis sur le trone, symbole de ’étoile polaire,
et tourné vers le sud ; ce trone peut étre le trone impérial, ou un
trone princier, ou simplement celui du péere de famille qui sait
faire régner autour de lui l'ordre et ’harmonie en observant
les rites?*.

L’assimilation de 'empereur a I'étoile polaire est particuliére-
ment remarquable dans le traité philosophique Hong-fan du
11° siécle av. J.-C., inséré dans le Chou king. Ce traité, qui énu-
meére les connaissances physiques et morales de I'époque, est
divisé en neuf chapitres pour une raison cosmologique: toute
entité, toute évolution prenant, aux yeux des Chinois, la figure
d’un centre entouré par la révolution cosmique, huit chapitres
sont consacrés a la périphérie et un au centre. Ce chapitre cen-
tral est le cinquiéme parce que cette disposition le place au
milieu de 'ouvrage % Et il traite des devoirs du souverain en le

' C’est encore ce méme concept fondamental qui a inspiré le titre du
livre confucéen Tchoung young (Le centre invariable), que les sinologues,
faute d’étre familiarisés avec la cosmologie indigéne, traduisent par L’in-
variable miliew en expliquant qu’il s’agit de la doctrine du « juste milieu »,
sans se douter que, pour les Chinois, ce juste milieu est le centre invariable
dont I’étoile polaire est la manifestation la plus élevée dans la nature et
dont le prince-philosophe est le modéle achevé dans 'ordre humain.

? En donnant cette explication dans mes Origines, j’ai montré qu’il s’agit
d’une régle générale : dans les énumérations, ’élément central est placé au



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 373

désignant par 1’expression auguste sommet qui s’applique égale-
ment a 1'étoile polaire®.

Au temps de l'anarchie féodale, I'ancienne religion astrono-
mique déchut et fut ravalée au niveau des magiciens et des
sorcieres. Lorsque la dynastie des Han, aprés avoir restauré
‘Tordre, put s’occuper de recueillir les traditions de I'antiquité,
on vit 'empereur Wou subir l'influence d’'une magicienne qui
s'intitulait la princesse des Esprits et révérait, au-dessus de
tous les dieux, une divinité supréme nommée 1"ai yi. D’apres
le récit de Sseu-ma TSien, il est déja clair que ce T ar yi
(I'Unique supréme) n'est autre que I'étoile polaire puisqu’on le
voit entouré par les génies des constellations circompolaires ; et
le fait devient encore plus évident lorsqu’on observe que, dans
la description uranographique compilée par ce méme historien,
il est dit que « ’étoile polaire est la résidence de T"ai yi »*.
Apres bien des hésitations 'empereur Wou se décida a restaurer
le culte de T"ai yi et le cérémonial reconstitué confirme qu’il
s'agit de I'étoile polaire. Ce cérémonial est d’ailleurs celui de ’an-
cien sacrifice Kiao célébré par le Fils du Ciel au solstice d’hiver,
qui s’est perpétué jusqu’a nos jours sous le nom de sacrifice au
Ciel, dont F. Farjenel a décrit la liturgie.

IV. — LA THEORIE DES CINQ ELEMENTS.

La théorie dualistique du win et du yang, avons-nous dit
(p. 188), constitue la physique de antiquité, tandis que la théo-
rie des cing éléments en représente la chimie.

Cette théorie des cing éléments est assurément trés ancienne

milieu et c’est pourquoi le Souverain est symbolisé par les chiffres 5 et 9 :
« Nous, la prééminence du 5 et du9». Il y a, en effet, 4 saisons subdivisées
en 8 demi-saisons (voyez p. 196), d’ont les deux séries 1, 2, 5, 38, 4 et
1,2,3,4,9,5,6,7, 8.

! Dans le traité uranographique de Sseu-ma T's’ien, compilé d’aprés les
documents de la dynastie T'cheou, 1’étoile polaire est appelée Faite du ciel.
Dans P’ére moderne on la nomme souvent 7% sing, I’étoile impériale.

* Le P. Gaubil n’a pas eu connaissance de ces textes, qui I’eussent bien
intéressé. Inversement, Ed. Chavannes, le traducteur du grand historien
chinois, n’a pas eu connaissance de I'induction du P. Gaubil au sujet des
étoiles polaires de Pantiquité et a cru que 7’ai yi était une création de la



574 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

puisque dans maint chapitre du Chou king (recueil constitué
bien des siécles avant Confucius) on la voit intervenir dans les
événements et les discours de la haute antiquité. Cette lointaine
origine ne semblera nullement invraisemblable & quiconque
aura réfléchi a la valeur scientifique de P'ceuvre accomplie par
les fondateurs du systéme astronomique chinois (fig. 11) et aux
preuves quien fixent la date aux environs du 24™ siécle®. On
doit présumer cependant que cette théorie est postérieure de
plusieurs siécles a la création des sieou symétriques, car elle
implique la connaissance du métal; or, d’aprés une tradition
relatée par un personnage du 5™ siecle, les Chinois n’auraient
connu le bronze qu’a partir de la 1" dynastie (fondée vers le
21" siécle) et en étaient encore a la période de la pierre polie
(jade et silex) au temps des souverains légendaires®.

L’essentiel de la théorie chinoise, ce n’est pas seulement qu’elle
comprend cinq €léments (et non quatre comme celle des
Grecs et des Hindous), ¢’est surtout son caractére cosmologique.
L’astronomie étant, en Chine, la science primordiale et la divi-
sion de la sphere céleste en cinq régions, dont une centrale et
quatre périphériques, étant considérée comme la formule géné-
rale de 'univers, I'explication des transformations de la nature
a été logiquement cherchée dans une théorie quinaire en rap-
port avec la révolution annuelle des saisons.

Aux cinq palais célestes correspondent, dans le monde tLI‘-
restre, la région centrale entourée des quatre régions cardinales.

raison abstraite (Les Mémoires historiques de Sseu-ma T'8’ien, t. I, p.
XCVIT; t. III, pp. 485 et 512).

! Aux preuves indiquées plus haut, il est intéressant d’ajouter la véri-
fication indiquée dans mon étude sur le zodiaque lunaire (Arch. 1919, mars):
Pétoile Vega, dont ’ascension droite varie rapidement par suite de sa proxi-
mité du péle et qui faisait partie du systéme primitif, a été remplacée, dans
le systéme chinois, par s Capricorne, dont ’ascension droite est précisément
la méme que celle de Vega au 24wme sigcle (fig. 3).

* Yoyez Hirrna, History of ancient China. — Tout en admettant 'ob-
jection, je ne la considére pas comme entierement probante. Si les Chinois
des premiers siécles n’ont employé ni le fer ni le bronze, ils connaissaient
stirement l'or dont le nom (%in) est, méme de nos jours, le seul terme géné-
rique signifiant métal. Le signe idéographique de Por fait partie des carac-
téres les plus archaiques de ’écriture chinoise et les noms de tous les autres
métaux s’orthographient par le radical Kin combiné avec une phonétique.



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 575

L’élément central est tout naturellement la ferre, dont le nom,
en chinois comme en francais, s’applique & la fois au monde ter-
restre et & la substance du sol. Et les quatre éléments périphé-
riques, correspondant aux points cardinaux et aux quatre sai-
sons’, sont le bois {£), le feu (8S), le métal (W) et ’'eau (N).

Nord (noir)

Hiver (yin)
EAU
)
— <
I &
s 2 w3 =
T . g =
=il TERRE % <
- ?_-Eﬂ ¥ 7R
$3= i
o < =
FEU
Eté (yang)
Sud (rouge)

L’association de l'eaz a 'hiver et du feu & ’été se comprend
d’elle-méme puisque ces deux éléments représentent les deux
principes yin et yang, 'un humide et froid, 'autre sec et chaud.
Celle du bois au printemps s’explique aussi d’emblée puisque
c’est la saison de la pousse des végétaux, Quant & l’association
du métal a 'automne, elle se justifie dans les idées chinoises par
le fait que le métal coupe et détruit, de méme que ’automne,
saison de déclin (yin), détruit I'ccuvre du printemps, saison de
croissance (yang)®.

Cette révolution des cing éléments étant, dans le cadre de la
révolution encore plus générale du yin et du yang, la formule

! Sur l’association des saisons aux points cardinaux, voyez Arch. 1919,
mai, p. 197.

? Dans la Chine antique (et moderne) la guerre était con¢ue comme un
acte de défense ou, quand elle était offensive, comme un acte de punition.
Les peuplades barbares et nomades dont elle était entourée faisaient leurs
incursions de pillage lorsque les greniers étaient pleins, c’est-a-dire en
automne; d’autre part les Chinois, peuple agriculteur, n’entreprenaient une
expédition de chatiment qu’aprés la rentrée des récoltes, Double raison
qui contribua & l’association de la guerre, des chatiments et du métal a
lautomne. Les sessions judiciaires avaient lieu également en automne et
l'on s’abstenait de procéder aux exécutions capitales dans les saisons yang
pour ne pas troubler ordre de la nature.



576 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

synthétique des lois de la nature, tous les phénomeénes y sont
rattachés ; les couleurs, les saveurs, les notes de la musique, ete.
sont adaptées au moule de la théorie quinaire.

La répartition quinaire des couleurs a une importance histo-
rique particuliére a cause du role rituel qu’elle a joué et qui
constitue une des preuves de l'antiquité de la théorie des cinq
éléments.

Le jaune correspond au centre et a la terre, ce qui est con-
forme & la couleur de la Chine primitive, terrain d’alluvion.

Le vert correspond au hois, couleur de la végétation et du
printemps.

Le rouge correspond au feu et a I'été.

Le blanc correspond au métal et a automne.

Le wnoir correspond a I'eau et a ’hiver.

Ces deux derniéres associations ne sont pas directement acces-
sibles & un esprit occidental ; elles supposent des idées chinoises
qu’il convient d’expliquer.

L’Européen concoit fort bien que le noir soit associé a I'hiver
et au nord, siege du principe #i» obscur et froid; en opposition
avec le rouge de 1'été et du sud, siege du principe yang lumi-
neux et brulant. Mais il ne comprend guére comment le noir
peut étre considéré comme la couleur de 'eau. C’est cependant
une idée familiére aux Chinois, qui appellent 1’eau le « breuvage
sombre» ; cela provient de ce que 'eau en grandes nappes prend
une teinte bleu foncé (qui en réalité n’est quun reflet). Or les
primitifs ont une tendance a confondre le bleu foncé et le
noir '.

Quant a Pattribution du blanc au métal, elle peut s’expliquer
d’abord par la nuance brillante des reflets métalliques, ensuite
par la raison péremptoire qu’il ne restait plus I'embarras du
choix.

' Les Chinois classent le bleu clair avec le vert, couleur du printemps,
et le bleu foncé avec le noir. Le Dr Cureav (Revue gén. des Sciences, 1907)
a fait la méme constatation chez les négres du Congo. Les Hindous consi-
dérent aussi 'eau comme noire : « Ils venaient d’au dela ’eau noire, ainsi

que les gens de I’Inde, avec une horreur mystérieuse, nomment la mer
(MacavuLay).



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS ’ BTT

V. — CHANGEMENTS DYNASTIQUES ET REFORMES DE LA DOCTRINE.

Les anciens Chinois ayant concu la théorie bino-quinaire
comme régissant toute évolution, dans Pordre moral comme
dans I'ordre physique, I'avénement des dynasties, leur déclin et
leur chute ont été considérés par eux comme un effet des lois
de la nature, analogue & celui qui opére la révolution des sai-
sons, des éléments et des couleurs.

Chaque dynastie regne donc par la vertu d’un élément. Cette
croyance n’apparait a 1’état de doctrine didactique que sous les
Tcheow ; mais, par le témoignage de Confucius?, nous savons
que les Yin (2™ dynastie) avaient eu pour couleur officielle le
blanc; d’autres indices confirment qu’elle existait déja sous la
2™ dynastie et peut-étre avant® Dans la Harangue 4 Kan, un
des plus anciens documents du Chow king, on voit le fondateur
de la 2™ dynastie haranguant ses troupes avant la bataille et
reprochant & son adversaire d’avoir méprisé les Cing éléments et
négligé les T'rois normes. Quelle que soit la signification contro-
versée de ce dernier terme, ce discours montre l'importance
religieuse qu’on attribuait 4 I'observation des lois physiques ou
calendériques et I'idée que leur négligence causait la chute des
dynasties. | _

‘Si la dynastie Yin avait pour couleur le blanc, qui correspond
au métal, on en peut inférer qu’on considérait la premiere dynas-
tie comme ayant régné par la vertu du bois; mais cela est hypo-
thétique, car c’est seulement sous les Z'cheon qu’on trouve men-

! Confucius (551-479) appartenait 4 une branche cadette des marquis
de Song qui, eux-mémes, continuaient la lignée de la dynastie détronée des
Yin et avaient recu, suivant 'usage, cet apanage pour perpétuer les sacri-
fices ancestraux et les rites de cette dynastie.

Remarquons a ce propos que la descendance directe de Confucius, honorée
d’un titre ducal, s’est perpétuée jusqu’a nos jours, ou le duc actuel des-
cend, a la 76e génération, du philosophe. Par les Song et les Yin (sans
compter les ancétres féodaux des Yin) il remonte authentiquement et léga-
lement & 35 siécles en arriere. C’est la plus antique filiation du monde et
un exemple typique du traditionalisme chinois.

> Le changement de calendrier en est un et le nom de Houang ti (’'em-
pereur jaune) montre qu’on attribua de trés bonne heure cette théorie aux
souverains de la haute antiquité.

Arcnives, Vol, 1. — Décembre 1919, 39



H78 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

tionnée la théorie suivant laquelle les éléments se succedent en
se détruisant :

Le bois (E) triomphe de la terre  (en I’absorbant)
Le métal (W) triomphe du bois (en le coupant)
Le feu (S) triomphe du métal (en le fondant)

L’eaw (N) triomphe du feu (en I'éteignant)

La terre (centre) triomphe de ’eau (en I'absorbant)

La croyance en I'association des dynasties a un élément
physique dont elles subissaient I'influence, a eu pour consé-
quence de faire créer, sons chaque dynastie, des rites particu-
liers en rapport avec I’élément dont elle dépendait. La chute
d’'une dynastie amenait donc le bouleversement des regles
admises et cette coutume a été un bienfaisant correctif aux ten-
dances trop conservatrices du peuple chinois. A I'avénement
d’une nouvelle dynastie, toutes les innovations sont acceptées si
on les présente comme en harmonie avec I'influx de la période

débutante?.
Parmi les réformes liées au changement de dynastie, il faut

citer celle du calendrier. La premiere dynastie (Hia) avait
conservé le calendrier de 1'époque créatrice, olt les trimestres
correspondent aux palais célestes, dont les équinoxes et solstices
marquent le milieu; de telle sorte que les dates cardinales
tombaient toujours sur les 2¢, 5°, 8° et 11° lunes.

' On se figurait naguere, en Europe, que la tresse de cheveux, & laquelle
on voyait les Chinois si fidéles, datait d'un temps immémorial, alors que
cette coiffure était simplement celle des Tartares, devenue officielle et obli-
gatoire depuis ’avénement de la dynastie mandchoue (XVIIe siecle) et fut
abandonnée par le fait méme de sa chute.

La tendance a justifier les réformes par une sorte d’affinité entre les phé-
nomenes physiques et politiques a beaucoup contribué & la rapide transfor-
mation du Japon (dont la civilisation est chinoise) en naturalisant les
innovations sous le couvert de la restauration du Mikado.

De méme, le succés des Jésuites dans la réforme de P’astronomie et du
calendrier chinois a été grandement facilité par le fait qu’elle s’est produite
sous le premier souverain de la dynastie tartare et qu’elle s’est ainsi pré-
sentée comme une des transformations analogues décrétées au début d’autres
dynasties. L'astrologie populaire elle-méme s’est adaptée a cette réforme,
comme on peut le voir, par exemple, sur un almanach chinois (de 1831) de
la Bibl. publ. de Genéve, ot ’ordre sidéral suit le mouvement vrai du soleil

en sens inverse des signes chinois.



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 579

La dynastie des Yin avanca d'un mois le début de I'année;
puis la dynastie des Z'eheou I'avanca encore d’un mois. De telle
sorte que les équinoxes et solstices (E, S, W, N) ne marquérent
plus le milieu des saisons. Ces réformes eussent été admissibles
si I'on avait changé aussi la position des saisons par rapport au

&
vy
i HHEI

Fig. 15. — Le P. Adam Schal, S. J. missionnaire
en Chine au XVIIe siécle.

numérotage des mois. Mais on maintint le nom de printemps
aux 1¢, 2¢, 3° lunes, de telle sorte qu'on arriva, sous les Z¢cheou,
a ce résultat paradoxal de nommer printemps I’époque corres-
pondant & notre hiver, comme on le voit sur le tableau suivant.

Cette aberration, contre laquelle Confucius n’a cessé de
protester, est intéressante a étudier au point de vue de ’histoire
des idées, car elle provient de conceptions philosophiques et
constitue peut-étrele plus ancien témoignage montrant la science
humaine aux prises avec le mystére de la précession des
équinoxes.



580 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

CALENDRIER DES DIVERSES DYNASTIES ..

RoMaIN Signes \ Hia Yiw TCeHEOU Ts'IN Han
N= F |1 12 ye| 2ye |1
5 J |12 1ye| 2:2) 3:8 |12
- E oo =
= |l 12| 202 3/F| alE | 1 g
\ R ; z
. ([ |E= G| 2(2| 3/% | & 5 2032
£ BR| $'%]| 4 5 6 3 /&
=
£ B | ¢ 5 6 7 4
\
g S$= & | 5 6 7 ) o | 8)s| B
2 F| 6 e ¥ 30 915 s
2 B 7, .| 8 5| 9/F 0l =) g
= = =
2 W= @B | 8(s| ° <10 11 8¢5
E | 9 |10 1 12 9 /<
<<
% | 10 11 12 1 10

Nous avons vu que le systeme des sieou et des palais célestes
avait été établi d’aprés la situation sidéro-solaire au 24° siécle.
A Taveénement de la 2° dynastie, ce systéme retardait donc de
8 siécles en ce qui concerne les équinoxes et solstices, et méme
de 11 siécles en ce qui concerne le Nouvel an (début du prin-
temps)®. Cela n’avait d’ailleurs, objectivement, aucune impor-

! Les signes chinois symbolisent les 12 mois astronomiques de ’année
tropique commencgant au solstice d’hiver. Mais ces douze mois étant répar-
tis 4 raison de 3 par palais (Cf. mai, pp. 194 et 205) les solstices et équi-
noxes (N, E, 8, W) marquent le miliex des signes cardinaux, et non leur
origine comme dans notre systéme.

Les mois civils (lunaisons) étant plus courts que les signes, on rétablit
périodiquement la concordance en intercalant un mois supplémentaire,
qui porte le numéro bis du précédent, sans jamais déranger la position
des mois cardinaux. _

Le principe fondamental de cette concordance entre ’année calendérique
et Pannée tropique repose sur ’observation du solstice d’hiver par le gno-
mon : la date du solstice (N) ne doit jamais sortir de la lunaison solsticiale.

* L’ancien repére du début de 'année et du printemps, 'étoile Kio,
vestige de 1'époque du zodiaque lunaire, avait été maintenu lors de la



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 581

tance pour le calendrier, celui-ci étant basé sur I'observation
du solstice et non sur un procédé sidéral. Mais le calendrier, en
Chine, n'est pas envisagé seulement sous le rapport utilitaire;
il émane du Fils du Ciel, chargé de mettre d’accord « les nombres
de la Terre avec ceux du Ciel ». Les croyances astronomico-
religieuses s'étant constituées bien avant l'apparition de la
méthode solsticiale, c’est le firmament, en ses divers quartiers,
qui est considéré comme le siége des influences physiques et
métaphysiques'. A I'avénement de la 2° dynastie, conformément
aux idées exprimées dans la Harangue & Kan®, on vit probable-
ment un signe des temps dans le fait que le début de I’année ne
correspondait plus aux étoiles et I'on pensa légitimer le mandat
céleste (17ien ming) de la nouvelle dynastie par un changement
de calendrier signifiant qu’une ére nouvelle commencait, réta-
blissant I"acecord de la Terre et du Ciel®.

création du systéme symétrique, ce qui explique I'inexactitude du couple
12-26 et l'inégalité des couples de palais dont les limites sont fausses
quoique leurs centres soient exacts (fig. 11).

' Cette idée, qui s’est perpétuée tout au long de I'histoire chinoise
vexprime d’une maniére intéressante, sous la dynastie Han, dans 'édit
promulgué a loccasion du rétablissement du calendrier sous la forme
antique ('an 104 av. J.-C.). La commission nommée i cet effet placa la
date du solstice d’hiver dans la 11 lune et détermina son lieu sidéral,
mais elle ne put naturellement pas faire concorder les saisons avec les
antiques divisions stellaires, puisque leur situation n’était plus la. méme.
L’empereur s’en déclare «trés affligé». Il regrette de n’avoir pu imiter
Houang ti, qui acquit 'immortalité en trouvant I'accord entre le Ciel et
la Terre. (Houang ti est 'empereur légendaire dont le régne est placé par
Pancienne chronologie au 24e siécle, précisément a I’époque ol le systéme
chinois concorde avec la situation sidéro-solaire). Cf. les Mémoires de
Sseu-ma, dont la traduction Cmavanxes se trouve dans les bibliothéques
publiques, tome III.

? « Ohé, hommes des six armées... Le prince de Hou méprise avec hau-
teur les cing éléments; il néglige et abandonne les trois normes, Clest
pourquoi le Ciel supprime et interrompt son mandat; maintenant je ne
fais qu’exécuter avee respect le chatiment céleste. » (Chou king).

* Le fait que, dés cette époque, on considérait le changement de dynas-
tie comme devant entrainer des modifications rituelles, est confirmé par la
tentative de la 2° dynastie de changer le dieu du sol (Cf. le Chou king,
trad. LEecer).

Les sinologues ont interprété autrement ce changement du premier
mois. D’aprés M. H. Parker (Ancient China simplified), qui présente cette
explication comme allant de soi et résumant ’opinion admise, les dynasties



-

5H82 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

Pour établir réellement cet accord, il aurait fallu, non pas
avancer, mais retarder d’un mois le calendrier. En effet I'équi-
noxe (d’automne), autrefois au milieu du palais du printemps,
se déplacant parmi les étoiles dans le sens des aiguilles d’une
montre, tendait & se rapprocher de Kio. Le palais du printemps
qui contenait autrefois les pleines lunes de la saison du prin-
temps (1, 2, 3) tendait & contenir les pleines lunes des mois 2, 3,
4. Il aurait donc fallu appeler premier mois celui qu’on appelait
deuxiéme dans le calendrier originel, c’est-a-dire le mois conte-
nant I'équinoxe. Les saisons chinoises seraient alors restées en
concordance, pendant vingt siécles, avec les palais sidéraux et
auraient mieux correspondu avec les saisons météorologiques.
Mais alors les équinoxes et solstices n’auraient plus pu étre
considérés comme le centre des palais célestes.

Une telle solution, qui implique la découverte et la claire
compréhension de la loi de précession, ne pouvait étre envisagée
par les Chinois de I'antiquité. Pour eux, les palais célestes, créés
déja depuis une dizaine de siécles, n’étaient pas une institution
humaine et conventionnelle, mais représentaient les lois mémes
de la nature. Il ne s'agissait pas de mettre le ciel d’accord avec
les saisons terrestres, mais au contraire de mettre les « nombres
de la Terre» d’accord avec ceux du Ciel. Or le palais du prin-
temps qui contenait autrefois les pleines lunes des mois 1, 2, 3
de I'année civile, tendait maintenant a contenir les pleines lunes
2, 3, 4. L’ancienne distribution des pleines lunes semblait se
déranger et tendait & se répartir ainsi dans les palais :

N E S A%%
11. 12. 1.‘ 2. 3. 4. 5.6. 7. 8. 9. 10.
au liew de :  10. 11.12. 1. 2. 3. 4.5.6. 7.8. 09,

On pensa done se conformer aux indications du ciel en avancant
d’un mois le début de 'année *.

Yin et Tcheow durent changer I'origine de ’'année pour compenser erreur
progressive qui s’accumulait depuis la haute antiquité dans la regle d’in-
tercalation. Nous verrons, en traitant plus loin du calendrier, que cette
interprétation est inadmissible.

! Cette explication du changement de calendrier est une simple hypo-
thése. Mais elle est vraisemblable parce que conforme & la mentalité chi-
noise, dont on peut citer maint exemple analogue d’illogisme : chacun sait



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS H83

Toutefois, cette correction d'un mois (30°) pour un déreglement
d’environ 15° anticipait sur ’avenir; on ne peut donc pas justi-
fier par la méme explication la nouvelle avance d’un mois que
les Tcheow imposerent au début de I'année civile. Cette avance,
4 mon avis, a simplement pour cause la croyance en la nécessité
d’opérer des changements & 'occasion du renouvellement de la
dynastie. Le précédent des Yix ayant acquis une valeur rituelle,
on avanca d’un mois encore la date du Nouvel an. Puis, lors de
la décadence des T'cheou, les princes de 7s'in, ne reconnaissant
plus la souveraineté impériale, firent acte d’indépendance en
avancant encore d’un mois, dans leur pays, le début de ’année,
innovation qu’ils imposérent a I'empire lorsqu’ils fondérent la
4° dynastie . Apres leur chute rapide, les Han, arrivés au pou-

~voir, furentsollicités, pour des raisons rituelles et superstitieuses,
de changer le début de ’année, ce qu’il firent en I'an 104 av. J.-C.
en rétablissant judicieusement le calendrier de la haute anti-
quité qui resta, dés lors, inamovible.

On voit ainsi que le premier changement calendérique,
opéré au 16° siecle par la 2° dynastie avait unec cause rituelle
vaguement justifiée par 'effet de la précession; mais que les
changements opérés par les 3” et 1° dynasties s’expliquent seu-
lement par des motifs rituels et politiques.

Réforme de la théorie dualistique. — L’avéenement des Tcheow
n'amena pas seulement une réforme du calendrier; il consacra
une nouvelle théorie du yin et du yang.

D’aprés la doctrine de la haute antiquité, telle qu’elle est
résumée par les trigrammes de Fou-hi, le yin, principe obscur,
humide et froid, correspond au nord, tandis que le yang,
principe lumineux, sec et chaud, correspond au sud. A partir
de I'avenement des T'cheou, ¢’est la doctrine inverse, manifestée
dans le Yi lking, qui devient officielle. Cette réforme est la

que les Chinois représentent la perspective a ’envers, faisant diverger les
lignes qui devraient converger. Quoi qu’il en soit, les changements de
calendrier des 3¢, 4¢ et 5¢ dynasties sont, en tous cas, d’ordre rituel et
astrologique. Tout porte & croire qu’il en a été également ainsi du change-
ment décrété a I’avénement de la 2¢ dynastie.

! Cela dépassait tellement la mesure qu’on limita 'emploi de cette nou-
velle numérotation des mois aux actes officiels, sans changer les habitudes
du peuple.



H84 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

conséquence d’'une évolution qui se poursuivait depuis long-
temps et dont on peut reconstituer les étapes.

La série dualistique primitive se déroulait tout entiére sur le
Contour du ciel (équateur), les palais nord et sud étant les
régions ou le soleil subit I'influence maxima du yixn et du yang.
Dans cette théorie, le Pole, placé a égale distance des diverses
régions de 1’équateur, est neutre puisque c’est lui qui engendre
les deux principes. On ne peut cependant empécher la notion
de nord de s’attacher au pole, puisque cette notion dérive pré-
cisément du fait que le pole n’est pas au zénith mais au-dessus
d’un certain point de I’horizon appelé nord. Quoique le pole
soit considéré comme le Centre, comme 1’Unité supréme
(T"as yi), il arrive forcément qu’il soit associé au nord et par
conséquent au yin. Or, si le ciel polaire, le ciel central, le Ciel .
proprement dit', est yin, il s’en suit que la Terre est yang.
Mais 1l y a la une inconséquence, car le Ciel est supérieur, la
Terre est infériecure. Le Ciel est actif, il féconde la Terre élé-
ment réceptif >

Le sentiment de cette contradiction améne une évolution
dans les idées. Autrefois le dieu (ou génie) du sol était un per-
sonnage masculin et on l'appelait le « prince Z'erre »%. Mais &
mesure qu'on s’habitue a considérer la Terre comme le corrélatif

! Comme Confucius le fait remarquer, I’idéogramme chinois signifiant
Ciel se compose des signes grand et un, c’est-a-dire le grand Unique ou
I’ Unicité supréme. Le Pole et le Ciel sont donc philosophiquement la
méme entité, la partie essentielle étant prise pour le tout.

2 Cette inconséquence se produit seulement quand on attribue un sexe
an podle et ne se manifeste pas dans la théorie primitive, Comme les
Chaldéens, les anciens Chinois ont considéré I’élément humide comme
primordial; le monde est sorti d’un chaos liquide, de méme que I’année
nait, au solstice d’hiver, dans les ténébres et ’humidité. C’est pourquoi
Pon dit yin-yang et non yang-yin.

¥ Cétait Keou-long, un dignitaire de la haute antiquité qui avait pro-
bablement rendu des services & I’agriculture. Le culte des ancétres éleve
les morts & la divinité, comme les dieux infernaux des Gréco-romains.

En Chine, ces divinités secondaires sont censées subir l'autorité du Fils
du Ciel. Jusqu’a ces derniéres années, le journal officiel a enregistré des
édits impériaux accordant des titres honorifiques aux génies des monts et
des eaux, ou leur infligeant des blames et des- destitutions. Nous avons vu
que la dynastie Yin voulut changer le dieu du sol mais n’y réussit
pas.



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 585

du Ciel, le sens de I'expression (heow 1"ou) se modifie et prend
une acception féminine: Heou £ou « la Souveraine terre ».

Les changements de dynastie étant considérés comme des
époques ou de profondes transformations s’accomplissent dans
Pordre physique et moral, et ot il est opportun, par conséquent,
de modifier les symboles, ¢’est & 'avénement des Tcheow que la
conception nouvelle du couple Ciel-Terre recoit une consécra-
tion officielle. Cette réforme avait été préparée par le roi Wen,
comme une sorte de testament politique présageant le mandat
céleste dont ses descendants allaient &tre bientdot investis'. La
caractéristique de cette réforme, qui se manifeste dans le Y3
king, est que la Terre est dorénavant le corrélatif du Ciel et
qu’elle établit entre le Ciel et les éléments un lien donnant
naissance a une série de six termes :

Ciel Ciel
Terre ou bien Terre

Feu. Métal. Bois. Eau. S W ‘ EN

La terre est ainsi letrait d’union entre le ciel et les éléments,
car elle peut étre considérée comme le corrélatif du ciel ou
comme 'un des cing éléments. Cette série de six termes sert de
cadre, comme je ’ai montré, au rituel et & la division adminis-
trative de la troisieme dynastie.

La nouvelle doctrine cosmologique qui apparait avec les
Tcheow a eu pour conséquence d’amener le renversement de
lordre des trigrammes de Fou-hi, le symbole du yin passant
au sud et celui du yang le remplacant au nord (fig. 16-17). On
tente de justifier cette interversion en faisant observer que le
yang nait au nord et le yix au sud.

! Sous le dernier souverain de la dynastie Yin, violent et débauché, les
regards du peuple se tournaient vers un des seigneurs féodaux, le prince
de Tcheow, qui semblait destiné & recueillir sa succession. Ce prince, a
cause de son influence grandissante, fut incarcéré ; et c’est dans sa prison,
dit-on, qu’il écrivit le Y37 king, livre de divination ou se reflétent les
notions physiques et morales de I’antiquité. Confucius tenait en haute
estime cet ouvrage qui a pris rang parmi les cing livres canoniques.

Le prince de T'cheou fut canonisé lui-méme sous le titre posthume de
«roi Wen » par son fils, le roi Wou, qui renversa la dynastie Yin et
fonda celle des Tcheow vers I'an 1100 av. J.-C.



536 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

On n’a d’ailleurs pas osé pousser jusqu'a I'absurde le syncré-
tisme de la nouvelle doctrine en intervertissant les éléments
solsticiaux et en placant I'eau au sud, le fex au nord. L’auteur
du Y7 king avait d’ailleurs bien senti que son systeme, -développé
logiquement, aboutissait & des inconséquences; aussi avait-il
disposé les huit trigrammes (amplifiés en 64 hexagrammes)
dans un ordre arbitraire, plus favorable aux fantaisies mystiques
de I'art divinatoire que la succession rigoureuse des phases tro-
piques (fig. 18).

D’une maniére générale, la réforme cosmologique des Tcheou,
comme leur réforme calendérique, ne concordait pas avec la belle

Fig. 16. — Trigrammes cosmologiques de Fou-hi.

ordonnance, synthétique et symétrique, du systéme chinois pri-
mitif. L'une et I'autre tomberent en désuétude. Seul, leur con-
cept fondamental survécut, a savoir la déification de la Terre
comme puissance métaphysique féminine, corrélative du Ciel.
Le culte de 7"ai yi sous les premiers Han fut une tentative de
rétablir le concept religieux unitaire de la haute antiquité et de
Confucius; mais elle n’a pas prévalu. Le double sacrifice impé-
rial, d’abord au Ciel, puis & la Terre, s’est maintenu jusqu’a la
fin de la monarchie.

Réforme avortée des palais célestes. — Une autre réforme cos-
mologique qui n’a pas abouti, mais dont les vestiges ont été con-
servés par le symbolisme zoaire et par la liste des anciens mois



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 587

turcs, a. prétendu supprimer 'ordre fictif des saisons sidérales
-chinoises. '

Le soleil, dans son mouvement annuel parmi les constellations
se meut en sens rétrograde, inverse de son mouvement diurne.
1l séjourne au printemps dans la région sidérale nommée palais
de 'automne, et en automne dans la région sidérale appelée palais
du printemps (Mai, p. 197). On a tenté de supprimer cette inter-
version en placant le printemps & I'ouest, 'automne a I'est.

Il est vraisemblable que cette tentative de réforme a eu lieu
sous les T'cheou* car, sous cette dynastie, le coté honorifique a
été la droite, tandis qu’il est & gauche dans les rites normaux,

Fig. 17. — Trigrammes cosmologiques de la dynastie Tcheow.

conformes au systéme astronomique chinois, attestés par les
documents antiques® Au temps de Sseu-ma T's'ten la place de
préséance était encore a droite, parce que la restauration des
anciens rites se fit lentement, au fur et & mesure que I’érudition
discernait mieux l'unité du systéme originel et en dégageait la
tradition, embrouillée par les innovations des Zcheou puis par
I'anarchie féodale et I'incendie des livres.

! En découvrant dans le symbolisme zoaire les traces de cette réforme,
Jjai commis lerreur de Pattribuer (sous réserves, d’ailleurs) & la haute
antiquité (Toung pao, 1910, p. 478).

% Le prince étant assis face au sud, 1’est et le printemps sont & sa gauche,
l’ouest et Pautomne & sa droite (voy. ci-dessus, p. 572).



H88 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

On s’explique aisément I'insucces d'une telle réforme. Le
grand mérite du systéme chinois est de généraliser toutes les -
révolutions (annuelle, diurne, azimutale, etc.) en les ramenant
a un seul type, auquel s’appliquent les mémes séries de nota-
tion : les trigrammes de Fou-ht, les douze signes et les sym-
boles zoaires. En voulant rétablir le sens annuaire réel en pla-
cant le printemps a l'ouest, on se heurte & I'unité et a la popu-
larité du symbolisme traditionnel. La constellation du Dragon,

Fig. 18. — Trigrammes astrologiques du roi Wen.

embléme du printemps, ne peut étre arrachée du palais oriental.
Le coq, symbole du matin, de l'est et du printemps, se trouve
dépaysé si on le transporte a I'ouest. D’autre part, la révolution
annuelle du firmament tombe bien moins sous les sens que la
révolution diurne du soleil, laquelle associe le matin & I’est. La
réforme n’a donc pas été durable; mais, chose curieuse, apres
quon y eut renoncé, certains animaux sont restés a leur place
intervertie, ce qui démontre que la réforme avait été réellement
adoptée par le peuple pendant un certain temps.



	Le système astronomique des chinois [suite]

