Zeitschrift: Archives des sciences physiques et naturelles
Herausgeber: Société de Physique et d'Histoire Naturelle de Geneve
Band: 1 (1919)

Artikel: Le systeme astronomique des chinois
Autor: Saussure, Léopold de
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-742133

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-742133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES GHINOIS

PAR

Léopold de SAUSSURE
(Avec 3 fig.).

INTRODUCTION.

De toutes les anciennes civilisations, celle de la Chine est la
seule qui se soit perpétuée depuis la haute antiquité jusqu’a nos
jours, chez un méme peuple conservant sa langue, son écriture
et son individualité politique. L’empire chinois moderne a der-
riere lui quarante siecles d’histoire ininterrompue.

Il semble donc que son systéme astronomique devrait étre
parfaitement connu puisqu’il est directement accessible aux
investigations de la critique occidentale qui dispose de la litté-
rature historique et technique, déja vingt fois séculaire, de la
Chine dite « moderne ». Il n’en est pas ainsi cependant et I'on
pourra s’en convaincre en parcourant le chapitre consacré a I’as-
tronomie chinoise par Ginzel dans le grand ouvrage ot il a com-
pilé tout ce que 'on croit savoir actuellement sur 'astronomie
et la chronologie des civilisations primitives . En comparant ce
chapitre avec le présent exposé, le lecteur se rendra facilement

! Ginzer, Handbuch der M. und H. Chronologie, Berlin, 1906, vol. 1.
L’erreur de ce savant astronome est explicable ; car un compilateur, si éru-
dit soit-il, ne peut gueére s’assimiler un sujet exigeant des connaissances phi-
lologiques et historiques trés spéciales §’il n’est pas guidé par des exposés
synthétiques. Or de teis exposés de l’astronomie chinoise n’existent pas.
Les études fragmentaires ou les résumés qui ont été publiés sont disparates
et inconciliables. J'ai expliqué dans la revue sinologique 7”oung pao (Leyde
1907) les causes de cette divergence de vues. En voici les principales: 1°
La sinologie se trouve devant une tiche immense dont l’astronomie n’est



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 187

compte qu’un des deux est entierement erroné puisque les traits
fondamentaux de I'astronomie chinoise d’apres celui-ci sont
absents de celui-1a, ol ils sont remplacés par les traits caracté-
ristiques de I’astronomie gréco-chaldéenne. En outre, dans I'ou-
vrage de Ginzel il n’est & peu pres rien dit de I’astronomie chi-
noise antique, alors que la compréhension des origines est essen-
tielle pour discerner ce qu’il y a de particulier dans la méthode
chinoise, foncierement identique a toutes les époques jusqu'a
l'intervention des Jésuites qui, au XVII® siécle, lui substituérent
la méthode grecque.

Cette connaissance de I'astronomie antique n’est pas seule-
-ment nécessaire pour I'étude des procédés techniques, mais
encore pour celle des croyances cosmologiques qui sont & la base
de la civilisation chinoise. L’astronomie est, en effet, 1’élément
primordial de cette civilisation et toutes les idées générales en
matiére religieuse, philosophique, politique, sociale ou scien-
tifique se sont cristallisées dans le moule fourni par la contem-
plation du ciel : le pole, centre immobile tronant au milieu de
lIa région circompolaire ; et les quatre quartiers du firmament
qui correspondent aux quatre saisons et plongent alternative-
ment sous I’horizon. Le respect religicux inspiré dés les plus
lointaines origines par ce concept quinaire I’a imposé, comme

qu’une branche encore peu explorée. 20 11 est rare que la compétence sino-
logique et astronomique se trouvent réunies chez un méme chercheur. 3°
La compétence astronomique ne garantit pas la justesse des vues sur I’évo-
lution des notions primitives. 4¢ On peut remarquer chez certains mission-
naires (Chalmers, Legge, etc.) une répulsion pour les notions indigénes
entremélées de croyances religieuses qu’ils éliminent, pour cette raison,
de leurs enquétes. C’est ainsi que le P. Gaubil au 18e siécle, a passé
sous silence la division du ciel chinois en cing parties. Biot ayant généra-
lisé d’aprés les seuls documents de Gaubil, ce trait fondamental est absent de
ses Ktudes, comme aussi des travaux postérieurs & 'exception de 1’ Urano-
graphie chinoise de Schlegel. 4¢ Depuis que les sinologues ont appliqué
a T'histoire chinoise les méthodes de la critique scientifique et se sont fait
une opinion justifiée de ce qu’a été 'antiquité chinoise, ils sourient a la
lecture des dissertations astronomiques ol Biot parle des premiers souve-
rains légendaires comme §’il s’agissait d’empereurs modernes ; leur confiance,
au contraire, va d’instinct & celui qui, comme le prof. Russel, écarte en
quelques mots les « exagérations » antérieures pour leur substituer une inter-
prétation bien plus vraisemblable en apparence mais basée sur une compléte
méconnaissance du sujet.



188 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

une sorte de formule magique exprimant le secret de 'univers.
Ce lien commun aux divers modes de la pensée chinoise a créé,
dés la plus haute antiquité, le sentiment confus d'un détermi-
nisme physico-moral universel auquel président d'une part
I'’Etre supréme (Chang-ti, T ai-yi) symbolisé par I'étoile polaire
gouvernant les quatre régions du firmament, d’autre part le
Fils du Ciel, son vicaire ici-bas, gouvernant les quatre régions
de la Terre®.

C’est précisément cette conception déterministe — d’apres
laquelle les rites, & base astronomique, accomplis par le Fils du
Ciel, jouaient un grand role dans le maintien de 'ordre univer-
sel — qui sert de substratum a la doctrine de Confucius. C'est .
elle aussi qui a inspiré la théorie des cinq éléments, la chimie
de antiquité, ot quatre éléments périphériques (eau, feu, bois,
métal) se combinent avec I'élément central terre. C'est elle qui
a inspiré le traité philosophique Hong-fan (12° siécle avant notre
ére) ou les notions morales et physiques se groupent suivant le
schéma quinaire. C'est elle qui inspire la théorie musicale, ou
quatre notes périphériques se groupent autour de la note cen-
trale. Méme lorsque la forme n’est pas quinaire, comme c’est
le cas dans la théorie dualistique du yin et du yang, qui repré-
sente la physique de I'antiquité, et comme dans le cycle des
douze animaugx, la doctrine est toujours d'ordre physico-astro-
nomique >

! Cette idée fondamentale, justifiée a l’origine parce que les Chinois
formaient un noyau civilisé entouré par des barbares, s’est perpétuée a
travers toute I’histoire chinoise et a été la cause des conflits diplomatiques
avec les nations européennes soulevés aux siecles derniers par le fait que le
Fils du Ciel, comme le pape romain, ne pouvait admettre avoir des égaux
dans 'univers.

Le terme de Royaume du Milieu dérive également de la méme idée, la
Chine jouant sur la terre le méme roéle que la région circompolaire dans le
ciel. La langue chinoise n’a pas d’autre terme pour désigner I’'Empire que
celui de 7”ien-hia le Dessous du ciel. Quant aux expressions de « Célestes »
et de « Céleste-empire » qu’on attribue, méme officiellement, aux Chinois,
ce ne sont que des déformations créées par les Européens. (Cf. La Chine
et les puissances occidentales dauns le Globe de janvier 1895 et La concep-
tion impériale en Chine, Revue scientifique du 19 janvier 1895.

? Ce caractére cosmologique et astronomique des croyances chinoises
n’a pas été compris par les sinologues, précisément parce que les princi-
pes de l'astronomie chinoise ne leur ont pas été exposés. Dans son petit



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 189

Il est donc difficile de traiter de ’astronomie chinoise, comine
on le ferait d’une science occidentale purement objective, sans
mentionner, tout au moins, sa liaison intime avec les croyances
philosophiques dont elle est solidaire. Comme, d'autre part,
cette doctrine remonte & une époque trés antique sur laquelle
on n'a que des renseignements fragmentaires, il est indispensable
d’indiquer de quelle maniére il a été possible de reconstituer
lorigine du systeme et son évolution.

B * *

La Chine primitive était confinée dans le bassin inférieur du
fleuve Jaune. Les traditions nous représentent d’abord une série
de souverains, les uns mythiques, puis les autres légendaires,
qui auraient régné environ du 27° au 21° siécles avant notre &re.
On ne connaissait pas encore les métaux, sauf I'or, et I'on se
servait d’instruments en pierre polie (jade et silex)'. Chose
remarquable, que confirment les données astronomiques, ¢’est &
cette époque reculée que les annales postérieures placent la créa-
tion de Pastronomie et du calendrier. Ces souverains légen-
daires, surtout Houang ti et Yao sont représentés comme les fon-
dateurs de ’astronomie. Cette science était considérée déja com-
me la base du pouvoir impérial. Mettre d’accord les nombres

de la Terre avec les nombres du Ciel était le premier devoir du
Fils du Ciel.

traité des religions chinoises Giles ne mentionne méme pasla religion astro-
nomique de Pantiquité. Dans sa traduction de Ihistorien Sseu-ma T's’ien,
Ed. Chavannes considére le culte de 7"a¢ yi comme une création de la rai-
son abstraite (sous les Han) sans se douter que 7”ai yi est ’étoile polaire
de Pantiquité. Ce méme savant (le meilleur sinologue de notre temps) a
cru que la théorie des cing éléments et le cycle des animaux étaient d’ori-
gine turque et peu ancienne. M. Courant a traité de la musique chinoise
sans soupconner le caractére cosmologique de sa théorie quinaire. De mé-
me Forke dans son étude sur les cing éléments. Aucun sinologue n’a com-
pris le lien général qui motive les correspondances de ces diverses théories.
Lorsque les croyances cosmologiques et déterministes de la haute antiquité
cesseront d’étre méconnues, on s’apercevra que 1’étude de la pensée de Con-
fucius est & reprendre sous un jour nouveau. :
! Ktat de civilisation analogue & celui des Aztéques qui avaient aussi un
calendrier trés remarquable tout en étant restés 4 I’age de la pierre polie
(obsidienne, etc.). :



190 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

Viennent ensuite les deux premiéeres dynasties, qui régnent
chacune environ cinq siécles. Il n’est plus alors question d’em-
pereurs astronomes, mais la charge de grand astronome est exer-
cée par un haut dignitaire. Epoque du bronze.

Au 11°siecle commence Ja dynastie des 7'cheou, qui régne
800 ans, au cours de laquelle le pouvoir central s’affaiblit et ne
reste plus que nominal. Comme dans I’Allemagne du moyen
age, 'Empire est divisé en une multitude de fiefs, grands et
petits, lés grands absorbant progressivement les petits. Comme
en Allemagne, les vassaux les plus puissants sont ceux quiont
la garde des Marches de la frontiére parce qu’ils soumettent,
colonisent et civilisent les régions barbares circonvoisines. Sim-
ples barons ou vicomtes dans ’'Empire, ils sont rois dans leurs
possessions. La lutte s’établit entre eux pour I’hégémonie et fina-
lement c’est 7's'in qui triomphe, fonde la 4° dynastie et rétablit
I'unité impériale en détruisant la féodalité.

Sous la longue dynastie des Zecheou apparait Confucius qui
déplore le relichement de I'autorité impériale et des régles de
Pantiquité. Il modernise et développe la littérature en révisant
les anciens livres canoniques et en livrant pour la premiére fois
un livre d’histoire & la publicité, ce qui suscite de nombreux
commentaires fourmillant d’anecdotes ol se trouvent aussi d'in-
téressants détails astronomiques. Cette période est pour les Chi-
nois celle de I'antiquité classique, car elle est & la fois ancienne
et bien connue. Le fer succéde au bronze. L’astronomie, qui est
une fonction de I’Etat, décline avec 1'affaiblissement du pouvoir
central. Mais I’économie publique se développe; elle présage
Pére moderne qui s’ouvrirades la fin des luttes féodales.

En fondant le Nouvel-Empire, le prince de 7's’in veut effacer
ce qui reste encore de I'esprit féodal et pour cela il ordonne la
destruction totale de la littérature classique, rempart de ’an-
cien ritualisme, n’épargnantqueleslivrestechniques d’astrologie,
de médecine, etc. Ce radicalisme amene la chute de sa dynastie
dés la deuxiéme génération.

Aprés une période de troubles apparait la dynastie des Han,
la premiére qui soit d’origine plébéienne; elle inaugure l'ere
moderne de la Chine. Ses premiers souverains rétablissent
Pordre, puis s’occupent de recueillir tout ce qui subsiste de ’an-



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 191

tiquité. Un siécle avant J.-C., 'empereur Wou recule les limites
de 'Empire jusqu’au Turkestan et au Tonkin et prend contact
avec l'influence grecque en Bactriane. Son grand astrologue
Sseu-ma Ts’ien écrit la premiére histoire encyclopédique de la
Chine (dont trois chapitres astronomiques). Bientdt apres, I'in-
vention du papier, de I'encre et du pinceau (on écrivait aupa-
ravant sur bois avec un stylet et du vernis), donne un grand
développement & la littérature. On discute les données astrono-
miques de 1'antiquité et depuis lors les encyclopédies historiques
de chaque dynastie indiquent en détail les progres de la science.

L’incendie des livres ordonnée par 7's'i» ne pouvait naturel-
~ lement pas annihiler I’ancienne littérature, mais il fit dispa-
raitre beaucoup d’ouvrages secondaires. Les livres astrologiques,
qui avaient été épargnés, sont intercalés par fragments dans les
traités nouveaux, mais ne sont pas parvenus a nous en entier. La
littérature classique et ses commentaires contiennent des ren-
seignements épars. Quant au systéme astronomique il subsiste
naturellement par la continuité professionnelle et se trouve
d’ailleurs exposé dans les chapitres des nouveaux traités repro-
duits d’ouvrages anciens. C’est la méthode chinoise: I'ceuvre
immense de lhistorien Sseu-ma Tsien est une juxtaposition
d’anciens documents et quand, par exception, ’auteur prend la
parole, il ne manque pas de le spécifier : « Le due grand astro-
logue dit... » ‘

*
* *

L’histoire de I'astronomie chinoise se compose ainsi, comme
I'histoire générale de la Chine, de deux périodes, ’ancienne et
la moderne, séparée par I'incendie des livres.

Dans I’ére moderne le service astronomique officiel est réor-
ganisé. Bientot apparaissent les premiers instruments gradués
en laiton, les découvertes se succédent et la méthode devient &
peu prés scientifique sans cependant approcher jamais de la
clarté du raisonnement grec. '

Dans P'ere ancienne, 1'astronomie a surtout une importance
métaphysique, politique, rituelle et sociale, en faisant du souve-
rain le Vicaire du ciel sur la terre, chargé de maintenir ici bas
l'ordre et la régularité des choses célestes, notamment en pro-



192 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

mulguant le calendrier. D’aprés la tradition, cette science des
« rois sages » est fondée des la haute antiquité, antérieurement &
la premiére dynastie. L’analyse astronomique montre, en effet,
comme nous allons le voir, que cette période créatrice des envi-
rons du 24° siécle a dépassé en ingéniosité et en précision tout
ce qui a été fait dans le reste de I’ére ancienne; et que c'est a
elle que remontent les diverses institutions dont I’ensemble forme
le systéme symétrique et bien coordonné de I'astronomie antique.

I. DESCRIPTION DU SYSTEME.

Le systeme astronomique de la Chine ancienne, qui s’est per-
pétué sans modification essentielle dans 1’ére moderne, apparait
pour ia premiere fois, d'une maniere synthétique, dans le Traité

Fig, 4 — Sphére céleste chinoise.

des Gouverneurs du ciel, faisant partie des Mémoires historiques
de Sseu-ma Ts'ien et compilé, a la fin du II° siécle avant J.-C,,
d’apres les traités antérieurs de la dynastie Tcheot.

Les palais célestes. — Le ciel est divisé en cingq régions appe-
l6es palais. D’abord le palais central comprenant la calotte cir-
compolaire! et quatre palais équatoriaux, correspondant aux
quatre saisons.

1 On appelle calotte circompolaire la région centrale du firmament qui
reste constamment au-dessus de ’horizon. Son rayon est donc égal a la
latitude et comme la Chine primitive se trouvait sous le 36¢ paralléle, le
palais central du ciel chinois avait environ 72 degrés de diamétre. Voyez
la fig. 4.



LE SYSTRME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 193

Le caractére équatorial, et non écliptique, de ces palais résulte
déja du fait que ce systeme de division est basé sur le pole. L’équa-
teur est en effet la jante de la roue dont le pole est le moyeu. Le
pole étant I'élément fondamental dans la conception chinoise du
ciel, il s’en suit que, pour elle, le « Contour du ciel» signifie
I’équateur'. Ce caractére équatorial de la méthode chinoise se
manifeste, comme nous le verrons, dés la haute antiquité ® et se
perpétue jusqu'a l'intervention des Jésuites, au XVII® siecle,
lesquels entrérent en faveur en dénoncant 4 I'empereur de pré-
tendues erreurs dans le calendrier, provenant de ce qu’ils inter-
prétaient comme écliptique ce quela méthode chinoise considere
dans le sens équatorial. )

Il n’y a d’ailleurs pas de raison pour qu’uneastronomie primi-
tive soit nécessairement écliptique. Car le concept équatorial,
basé sur la régularité symétrique du trajet des étoiles dans la.
révolution diurne, normalement au plan vertical passant par
P’étoile polaire, est d’ordre plus concret que la notion d’un cercle
oblique fondé sur 'observation de la course annuelle des astres
mobiles. La régularité de la révolution diurne s’impose au res-
pect des primitifs comme une manifestation de 'ordre de la
nature, auquel il convient de se conformer pour bénéficier de sa

! Dans I’ére moderne ’équateur s’appelle la Voie rouge et 'écliptique la
Voie jaune mais ces termes ne se trouvent pas dans la littérature antique.
Dans les documents provenant de la dynastie T'cheow, non seulement I’éclip-
tique n’est pas nommé, mais on n’y trouve pas l'idée du cercle obligue.
Méme dans ’ére moderne l’écliptique n’a pas sa graduation propre; il est
divisé par les cercles de déclinaison des dodécatémories équatoriales.
Lorsque les astronomes chinois au IIe siécle de notre ére, découvrirent la loi
de précession, ils la congurent d’emblée comme équatoriale, ne pouvant
imaginer que le centre d’un mouvement céleste ne fut pas le pole.

Les astronomes occidentaux (tels que Chalmers et Ginzel) qui ont écrit
sur I’astronomie chinoise sans avoir étudié Biot et Gaubil ont subi une pré-
vention, analogue mais inverse, qui montre & quel point nous sommes
imbus de la tradition grecque : ils lui ont attribué le caractére écliptique,
non pas explicitement et aprés avoir examiné les deux alternatives en pré-
sence, mais tacitement et comme si celd allait de soi.

Le gout de la symétrie, qui est une caractéristique du génie chinois (et
qui se manifeste notamment dans son art, opposé en cela & celui du Japon),
est évidemment en rapport avec le caractére équatorial de ’astronomie, sans
qu’on puisse dire 8’il en est la cause ou effet.

2 Cela est déja rendu évident par le diagramme équatorial des séeou (fig. 6)
bien plus symétrique que la projection écliptique.



194 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

vertu. C'est pour cette raison que les anciens pharaons faisaient
orienter exactement leurs pyramides funéraires et que le plan
des palais chinois était soumis a la méme regle.

Les quatre palais équatoriaux sont subdivisés en douze dodé-
catémories et en vingt-huit sieou, chaque palais contenant trois
dodécatémories et sept sieou. La dodécadémorie centrale com-
prend trois sieou et chacune des deux autres en contient deux®.

D1visioNs EQUATORIALES.

Palais Dodécatémories Sieou Numéros
' Sing-ki Teou 4+ Nieou 8, 9

Hiver (N) Hivan-hiao  |Niu 4+ Hiu + Wei 10,11,12
Tsiu-tseu Che 4 Pi 13,14
Hiang-leou |K’ouei 4 Leou 15,16

Automne (W) Ta-leang Wei 4+ Mao 4 Pi 17,18,19
Che-tch’en Tsouei 4+ Tsan 20,21
Chouen-cheou|Tsing + Kouei 22,23

Eté (S) Chouen-ho Lieou+ Sing + Tchang| 24,25,26
Chouen-wei  |Yi - Tchen 27,28
Cheou-sing [Kio + K’ang 1, 2

Printemps(E)| Ta-ho Ti 4 Fang 4+ Sin 3, 4, 5
Si-mou Wei 4+ Ki 6, 7

Correspondance des Palais célestes avec les saisons et les points
cardinaux de Uhorizon. — La principale caractéristique du sys-
téme chinois, ¢’est qu’il n’est pas seulement astronomique mais
cosmologique et qu’il réunit dans une méme formule la concep-
tion unitaire et déterministe de ’antiquité chinoise. La question
des origines de ce systéme devant étre examinée plus loin, nous
nous bornons & sa description tel qu’il apparait au début del’ére
moderne.

! On retrouve ici le goat des Chinois pour la symétrie. Comme d’auntre
part les sieow sont trés inégaux (variant de 3 & 30 degrés) il ’en suit que
ces groupes de deux ou trois sieow sont aussi trés inégaux entr’eux. Ces
dodécatémories inégales n'ont qu’une valeur astrologique, mais elles sont
vraisemblablement la survivance d’un systéme primitif de douze mansions
lunaires ayant servi a localiser le plein de la lune (fig. 6).



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 195

1° Dans le systéme astronomique et calendérique des Chinois,
les solstices et équinoxes ne marquent pas le début mais le milien
des saisons, manifestation trés antique du besoin de symétrie
des Chinois '.

2° Les quatre quartiers équatoriaux du ciel sont mis en rap-
port avee les quatre saisons, ce qui est facile & concevoir puisque
ces quatre quartiers ont été établis, & 'origine, d’apres la situa-
tion du firmament au cours des saisons.

3° Ces quatre palais sidéraux sont mis en rapport avec les
points cardinaux de I’horizon, d’aprés une association d’'idées
physico-astronomique. L’hiver, saison du froid, est assimilée au
Nord, d’olt souffle le vent froid; tandis que 1'6té est assimilé au
Sud d’ou vient la chaleur. .

4° Le firmament n’accomplit pas seulement une révolution
annuelle, mais encore une révolution diurne. Or le systeme
chinois, essentiellement unificateur et symétrique, assimile inti-
mément la révolution diurne & la révolution annuelle en leur
appliquant la méme notation (de méme que nos astronomes
divisentindifféremment I'équateur en 360 degrés ou en 24 heu-
res). Kt cette notation, qui date de la haute antiquité, s’étend
également & la révolution azimutale : de telle sorte que les divi-
sions de I'horizon, de ’année et de la journée sont exprimées
par les mémes séries de signes qui constituent le plus an-
clen systéme d’unification métrique et la plus ancienne concep-
tion synthétique des lois de la nature (voir le tableau ci-des-
sous). '

La théorie dualistique du Yin et du Yang. Les anciens Chi-
nois ont concu 1’évolution des phénomeénes physiques et physio-
logiques sous la forme de deux principes antithétiques, I'un
actif Yanmg, 'autre passif Yin. Le premier chaud et sec, le
deuxiéme froid et humide. L’un est méle, 'autre est femelle.

Ces deux principes deviennent alternativement prépondé-
rants dans la révolution diurne et annuelle et sont représentés

! Les saisons de notre calendrier sont basées sur la météorologie : le froid
intense et 1a plus forte chaleur se produisent environ un mois et demi aprés
le solstice, c’est-a-dire au milieu de nos saisons d’origine gréco-romaine.
~ Mais I’astronomie étant, en Chine, la considération fondamentale, les sols-
tices et équinoxes marquent le miliew de chaque saison.



196 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

par les symboles suivants, appelés trigrammes de Fou-hi, du
nom du plus ancien des souverains mythiques, auquel les Chi-
nois en attribuent l'invention.

On voit que, d’apres cette théorie, le zéro de la révolution
annuelle est au solstice d’hiver (et non pas a I'équinoxe vernal
comme dans notre méthode grecque); le zéro de la révolution
diurne est & minuit (et non pas & midi comme dans notre sys-
téme astronomique). Le zéro absolu est donc au solstice d’hiver
se produisant & minuit. Et les astronomes chinois se sont repré-
senté qu’a 'origine des temps les astres mobiles sont partis simul-
tanément du méridien inférieur, au solstice d’hiver & minuit;ils
ontcherché, d’apres la durée de leur révolution respective, a cal-
culer la date de ce point de départ.

TABLEAU D’EQUIVALENCE.

montrant la division en 8 et 12 parties des révolutions annuelle,
diurne et azimutale.

Tri- Hori-

gram. ot Signes | Journée Année Dualisme

=EE| N F |Minuit | Solstice d’hiver Max. du ¥in
| 2t

= = | NE 3h | Début du printemps

-_—— E gﬁ 6h 6b| Equinoxe du prinltemps |Egalité
B | 8"

— | SE 9b | Début de I'été

' E‘ 10h

== S | 4 |Midi | Solsticedété e
I |14k

— | SW EFI i 15bh | Début de I'automne

16

—— w E 18h 18h | Equinoxe d’aulomne Egalité
& 20h

- NW 211 | Début de I'hiver

Les Chinois concevant ’astronomie comme une fonction de
I'Etat et la capitale du Fils du Ciel comme le centre du monde,
le point d’origine des mouvements célestes est pour eux le méri-



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 197

dien du palais impérial*. Le zéro absolu est donc le solstice
d’hiver se produisant & minuit, le soleil, la lune et les cinq pla-
nétes se trouvant en conjonction au méridien inférieur de la
capitale.

Interversion des palais équinoxiaux. — Placons-nous par la
pensée au solstice d’hiver & minuit. A cet instant le centre du
palais de I'été se trouve devant nous, au Sud, passant au méridien
supérieur, d’ou son nom de palais méridional, tandis que der-
riere nous, sous terre, au Nord, le palais de I'hiver, invisible,
passe au méridien inférieur, d’olt son nom de palais septentrio-
nal; ces appellations étant corroborées par le fait que I'été est
associé au yang, donc au Sud, ’hiver au yix, donc au Nord.

Mais lorsqu’il s’agit de dénommer les palais équinoxiaux, une
difficulté surgit qui menace la belle ordonnance du systeme. Le
soleil, dans sa révolution annuelle, marche en sens inverse de
son mouvement dinrne. Quand done le palais de I'été se trouve
au méridien devant nous, celui ou séjourne le soleil au prin-
temps ne se trouve pas a ’est mais a4 P'occident et celui ou il
séjourne en automne ne se trouve pas a l'ouest mais au levant.
Les Chinois n’ont pas tenu compte de cette considération et ils
appellent palais du printemps celui qui est a I'Est, palais de
Pautomne celui qui est & I’Ouest. De cette maniere la concor-

dance est établie entre les révolutions annuelle, diurne et azi-
mutale :

N Nuit Hiver

E Matin Printemps
S Jour Eié

W Soir Automne

Les Chinois appellent donc Palais du Printemps celui ot se
trouve le soleil en automne et Palais de I’Automne celui ou il se
trouve au printemps. Ce n’est pas 14 une anomalie purement
conventionnelle : le zodiaque lunaire, nous allons le voir, en four-
nit I'explication 2.

! Le méridien, en chinois, s’appelle # tchong « milieu de la terre » ce qui
peut s’entendre au sens local et au sens universel. Dans Dantiguité il
n’existait qu'un seul observatoire, celui de I’empereur, situé rituellement
dans un angle de ’enceinte du palais (la Tour des Mathématiques). Le mé-
ridien de cet observatoire était donc censé diviser 'univers en deux moitiés.

2 Sur le zodiaque lunaire, voyez les Archives d’avril 1919. — Les auteurs



198 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

Digression sur la période primitive et sur Uapparition de la
méthode tropique. — A I'époque o1, dans un passé reculé, le sys-
téme astronomique chinois était basé sur le zodiaque lunaire, la
révolution sidérale annuelle était mise en rapport — comme

Fig. 5. — Schéma chinois des divisions équatoriales.

c’est le cas dans I'Inde — avec les douze mois de 'année, par
le fait que chaque mois correspondait a la région du ciel ot se

quiont écrit sur ’astronomie chinoise n’ont pas mentionné la division, cepen-
dant fondamentale, du ciel en palais célestes. Chalmers, en a dit quelques
mots et tourne en dérision leur interversion ou il voit une inconséquence
des Chinois : « This discrepancy, however, does not seem to trouble their
mind at all and we may safely leave it unexplained ». Seul, le sinologue
hollandais Schlegel s’est passionné pour cette question qn’il a cru résoudre
en soutenant que le systéme chinois s’était constitué a 1’époque oil, par
_ suite de la révolution du pole (il y a 17 000 ans), la situation sidéro-solaire



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 199

produit la pleine lune, c’est-a-dire & la région du ciel diamétra-
lement opposée au lieu du soleil. A cette époque, comme dans
I'Inde, le systéme uranographique était donc continu et par
opposition. Les astérismes chinois correspondaient aux divers

N
O Solstice d'hiver

©Equinoxe de printemps

w

auwoine,p sxouinbye

#12.p 3dnsjog ©
S

Fig. 6. — Projections des divisions sidérales sur 'équateur du 24me siécle.

mois de ’année d’aprés leurs levers acronyques, chague mois
(aussi bien en hiver et en été qu’au printemps et en automne)

était intervertie et olt les constellations du palais oriental se levaient hélia-
quement au printemps. Cette hypothése, basée sur des raisonnements fan-
tastisques, a eu le mérite d’inciter son inventeur & écrire son remarquable
ouvrage sur ’Uranographie chinoise ou 'on peut constater que, méme
dans ’ére moderne, la succession des astérismes chinois continue & rester
astrologiquement en rapport mois par mois avec les événements de I’année,
cela dans lordre discontinu des palais célestes et conformément & I’état du
ciel tel qu’il existait lors de la création de ces palais.



200 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

étant marqué par le lever successif d’'une constellation & I’opposé
du soleil couchant. Et le début de I'année était repéré, comme
nous I'avons vu dans le précédent article sur le zodiaque lunaire,
par le lever acronyque de I’Epi de la Vierge, probablement
controlé par le fait que la derniére pleine lune de 'année était
celle qui avait lieu a droite de cette belle étoile écliptique, tandis
que la pleine lune se produisant & sa gauche était la premiere
de la nouvelle année,

Dans cette période primitive, ot le calendrier était basé sur
des repeéres sidéraux, il ne saurait étre question de solstices et
d’équinoxes;car U'emploi des repéeres sidéraux, si imparfaits, pro-
vient précisément de ce qu'on ne congoit pas encore les phases
tropiques. Aussitot que 1'on s’avise d'observer la longueur de
I'ombre pour déterminer son maximum, fit-ce avec une erreur
de plusieurs jours, on entre dans une nouvelle phase, celle de
I'astronomie et du calendrier tropiques. Cette phase qui, pour
les Grecs, ne commence qu’avec ’école d’Alexandrie, est mar-
quée, des la haute antiquité chinoise, par deux documents : les
trigrammes de Fou-hi et le texte du Yao-fien qui définissent
I’année tropique avec une incomparable précision '.

Dorénavant, et pendant quarante siecles, le calendrier chinois
reste basé sur la date du solstice d’hiver. Toutefois, les traditions
uranographiques qui associaient la succession des levers acro-
nyques d’étoiles aux événements de la vie agricole n’allaient pas,
a cause de cette réforme, disparaitre radicalement. Elles subsis-
térent, mais elles ne furent maintenues que dans les deux quar-
tiers du ciel correspondant aux saisons équinoxiales (printemps
et automne) tandis que 1'avéenement de l’astronomie tropique
les fit supprimer dans les deux quartiers solsticiaux (hiver et été).
Un compromis (tout-a-fait conforme au génie chinois et dont j’ai
montré d’autres exemples analogues) s’établit entre I'ancien sys-
teme et le nouveau, entre I'ancienne méthode lunaire et la nou-
velle méthode solaire. Ce compromis était d’ailleurs imposé par
la force des choses : on ne pouvait pascontinuer a associer a 'été
la région du ciel ot on observait le solstice d’hiver et d’autre

I Ce texte sera étudié plus loin. Sur la distinction des phases primitives,
voyez Prolégoménes d’astronomie primitive comparée, Arch. Ph. et Nat.,
Juin 1907.



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 201

part il semblait impossible d’attribuer & I'automne la constel-
lation printaniére du Dragon, inébranlablement attachée aux
réjouissances du Nouvel-an et au symbolisme du renouvellement
annuel de la vie . I’avénement de ’astronomie solaire n’extirpa
done pas 'astronomie lunaire traditionnelle et les quatre quar-
tiers équatoriaux du firmament furent attribués, en part égale,
aux deux grandes puissances métaphysiques qu’étaient la Lune
et leSoleil. La lune conserva les quartiers équinoxiaux Printemps
et Automne, lesoleil recut les quartiers solsticiaux Hiver et Eté=.

Pour confirmer cette interprétation de I'interversion des palais
célestes, il était désirable de pouvoir I'appuyer sur un texte
mettant en rapport les saisons solsticiales avec le soleil et les
saisons équinoxiales avee la lune. Une pareille trouvaille n’était
guere a espérer, car les Chinois ont perdu, bien avant 1’ere chré-

! Devant me limiter, ici, aux considérations proprement astronomiques,
je renvoie le lecteur & mes Origines de Uastronomie chinoise dans la Revue
sinologique 1”oung pao ol il trouvera les développementsd’ordre éthique,
et me borne aux renseignements indispensables. Sur le palais céleste du
printemps s’étend la longue constellation du Dragon (sans rapport avec
notre constellation de méme nom) qui se levait acronyquement, d’une ma-
niére progressive, au cours de cette saison. Kn premier lieu apparaissait La
Corne (Kio) du dragon ('Epi de la Vierge, 1r¢ grandeur) puis le Cou
(Kang) le Ceeur (Sin) et la Quenwe (Wei). Le lever acronyque de Kio,
comme on peut le voir sur la figure 6, correspondait au primum ver, un
mois et demi avant l’équinoxe, et marquait le Nouvel-an comme nous
’avons dit & propos du zodiaque lunaire. Tous les mythes sidéraux, le sym-
bolisme politico-religieux et I’étymologie des appellations stellaires du Palais
oriental roulent sur cé théme de Passociation du Dragon au printemps, dont
il est Pembléme. : : :

2 8i mon hypothése est exacte, il doit s’ensuivre que 'uranographie des
deux palais sidéraux de I'hiver et de 1’été a été complétement remaniée
puisqu’elle a cessé de correspondre & la saison qu’elle représentait dans la
période primitive. Or cela se vérifie, comme je le montrerai ailleurs, Remar-
quons simplement ici que les noms des dodécatémories de’été (voy. p. 199)
sont systématiques et artificiels, de méme que celui de la division solsticiale
(Hivan-hiao) qui signifie Le tronc d’arbre creux et pourri, symbole du
solstice d’hiver et du maximum du Yin parce que ’élément froid ét humide
est censé pourrir le c6té des arbres tourné vers le Nord. Les astérismes des
palais solsticiaux représentent les symboles philosophiques de la saison,
mais non plus les occupations civiles et agricoles telles qu’on les trouve
dans le palais de 'automne ou on voit défiler : la Péche, les Tas de foin,
les Paniers & récolte, la Chasse, la Foire, les Chitiments, la Guerre (les exé-
cutions capitales avaient lien en automne, ainsi que les expéditions mili-
taires), etc.

Arcmives, Vol. 1. — Mai-Juin 1919. 14



202 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

tienne, le souvenir de cette réforme, de méme qu’ils ont oublié
la symétrie originelle de leurs sieou !. Mais le ritualisme chinois
conserve, sinon l'explication, du moins les vestiges du passé :
j'ai découvert, non sans une vive satisfaction, le texte désiré,
aussi net qu’on pouvait le souhaiter, dans le rituel de la troi-
sieme dynastie (T'cheou li) ot il est dit & propos des devoirs du
Grand astrologue : « Aux solstices d hiver et d'été [il observe] le
soleil, aux équinoxes du printemps et d automne [il observe] la
litne, afin de pourvoir au reglement des quatre saisons». Un des

Fig. 7. — Trigrammes de Fou-hi, Au centre, le symbole du Cosmos
représentant le yin et le yang.

commentateurs ajoute : ¢ Sous la dynastie Zcheou le soleil, aux
solstices, se trouvait dans Nieou et Kouei, la pleine lune, aux
équinoxes, se trouvait dans Kio et Leow « (fig. 6). Ce texte, on
le voit, ne corrobore pas seulement mon hypothése au sujet du
caractere solaire des palais solsticiaux et lunaire des palais équi-
noxiaux ; il atteste encore, grace a la tradition révélée par le
commentaire, que cette association de la lune avec les palais
équinoxiaux reposait sur 'observation du lieu sidéral de la pleine
lune. Il confirme ainsi ce que jai avancé au sujet du principe
du zodiaque lunaire et de I'application de ce principe dans la
période archaique de 'astronomie chinoise 2.

L Cf. Arch. ph. et nat., Juillet 1907, Avril 1919.
? En dehors de ce texte précieux, je ne connais que deux autres docu-
ments conservant la tradition du principe du zodiaque lunaire: 1°¢ Pidéo-



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 203

Interversion des palais célestes. — Apres cette digression expli-
cative, nous pouvons revenir a la corrélation des palais et des
saisons. Mais remarquons tout d’abord que ’expression « inter-
version des palais équinoxiaux (p. 197) est inexacte si I'on se place
au point de vue des origines ; car, en réalité, comme nous venons

TFig. 8. — Ordre discontinu des saisons sidérales chinoises.

de le montrer, ce sont précisément les palais équinoxiaux qui
n’ont pas varié et ce sont les palais solsticiaux qui ont été inter-
vertis par suite de l'adoption de la méthode solsticiale.

Le maintien des quartiers du printemps et de 'automne dans
leur ancienne fonction lunaire n’a pas seulement permis de

graphie du mot lung signifiant « lever de la lune » et qui s’orthographie
avec les signes de la lune et du Dragon, allusion a4 la pleine lune printa-
niére se levant avec les étoiles du Dragon; 2¢ le fait que le Dragon est
souvent représenté avec une boule rouge devant sa gueule ouverte. Cette
boule représente évidemment la pleine lune qui, & la fin de I’hiver, venait



204 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

conserver le symbolisme du Dragon printanier et des deux
freres Sin et Tsan qui se poursuivent dans le ciel ; il a présenté
aussi 'avantage de concilier la révolution annuelle avec la révo-
lution diurne en lui donnant le méme sens, celui des aiguilles
d’une montre :

L Matin Palais du Printemps  ({ (par opposition)

S Jour Palais de 'été ®
W Sour Palais de l'automne ( (par opposition)
N Nuit Palais de I'hiver ®

Toutefois cette conciliation n’est que partielle. Elle se mani-
feste si I’on consideére les quatre dates cardinales de année, mais
elle est mise en défaut si I'on entre dans le détail des mois, car
elle ne saurait empécher le soleil et la lune de parcourir leurs
palais en sens inverse de la révolution diurne. L’année civile
commence au SE, & 'étoile Kio, princeps signorum, d’apres la
méthode du zodiaque lunaire, & I'opposé du soleil; viennent
alors les trois mois du printemps 1, 2, 3 ott la pleine lune a lieu
dans le Dragon. Puis arrive I'été, soumis a la méthode solaire et
I'on doit alors sauter du NE au SW, pour continuer jusqu’au SE
et bondir ensuite au NW, au début de 'automne dont les trois
pleines lunes ont lieu en 7,8, 9; pour sauter encore du SW au
NE au début de I'hiver, saison solaire qui se termine, avec
I'année civile, au NW, d’out I'on revient au Nouvel-an recom-
mencer le cycle au SE. '

Si donc nous numérotons de 1412 les dodécatémories & partir
de Cheou-sing ', le princeps signorum, les douze mois de 'année
suivront les dodécatémories suivantes :

Printemps Eté Automne Hiver.
Mois . . . . 1 2 3 (&4 (5 (6) 7 8 9 (10) (11) (12)
Dodécatémories 1 2 3 10 11 12 7 8 9 4 5 6
R S ————
Palais . . . . E S %Y N

se présenter devant la gueule du Dragon sidéral. « Quand le Dragon tient
enfin sa perle, dit le poéte, il cesse de dormir». Le sommeil du Dragon
sous terre en hiver, son réveil au printemps lorsqu’il apparait au ciel, tel
est le mythe développé dés la premiére page de antique Yi-king. La boule
rouge qui réveille le Dragon ne peut donc étre que la pleine lune.

! Voyez le tableau de la p. 199. Cheou sing signifie : I'étoile de la Longé-
vité. C’est un surnom de I’étoile Kio (la Corne du Dragon) repére archaique
du Nouvel-an ; il fait allusion aux souhaits rituels de longévité exprimés a
I'occasion de la nouvelle année.



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 205

- Tel est I'ovdre sidéral que suivent les ouvrages d’astrologie
chinois en indiquant, saison par saison, les astérismes corres-
pondant a la succession des douze mois de 'année, ordre auquel
Schlegel s’est conformé, avee raison, dans son Uranographie.

Les signes chinois. — Les noms de nos constellations zodia-
cales grecques ont un double emploi : dans le sens sidéral, ils
désignent des régions du firmament; dans le sens
tropique, ils représentent les douziemes de la
course annuelle du soleil. Ce sont & la fois des
constellations et des signes. A leur acception en
tant que signes est attachée 'emploi des figu-
rations idéographiques 1" ' I, etc. Autrement
dit, les noms des constellations sont devenus des
noms de mois solaires,
~ Ce dualisme se trouve également en Chine,
mais il est inverse. Ce ne sont pas les constella-
tions qui ont donné leur nom aux divisions men-
suelles de la révolution solaire. Ce sont au con-
traire les signes idéographiques affectés des la
haute antiquité aux douze mois lunaires quiont
servi a marquer le rang des constellations.

Les signes chinois different encore des signes
grecs par des particularités (invariablement méconnues par les
auteurs occidentaux, Ginzel, par exemple) qui dérivent des
principes généraux de la méthode chinoise.

1° Ils ne sont pas écliptiques mais équatoriaux.

2° Leur point de départ n’est pasa 1’équinoxe mais au solstice.

-3° Ce point de départ ne fait pas coincider les points cardi-

naux tropiques avec l'origine du signe mais avec son milieu. Ceci
résulte du fait que les dates cardinales de l'année chinoise
marquent le milzew et non 'origine des saisons, et que chaque
saison (ou palais céleste) contient trois dodécatémories (fig. 5).

4° Les signes grecs ont été détachés de leur région sidérale
par la loi de précession et ne correspondent plus aux constella-
tions homonymes. Il n’en est pas ainsi en Chine. Les signes sont
rivésaux dodécatémories et aux palais célestes. Ils sont immuables
comme nous le verrons & propos des preuves de l'antiquité du
systeme.

= N

= W

B T B SR TS
[l



206 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

5° Ils s’appliquent indistinctement, d’apres le principe unifi-
cateur du systéme chinois, & I’équateur et a I’horizon. C’est dire
qu’ils désignent aussi bien les heures-doubles de la journée que
les divisions azimutales et les douziémes de 'année. Les signes
équinoxiaux, par exemple, qui, a I'origine, figuraient une porte
ouverte et une porte fermée, désignent aussi bien 6 h. du
matin et 6 h. du soir, I'Est et 1'Ouest, ou 'équinoxe du prin-
temps et de 'automne. Les 12 signes servent ainsi de figuration
commune & la division homogene de 1I’équateur, de 'horizon, de
I’année et du jour*.

II. PREUVES DE L’ANTIQUITE DU SYSTEME. °

La quadrature tropique. — Le systeme chinois, par sa divi-
sion en quatre palais équatoriaux subdivisés en 12 dodécatémo-
ries et en 28 sieou, est un bloc solidaire, immuablement attaché
a la situation sidéro-solaire telle qu’elle se présentait a I'époque
de sa création. Les dodécatémories et les palais comprennent,
en effet, des groupes déterminés de sieou, c’est-a-dire des asté-
rismes remontant & une haute antiquité et dérivant du zodiaque
lunaire asiatique. Il suffit donc de regarder quel est1e sieou central
de chaque palais pour savoir (dans la limite de 1'exactitude des
observations antigques) ou étaient, & P'origine, les équinoxes et
solstices, par conséquent pour savoir & quelle époqueil fut créé.

! L’analyse de leur idéographie montre qu’a l’origine ils représentaient
les douze mois de 'année dualistique, par conséquent tropique. Les Chinois
se servent de ces douze signes, comme nous le faisons de nos lettres et
chiffres (A, B, C, 1o, 20, 30....) pour toutes les énumérations, par exemple
pour désigner les sommets d’un triangle, etc.

A cOté de cette série duodénaire existe une autre série de 10 signes
correspondant aux cinq palais, que nous étudierons & propos de la théorie
des cing éléments, Ces deux séries existaient déja dans la haute antiquité.

? Une situation analogue existe dans notre astronomie : nos douze signes
zodiacaux ont été institués par I'Ecole d’Alexandrie en utilisant onze
constellations déja existantes auxquelles on ajouta celle de la Balance sur
I'emplacement de I’équinoxe d’automne; Hipparque égalisa cette division
en donnant 30 degrés de longitude & chaque dodécatémorie. Mais aprés
qu’il ett découvert la mobilité du pole et de I’équateur, il fallut se décider
4 fonder la division précise du ciel, ou bien sur la graduation stellaire de
I’écliptique ou bien sur la graduation tropique. On se décida, avec raison,



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 207

Ces sieou cardinaux, qui forment ce que j’ai appellé la qua-
drature tropique du systéme, sont: Hiw (N); Fang (E); Sing (S);
Mao (W); ils sont marqués, d’'une maniére indélébile, par les
signes cardinaux (voy. p. 199), qui désignent en Chine les phases
tropiques aussi clairement que la foudre et le caducée dési-
gnaient aux Grees Jupiter et Mercure. | |

Aussitot que les Chinois furent en possession d’'une formule
4 peu prés exacte pour la précession des équinoxes, ils s'occu-
pérent de calculer la date de I'époque créatrice et, aprés de
longues discussions qui mettent en lumiére la pauvreté de leur
logique, ils la fixérent au 24° siécle avant notre ere, supputation
que nous controlerons plus loin!.

Ldentification des étoiles. — Nous avons vu dans un précédent
article comment les étoiles hindoues avaient été identifiées selon
notre nomenclature. L’Arabe Albirouni, I’Anglais Colebrooke et
autres, se sont adressés & des pandits qui leur ont montré les
Yogatdrd dans le ciel (avec quelques variantes d’ailleurs peu
importantes). 11 en va autrement en Chine ot la tradition astro-
nomique n’est pas d’ordre privé mais officiel. A partir de I'année

pour cette derniére solution. Il en est résulté que la limite stellaire des
mois et des saisons varie dans le firmament suivant la rétrogradation des
points équinoxiaux et que rien ne rappelle & notre ceil leur situation origi-
nelle au temps des Alexandrins. Il n’en est pas de méme en Chine : les
étoiles qui marquent le milieu et les limites des palais (c’est-a-dire le milieu
et les limites des saisons antiques) sont restées les mémes; I’astrologie et la
métaphysique leur attribuent toujours l'influence correspondant a leur réle
originel. Kt ce rdle est toujours marqué par les douze signes qui symbo-
lisent leur situation tropique.

! La découverte de la précession montre bien la différence qui sépare le
génie grec de l'esprit chinois. Il suffit & Hipparque d’une seule observation
antérieure, celle que Timocharis avait faite 122 ans avant lui, pour
comprendre qu’il s’agissait d’une loi de la nature, envisager les deux hypo-
theses de la mobilité de I'écliptique ou de ’équateur, rejeter la premiére et
déterminer & peu prés les conditions de Ia deuxiéme. En Chine, au contraire,
ol 'ingénieux systéme des palais célestes marquait dans le ciel ’état origi-
nel des saisons, les astronomes constatérent passivement pendant plus de
vingt siécles la "discordance entre la situation réelle et celle du systéme,
sans songer ni a modifier les palais célestes ni & analyser leur déplacement
progressif. Ils se contentérent, d’aprés le déterminisme physico-moral de
leur philosophie, d’admettre que les cieux se dérangeaient, attribuérent
cette altération a la décadence des mceurs et en conclurent qu’il fallait
révérer dans la haute antiquité 1’Age d’or on, grice & 'omniscience et a la



208 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

104 avant J.-C., ot les sieou furent mesurés a la clepsydre par
la commission impériale chargée de rétablir le calendrier sous
la forme antique et normale de la 1** dynastie, nous possédons,
dans I’histoire canonique de chaque dynastie de I’ére moderne,
la définition des sieow, d’abord indiqués par leur amplitude
équatoriale et le lieu sidéral du solstice d’hiver, puis, apreés I'in-
vention des instruments gradués, par leur intervalle sur I’éclip-
tique. Lorsque les Jésuites entrérent en faveur sous Kang hi,
Pun d’eux fut nommé président du Tribunal des Mathéma-
tiques. Sous sa direction furent construits les beaux instruments
de bronze emportés par les Allemands lors de 'occupation de
Pékin en 1901. L’empereur le chargea de mesurer les coordon-
nées des 28 étoiles déterminatrices pour les insérer dans son
grand dictionnaire encyclopédique t. Ce travail est donc officiel ;
1l réunit les données de la tradition chinoise et la rigueur des
méthodes européennes. Le P. Gaubil, avec I'aide de lettrés chré-
tiens, renouvela cette opération en 1726 avec des instruments
plus perfectionnés. Ces déterminations concordantes suffisent
déja & établir le diagramme antique des sieou sans qu’il soit
nécessaire de connaitre le nom de ces étoiles, car le calcul de
précession peut aussi bien s’appliquer a un point fictif qu’a un
astre réel. Mais si I'on veut en outre préciser le nom occidental
des sieow il peut subsister un doute entre de petites étoiles tres
voisines; il est alors utile de consulter les croquis uranogra-
phiques des traités chinois, ot I'on voit la position des détermi-
-natrices dans les groupes stellaires. L’identification est alors

sainteté des empereurs, le Ciel et la Terre se trouvaient en parfaite concor-
dance. ]

C’est seulement au début de ’dre moderne, sous les Han, lorsqu’on
constata de siecle en siecle la rétrogradation continue du lieu solsticial, que
le phénoméne fut signalé officiellement & empereur (en I’an 85 de notre
ere) mais il fallut encore une centaine d’années pour qu’on y vit une loi
permanente et, chose incroyable, on discuta ensuite pendant six siécles
avant d’arriver & une évaluation satisfaisante de la précession.

Une fluctuation analogue se produisit, d’ailleurs, chez les Grecs de la
décadence et chez les Arabes qui, au lieu de préciser les constatations
d’Hipparque, crurent voir la précession changer de sens et la supposérent
alternante. :

! Je rectifie & ce propos une erreur dans mon article des Archives,
Juin 1907, p. 551, note 1. Au lieu de « avant J.-C. », lire : « apres J.-C. ».



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 209

d’autant plus aisée que les Jésuites ont indiqué la grandeur des
étoiles. Biot et Schlegel sont ainsi parvenus & des résultats
concordants sauf quelques variantes insignifiantes.

- Documents historiques de I'antiquité. — Sinous ne possédions
absolument aucun document ni aucune tradition sur ’histoire
de la Chine ancienne, en dehors de la description du systéme
astronomique tel qu’il apparait sous les Han, nous saurions tout
de méme qu’il provient de la haute antiquité puisque la date de
son origine est inscrite dans la répartition sidérale de ses sai-
sons. Mais un doute subsisterait toujours, dans ’esprit judicieux
des historiens, peu enclins, comme on sait, & se confier aveuglé-
ment aux preuves déduites des mathématiques. Avant de faire
état des preuves astronomiques, il convient donc de montrer
qu’elles sont légitimées par les textes et la tradition.

Documents des Teheou. — Sous cette longue dynastie qui
dura huit siécles (1050-250) le systéme astronomique est celui-1a
méme qui est décrit dans les traités des Han. Ces traités, d’ail-
leurs, relévent de la dynastie Zcheou puisqu’ils sont la repro-
duction des ouvrages astronomiques des 4™° et 3™° siécles '. Mais,
au-dela du 4™ siecle, nous ne possédons plus que des documents
fragmentaires. Toutefois, grace & 1'unité du systéme chinois
dont toutes les parties sont solidaires et symétriques, ces textes
partiels suffisent & reconstituer ’ensemble.

1° En ce qui concerne le nombre des steow (28), il est indiqué
dans le rituel de la dynastie® et dans le traité Z'cheou-pi qui
explique la maniere de mesurer leur amplitude, fixe le lieu sidéral
du solstice dans Nieow, décrit le gnomon & trou et la méthode
pour orienter le méridien d’aprés les élongations de la polaire.
D’autre part, comme je I’ai montré dans le T'oung pao,la répar-
tition des 28 sieou dans les dodécatémories, 4 raison de 3 sieou

! Il est donc inexact de prétendre, comme 'ont fait les indianistes Weber
et Whitney qu’il n’existe pas de liste des sieow chinois antérieurs a I’incen-
die des livres.

% Il est indiqué, non pas & propos d’astronomie mais & propos des régles
rituelles de la construction du char de 'empereur, vestige trés intéressant
de la religion d’Etat, astronomique, de la haute antiquité. La caisse de ce
char doit étre carrée pour représenter la Terre, et surmontée d’un dai rond
pour représenter le Ciel, divisé en 28 rais. Autour du char sont quatre
banniéres représentant les quartiers du ciel.



210 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

dans celles qui sont cardinales et de 2 sieon dans les autres, est
spécifié dans un traité du 4° siecle et impliqué par des fragments
bien antérieurs. En outre, il se trouve, & 1’état latent, dans des
listes astrologiques tellement anciennes que l'orthographe de
leurs termes est déformée au point que les sinologues, faute de
connaitre le symbolisme astronomique, y voyaient des formules
incompréhensibles, d'origine exotique, probablement hindoue,
transcrites phonétiquement en chinois?®.

20 La correspondance entre les palais célestes, les points car-
dinaux de I’horizon, les dodécatémories et les sieou cardinaux se
trouve indiquée dans une multitude de textes (plusieurs cen-
taines), soit directement, soit par I'intermédiaire de la théorie
des cinq éléments et du symbolisme zoaire (que nous avons lais-
sés provisoirement de c6té parce qu’ils ne font pas nécessaire-
ment partie du systéme essentiel et primitif). Je me bornerai ici
a quelques exemples typiques, faciles & saisir.

a) Une anecdote astrologique du 7'so tchouan, se rappor-
tant & 'année 532, prédit une famine parce que la planéte
Jupiter se trouvait «irrégulierement» dans la dodécatémorie
Hiuvan-hiao. L'association de cette dodécatémorie (dont le nom
est solsticial, comme nous I'avons vu) a I'idée de famine provient
de ce que le solstice d’hiver marque I’apogée du principe néga-
tif Yin. Et le texte ajoute: « Hiu (le sieou solsticial) est au mi-
lieu de Hiuan-htao.» Sil'on se reporte au tableau de la p. 199,
on verra que ce texte confirme que la dodécatémorie Hiuan-hiao
se composait de trois sieou et que le sieou central Hiu était
considéré, astrologiquement, comme solsticial, quoique 'on sut
fort bien A cette époque que le lieu actuel du solstice était dans
Nieou. ' :

b) Le philosophe Ho kouan-tsen dit que le Phénix réside dans
la dodécatémorie Chouen-ho et qu’il est le symbole du principe
yang. Chouen-ho est en effet au centre du palais méridional qui
correspond au solstice d’été et au maximum du principe yang.

¢) L’antique dictionnaire Eul ya dit que Mao s’appelle la

' Ces listes se composent de 12 termes et de 5 termes symbolisant les
dodécatémories et les divinités des palais célestes. Dans celle de 12 termes
les appellations sont formées de 2 ou de 3 mots suivant que la dodécaté-
morie comprend 2 ou 3 sieou, au total 28 mots.



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 211

Voie de I'ouest. Le sieon Mao est en effet au centre du palais de
I’automne, et représente I'ouest. On voit par 14 que la division
du firmament, en palais, dodécatémories et sieou, correspondant
4 la fois aux saisons et au tour azimutal de ’horizon, est bien,
sous la dynastie 7T'cheou celle que nous voyons décrite sous les
Han. On pourrait multiplier ces exemples.

3° Ce systeme, basé sur la quadrature tropique, est essentielle-
ment solsticial ; nous pourrions l'affirmer alors méme qu’aucun
texte ne nous renseignerait sur la méthode d’observation
employée. Tel n’est pas le cas; I'usage du gnomon est spécifié
dans le rituel de la dynastie 7'cheou qui indique également les
longueurs de I'ombre aux solstices d’hiver et d’été . Le traité
astronomique Tcheou pi, qui spécifie le lieu sidéral du solstice
dans Nieou, décrit en outre le gnomon i trou ®. Dans les anec-
dotes du 7'so tchouan on voit un prince honorer de sa présence
I'observation du solstice parce que sa date tombait sur un jour
faste. Confucius, dans son ouvrage d’histoire, note la négligence
par suite de laquelle, faute d’avoir intercalé, le solstice d’hiver
tomba en dehors du mois solsticial, ete.

Documents des premiere et seconde dynastie. — Nous savons
fort peu de chose sur les dynasties des Hia et des Yin (2100 &
1050). On n’en a conservé que le nom des souverains et quelques
documents (Tribut de Yu, Harangue & Kan, Traité Hong-fon,
etc.) insérés dans le Chou-king. D’autres chapitres de ce livre
canonique (qui existait bien avant Confucius mais fut revisé par

! Le P. Gaubil (dans le recueil de Souciet publié en 1732) remarque que
ces longueurs d’ombre ne s’accordent pas exactement avec la latitude de la
capitale des T'cheou et il suggére (vue prophétique digne d’étre notée par
les historiens de la science) que peut-étre 1’écliptique n’avait pas autrefois
la méme inclinaison. Laplace, aprés avoir déduit théoriquement de la méca-
nique céleste la nécessité de cette loi, cherchait avidement quelque docu-
ment historique témoignant de sa réalité. On devine sa joie en découvrant
le renseignement de Gaubil sur le solstice du Z'cheou-li. Cette ancienne
observation chinoise fut consacrée par la discussion qu’en fit le grand
mathématicien et par son insertion dans la Connaissance des Temps.

* Le Tcheow pi a été traduit par Ed. Biot dans le Journal asiatique de
juin 1841. Le gnomon percé d’un trou fut ensuite oublié par les Chinois
jusqu’au jour ou ’astronome Kowuo Tcheou-king réinventa ce procédé (vers
I’an 1300) en munissant son gnomon d’une plaque métallique percée d’un
trou qui précise 'indication de 'ombre. '



212 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

lui) montrent I'idée que 'on se faisait, vers le XIII° ou X° siecle,
de la période antérieure. Nous possédons en outre un calendrier
de la premiere dynastie. De ces divers documents résultent les
constatations suivantes :

1° La théorie des cing éléments existait déja sous les premieres
dynasties.

2° La direction du service astronomique était réservée a de
trés hauts dignitaires, princes féodaux. Sous prétexte de les
punir d’ane négligence a accomplir les rites lors d’'une éclipse
de soleil, on dirige contre eux les troupes impériales. Dans une
autre occasion, une armeée est envoyée contre un prince auquel
on fait grief de mépriser les Cing éléments et les régles calendé-
riques.

3° Le calendrier de la 1 dynastie est le calendrier normal
correspondant au systéme astronomique des Chinois, ot le milieu
des saisons marque les équinoxes et solstices, Confucius désap-
prouvait les changements introduits par les 2¢ et 3° dynasties?.

4° La religion d’Etat astronomique, vénérée mais démodée et
mal comprise sous les T'cheou et les Han, était encore vivace. La
résidence du Chang ti, Etre supréme auquel le Fils du Ciel ren-
dait un culte ancestral, résidait au pdle céleste. L'empereur
terrestre, 'homme Unique, résidait au centre du monde et
I'Empire était représenté par une série de carrés concentriques
formant des zones successives d’autant plus barbares qu’elles
s’éloignaient de la capitale.

Documents de la haute antiquité. — Au-dela des dynasties
réguliéres se place une période légendaire (du 28° ou 22° siécle),
antérieure au bronze d’apres une tradition chinoise, oul regnent
une série de souverains dont les premiers semblent mythiques
tandis que les derniers, quoique entourés de légendes, ont une
certaine consistance historique. Fait extrémement remarquable,
ces monarques sont présentés comme s’occupant spécialement des

! Le début de 'année civile fut avancé : d’'un mois par les Yin,dedeux
mois par les T'cheou, de trois mois par les 7's’in. Lorsque les Han, (’an
104 avant J.-C.) eurent enfin le loisir de restaurer 'astronomie et le calen-
drier, négligés au cours des siécles d’anarchie féodale, ils rétablirent le
calendrier de la haute antiquité qui subsista jusqu’a Dlintervention des
Jésuites.



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 213

choses du ciel. Houang ti et Yao, surtout, sont considérés comme
omniscients en astronomie, comme les créateurs de la science
et du calendrier. D’apreés la chronologie traditionnelle qui avait
cours sous les Tcheou, ils vivaient aux 24° et 23° siecles avant
notre ére, précisément a l'époque ou les équinoxes et solstices
coincidaient avec le milieu des quatre palais équatoriaux du
systéme chinois.

Pour que la démonstration fiit compléte il faudrait un texte
mettant explicitement en rapport le milieu des quatre saisons
avec le milieu des quatre palais. Mais comment pourrait-on
espérer une pareille trouvaille, alors que les documents antiques
sont si rares et si peu objectifs? — Ce hasard prodigieux s’est
cependant réalisé. Le seul texte qui nous soit parvenu de cette
époque reculée est ce débris de calendrier qui a été enchassé
dans la légende de Yao, au premier chapitre de Chou king :

Le jour moyen et Uastérisme Niao servent a fixer le miliew du
printemps.

Le jour maximum et Vastérisme Ho servent o fixer le milieu
de U'été.

La nuit moyenne et Uastérisme Hiu servent a fizer le milieu
de Uautomne.

La nuit mazxima et Uastérisme Mao servent a fixer le milieu
de U hiver. ‘

Lannée a 300 + 60 + 6 jours. Au moyen du mois interca-
latre on regle les quatre saisons*.

En dehors de ce texte, merveilleusement explicite dans sa
symétrie bien chinoise, nous possédons d’autres documents non
moins précieux de la période créatrice. '

1° Les trigrammes de Fou-hi, dont on ne conteste pas la
haute antiquité car, & une époque oli I’'on connaissait leur origine
déja lointaine, ils ont été amplifiés par le roi Wen, pére du fon-
dateur de la dynastie 7'cheou, qui les développa en 64 hexa-
grammes dont il fit la base du livre de divination Yi king.

! Ho désigne 'ensemble des deux petites divisions Sin et Fang (n°s 4
et 5) et plus spécialement ’étoile Antarés.

L’astérisme Niao (oiseau) désigne 'astérisme central de I'Oisean qui
s'étendait sur tout le palais méridional (dont les dodécatémories indiquent
la téte, le ceeur et la queue), c’est-d-dire le sieou Sing (no 25, fig. 5).



214~ LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

Ces trigrammes qui symbolisent, comme nous l’avons vu,
I’évolution annuelle, diurne et azimutale des principes yin et
yang, sont considérés par les Chinois comme antérieurs & Yao.
Le texte vérifie cette tradition, car il implique la théorie dua-
listique en opposant la nuit moyenne === de I'automne au
jour moyen m—== du printemps. L’automne correspond en
effet au soir et au principe yin, tandis que le printemps corres-
pond au matin et au principe yang. Ainsi apparait, dés la haute
antiquité, cette équivalence entre la révolution diurne et la
révolution annuelle, qui caractérise le systéeme équatorial des
Chinois '. |

2° La liste et les coordonnées des 28 étoiles telles qu’elles
figurent, par exemple, dans le dictionnaire de K’ang hi. C'est
la un document bien moderne ; mais ¢’est précisément ce qui en
constitue la valeur : car sil'on reporte ces 28 étoiles, par le cal-
cul, sur I’équateur de I'antiquité, on voit se manifester I'admi-
rable symétrie révélée par le diagramme publié ici en juil-
let 1907. Cette symétrie, comparée a celle des nakshatra,révélée
ici en avril 1919, jette un jour nouveau sur la question du
zodiague lunaire asiatique et sur la phase primitive de I'astro-
nomie chinoise. En ce qui concerne la période créatrice, elle
établit plusieurs faits importants : '

! Cette équivalence et ce caractére équatorial se manifestent encore
d’une autre maniére dans le texte par le fait qu’il met en rapport le milieu
des saisons et le milieu des palais d’apreés leur situation & 6 heures du soir.
Aux dates cardinales (équinoxes et solstices) les points cardinaux de
I’équateur (qui ont une ascension droite de Oh, b, 12h 18h et que nous
désignerons par les signes \°, g, w, /) se succédent au méridien a Ob,
6h, 12h 18h, — Aux dates cardinales, ces signes passent respectivement au
méridien & midi; les signes ¢d, wu, 7, 7, & 6h du soir, les signes uu,
B 7, 69, 4 minuit, et ainsi de suite. Le texte, débris d’un antique al-
manach, indique la situation & 60 du soir parce que c’est dans la soirée
que le public suit du regard le progrés de la révolution sidérale. Il ne faut
pas prendre & la lettre de la traduction les mots « servent & fixer ». L’année
solsticiale se détermine par le gnomon et il est impossible de découvrir la
date tropique par un procédé sidéral. D’ailleurs le texte dit : « Le jour
moyen et l’astérisme Niao» ; on ne supposera pas que les Chinois avaient
des chronométres pour déterminer ’égquinoxe ou le solstice d’apreés la durée
du jour. Il ne s’agit pas ici d’un moyen pratique de déterminer les saisons
(voyez les Archives de juin 1907, p. 537). Le texte exprime 1'idée mystique
Q’aprés laquelle ces quatre astérismes sont prédestinés a marquer le milieu
des saisons sidérales.



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 215

a) Des la haute antiquité les sieouw sont délimités par des
étoiles isolées, non par des astérismes *.

b) La précision des astronomes antiques, inspirée par un pro-
fond sentiment religieux, est bien supérieure a celle de leurs
successeurs. On ne trouve rien de comparable sous les 'cheou.
Cela justifie la haute idée que !'on eut alors de l'astronomie
antique.

¢) Le lieu sidéral des solstices et équinoxes (dont la connais-
sance a permis aux créateurs du systéme de désigner les asté-
rismes centraux des palais célestes) a été déterminé, grice a cette
symétrie diamétrale, d’aprés l'observation du lieu sidéral de la
pleine lune, la date tropique étant fournie par 1€ gnomon.

d) L’opposition des sieou a €té établie d’apres leur passage au
méridien avec les circompolaires, ce qui permet de créer une
- symétrie diamétrale mais non pas quadrantale. Le diagramme
montre qu’on n’a pas cherché la symétrie quadrantale?, ce qui
explique pourquoi I'équinoxe d’automne sort déja de la division
cardinale au 24° siécle. |

e) Au point de vue chronologique il faut donc se baser sur le
couple des sieou solsticiaux, qui indique franchement le 24¢ sié-
cle, et non sur celui des sieou équinoxiaux qui indique le 25° et
le 24° siécle®.

Le palais central et Uétoile polaire antique. — 11 existe encore
une autre source de documentation au sujet de 'époque ou fut
créé le systéme astronomique des Chinois.

Nous avons vu, en effet, que ce systéme se compose de cing

1 8i j’ai traduit, dans le texte du Yao-tien le mot chinois sing par asté-
risme c’est parce qu'il signifie & la fois étoile et astérisme, et qu’il n’y a
pas d’inconvénient & concéder philologiquement le sens astérisme puisque
celui d’éfoile cst démontré par la symétrie.

? Yoyez fig. 6. — Si 'on avait recherché la symétrie quadrantale,on se
serait dispensé d’introduire le couple hétérogene 4-16.

* Ajoutons que la date.ainsi indiquée est celle de la création du systéme
et non pas celle du régne de Yao,comme 'ont cru les astronomes chinois
modernes par suite de leur vénération pour le premier chapitre du Chou
king. Le contexte, dans lequel le précieux document astronomique a été
enchassé, représente en effet 'empereur Yao, omniscient, révélant & ses
astronomes la connaissance des gquatre astérismes cardinaux. Mais depuis
que Chavannes a montré qu’il s’agit d’un fragment de calendrier incorporé
a la légende de Yao, il est devenu évident que la création de la quadra-



216 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

palais célestes : un palais central et quatre palais équatoriaux.
Nous n’avons considéré jusqu’ici que ces derniers et constaté que
la quadrature de leurs milieux représente les équinoxes et sols-
tices du 24° siécle. Mais le palais central, lui aussi, a un milieu,
marqué par l'étoile polaire. Or le mouvement qui déplace les
équinoxes et solstices dans le firmament provient de la révolu-
tion du pole et améne au cours des siecles I'avenement et le
détronement successifs des étoiles dites polaires. Le traditiona-
lisme méticuleux des Chinois a conservé intact le systéme ol
sont inscrits les équinoxes et solstices de la haute antiquité. Mais
il a conservé également les noms des étoiles qui marqueérent
autrefois le centre du ciel, résidence de 'Empereur d'en haut.
Et ces noms nous apprennent quelle fut 1'étoile polaire de la
période créatrice.

ture des palais sidéraux peut étre antérieure au régne de Yao. Cest d’ail-
leurs Houang-ti qui est représenté dans les légendes comme le fondateur
du systéme chinois. Or, d’aprés I’ancienne chronologie traditionnelle, en
faveur au temps des 7'cheou, ce monarque régnait au 24¢ siecle avant notre
ére. La chronologie combinée au 11¢ siécle de notre ére, qui place Houang-t:
au 27e siecle, est basée sur un calcul astronomique faussé par l'idée pré-
conc¢ue que la quadrature tropique date de Yao.



	Le système astronomique des chinois

