
Zeitschrift: Archives des sciences physiques et naturelles

Herausgeber: Société de Physique et d'Histoire Naturelle de Genève

Band: 1 (1919)

Artikel: Le système astronomique des chinois

Autor: Saussure, Léopold de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-742133

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-742133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE SYSTEME ASTRONOMIQUE EES CHI1IS

PAH

Leopold de SAUSSURE
(Avec 5 fig.)»

Introduction.

De toutes les anciennes civilisations, Celle de la Chine est la
seule qui se soit perpetuee depuis la haute antiquite jusqu'ä nos

jours, chez un meme peuple conservant sa langue, son ecriture
et son individualite politique. L'empire chinois moderne a der-
riere lui quarante siecles d'histoire ininterrompue.

II semble done que son systeme astronomique devrait etre

parfaitement connu puisqu'il est directement accessible aux
investigations de la critique occidentale qui dispose de la litte-
rature historique et technique, dejä vingt fois seculaire, de la
Chine dite « moderne ». II n'en est pasainsi cependant et Ton

pourra s'en convaincre en parcourant le chapitre consacre ä l'as-
tronomie chinoise par Ginzel dans le grand ouvrage oü il a compile

tout ce que Ton croit savoir actuellement sur l'astronomie
et la Chronologie des civilisations primitives'. En comparant ce

chapitre avec le present expose, le lecteur se rendra facilement

1 Ginzel, Handbuch der M. und H. Chronologie, Berlin, 1906, vol. I.
L'erreur de ce savant astronome est explicable; car un compilateur, si eru-
dit soit-il, ne peut guere s'assimiler un sujet exigeant des connaissances phi-
lologiques et historiques tres speciales s'il n'est pas guide par des exposes
synthetiques. Or de teis exposes de l'astronomie chinoise n'existent pas.
Les etudes fragmentaires ou les resumes qui ont ete publies sont disparates
et inconciliables. J'ai explique dans la revue sinologique T'oung pao (Leyde
1907) les causes de cette divergence de vues. En voici les principales: 1°

La Sinologie se trouve devant une täche immense dont l'astronomie n'est



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 187

compte qu'un des deux est entierement errone puisqueles traits
fondamentaux de l'astronomie chinoise d'apres celui-ci sont
absents de celui-lä, oü ils sont remplaces par les traits caracte-
ristiques de l'astronomie greco-chaldeenne. En outre, dans l'ou-
vrage de Ginzel il n'est ä peu pres rien dit de l'astronomie
chinoise antique, alors que la comprehension des origines est essentielle

pour discerner ce qu'il y a de particulier dans la methode
chinoise, foncierement identique ä, toutes les epoques jusqu'ä
l'intervention des Jesuites qui, au XVII" siecle, lui substituerent
la methode grecque.

Cette connaissance de l'astronomie antique n'est pas seule-

ment necessaire pour l'etude des precedes techniques, mais
encore pour celle des croyances cosmologiques qui sont ä la base

de la civilisation chinoise. L'astronomie est, en effet, l'element
primordial de cette civilisation et toutes les idees generates en

matiere religieuse, philosophique, politique, sociale ou scien-

tifique se sont cristallisees dans le moule fourni par la contemplation

du ciel: le pole, centre immobile trönant au milieu de

la region circompolaire; et les quatre quartiers du firmament
qui correspondent aux quatre saisons et plongent alternative-
ment sous l'horizon. Le respect religieux inspire des les plus
lointaines origines par ce concept quinaire l'a impose, comme

qu'une brauche encore peu exploree. 2° II est rare que la competence sino-
logique et astronomique se trouvent reunies chez un meme chercheur. 3°
La competence astronomique ne garantit pas la justesse des vues sur
revolution des notions primitives. 4° On peut remarquer chez certains mission -

naires (Chalmers, Legge, etc.) une repulsion pour les notions indigenes
entremelees de croyances religieuses qu'ils eliminent, pour cette raison,
de leurs enquetes. C'est ainsi que le P. Gaubil au 18e siecle, a passe
sous silence la division du ciel chinois en cinq parties. Biot ayant generalise

d'apres les seuls documents de Gaubil, ce trait fondamental est absent de

ses Etudes, comme aussi des travaux posterieurs ä l'exception de 1' Urano-
graphie chinoise de Schlegel. 4° Depuis que les sinologues ont applique
ä l'histoire chinoise les methodes de la critique scientiflque et se sont lait
une opinion justifiee de ce qu'a ete l'antiquite chinoise, ils sourient ä la
lecture des dissertations astronomiques oü Biot parle des premiers souve-
rains legendaires comme s'il s'agissait d'empereurs modernes; ieur confiance,
au contraire, va d'instinct ä celui qui, comme le prof. Russel, ecarte en

quelques mots les «exagerations» anterieures pour leur substituer une
interpretation bien plus vraisemblable en apparence mais basee sur une complete
meconnaissance du sujet.



188 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

une sorte de formule magique exprimant le secret de l'univers.
Ce lien commun aux divers modes de la pensee chinoise a cree,
des la plus haute antiquite, le sentiment confus d'un determi-
nisme physico-moral universel auquel president d'une part
l'Etre supreme (Chang-ti, T'ai-yi) symbolise par l'etoile polaire
gouvernant les quatre regions du firmament, d'autre part le

Fils du Ciel, son vicaire ici-bas, gouvernant les quatre regions
de la Terre'-.

C'est precisement cette conception deterministe — d'apres

laquelle les rites, ä base astronomique, accomplis par le Fils du

Ciel, jouaient un grand role dans lemaintien de l'ordre universel

— qui sert de substratum ä la doctrine de Confucius. C'est

eile aussi qui a inspire la theorie des cinq elements, la cliimie
de l'antiquite, oü quatre elements peripheriques (eau, feu, bois,

metal) se combinent avec l'elemeiit central terre. C'est eile qui
a inspire le traite philosophique Hong-fan (12° siecle avant notre
ere) oü les notions morales et physiques se groupent suivant le
schema quinaire. C'est elle qui inspire la theorie musicale, oü

quatre notes peripheriques se groupent autour de la note
centrale. Meme lorsque la forme n'est pas quinaire, comme c'est

le cas dans la theorie dualistique du gin et du gang, qui repre-
sente la physique de l'antiquite, et comme dans le cycle des

douze animaux, la doctrine est toujours d'ordre physico-astro-
nomique

1 Cette idee fondamentale, justifiee ä l'origine parce que les Chinois
formaient un noyau civilise entoure par des barbares, s'est perpetuee ä

travers toute l'histoire chinoise et a ete la cause des conflits diplomatiques
avec les nations europeennes souleves aux siecles derniers par le fait que le
Fils du Ciel, comme le pape romain, ne pouvait admettre avoir des egaux
dans l'univers.

Le terme de Royaume du Milieu derive egalement de la meme idee, la
Chine jouant sur la terre le meme röle que la region circompolaire dans le
ciel. La langue chinoise n'a pas d'autre terme pour designer I'Empire que
celui de T'ien-hia le Dessous du ciel. Quant aux expressions de « Celestes »

et de « Celeste-empire » qu'on attribue, meme officiellement, aux Chinois,
ce ne sont que des deformations creees par les Europeens. (Cf. La Chine
et les puissances occidentales dans le Globe de janvier 1895 et La conception

imperiale en Chine, Revue scientifique du 19 janvier 1895.
2 Ce caractere cosmologique et astronomique des croyances chinoises

n'a pas ete compris par les sinologues, precisement parce que les princi-
pes de l'astronomie chinoise ne leur ont pas ete exposes. Dans son petit



LK SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 189

II est clone difficile de traiter de l'astronomie chinoise, comine
on le ferait d'une science occidentale purement objective, sans

mentionner, tout au moins, sa liaison intime avec les croyances
philosophiques dont eile est solidaire. Comme, d'autre part,
cette doctrine remonte ä une epoque tres antique sur laquelle
on n'a que des renseignements fragmentaires, il est indispensable
d'indiquer de quelle maniere il a dte possible de reconstituer
l'origine du Systeme et sou evolution.

*

La Chine primitive etait confinbe dans le bassin inferieur du
fleuve Jaune. Les traditions nous representent d'abord une serie

de souverains, les uns mythiques, puis les autres legendaires,

qui auraient regne environ du 27° au 21c siecles avant notre ere.
On ne connaissait pas encore les metaux, sauf l'or, et l'on se

servait d'instruments en pierre polie (jade et silex)1. Chose

remarquable, que confirment les donnees astronomiques, c'est ä

cette epoque reculee que les annales posterieures placent la creation

de l'astronomie et du calendrier. Ces souverains
legendaires, surtout Houangti et Yao sont representes comme les fon-
dateurs de l'astronomie. Cette science etait consideree dejä comme

la base du pouvoir imperial. Mettre d'accord les nombres
de la Terre avec les nombres du Ciel etait le premier devoir du
Fils du Ciel.

traite des religions chinoises Giles ne mentionne meme pas la religion astro-
nomique de l'antiquite. Dans sa traduction de l'historien Sseu-ma Ts'ien,
Ed. Chavannes considere le culte de Tai yi comme une creation de la raison

abstraite (sous les Han) sans se douter que T'ai yi est l'etoile polaire
de l'antiquite. Ce meme savant (le meilleur sinologue de notre temps) a

cru que la theorie des cinq elements et le cycle des animaux etaient d'ori-
gine turque et peu ancienne. M. Courant a traite de la musique chinoise
sans soupgonner le caractere cosmologique de sa theorie quinaire. De meine

Forke dans son etude sur les cinq elements. Aucun sinologue n'a com-
pris le lien general qui motive les correspondances de ces diverses theories.
Lorsque les croyances cosmologiques et deterministes de la haute antiquite
cesseront d'etre meconnues, on s'apercevra que l'etude de la pensee de
Confucius est ä reprendre sous un jour nouveau.

1 Etat de civilisation analogue äcelui des Azteques qui avaient aussi un
calendrier tres remarquable tout en etant restes ä l'äge de la pierre polie
(obsidienne, etc.).



190 LE SYSTEME ASTKON OMIQUE DES CHINOIS

Viennent ensuite les deux premieres dynasties, qui regnent
chacune environ cinq siecles. II n'est plus alors question d'em-

pereurs astronomes, mais la charge de grand astronome est exer-
cee par un haut dignitaire. Epoque du bronze.

Au 11° siecle commence la dynastie des Tcheou, qui regne
800 ans, au cours de laquelle le pouvoir central s'affaiblit et ne
reste plus que nominal. Comme dans l'Allemagne du moyen
äge, l'Empire est divise en une multitude de fiefs, grands et

petits, les grands absorbant progressivement les petits. Comme

en Allemagne, les vassaux les plus puissants sont ceux quiont
la garde des Marches de la frontiere parce qu'ils soumettent,
colonisent et civilisent les regions barbares circonvoisines. Simples

barons ou vicomtes dans l'Empire, ils sont rois dans leurs

possessions. La lutte s'etablit entre eux pour l'hegemonie et fina-
lement c'est Ts'in qui triomphe, fonde la 4" dynastie et retablit
l'unite imperiale en detruisant la feodalite.

Sous la longue dynastie des Tcheou apparalt Confucius qui
deplore le relächement de l'autorite imperiale et des regies de

l'antiquite. II modernise et developpe la litterature en revisant
les anciens livres canoniques et en livrant pour la premiere fois

un livre d'histoire ä la publicite, ce qui suscite de nombreux
commentaires fourmillant d'anecdotes oü se trouvent aussi d'in-
teressants details astronomiques. Cette periode est pour les Chi-
nois celle de l'antiquite classique, car eile est ä la fois ancienne
et bien connue. Le fer succede au bronze. L'astronomie, qui est

une fonction de l'Etat, decline avec l'affaiblissement du pouvoir
central. Mais l'economie publique se developpe; eile presage
l'ere moderne qui s'ouvrirades la fin desluttes feodales.

En fondant le Nouvel-Empire, le prince de Ts'in veut effacer

ce qui reste encore de l'esprit feodal et pour cela il ordonne la
destruction totale de la litterature classique, rempart de Fanden

ritualisme,n'epargnantqueleslivrestechniques d'astrologie,
de medecine, etc. Ce radicalisme amene la chute de sa dynastie
dbs la deuxieme generation.

Apres une periode de troubles apparalt la dynastie des Han,
la premiere qui soit d'origine plebeienne; eile inaugure l'ere
moderne de la Chine. Ses premiers souverains retablissent
l'ordre, puis s'occupent de recueillir tout ce qui subsiste de Fan-



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 191

tiquite. Un siecle avant J.-C., l'empereur Won recule les limites
de l'Empire jusqu'au Turkestan et au Tonkin et prend contact
avec l'influence grecque en Bactriane. Son grand astrologue
Sseu-ma Ts'ien ecrit la premiere histoire encyclopedique de la
Chine (dont trois chapitres astronomiques). Bientot apres, l'in-
vention du papier, de l'encre et du pinceau (on ecrivait aupa-
ravant sur bois avec un stylet et du vernis), donne un grand
developpement ä la litterature. On discute les donnees astronomiques

de l'antiquite et depuis lors les encyclopödies historiques
de chaque dynastie indiquent en detail les progres de la science.

L'incendie des livres ordonnee par Ts'in ne pouvait naturel-
lement pas annihiler l'ancienne litterature, mais il fit dispa-
raltre beaucoup d'ouvrages secondaires. Les livres astrologiques,
qui avaient ete epargnes, sont intercales par fragments dans les

traites nouveaux, mais ne sont pas parvenus ä nous en entier. La
litterature classique et ses commentaires contiennent des ren-
seignements epars. Quant au Systeme astronomique il subsiste

naturellement par la continuity professionnelle et se trouve
d'ailleurs expose dans les chapitres des nouveaux traites repro-
duits d'ouvrages anciens. C'est la methode chinoise: l'oeuvre
immense de l'bistorien Sseu-ma Ts'ien est une juxtaposition
d'anciens documents et quand, par exception, Tauteur prend la
parole, il ne manque pas de le specifier: « Le due grand astrologue

dit... »

** *

L'histoire de l'astronomie chinoise se compose ainsi, comme

l'histoire generale de la Chine, de deux periodes, l'ancienne et

la moderne, separee par l'incendie des livres.
Dans Tere moderne le service astronomique ofiiciel est

reorganise. Bientot apparaissent les premiers instruments gradues

en laiton, les decouvertes se succedent et la methode devient ä

peu pres scientifique sans cependant approcher jamais de la

clarte du raisonnement grec.
Dans l'ere ancienne, l'astronomie a surtout une importance

metaphysique, politique, rituelle et sociale, en faisant du souve-

rain le Vicaire du ciel sur la terre, charge de maintenir ici has

l'ordre et la regularite des choses celestes, notamment en pro-



192 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

mulguant le calendrier. D'apres la tradition, cette science des

« rois sages » est fondee des la haute antiquite, anterieurement ä

la premiere dynastie. L'analyse astronomique montre, en effet,
comme nous allons le voir, que cette periode creatrice des environs

du 24e siecle a depasse en ingeniosite et en precision tout
ce qui a ete fait dans le reste de l'ere ancienne; et que c'est ä

eile que remontent les diverses institutions dont l'ensemble forme
le Systeme symetrique et bien coordonne de l'astronomie antique.

Le systeme astronomique de la Chine ancienne, qui s'est per-
petue sans modification essentielle dans l'ere moderne, apparalt

pour la premiere fois, d'une maniere synthetique, dans le Traite

des Gouverneurs du del, faisant partie des Memoires historiques
de Sseu-ma Ts'ien et compile, ä la fin du II" siecle avant J.-C.,

d'apres les traites anterieurs de la dynastie Tcheou.

Les palais celestes. — Le ciel est divise en cinq regions appe-
lees palais. D'abord le palais central comprenant la calotte cir-
compolaire1 et quatre palais equatoriaux, correspondant aux

quatre saisons.

1 On appelle calotte circompolaire la region centrale du firmament qui
reete constamment au-dessus de l'horizon. Son rayon est done egal ä la
latitude et comme la Chine primitive se trouvait sous le 36e parallele, le

palais central du ciel chinois avait environ 72 degres de diametre. Voyez
la fig. 4.

I. Description du systeme.

Fig. 4. — Sphere celeste chinoise.



LE SYSTEME ASTRONOM [QUE DES CHINOIS 193

Le caractere equatorial, et non ecliptique,de ces palaisresulte
dejä du fait que ce Systeme de division est base sur le pole. L'equa-
teur est en effet la jante de la roue dont le pole est le moyeu. Le

pole etant l'element fondamental dans la conception chinoise du

ciel, il s'en suit que, pour eile, le «Contour du dein signifie
l'equateur1. Ce caractere equatorial de la methode chinoise se

manifeste, comme nous le verrons, des la haute antiquite2 et se

perpetue jusqu'ä l'intervention des Jesuites, au XVIL siecle,

lesquels entrerent en faveur en denoncant ä l'empereur de pre-
tendues erreurs dans le calendrier, provenant de ce qu'ils inter-
pretaient comme ecliptique ce que la methode chinoise considere
dans le sens equatorial.

II n'y a d'ailleurs pas de raison pour qu'uneastronomie primitive

soit necessairement ecliptique. Car le concept equatorial,
base sur la regularity symetrique du trajet des etoiles dans la

revolution diurne, normalement au plan vertical passant par
l'etoile polaire, est d'ordre plus concret que la notion d'un cercle

oblique fonde sur l'observation de la course annuelle des astres
mobiles. La regularity de la revolution diurne s'impose au
respect des primitifs comme une manifestation de l'ordre de la

nature, auquel il convient de se conformer pour beneficier de sa

1 Dans l'ere moderne l'equateur s'appelle la Vote rouge et l'ecliptique la
Voie jaune mais ces termes ne se trouvent pas dans la litterature antique.
Dans les documents provenant de Iadynastie Teheou, non seulement l'ecliptique

n'est pas nomme, mais on n'y trouve pas l'idee du cercle oblique.
Meme dans l'ere moderne l'ecliptique n'a pas sa graduation propre; il est
divise par les cercles de declinaison des dodecatemories äquatoriales.
Lorsque les astronomes chinois au II0 siecle de notre ere, decouvrirent la loi
de precession, ils la conQurent d'emblee comme equatoriale, ne pouvant
imaginer que le centre d'un mouvement celeste ne füt pas le pole.

Les astronomes occidentaux (tels que Chalmers et Ginzel) qui ont ecrit
sur l'astronomie chinoise sans avoir etudie Biot et Gaubil ont subi une
prevention, analogue mais inverse, qui montre ä quel point nous sommes
imbus de la tradition grecque : ils lui ont attribud le caractere ecliptique,
non pas explicitement et apres avoir examine les deux alternatives en

presence, mais tacitement et comme si cela allait de soi.

Le gout de la symetrie, qui est une caracteristique du genie chinois (et
qui se manifeste notammentdans son art, oppose en celä ä celui du Japon),
est evidemment en rapport avec le caractere equatorial de l'astronomie, sans

qu'on puisse dire s'il en est la cause ou l'effet.
2 Celä est dejä rendu evident par le diagramme equatorial des sieou (flg. 6)

bien plus symetrique que la projection ecliptique.



194 LE SYSTEME ASTRON OMIQUE DES CHINOIS

vertu. C'est pour cette raison que les anciens pharaons faisaient
orienter exactement leurs pyramides funeraires et que le plan
des palais chinois etait soumis ä la meme regle.

Les quatre palais equatoriaux sont subdivisds en douze
dodecatemories et en vingt-huit sieou, chaque palais contenant trois
dodecatemories et sept sieou. La dodecademorie centrale cora-
prend trois sieou et chacune des deux autres en contient deux'.

Divisions äquatoriales.

Palais Dodecatemories Sieou Numeros

Hiver (N)
Sing-ki
Hiuan-hiao
Tsiu-lseu

Teou Nieou
Niu + Hiu + Wei
Che -j- Pi

8, 9

10,11,12
13,14

Automne (W)
Hiang-leou
Ta-leang
Che-tch'en

K'ouei -{- Leou
Wei Mao -f- Pi
Tsouei -j- Tsan

15,16
17,18,19
20,21

Ete (S)
Chouen-cheou
Ghouen-ho
Chouen-wei

Tsing -j- Kouei
Lieou -f- Sing -j- Tchang
Yi + Tchen

22,23
24,25,26
27,28

Printemps(E)
Cheou-sing
Ta-ho
Si-mou

Kio + K'ang
Ti -j- Fang + Sin
Wei + Ki

1, 2

3, 4, 5

6, 7

Correspondance des Palais celestes avec les Saisons et lespoints
cardinaux de l'horizon. — La principale caracteristique du
Systeme chinois, c'est qu'il n'est pas seulement astronomique mais

cosmologique et qu'il reunit dans une meme formule la conception

unitaire et determinate de l'antiquite chinoise. La question
des origines de ce Systeme devant etre examinee plus loin, nous

nous bornons ä sa description tel qu'il apparalt au debut de l'ere
moderne.

1 On retrouve ici le goüt des Chinois pour la symetrie. Comme d'autre

part les sieou sont tres inegaux (variant de 3 ä 30 degres) il s'en suit que
ces groupes de deux ou trois sieou sont aussi tres inegaux entr'eux. Ces

dodecatemories inegales n'ont qu'une valeur astrologique, mais elles sont
vraisemblablement la survivance d'un Systeme primitif de douze mansions
lunaires ayant servi ä localiser le plein de la lune (flg. 6).



LE SYSTEME ASTEONOMIQUE DES CHINOIS 195

1" Dans le Systeme astronomique et calenderique des Chinois,
les solstices et equinoxes ne marquent pas le debut mais le milieu
des saisons, manifestation tres antique du besoin de symetrie
des Chinois

2° Les quatre quartiers equatoriaux du ciel sont mis en rapport

avec les quätre saisons, ce qui est facile ä concevoir puisque
ces quatre quartiers ont ete etablis, ä l'origine, d'apres la situation

du firmament au cours des saisons.

3° Ces quatre palais sideraux sont mis en rapport avec les

points cardinaux de l'horizon, d'apres une association d'idees

physico-astronomique. L'hiver, saison du froid, est assimilee au
Nord, d'oü souffle le vent froid; tandis que l'dte est assimile au
Sud d'oü vient la chaleur.

4° Le firmament n'accomplit pas seulement une revolution
annuelle, mais encore une revolution diurne. Or le Systeme

chinois, essentiellement unificateur et symetrique, assimile inti-
mement la revolution diurne ä la revolution annuelle en leur
appliquant la meme notation (de meme que nos astronomes
divisentindifferemment l'equateur en 360 degres ou en 24 heu-

res). Et cette notation, qui date de la haute antiquite, s'etend

egalement a la revolution azimutale: de telle sorte que les
divisions de l'horizon, de l'annee et de la journee sont exprimees

par les memes series de signes qui constituent le plus an-
cien Systeme d'unification metrique et la plus ancienne conception

synthetique des lois de la nature (voir le tableau ci-des-

sous).

La theorie dualistique du Yin et du Yang. Les anciens Chinois

ont conQu revolution des phenomenes physiques et physio-
logiques sous la forme de deux principes antithetiques, l'un
actif Yang, l'autre passif Yin. Le premier chaud et sec, le
deuxieme froid et humide. L'un est mäle, l'autre est femelle.

Ces deux principes deviennent alternativement preponde-
rants dans la revolution diurne et annuelle et sont representes

1 Les saisons de notre calendrier sont basees sur la meteorologie: le froid
intense et la plus forte chaleur se produisent environ un mois et demi apres
le solstice, c'est-ä-dire au milieu de nos saisons d'origine greco-romaine.
Mais l'astronomie etant, en Chine, la consideration fondamentale, les
solstices et equinoxes marquent le milieu de chaque saison.



196 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

par les symboles suivants, appeles trigrammes de Fou-hi, du

nom du plus ancien des souverains mythiques. auquel les Chi-
nois en attribuent l'invention.

On voit que, d'apres cette theorie, le zero de la revolution
annuelle est au solstice d'hiver (et non pas ä l'equinoxe vernal
comme dans notre methode grecque); le zero de la revolution
diurne est ä minuit (et non pas ä midi comme dans notre
Systeme astronomique). Le zero absolu est done au solstice d'hiver
se produisant ä minuit. Et les astronomes chinois se sont repre-
sente qu'ä l'origine des temps les astres mobiles sont partis simul-
tanement du meridien inferieur, au solstice d'hiver ä minuit; ils
ontcherche, d'apres la duree deleur revolution respective, ä cal-
culer la date de ce point de depart.

Tableau d'kquivalence.

montrant la division en 8 et 12 parties des revolutions annuelle,
diurne et azimutale.

Tri-
gram.

Horizon
Signes Journee Annee Dualismo

HIIII N Minuit Solstice d'hiver .Ha\. du Yin

— " NE a
ft

•2h
31i

4h
Debut du printemps

E m 6h 6b Equinoxe du printemps Egalite

SE
m
a

8h
9b

10h
Debut de l'ete

S5S

S

sw
5fc

$

Midi

14 h

15b
I6h

Solstice d'ete

Debut de l'automne

Maximum
du Yang

=—= w m 18b 18b Equinoxe d'aulomne Egalite

NYV
%

20b
21 h

22b
Debut de l'hiver

Les Chinois concevant l'astronomie comme une fonction de

l'Etat et la capitale du Fils du Ciel comme le centre du monde,
le point d'origine des mouvements celestes est pour eux le meri-



LE SYSTEME ASTE.0X0,MI QUE DES OH 1X0 IS 197

dien du palais imperial \ Le zero absolu est done le solstice

d'hiver se produisant ä minuit, le soleil, la lune et les cinq pla-
netes se trouvant en conjonction au müridien inferieur de la

capitale.
Interversion des palais equinoxiaux. — Plaqons-nous par la

pensee au solstice d'hiver ä minuit. A cet instant le centre du

palais de l'ete se trouve devant nous, au Sud, passant au meridien

superieur, d'oü son nom de palais meridional, tandis que der-
riere nous, sous terre, au Nord, le palais de l'hiver, invisible,
passe au meridien inferieur, d'oü son nom de palais septentrional;

ces appellations etant corroborees par le fait que l'ete est

associe au yang, done au Sud, l'hiver au yin, done au Nord.
Mais lorsqu'il s'agit de denommer les palais equinoxiaux, une

difficulte surgitqui menace la belle ordonnance du Systeme. Le

soleil, dans sa revolution annuelle, marche en sens inverse de

son mouvement diurne. Quand done le palais de l'ete se trouve
au meridien devant nous, celui oü sejourne le soleil au prin-
temps ne se trouve pas a Test mais ä l'occident et celui oü il
sejourne en automne ne se trouve pas ä l'ouest mais au levant.
Les (Illinois n'ont pas tenu compte de cette consideration et ils
appellent palais du printemps celui qui est a l'Est, palais de

l'automne celui qui est ä l'Ouest. De cette maniere la concordance

est etablie entre les revolutions annuelle, diurne et
azimutale :

N Nuit Hiver
E Malin Printemps
S Jour Ete
W Soir Automne

Les Chinois appellent done Palais du Printemps celui oü se

trouve le soleil en automne et Palais de l'Automne celui oü il se

trouve au printemps. Ce n'est pas lä une anomalie purement
conventionnelle : le zodiaque lunaire, nousallons le voir, en four-
nit l'explication 2.

1 Le meridien, en chinois, s'appelle ti tchong « milieu de la terre » ce qui
peut s'entendre au sens local et au sens universel. Dans l'antiquite il
n'existait qu'un seul observatoire, celui de l'empereur, situe rituellement
daus un angle de l'enceinte du palais (la Tour des Mathematiques). Le
meridien de cet observatoire etait done cense diviser l'univers en deux moities.

2 Sur le zodiaque lunaire, voyez les Archives d'avril 1919. — Les auteurs



198 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

Digression sur la periode primitive et sur I'apparition de la
methode tropique. — A l'epoque oü, dans un passe recule, lc
Systeme astronomique chinois etait base sur le zodiaque lunaire, la
revolution siderale annuelle etait mise en rapport — comine

s

Fig. 5. — Schema chinois des divisions equatoriales.

c'est le cas dans l'Inde — avec les douze mois de l'annee, par
le fait que chaque mois correspondait ä la region du ciel oü se

qui ont ecrit sur l'astronomie chinoise n'ont pas mentionne la division, cepen-
dant fondamentale, du ciel en palais celestes. Chalmers, en a dit quelques
mots et tourne en derision leur interversion oh il voit une inconsequence
des Chinois : « This discrepancy, however, does not seem to trouble their
mind at all and we may safely leave it unexplained ». Seul, le sinologue
hollandais Schlegel s'est passionne pour cette question qn'il a cru resoudre
en soutenant que le Systeme chinois s'etait constitue ä l'epoque oh, par
suite de la revolution du pole (il y a 17 000 ansl, la situation sidero-solaire



LE SYSTEME ASTRO N0MIQUE DES CHINOIS 199

produit la pleine lune, c'est-ä-dire ä la region du del diametra-
lement opposee au lieu du soleil. A cette epoque, comme dans

Finde, le systeme uranographique etait done continu et pat-

opposition. Les asterismes chinois correspondaient aux divers

N

o Solstice d'hivcr

S

Fig 6 — Projections des divisions siderales sur requateur du 24,ne siecle.

mois de l'annee d'apres leurs levers acronyques, chaque mois

(aussi bien en hiver et en etb qu'au printemps et en automne)

etait intervertie et oü les constellations Avtpalais oriental se levaient helia-

quement au printemps. Cette hypothese, basee sur des raisonnements fan-
tastisques, a eu le merite d'inciter son inventeur ä ecrire son remarquable

ouvrage sur 1' Uranographie chmoise oü l'on peut eonstater que, meme
dans l'ere moderne, la succession des asterismes chinois continue ä rester

astrologiquement en rapport mois par mois avec les evenements de l'annee,
cela dans l'ordre discontinu des palais celestes et couformement ä l'etat du
ciel tel qu'il existait lors de la creation de ces palais.



200 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHlNOIS

etant marque par le lever successif d'une constellation ä l'oppose
du soleil couchant. Et le debut de l'annee etait repere, comme
nous l'avons vu dans le precedent article sur le zodiaque lunaire,
par le lever acronyque de YEpi de la Vierge, probablement
controle par le fait que la derniere pleine lune de l'annbe etait
celle qui avait lieu ä droite de cette belle etoile ecliptique, tandis

que la pleine lune se produisant ä sa gauche etait la premiere
de la nouvelle annee.

Dans cette periode primitive, ou le calendrier etait base sur
des reperes sideraux, il ne saurait etre question de solstices et

d'equinoxes;car l'emploi des reperes sideraux, si imparfaits, pro-
vient piAcisement de ce qu'on ne conqoit pas encore les phases

tropiques. Aussitöt que l'on s'avise d'observer la longueur de

l'ombre pour determiner son maximum, fut-ce avec une erreur
de plusieurs jours, on entre dans une nouvelle phase, celle de

l'astronomie et du calendrier tropiques. Cette phase qui, pour
les Grecs, ne commence qu'avec l'ecole d'Alexandrie, est

marquee, des la haute antiquite chinoise, par deux documents : les

trigrammes de Fou-hi et le texte du Yao-tien qui definissent
l'annee tropique avec une incomparable precision

Dorenavant, et pendant quarante siecles,le calendrier chinois
reste base sur la date du solstice d'hiver. Toutefois, les traditions
uranographiques qui associaient la succession des levers acro-

nyques d'etoiles aux evenements cle la vie agricole n'allaient pas,
ä cause de cette reforme, disparaltre radicalement. Elles subsis-

terent, mais elles ne furent maintenues que dans les deux quar-
tiers du ciel correspondant aux saisons equinoxiales (printemps
et automne) tandis que l'avenement de l'astronomie tropique
les fit supprimer dans les deux quartiers solsticiaux (hiver et ete).
En compromis (tout-ä-fait conforme au genie chinois et dont j'ai
montre d'autres exemples analogues) s'etablit entre l'ancien
Systeme et le nouveau, entre l'ancienne methode lunaire et la
nouvelle methode solaire. Ce compromis etait d'ailleurs impose par
la force des choses : on ne pouvait pascontinuer äassocier ä l'ete
la region du ciel oü on observait le solstice d'hiver et d'autre

1 Ce texte sera etudie plus loin. Sur la distinction des phases primitives,
voyez Prolegomenes d'astronomie primitive comparee, Arch. Ph. et Nat.,
Juin 1907.



LE SYSTEME ASTRONOM I QUE DES CHINOIS 201

part il semblait impossible d'attribuer ä l'automne la constellation

printaniere du Dragon, inebranlablement attachee aux
rejouissances du Nouvel-an et au symbolisme du renouvellement
annuel de la vie \ L'avenement de l'astronomie solaire n'extirpa
done pas l'astronomie lunaire traditionnelle et les quatre quarters

equatoriaux du firmament furent attribues, en part egale,

aux deux grandes puissances metapliysiques qu'etaient la Lüne
et leSoleil.La lune conserva les quarters equinoxiaux Printemps
et Automne, le soleil requt les quarters solsticiaux Hiver et Ete2.

Pour confirmer cette interpretation de l'interversion des palais
celestes, il etait desirable de pouvoir l'appuyer sur un texte
mettant en rapport les saisons solsticiales avec le soleil et les

saisons equinoxiales avec la lune. Une pareille trouvaille n'etait

guere ä esperer, car les Chinois ont perdu, bien avant l'ere chre-

1 Devant me limiter, ici, aux considerations proprement astronomiques,
je renvoie le lecteur ä mes Origines de l'astronomie chinoise dans la Revue

sinologique T'oung pao oil il trouvera les developpernents d'ordre ethique,
et me borne aux renseignements indispensables. Sur le palais celeste du

printemps s'etend la longue constellation du Dragon (sans rapport avec
notre constellation de meme nom) qui se levait acronyquement, d'une ma-
niere progressive, au cours de cette saison. En premier lieu apparaissait La
Come (Kio) du dragon (l'Epi de la Vierge, lre grandeur) puis le Con

(Kang) le Coeur (Sin) et la Queue (Wei). Le lever acronyque de Kio,
comme on peut le voir sur la figure 6, correspondait. au primum ver, un
mois et demi avant l'equinoxe, et marquait le Nouvel-an comme nous
l'avons dit ä propos du zodiaque lunaire. Tous les mythes sideraux, le
symbolisme politico-religieux et l'etymologie des appellations stellaires du Palais
oriental roulent sur ce theme de l'association du Dragon au printemps, dont
il est I'embleme.

2 Si mon hypothese est exacte, il doit s'ensuivre que l'uranographie des

deux palais sideraux de l'hiver et de 1'ete a ete completement remaniee
puisqu'elle a cesse de correspondre ä la saison qu'elle representait dans la

periode primitive. Or cela se verifie, comme je le montrerai ailleurs. Remar-

quons simplement ici que les noms des dodecatemories de l'ete (voy. p. 199)
sont systematiques et artificiels, de meme que celui de la division solsticiale
(Hiuan-hiao) qui signifie Le tronc d'arbre creux et pourri, Symbole du
solstice d'hiver et du maximum du Yin parce que l'element froid et humide
est cense pourrir le cöte des arbres tourne vers le Nord. Les astbrismes des

palais solsticiaux representent les symboles philosophiques de la saison,
mais non plus les occupations civiles et agricoles telles qu'on les trouve
dans le palais de l'automne ort on voit defiler : la Peche, les Tas de foin',
les Paniers ä recolte, la Cbasse, la Foire, les Chätiments, la Guerre (les
executions capitales avaient lieu en automne, ainsi que les expeditions mili-
taires), etc.

Archives, Vol. 1. — Mai-Juin 1919. 14



202 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

tienne, le souvenir de cette reforme, de meme qu'ils ont oublie
la syinetrie originelle de leurs sieou '. Mais le ritualisme chinois

conserve, sinon l'explication, du moins les vestiges du passe :

j'ai decouvert, non sans une vive satisfaction, le texte desire,
aussi net qu'on pouvait le souhaiter, dans le rituel de la troi-
sieme dynastie (Tcheou Ii) oü il est dit ä propos des devoirs du
Grand astrologue : «Aux solstices d'hiver et d'ete [il observe] le

soleil, aux equinoxes du printemps et d'automne [il observe] la
lime, Siün depourvoir au reglement des quatre saisons». Un des

commentateurs ajoute : «Sous la dynastie Tcheou le soleil, aux
solstices, se trouvait dans Nieou et Kouei, la pleine lane, aux
equinoxes, se trouvait dans Kio et Leou« (fig. 6). Ce texte, on
le voit, ne corrobore pas seulement mon hypothese au sujet du

caractere solaire des palais solsticiaux et lunaire des palais equi-
noxiaux; il atteste encore, grace ä la tradition revelee par le

commentaire, que cette association de la lune avec les palais

equinoxiaux reposait sur l'observation du lieu sideral de la pleine
lune. II continue ainsi ce que j'ai avance au sujet du principe
du zodiaque lunaire et de l'application de ce principe dans la

periode archa'ique de l'astronomie chinoise2.

Fig. 7. — Trigrammes de Fou-hi. Au centre, le Symbole du Cosmos
representant le yin et le yang.

1 Cf. Arch. ph. et nat., Juillet 1907, Avril 1919.
2 En dehors de ce texte precieux, je ne connais que deux autres

documents conservant la tradition du principe du zodiaque lunaire: 1° 1'ideo-



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 203

Interversion despalais celestes. — Apres cette digression
explicative, nous pouvons revenir ä la correlation des palais et des

saisons. Mais remarquons tout d'abord que l'expression
«interversion des palais equinoxiaux (p. 197) est inexacte si l'on se place

au point de vue des origines; car, en realite, comme nous venons

N

Fig. 8. — Ordre discontinu des saisons siderales chinoises.

de le montrer, ce sont precisement les palais equinoxiaux qui
n'ont pas varie et ce sont les palais solsticiaux qui ont ete inter-
vertis par suite de l'adoption de la methode solsticiale.

Le maintien des quartiers du printemps et de l'automne dans

leur ancienne fonction lunaire n'a pas seulement permis de

graphie du mot lung signifiant « lever de la lune » et qui s'orthographie
avec les eignes de la luue et du Dragon, allusion ä la pleine lune printa-
niere se levant avec les etoiles du Dragon; 2° le fait que le Dragon est

souvent represents avec une boule rouge devant sa gueule ouverte. Cette
boule represente evidemment la pleine lune qui, ä la fin de l'hiver, venait



204 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

conserver le symbolisme du Dragon printanier et des deux

freres Sin et Tsan qui se poursuivent dans le ciel; il a presente
aussi l'avantage de concilier la revolution annuelle avec la
revolution diurne en lui donnant le nieme sens, celui des aiguilles
d'une montre :

E Matin Palais du Pi'intemps (J (par opposition)
S Jour Palais de l'ele Q
VY Soir Palais de l'autorane (J (par opposition)
N Nuit Palais de l'hiver 0

Toutefois cette conciliation n'est que partielle. Elle se manifeste

si Ton considere les quatre dates cardinales de l'annee, mais

eile est mise en defaut si Ton entre dans le detail des mois, car
eile ne saurait empecher le soleil et la lune de parcourir leurs

palais en sens inverse de la revolution diurne. L'annee civile
commence au SE, ä l'etoile Kio, princeps signorum, d'apres la

metliode du zodiaque lunaire, ä l'oppose du soleil; viennent
alors les trois mois du printemps 1, 2, 3 ou la pleine lune a lieu
dans le Dragon. Puis arrive Fete, soumis ä la metliode solaire et

l'on doit alors sauter du NE au SW, pour continuer jusqu'au SE

et bondir ensuite au NW, au debut de l'automne dont les trois
pleines lunes ont lieu en 7, 8, 9; pour sauter encore du SW au
NE au debut de l'hiver, saison solaire qui se termine, avec
l'annee civile, au NW, d'oü l'on revient au Nouvel-an recom-
mencer le cycle au SE.

Si done nous numerotons de 1 a 12 les dodecatemories ä partir
de Cheou-sing', le princeps signorum, les douze mois de l'annee
suivront les dodecatemories suivantes :

Printemps Ete Automne Hiver.
Mois 1 2 3 (4) (5) (6) 7 8 9 (10) (11) (12)
Dodecatemories 123 10 11 12 789 4 5 6

Palais E
~ ~

S ' W N

se presenter devant la gueule du Dragon sideral. « Quand le Dragon tient
enfin sa perle, dit le poete, il cesse de dormir ». Le sommeil du Dragon
sous terre en hiver, son reveil au printemps lorsqu'il apparalt au ciel, tel
est le mythe developpe des la premiere page de l'antique Yi-king. La boule

rouge qui reveille le Dragon ne peut done etre que la pleine lune.
1 Yoyez le tableau de la p. 199. Cheou sing signifie : l'etoile de la Longevity.

C'est un surnom de l'etoile Kio (la Corne du Dragon) repere archalque
du Nouvel-an ; il fait allusion aux souhaits rituels de longevite exprimes a
l'occasion de la nouvelle annee.



LE SYSTEME ASTRONOMIQÜE DES CHINOIS 205

Tel est 1'ordre sideral que suivent les ouvrages d'astrologie
chinois en indiquant, saison par saison, les asterismes corres-
pondant ä la succession des douze mois de l'annee, ordre auquel

Schlegel s'est conforme, avec raison, dans son Uranographie.
Les signes chinois. — Les nonis de nos constellations zodia-

cales grecques ont un double emploi: dans le sens sideral, ils

designent des regions du firmament; dans le sens

tropique, ils representent les douziemes de la
course annuelle du soleil. Ce sont ä la fois des

constellations et des signes. A leur acception en

tant que signes est attachee l'emploi des

figurations ideographiques T Jt, etc. Autrement
dit, les noms des constellations sont devenus des

noms de mois solaires.
Ce dualisme se trouve egalement en Chine,

mais il est inverse. Ce ne sont pas les constellations

qui ont donne leur nom aux divisions men-
suelles de la revolution solaire. Ce sont au con-
traire les signes ideographiques affectes des la
haute antiquite aux douze mois lunaires qui ont
servi ä marquer le rang des constellations.

Les signes chinois different encore des signes

grecs par des particularity (invariablement meconnues par les

auteurs occidentaux, Ginzel, par exemple) qui derivent des

principes geueraux de la methode chinoise.
1° Iis ne sont pas ecliptiques mais equatoriaux.
2° Leur point de depart n'est pas äl'equinoxe mais au solstice.

3° Ce point de depart ne fait pas co'incider les points cardi-

naux tropiques avec Yorigine du signe mais avec son milieu. Ceci

resulte du fait que les dates cardinales de l'annee chinoise

marquent le milieu et non Yorigine des saisons, et que chaque
saison (ou palais celeste) contient trois dodecatemories (fig. 5).

4° Les signes grecs ont ete detaches de leur region siderale

par la loi de precession et ne correspondent plus aux constellations

homonymes. II n'en est pas ainsi en Chine. Les signes sont
rives aux dodecatemories et aux palais celestes. Iis sont immuables

comme nous le verrons ä propos des preuves de l'antiquite du

Systeme.

¥
£

W

£

%

*
m
&
%

=z S

— w



206 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

5° Iis s'appliquent indistinctement, d'apres le principe unifi-
cateur du Systeme chinois, ä l'equateur et ä l'horizon. C'est dire
qu'ils designent aussi bien les heures-doubles de la journee que
les divisions azimutales et les douziemes de l'annee. Les signes

equinoxiaux, par exemple, qui, k l'origine, figuraient une porte
ouverte et uue porte fermee, designent aussi bien 6 h. du
matin et 6 b. du soir, l'Est et l'Ouest, ou l'equinoxe du prin-
temps et de 1'automne. Les 12 signes servent ainsi de figuration
commune ä la division homogene de l'equateur, de l'horizon, de

l'annee et du jour

II. PREUVES DE 1,'ANTIQUITE DU SYSTEME. *

La quadrature tropique. — Le Systeme chinois, par sa division

en quatre palais equatoriaux subdivises en 12 dodecatemo-
ries et en 28 sieou, est un bloc solidaire, immuablement attache
k la situation sidero-solaire teile qu'elle se presentait äl'epoque
de sa creation. Les dodecatemories et les palais comprennent,
en effet, des groupes determines de sieou, c'est-ä-dire des aste-
rismes remontant ä une haute antiquite et derivant du zodiaque
lunaire asiatique. II suffit done de regarder quel est le sieou central
de chaque palais pour savoir (dans la limite de l'exactitude des

observations antiques) oü etaient, a l'origine, les equinoxes et

solstices, par consequent pour savoir ä quelle epoqueil futcree2.

1 L'analyse de leur ideographie montre qu'ä l'origine ils representaient
les douze mois de l'annee dualistique, par consequent tropique. Les Chinois
se servent de ces douze signes, comme nous le faisons de nos lettres et
chiffres (A, B, C, 1°, 2°, 3°....) pour toutes les enumerations, par exemple

pour designer les sommets d'un triangle, etc.

A cöte de cette serie duodenaire existe une autre serie de 10 signes
correspondant aux cinq palais, que nous etudierons ä propos de la theorie
des cinq elements. Ces deux series existaient dejä dans la haute antiquite.

2 Une situation analogue existe dans notre astronomie: nos douze signes
zodiacaux ont ete institues par 1'Ecole d'Alexandrie en utilisant onze
constellations dejä existantes auxquelles on ajouta celle de la Balance sur
l'emplacement de l'equinoxe d'automne; Hipparque egalisa cette division
en donnant 30 degres de longitude ä chaque dodecatemorie. Mais apres
qu'il eüt decouvert la mobilite du pole et de l'equateur, il fallut se decider
ä fonder la division precise du ciel, ou bien sur la graduation stellaire de

l'ecliptique ou bien sur la graduation tropique. On se decida, avec raison,



LE SYSTEME ASTK0N0M1QUE DES CHINOIS 207

Ces sieou cardinaux, qui forment ce que j'ai appelle la
quadrature tropique du Systeme, sout: Hiu (N); Fang (E); Sing (S);
Mao (W); ils sont marques, d'une maniero indelebile, par los

signes cardinaux (voy. p. 199), qui designent en Chine les phases

tropiques aussi clairement que la foudre et le caducee desi-

gnaient aux Grecs Jupiter et Mercure.
Aussitot que les Chinois furent en possession d'une formule

ä peu pres exacte pour la precession des equinoxes, ils s'occu-

perent de calculer la date de lepoque creatrice et, apres de

longues discussions qui mettent en lumiere la pauvrete de leur
logique, ils la fixerent au 24" siecle avant notre ere, supputation
que nous contrölerons plus loin1.

Identification des etoiles. — Nous avons vu dans un precedent
article comment les etoiles hindoues avaient ete identifiees selon

notre nomenclature. L'Arabe Albirouni, l'Anglais Colebrookeet
autres, se sont adresses ä des pandits qui leur ont montre les

Yogatärä dans le ciel (avec quelques variantes d'ailleurs peu
importantes). 11 en va autrement en Chine oü la tradition astro-

nomique n'est pas d'ordre prive mais officiel. A partir de l'annee

pour cette derniere solution. II en est resulte que la limite Stellaire des

mois et des saisons varie dans le firmament suivant la retrogradation des

points equinoxiaux et que rien ne rappelle ä notre ceil leur situation originelle

au temps des Alexandrins. II n'en est pas de meme en Chine : les
etoiles qui marquent le milieu et les limites des palais (c'est-a-dire le milieu
et les limites des saisons antiques) sont restees les memes; l'astrologie et la
metaphysique leur attribuent toujours l'influence correspondant ä leur röle
originel. Et ce röle est toujours marque par les douze signes qui symbo-
lisent leur situation tropique.

1 La decouverte de la precession montre bien la difference qui separe le
genie grec de l'esprit chinois. II suffit ä Hipparque d'une seule observation
anterieure, celle que Timocharis avait faite 122 ans avant lui, pour
comprendre qu'il s'agissait d'une loi de la nature, envisager les deux
hypotheses de la mobil ite de l'ecliptique ou de l'equateur, rejeter la premiere et
determiner ä peu pres les conditions de la deuxieme. En Chine, au contraire,
oil l'ingenieux Systeme des palais celestes marquait dans le ciel l'etat originel

des saisons, les astronomes constaterent passivement pendant plus de

vingt siecles la discordance entre la situation reelle et celle du Systeme,
sans songer ni ä modifier les palais celestes ni ä analyser leur displacement
progressif. Ils se contenterent, d'apres le determinisme physico-moral de

leur philosophie, d'admettre que les cieux se derangeaient, attribuerent
cette alteration ä la decadence des mceurs et en conclurent qu'il fallait
reverer dans la haute antiquite l'äge d'or oü, grace ä l'omniscience et k la



208 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

104 avant J.-C., oü les sieou furent mesures ä la clepsydre par
la commission imperiale chargee de retablir le calendrier sous
la forme antique et normale de la re dynastie, nous possedons,
dans l'histoire canonique de ehaque dynastie de l'ere moderne,
la definition des sieou, d'abord indiques par leur amplitude
äquatoriale et le lieu sideral du solstice d'hiver, puis, apres l'in-
vention des instruments gradues, par leur intervalle sur l'eclip-
tique. Lorsque les Jesuites entrerent en faveur sous K'ang hi,
Tun d'eux fut nomine president du Tribunal des Mathema-

tiques. Sous sa direction furent construits les beaux instruments
de bronze empörtes par les Allemands lors de l'occupation de

Pekin en 1901. L'empereur le chargea de mesurer les coordon-

nees des 28 etoiles determinatrices pour les inserer dans son

grand dictionnaireencyclopedique \ Ce travail est done ofliciel;
il reunit les donnees de la tradition chinoise et la rigueur des

methodes europeennes. Le P. Gaubil, avec l'aide de lettres
Chretiens, renouvela cette operation en 1726 avec des instruments
plus perfectionnes. Ces determinations concordantes sulfisent
dejä ä etablir le diagramme antique des sieou sans qu'il soit
necessaire de connaltre le nom de ces etoiles, car le calcul de

precession peut aussi bien s'appliquer ä un point fictif qu'ä un
astre reel. Mais si l'on veut en outre preciser le nom occidental
des sieou il peut subsister un doute entre de petites etoiles tres

voisines; il est alors utile de consulter les croquis uranogra-
phiques des traites chinois, oü l'on voit la position des determinatrices

dans les groupes stellaires. L'identification est alors

saintete des empereurs, le Ciel et la Terre se trouvaient en parf'aite concordance.

C'est seulement au debut de l'ere moderne, sous les Han, lorsqu'on
constata de siecle en siecle la retrogradation continue du lieu solsticial, que
le phenomene fut Signale officiellement ä l'empereur (en l'an 85 de notre
ere) mais il fallut encore une centaine d'annees pour qu'on y vit une loi
permanente et, chose incroyable, on discuta ensuite pendant six siecles

avant d'arriver ä une evaluation satisfaisante de la precession.
Une fluctuation analogue se produisit, d'ailleurs, chez les Grecs de la

decadence et chez les Arabes qui, au lieu de preciser les constatations
d'Hipparque, crurent voir la precession changer de sens et la supposerent
altern ante.

1 Je rectifie ä ce propos une erreur dans mon article des Archives,
Juin 1907, p. 551, note 1. Au lieu de « avant J.-C.», lire : « apres J.-C.».



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 209

d'autant plus aisee que les Jesuites ont indique la grandeur des

etoiles. Biot et Schlegel sont ainsi parvenus ä des resultats
concordants sauf quelques variantes insignifiantes.

Documents historiques de l'antiquite. — Si nous ne possedions
absolument aucun document ni aucune tradition sur l'histoire
de la Chine ancienne, en dehors de la description du Systeme

astronomique tel qu'il apparalt sous les Ran, nous saurions tout
de meme qu'il provient de la haute antiquite puisque la date de

son origine est inscrite dans la repartition siderale de ses

Saisons. Mais un doute subsisterait toujours, dansl'espritjudicieux
des historiens, peu enclins, comme on sait, ä se confier aveugle-
ment aux preuves deduites des mathematiques. Avant de faire
etat des preuves astronomiques, il convient done cle montrer
qu'elles sont legitimees par les textes et la tradition.

Documents des Tcheou. — Sous cette longue dynastie qui
dura huit siecles (1050-250) le Systeme astronomique est celui-lä
meme qui est decrit dans les traites des Ran. Ces traites, d'ail-
leurs, relevent de la dynastie Tcheou puisqu'ils sont la
reproduction des ouvrages astronomiques des 4me et 3m0 siecles '. Mais,
au-delä du 4m,ä siecle, nous ne possedons plus que des documents

fragmentaires. Toutefois, gräce ä l'unite du Systeme chinois
dont toutes les parties sont solidaires et symetriques, ces textes

partiels suffisent ä reconstituer rensemble.
1° En ce qui concerne le nombre des sieou (28), il est indique

dans le rituel de la dynastie2 et dans le traite Tcheou-pi qui
expliquelamaniere de mesurerleur amplitude, fixe le lieu sideral
du solstice dans Nieou, decrit le gnomon ä trou et la methode

pour orienter le meridien d'apres les elongations de la polaire.
D'autre part, comme je Tai montre dans le Toung pao, la repartition

des 28 sieou dans les dodecatemories, ä raison de 3 sieou

1 II est done inexact de pretendre, comme l'ont fait les indianistes Weber
et Whitney qu'il n'existe pas de liste des sieou chinois anterieurs ä l'incen-
die des livres.

2 II est indique, non pas ä propos d'astronomie mais ä propos des regies
rituelles de la construction du char de l'empereur, vestige tres interessant
de la religion d'Etat, astronomique, de la haute antiquite. La caisse de ce

char doit etre carree pour representer la Terre, et surmontee d'un dai rond

pour representer le Ciel, divise en 28 rais. Autour du char sont quatre
bannieres reprdsentant les quartiers du ciel.



210 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

dans celles qui sont cardinales et de 2 sieou dans les autres, est

specifie dans un traite du 4° siecle et implique par des fragments
bien antdrieurs. En outre, il se trouve, k i'etat latent, dans des

listes astrologiques telleinent anciennes que l'orthographe de

leurs termes est deformee au point que les sinologues, faute de

connaitre le symbolisme astronomique, y voyaient des formules
incomprehensibles, d'origine exotique, probablement hindoue,
transcrites phonetiquement en chinois1.

2° La correspondance entre les palais celestes, les points car-
dinaux de l'horizon, les dodecatemories et les sieou cardinaux se

trouve indiquee dans une multitude de textes (plusieurs cen-
taines), soit directement, soit par l'intermediaire de la theorie
des cinq elements et du symbolisme zoaire (que nous avons lais-
ses provisoirement de cöte parce qu'ils ne font pas necessaire-

ment partie du Systeme essentiel et primitif). Je me bornerai ici
ä quelques exemples typiques, faciles ä saisir.

a) Une anecdote astrologique du Tso tchouan, se rappor-
tant ä I'annee 532, predit une famine parce que la planete
Jupiter se trouvait «irregulierement» dans la dodecatemorie
Rinan-hiao. L'association de cette dodecatemorie (dont le nom
est solsticial, comme nous l'avons vu) ä l'idee de famine provient
de ce que le solstice d'hiver marque l'apogee du principe nega-
tif Yin. Et le texte ajoute: «Hin (le sieou solsticial) est au
milieu de Hiuan-hiao.» Si Ton se reporte au tableau de la p. 199,

on verra que ce texte confirme que la dodecatemorie Hiuan-hiao
se composait de trois sieou et que le sieou central Hiu etait
considere, astrologiquement, comme solsticial, quoique Ton sut
fort bien ä cette epoque que le lieu actuel du solstice etait dans

Nieou.
b) Le philosophe Ho kouan-tseu dit que le Phenix reside dans

la dodecatemorie Chouen-ho et qu'il est le symbole du principe
yang. Chouen-ho est en efl'et au centre du palais meridional qui
correspond au solstice d'ete et au maximum du principe yang.

c) L'antique dictionnaire Eul ya dit que Mao s'appelle la

1 Ces listes se composent de 12 termes et de 5 termes symbolisant les

dodecatemories et les divinites des palais celestes. Dans celle de 12 termes
les appellations sont formees de 2 ou de 3 mots suivant que la dodecatemorie

comprend 2 ou 3 sieou, au total 28 mots.



LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 211

Voie de l'ouest. Le sieou Mao est en efl'et au centre du palais de

l'automne, et represente l'ouest. On voit par lä que la division
du firmament, en palais, dodecatemories et sieou, correspondant
ä la fois aux saisons et au tour azimutal de l'horizon, est bien,

sous la dynastie Tcheou celle que nous voyons decrite sous les

Han. On pourrait multiplier ces exemples.
3° Ce Systeme, base sur la quadrature tropique, est essentielle-

ment solsticial; nous pourrions 1'affirmer alors meme qu'aucun
texte ne nous renseignerait sur la methode d'observation
employee. Tel n'est pas le cas; l'usage du gnomon est specifie
dans le rituel de la dynastie Tcheou qui indique egalement les

longueurs de l'ombre aux solstices d'hiver et d'ete'. Le traite
astronomique Tcheou pi, qui specifie le lieu sideral du solstice
dans Nieou, decrit en outre le gnomon ä trou2. Dans les anecdotes

du Tso tchouan on voit un prince honorer de sa presence
l'observation du solstice parce que sa date tombait sur un jour
faste. Confucius, dans son ouvrage d'histoire, note la negligence

par suite de laquelle, faute d'avoir intercale, le solstice d'hiver
tomba en dehors du mois solsticial, etc.

Documents des premiere et seconde dynastie. — Nous savons
fort peu de chose sur les dynasties des Hia et des Yin (2100 ä

1050). On n'en a conserve que lenom des souverains et quelques
documents (Tribut de Yu, Harangue ä Kan, Traite Hong-fan,
etc.) inseres dans le Chou-king. D'autres chapitres de ce livre
canonique (qui existait bien avant Confucius mais fut revise par

1 Le P. Gaubil (dans le recueil de Souciet publie en 1732) remarqueque
ces longueurs d'ombre ne s'accordent pas exactement avec la latitude de la
capitale des Tcheou et il suggere (vue prophetique digne d'etre notee par
les historiens de la science) que peut-etre l'ecliptique n'avait pas autrefois
la meme inclinaison. Laplace, apres avoir deduit theoriquement de la meca-

nique celeste la necessite de cette loi, cherchait avidement quelque document

historique temoignant de sa realite. On devine sa joie en decouvrant
le renseignement de Gaubil sur le solstice du Tcheou-li. Cette ancienne
observation chinoise fut consacree par la discussion qu'en fit le grand
mathematicien et par son insertion dans la Connaissance des Temps.

2 Le Tcheou pi a ete traduit par Ed. Biot dans le Journal asiatique de

juin 1841. Le gnomon perce d'un trou fut ensuite oublie par les Chinois
jusqu'au jour oü l'astronome Kouo Tcheou-Jcing reinventace procede (vers
l'an 1300) en munissant son gnomon d'une plaque metallique percee d'un
trou qui precise l'indication de l'ombre.



212 LE SYSTEME ASTEONOMIQUE DES CHINOIS

lui) montrent l'idee que Ton se faisait, vers lc XIIIe ou Xe siecle,
de la periode anterieure. Nous possedons en outre un calendrier
de la premiere dynastie. De ces divers documents resultent les

constatations suivantes :

1° La theorie des cinq elements existait dejä sous les premieres
dynasties.

2° La direction du service astronomique etait reservee ä de

tres hauts dignitaires, princes feodaux. Sous pretexte de les

punir d'une negligence ä accomplir les rites lors d'une eclipse
de soleil, on dirige contre eux les troupes imperiales. Dans une
autre occasion, une armee est envoyee contre un prince auquel
on fait grief de mepriserles Cinq elements et les regies calende-

riques.
3° Le calendrier de la 1 dynastie est le calendrier normal

correspondant au Systeme astronomique des Chinois, oü le milieu
des saisons marque les equinoxes et solstices. Confucius desap-

prouvait les changements introduits par les 2e et 3e dynasties1.
4° La religion d'Etat astronomique, veneree mais demodee et

mal comprise sous les Tcheou et les Han, etait encore vivace. La
residence du Chang ti,Etre supreme auquel le Fils du Ciel ren-
dait un culte ancestral, residait au pole celeste. L'empereur
terrestre, l'homme Unique, residait au centre du inonde et

l'Empire etait represente par une serie de carres concentriques
formant des zones successives d'autant plus barbares qu'elles
s'eloignaient de la capitate.

Documents de la haute antiquite. — Au-delä des dynasties
regulieres se place une periode legendaire (du 28° ou 22e siecle),
anterieure au bronze d'apres une tradition cliinoise, oü regnent
une serie de souverains dont les premiers semblent mythiques
tandis que les derniers, quoique entoures de legendes, ont une
certaine consistance historique. Fait extremement remarquable,
ces monarques sont presentescomme s'occupant specialementdes

1 Le debut de l'annee civile fut avaoce : d'un mois par les Yin, de deux
mois par les Tcheou, de trois mois par les Ts'in. Lorsque les Han, (l'an
104 avant J.-C.) eurent enfln le loisir de restaurer l'astronomie et le calendrier,

negliges au cours des siecles d'anarchie feodale, ils retablirent le
calendrier de la haute antiquite qui subsista jusqu'ä l'intervention des

Jesuites.



LE SYSTEME ASTJRONOMIQUE DES CHINOIS 213

choses du ciel. Houang ti et Yao, surtout, sont consideres comrne

omniscients en astronomie, comme les createurs de la science

et du calendrier. D'apres la Chronologie traditionnelie qui avait

cours sous les Tcheou, ils vivaient aux 24° et 23® siecles avant
notre ere, precisement ä l'epoque ou les equinoxes et solstices

co'incidaient avec le milieu des quatre palais equatoriaux du

Systeme chinois.
Pour que la demonstration füt complete il faudrait un texte

mettant explicitement en rapport le milieu des quatre saisons

avec le milieu des quatre palais. Mais comment pourrait-on
esperer une pareille trouvaille, alors que les documents antiques
sont si rares et si peu objeetifs? — Ce hasard prodigieux s'est

cependant realise. Le seul texte qui nous soit parvenu de cette

epoque reculee est ce debris de calendrier qui a ete enchasse

dans la legende de Yao, au premier chapitre de Choit king :

Le jour mögen et l'asterisme Niao servent ä fixer le milieu du

printemgs.
Le jour maximum et l'asterisme Ho servent ä fixer le milieu

de I'ete.

La nuit moyenne et Vasterisme Hiu servent a fixer le milieu
de Vautomne.

La nuit maxima et Vasterisme Mao servent ä fixer le milieu
de l'hiver.

L'annöe a 300 + 60 -f- 6 jours. Au mögen du mois intercalate

on regie les quatre saisons1.

En dehors de ce texte, merveilleusement explicite dans sa

symetrie bien chinoise, nous possedons d'autres documents non
moins precieux de la periode creatrice.

1° Les trigrannnes de Fou-hi, dont on ne conteste pas la
haute antiquite car, ä une epoque oü Ton connaissait leur origine
dejä lointaine, ils ont ete amplifies par le roi Wen, pere du f'on-

dateur de la dynastie Tcheou, qui les developpa en 64 hexa-

grammes dont il fit la base du livre de divination Yi king.

1 Ho designe l'ensemble des deux petites divisions Sin et Fang (n08 4

et 5) et plus specialement l'etoile Antares.
L'asterisme Niao (oiseau) designe l'asterisme central de 1'Oiseau qui

s'etendait sur tout le palais meridional (dont les dodecatemories indiquent
la tete, le coeur et la queue), c'est-a-dire le sieou Sing (n° 25, fig. 5).



214" LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

Ces trigrammes qui symbolisent, comme nous l'avons vu,
Involution annuelle, diurne et azimutale des principes yin et

yang, sont consideres par ies Chinois comme anterieurs ä Yao.
Le texte verifie cette tradition, car il implique la theorie dua-

listique en opposant la nuit moyenne ~ ~ de l'automne au

jour moyen — — du printemps. L'automne correspond en
effet au soir et au principe yin, tandis que le printemps correspond

au matin et au principe yang. Ainsi apparalt. des la haute
antiquite, cette equivalence entre la revolution diurne et la
revolution annuelle, qui caracterise le Systeme equatorial des

Chinois
2° La liste et les coordonnees des 28 etoiles telles qu'elles

figurent, par exemple, dans le dictionnaire de K'ang hi. C'est
la un document bien moderne; mais c'est precisementce qui en
constitue la valeur : car si 1'on reporte ces 28 etoiles, par le cal-
cul, sur l'equateur de l'antiquite, on voit se manifester l'admi-
rable symetrie revelee par le diagramme publie ici en juil-
let 1907. Cette symetrie, comparee ä celle desnakshatra,veve\ee
ici en avril 1919, jette un jour nouveau sur la question du
zodiaque lunaire asiatique et sur la phase primitive de l'astro-
nomie chinoise. En ce qui concerne la periode creatrice, eile
etablit plusieurs faits importants :

1 Cette equivalence et ce caractere equatorial se manifestent encore
(Tune autre maniere dans le texte par le fait qu'il met en rapport le milieu
des saisons et le milieu des palais d'apres leur situation ä 6 heures du soir.
Aux dates cardinales (equinoxes et solstices) les points cardinaux de

l'equateur (qui ont une ascension droite de 0h, 6h, 12h, 18h et que nous
designerons par les signes rf1, @> — > r6) se succedent au meridien ä 0h,
6h. 12h, 18h. —Aux dates cardinales, ces signes passent respectivement au
meridien k midi; les signes 69, un. ® 6h du soir, les signes uy,
/6> Ti ©> ^ minuit, et ainsi de suite. Le texte, debris d'un antique al-
manach, indique la situation k 6h du soir parce que c'est dans la soiree

que le public suit du regard le progres de la revolution siderale. II ne faut
pas prendre ä la lettre de la traduction les mots « servent ä fixer ». L'annee
solsticiale se determine par le gnomon et il est impossible de decouvrir la
date tropique par un procede sideral. D'ailleurs le texte dit : « Le jour
moyen et l'asterisme Niao» ; on ne supposera pas que les Chinois avaient
des chronometres pour determiner 1'equinoxe ou le solstice d'apres laduree
du jour. II ne s'agit pas ici d'un moyen pratique de determiner les saisons

(voyez les Archives de juin 1907, p. 537). Le texte exprime l'idee mystique
d'apres laquelle ces quatre asterismes sont predestines k marquer le milieu
des saisons siderales.



LB SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS 215

a) Des la haute antiquite les sieou sont delimites par des

etoiles isolees, non par des asterismesl.
bj La precision des astrouomes antiques, inspiree parun pro-

fond sentiment religieux, est bien superieure ä Celle de leurs

successeurs. On ne trouve rien de comparable sous les Tcheou.

Celajustifie la haute idee que l'on eut alors de l'astronomie

antique.
c) Le lieu sideral des solstices et equinoxes (dont la connais-

sance ä permis aux createurs du Systeme de designer les

asterismes centraux des palais celestes) a ete determine, grace äcette

symetrie diametrale, d'apres l'observation du lieu sideral de la

pleine lune, la date tropique etant fournie par le" gnomon.
d) L'opposition dessieow a ete etablie d'apres leur passage au

meridien avec les circompolaires, ce qui pennet de creer une
symetrie diametrale mais non pas quadrantale. Le diagramme
montre qu'on n'a pas cherche la symetrie quadrantale2, ce qui
explique pourquoi l'equinoxe d'automne sort dejä de la division
cardinale au 24e siecle.

e) Au point de vue chronologique il faut clone se baser sur le

couple des sieou solsticiaux, qui indique franchement le 24® siecle,

et non sur celui des sieou equinoxiaux qui indique le 25e et
le 24" sibcle3.

Le palais central et I'etoile polaire antique. — II existe encore

une autre source de documentation au sujet de l'epoque ou fut
cree le systeme astronomique des Chinois.

Nous avons vu, en effet, que ce systeme se compose de cinq

1 Sij'ai traduit, dans le texte du Yao-tien le mot chinois si«# par aste-
risme e'est parce qu'il signifie ä la fois etoile et asterisme, et qu'ii n'y a

pas d'inconvenient ä conceder philologiquement le sens asterisme puisque
celui d'etoile est demontre par la symetrie.

2 Voyez fig. 6. — Si l'on avait recherche la symetrie quadrantale,on se

serait dispense d'introduire le couple heterogene 4-16.
3 Ajoutons que la date.ainsi indiquee est celle de la creation du systeme

et non pas celle du tegne de Yao, comme l'ont cru les astronomes chinois
modernes par suite de leur veneration pour le premier chapitre du Chou

king. Le contexte, dans lequel le precieux document astronomique a ete

enchasse, represente en effet i'empereur Yao, omniscient, revelant ä ses

astronomes la connaissance des quatre asterismes cardinaux. Mais depuis

que Chavannes a montre qu'il s'agit d'un fragment de calendrier incorpore
ä la legende de Yao, il est devenu evident que la creation de la quadra-



216 LE SYSTEME ASTRONOMIQUE DES CHINOIS

palais celestes : un palais central et quatre palais equatoriaux.
Nous n'avons considere jusqu'ici que ces derniers et constate que
la quadrature de leurs milieux represente les equinoxes et solstices

du 24" siecle. Mais le palais central, lui aussi, a un milieu,
marque par l'etoile polaire. Or le mouvement qui deplace les

equinoxes et solstices dans le firmament provient de la revolution

du pole et amene au cours des siecles l'avenement et le
detronement successifs des etoiles dites polaires. Le traditiona-
lisme meticuleux des Chinois a conserve intact le Systeme oü

sont inscrits les equinoxes et solstices de la haute antiquite. Mais

il a conserve egalement les noms des etoiles qui marquerent
autrefois lo centre du ciel, residence de VEmpermr d'en haut.
Et ces noms nous apprennent quelle fut l'etoile polaire de la

Periode creatrice.

ture des palais sideraux peut etre anterieure au regne de Yao. C'est d'ail-
leurs Houang-ti qui est represente dans les legendes comme le fondateur
du Systeme chinois. Or, d'apres l'ancienne Chronologie traditionnelle, en
faveur au temps des Tcheou, cemonarque regnait au 24e siecle avantnotre
ere. La Chronologie combinee au lle siecle de notre ere, qui place Houang-ti
au 27e siecle, est basee sur un calcul astronomique fausse par l'idee pre-
con^ue que la quadrature tropique date de Yao.


	Le système astronomique des chinois

