
Zeitschrift: L'ami du patois : trimestriel romand

Band: 42 (2015)

Heft: 162

Rubrik: Dossier thématique 2015 : tradition

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dossier thématique 2015 : tradition
Introduction de Gisèle Pannatier

Tradition, quand tu réjouis

La tradition, un terme courant dans la parole contemporaine, se charge de

significations multiples, fluctuant au gré des discours, tantôt laudatives, tantôt
méprisantes. Le Dossier thématique de l'année 2015 recentre l'emblème de

la tradition telle que la définit la collectivité patoisante. Le recueil des
contributions révèle le caractère ouvert et vivant de la tradition. En effet, selon
les correspondants de L'Ami Du Patois, l'affirmation de la traditionnalité ne
s'inscrit guère dans l'orbite d'un passé de référence ni dans la rigueur d'un
protocole mais dans la célébration réitérée de la rencontre et du partage. La
convergence des témoignages rassemblés installe, au cœur de la tradition, la
notion de la tablée comme ciment de la sociabilité.

Effectivement, les saveurs composent la clé de voûte de toute tradition. La
reconnaissance à l'égard d'un saint protecteur, l'amenée de l'eau d'irrigation,
l'estivage à l'alpage, la désalpe, la patronale d'un sanctuaire, le maintien
d'une langue, la maturité des fruits, la boucherie d'automne, etc., toute activité

concernant la vie commune peut se retrouver à l'origine d'une tradition.
L'éventail des motifs susceptibles de générer une tradition si large soit-il,
les hommes éprouvent pourtant constamment la nécessité de s'asseoir pour
apprécier le vin de la fête et le pain de l'amitié.

La tradition souligne aussi une rupture avec le quotidien : les cloches résonnent,
le tambour retentit, l'habit se distingue, la procession ou le défilé se forment,
un office religieux est célébré, un bal s'organise, la nourriture abondante et
goûteuse s'apprête, un vin généreux coule, etc. Il n'est pas de manifestation
communautaire sans que l'apéritif soit servi, il n'est pas non plus de rite sans

que le repas soit distribué. La tradition s'enracine dans la vie courante, elle se

module sur le cycle des saisons, toutes offrent des occasions de se réjouir. En

outre, dans une collectivité où l'écoulement des jours suit le cours du calendrier
des saints, il n'est guère surprenant d'observer nombre de traditions associées

à la fête d'un saint. D'ailleurs, les repères fondés sur le nom individualisé ne

marquent-ils pas davantage notre imaginaire que l'arbitraire d'une date Dans

un mouvement d'allégresse et dans la perspective de «Chalandes», les patoisants

chantent à l'unisson le plaisir du vivre-ensemble associé à la tradition.

Nous souhaitons aux lecteurs de L'Ami du Patois de vivre le changement de

l'année dans la joie de leurs traditions.

79



La fête de saint Maurice
Benjamin Revaz, Saint-Maurice (VS)

La Féta de Chin Mouri

L'Abbaye de St-Maurice (l'abaï dè Chin-Mouri) a fêté en 2015 un événement

extraordinaire : le 1500ème anniversaire de sa fondation. Les habitants
de notre petite cité peuvent s'enorgueillir de posséder (li bordiyon dè Chin-
Mouri poeuvon chè gabâ d'avèi) le plus ancien monastère d'Occident dont
l'activité a continué sans interruption depuis quinze siècles (Y'a todzo tu
dè prérè din noutra abaïdi kè liprèmyie tsèjô chon tu krojô C'est en 515

en effet que le roi de Bourgogne Sigismond décida d'ériger ici un monastère

pour perpétuer le culte de St-Maurice et de ses compagnons martyrs. Un peu
plus d'un siècle plus tôt ces soldats égyptiens chrétiens de la légion thébaine
avaient été massacrés dans la campagne environnante (chloeu choeudâ chon

tu èfrèidô din li-j-alinto) parce qu'ils avaient préféré obéir à Dieu plutôt qu'à
l'empereur romain.

Petit à petit le monastère développa sa richesse comme en témoignent son
célèbre Trésor (qui eut l'honneur d'une exposition temporaire au Louvre cet
été) et le domaine seigneurial que L'Abbaye put acquérir le long de la route
des Alpes. Agaune devint assez rapidement un bourg important qui prit
progressivement son nom actuel de St-Maurice.

La célébration de la Fête de St-Maurice est restée très vivante jusqu'à nos jours
(la chèlèbrachon dè la Chin-Mouri è chobrâye tank'a vouèi). En effet, chaque
année, les cloches sonnent à toute volée le 22 septembre (tui li-j-an, Ii klotze

chon.non a brinle le
22 dè stinbre). Après
une messe solennelle
à la basilique, les
chanoines défilent en
procession à travers
la ville en portant
sur leurs épaules les

reliques des saints

Procession près de la
Basilique. Photo © Séverine

Rouiller, Clin d'Oeil.

80



martyrs (apré la mècha, liprére von in profèchon èpdrton chu li-j-èpôle li réste
dè Chin Mouri) ; ils sont accompagnés par les gardes du Pape, la gendarmerie
cantonale en tenue d'apparat, la fanfare, de nombreux dignitaires écclésias-

tiques suisses et étrangers, ainsi que par une nombreuse foule de fidèles.

Parmi les nombreux territoires dont l'histoire a été liée à celle de l'Abbaye
de St-Maurice, il faut mentionner le cas très particulier de la Vallée du Trient,
une des plus anciennes possessions des abbés de St-Maurice ; ces derniers y
percevaient des redevances foncières (li dzin dèvèivon payi li premëfe èi-j-
inkourâ) et jusque vers la fin du 18ème siècle, leurs représentants (li tsâtèlan)
administraient la justice dans les différents villages de la vallée. De nombreux
lecteurs de cet article, y compris des Valaisans, seront sans doute surpris
d'apprendre qu'au contraire de presque tout le reste du Valais la Vallée du
Trient n'a jamais fait partie du diocèse de Sion Cette situation perdure encore
aujourd'hui puisque les différents villages de la vallée font partie du territoire
abbatial de l'Abbaye de St-Maurice, sorte de petit diocèse sous la dépendance
directe de Rome. Ce n'est donc pas par hasard si St-Maurice est le patron de la
paroisse de Salvan (l'è pâ d'inbàda kè Chin-Mouri l'è le patron dè la parotse
dè Charvan). Les curés des paroisses de la vallée sont presque toujours des

chanoines de l'abbaye (li-j-inkourâ diparotse dè Charvan, li Finyô è le Plan
chon preskè todzo dè prérè dè l'abaï). Jusqu'à un passé relativement récent,
les Salvanins se rendaient à St-Maurice le lundi des Rogations (li Charvanyou
l'alâvon bâ a Chin-Mouri le delon di Rogachon)-, la procession descendait

en plaine en empruntant l'ancienne « route des diligences » reliant Salvan à

Vemayaz (onfajèi ouna profèchon tankè bâ oeu Plan). Tout naturellement,
c'est aussi à l'abbé de St-Maurice (« celui du bâton de l'inalpe », comme
disaient plaisamment les Salvanins en parlant de sa crosse) que revient la charge
d'administrer le sacrement de confirmation à Finhaut, Salvan et Vemayaz
(l'è l'Abé dè Chin-Mouri - ché doeu bâton dè l'in.nèrpa koumin dëyèivon li
Charvanyou badenyoeu ke vin amon po balyie la konfirmachon).

Les reliques des saints
martyrs. Photo © Séverine

Rouiller, Clin d'Oeil.

81



LA SAINT-SÉBASTIEN
Jean-Marie Lonfat, Madeleine Bochatay, patois de Salvan et Finhaut

Fête patronale à Finhaut

C'est en l'an 1638 que les gens de Fignau (Finhaut), suite à l'épidémie de peste
particulièrement virulente dans la vallée de Finhaut et Salvan, décidèrent de

créer, à leurs frais, dans leur village, afin d'enrayer l'épidémie, un cimetière
avec une croix de bois en son centre et d'y bâtir une chapelle dès qu'ils le

pourraient. Cette chapelle fut construite et mise sous le patronage de la Sainte

Vierge Marie et de saint Sébastien militaire, martyr transpercé de flèches.
Dans les archives de la paroisse de Finhaut, on trouve un document mentionnant
à la date du 20 janvier 1824, une manifestation et la mise à l'enchère par les

militaires des villages de cette commune de 4 drapeaux ayant rapporté la
somme de 328 batz.
Les Fignolins ont gardé cette journée de prières en reconnaissance de la
protection du grand saint Sébastien qui les a délivrés de cette terrible peste.
La St-Sébastien se déroule toujours le 20 janvier à Finhaut.
Les jeunes et les militaires de la commune Finhaut, Châtelard, Giétroz se

cotisent pour l'achat du pain qui sera béni à la messe solennelle. La veille de la
Fête, ils se réunissent afin de préparer la décoration du pain. Le 20 janvier, avant
l'aube, des tambours accompagnés par une section de militaires sillonnent
toutes les rues du village pour annoncer la Fête. Un office matinal a lieu pour
les militaires, puis la grand-messe chantée par la chorale est célébrée dans la
« chapelle » devenue aujourd'hui une grande église magnifiquement décorée
des œuvres de Cingria, François Baud, Fernand Dumas, Madeleine Navil.
Tous les villageois y assistent accompagnés par leurs invités, parents et amis

venus pour l'occasion prendre l'air du pays.

Photographie
© Denis Lugon-Moulin.



Photographie
© Denis Lugon-Moulin.

Avant l'Evangile, le pain, symbole d'amitié et de fraternité, décoré à l'égal
d'une œuvre d'art, est apporté par deux jeunes filles en costume de fête et
entre à l'église au rythme des tambours, encadré par une section de militaires.
Après la bénédiction, le pain est coupé en rations et distribué aux fidèles, par
les militaires, avant la fin de la messe.

Après la cérémonie, une procession se met en place qui parcourt les rues du

village pour demander la protection de saint Sébastien et le remercier pour
son intercession.
Le repas de midi mitonné par les Fignolintses ne peut être que délicieux Il
s'agrémentait et s'agrémente peut-être encore aujourd'hui d'un délicieux riz
au lait, met exotique et recherché par les anciens.
Dans l'après-midi, les Vêpres sont chantées à l'église avant la mise aux
enchères des drapeaux déployés fièrement par les militaires.
En fin de journée, un grand bal est organisé. Jeunes et moins jeunes sont invités
à y participer et à se réjouir
Texte de Jean-Marie Lonfat, Finhaut. (Archives : D. Lugon-Moulin)

L'è in milè chyie chin trinte è ouë ke, po chè prèjarvâ dè la pèste, li dzin di
Fenyô l'on dèchidô dè boutâ in tèrra li mô, oeu loua. L'onfé le chemetyire è,

stou ke l'onpu, l'on bâti ouna tsapàla ke l'on rèkoumandô a la Bouna Noutre
Dame è a Chin Batyan le choeudâ.
L'è tu rèkordô, chupapèi dè notére, ke le vin dè janvyie milè ouë chin vintèkatre
l'è tu boutô a l'inkanpè dè choeudâ, katre drapé. Di chin, le Patron di Fenyô
l'è todzo tufétô è, chèfétè adé le vin dè janvyie, tui li-j-anpo chè rèkoumandâ

a Chin Batyan.
Dèvan dzo, li choeudâ è li dzouvëne di trèi velâdze dè la koumoune è Parotse,

Fêta dè Chin Batyan, Patron di Fenyô

83



fon le to dè tote le rian.ne doeu
velâdze avoué Ii tanbo po inbryiâ
la Féta. Chè kotîjon po payie le pan
ke charè béni a la Gran'Mècha. La
Matenèire chè dëpo li choeudâ.
L'è davoue dolinte, vètye doeu brawe
koutin è doeu tsapé droblè ke porton
le pan a l'iyèije, rèkotâye pè li tanbo
è li choeudâ. Pèr apré, le pan charè

partadja avoué tui.
Apré la mècha, laprofèchon pâchèrè
din le vëlâdze poprèiyie Chin Batyan
è le remachâ.
Le Ion dè l'apré-dënâ, apréLi Vépre,
li choeudâ boutèrin a l'inkan li drapé
è, apré to chin, tuiporin oeuvri le bal
danfyie è chè rèdzoeuyie

Patronale à Finhaut.

© Denis Lugon-Moulin.

La citation
« La tradition, c'est de garder le feu vivant, non de vénérer les cendres. »

Entendu sur la RSR2

« La tradichon, l'è de sè veillî que lofu sâi achî viveint, l'è pas de vènèra lè
cheindre. » Oyu à la boîta à babelye.

Merci à Marlyse Lavanchy qui nous a transmis cette pensée...

84



Le morché
Feu René Duc, Chermignon (VS)

Le morché yè h'ôn carti dè pan
dè chîla bènéc portâ pè dè j'dmo
dein dè van a bré è deustrebôéc déjà
la croui di j'Irètè lo 23 d'avreu dè

tsëquye an, zor dè Chén Zoûrzo,
patron dè Tsèrmegnôn.
Hle cohôma rèmônte ou tén dè
la groûcha pèsta ein 1640, treu
chéïlio dèvàn dra. On Tsèrmegnonàr,
Ouéntsô, quié chèyève y j'Irètè, pâ
louén dou velâzo, ch'è cheintôp pri
dè mâléjo. Ya fé la promècha, che

vouaréive, dè deustrebôéc a tueus ôn
bocôn dè pan bènéc to lè j'an lo zor dè

Chén Zoûrzo. Ouéntsô ch'è vouaréc,

ya tènôn chapromècha einfajèin ôna
donassiôn a la cômôna, a tsârze dè

contenôâ la deustrebôssiôn.

Can romàchàn dè bouè chèc ou
d'èhêr a la zoûr, brâmèin d'einsiàn

Le « morché » est un quartier de pain
de seigle bénit porté par des hommes
dans des vans à bras et distribué
sous la croix des Girettes le 23 avril
de chaque année, jour de la Saint-
Georges, patron de Chermignon.
Cette tradition remonte au temps
de la peste noire en 1640. Un
Chermignonard, Ointsô, qui fauchait
aux Girettes, proche du village, s'est
senti atteint du fléau. H a fait le vœu,
s'il guérissait, de distribuer chaque
année un quartier de pain bénit à tous
les habitants de Chermignon le jour
de la Saint-Georges. Son vœu fut
exaucé. H a tenu sa promesse par une
donation à la Commune, à charge à

celle-ci de perpétuer la distribution.

Quand nos ancêtres ramassaient
du bois mort ou de la litière en



vouardàn on mouêr dè morché ein
pôchye quié dèït lè prèjarvâ d'éhrè
garfâ di charpèin.

D'âtro, a poyè, balyàn a tsëquye
béhieu ôn mouêrjèt dè pan bènéc po
confia lo bètàil a la vouârda dè Djiô.

Peindàn la mîma pèsta lè dèfdn,
tra nômbroù por éhrè portâ ou
chemehièro dè Lèin, chôn aôp eintèrrâ
déjà lo velâzo, ou Tombyr. Tan qu'a
la guiêrra dè catôrje a dijèouèt îre le
cohôma, lo zor dè Pâquye d'alâ ein
prosseussiôn prèyè por lè mor ou
pià dè la croui dou Tombyr. Apré la
prèyëre, tsecôn rèchèït ôn morché è

ôn bocôn dè môta, yfrédè la cômôna.

Le morché è lè croui di j'Irètè è dou

Tombyr rapîlôn tozô hloû tén dè

dèjolassiôn.

forêt, beaucoup se munissaient d'un
« morché » qui, selon la croyance
populaire, devait les préserver de la
morsure des serpents.
D'autres, le jour de l'inalpe, donnaient
à chaque bovin une tranche de pain
bénit pour confier le bétail à la garde
de Dieu.
Pendant la même peste, les victimes,
trop nombreuses pour être portées au
cimetière paroissial de Lens, ont été
ensevelies sous le village, au Tombyr.
Jusqu'à la guerre de 1914-1918, les

Chermignonards avaient coutume,
le jour de Pâques, de se rendre en
procession prier pour les morts au

pied de la croix du Tombyr. Après la
prière, chacun recevait un « morché »

et un morceau de fromage aux frais
de la Commune.
Le « morché » de Saint Georges et
les croix des Girettes et du Tombyr
rappellent toujours ces temps de
désolation.

Les grenadiers de la Saint-Georges (23 avril). Un texte sur cette tradition, écrit par
Alfred Rey, paraîtra dans le prochain numéro. Photo © Site Commune de Chermignon.

86



Les traditions de fully
Raymond Ançay-Dorsaz, Fully (VS)

I La tradition du patois
Vé 1965, le patoué keminche a
chè pédre a galo. Li vëretâbl'è
patouaijan chon épouovintô. Jojè
Roduit-Grandze ékri Iiprèmië mouo
in patoué din un pëtchou journal dè

Fouëyë. In 1967, Jojè avouiMarchial
Anchaï, èplujieu dè no, n'inbants'in
na chochiété filklorike. Din ché

groupe na pouëgna dè no keminche
in 1972 dè ch'okupâ dipatoué avoui
dè kont'è, dè téâtre, etc. In 1977, la
novale chochiété di patouaijan, « Li
BrëjoyoeU » l'è fondâye. Di 1972
teïnk'a 2015, no kontenuv'in avoui le
Patoué : On dzëye dè kouomédëy'è,
in fi dè tsan, on baye dè kour pouo
kâk'è dzin u dzevën'è. Dè patouaijan
verëtâbl'è, y'in n'a pâmi kë dou,
trai Mi la chochiété l'è toti li Na
partchia di mimbre châv 'on a mètchia
le patoué, li j'âtrè l'aprinj'on, li
bâje'è, è, l'éproeûv'on d'allâ pië
yuin, pè le téâtre, li tsan, etc.

IILa tradition religieuse
a) Chin Chefouoreïn, Patron dè la
paroiche dè Fouëyë l'è fitô le vint'è
dou di max d'où...Dipachô trint'an,
chin chè fi la demindze la piëprotse
è, la patronale chè mârië avoui la

fit'a paroichiale. Brâmin dè dzin
krèy'on kë noutr'è Patron, (mârtir a
Autun, in France), l'a dèpouvoipouo

I La tradition du patois
Vers 1965, le grand déclin du patois
prend de la vitesse. Les mordus
du patois sont désemparés. Joseph
Roduit-Granges écrit les premiers
billets en patois dans un petit
journal de Fully. En 1967, Joseph
avec Martial Ançay et quelques-
uns d'entre nous, nous mettons en
route une société folklorique. Dans

cette société, nous sommes une
poignée qui commençons, dès 1972,
à nous occuper du patois avec des

histoires, du théâtre, etc. En 1977,
la nouvelle société des Patoisants,
« Li Brëjoyoeii » (Les Brisoleurs),
est fondée. De 1972 à 2015, nous
continuons avec le patois : on joue des

comédies, on fait du chant, on donne
des cours à quelques personnes ou à

des jeunes. Des véritables locuteurs

patoisants, il n'y a plus que deux ou
trois, mais la Société est toujours là
Une partie des membres connaissent
le patois à moitié, d'autres apprennent
les bases et essaient d'aller plus loin,
par le théâtre, les chants, etc.

II La tradition religieuse
a) Saint Symphorien, Patron de
la paroisse de Fully, a sa fête le 22
août. Depuis plus de trente ans, la
Patronale est reportée au dimanche
le plus proche et elle se marie avec la
Paroissiale. Beaucoup de gens croient
au pouvoir de guérison (corporelle
ou spirituelle) de saint Symphorien

87



vouari Ii maladi, (di kô u dè l'èchpri),
è pâ rin kë vèr no Na, di le Moiyè-
n'Adze è teïnk'è vé 1960 on biâ dè

dzin dè brâmin diparoich'è di Valaï,

vëgnâv'on « fir'è dévouochon » à

Chin-Chefouoreïn. Chin chèfi onkouo

toti, la vèye dè Chin-Chefouoreïn.
Mi vouore, i y'a pëchk'è pâmi dè

dzin d'ayeu La dévouochon l'è na
pëtchouad'a profèchon : d'abouo,
din l'îyaïje, (on rintre a draïte, on
pâche i chondzon di ban, on fi on
mimi i rèlïk'è, on chorte à gôtse), è

apri uto dè l'îyaïje. Chin chè fi noëu
kou, in préyin. Mi te poeii chédre
intr'è feïnth'oeiir'è, teïnk'a miëni.
Din le tin, i l'ér'è tot'è la ni Le dzo
dè la Fît'a, a lafeïn dè la mèche on

fi na dzint'aprofèchon din le velâdze
avoui li chochiété kë chon d'akô dè

vèni.Apri la bënedëchonfinale avoui
li rèlik'è, i y'a on n'apèrëtif offépè
la Këmouëne avoui d'anbiyanche :
fanfare è mouëjëke fouoflorike. Apri,
te poeii mëdzë è baïre, chu plache. È
on chè rètroëuve in famèy'è u avoui
dè j'ami.

b) La Fît'a Djiu a Fouëyë, chè
pâche chuiramin... min din li j'âtrè
paroich'è. La vèye, dè dzin dévouô,

fon dou u traïrèpojouâ biô dékouorô,
a dè yua dëfèrin, pouo la profèchon
di lindèman
Le dzo dè Fit'a Djiu i y'a na grant'a
mèche. A lafeïn dè la mèche onfi na
profèchon din le velâdze (le to d'on
kartchë, è rèto dèvan l'îyaïje), avoui
tot'è lichochiétékëchon d'akô dè vèni

(martyr à Autun, en France) et ce, pas
seulement chez nous Et non! Dès

le Moyen Âge et jusque vers 1960

quantité de gens issus de beaucoup de

paroisses du Valais venaient « faire
dévotion » à saint Symphorien. Cela
se fait encore aujourd'hui, la veille de

la St-Symphorien, mais actuellement

il n'y a que peu de gens d'ailleurs. La
dévotion est une petite procession :

d'abord, dans l'église, (on entre à

droite, on va jusqu'au sommet des

bancs, on passe au milieu en faisant

un baiser sur les reliques, on sort

par la gauche), et, après, autour de

l'église. Cela se fait 9 fois en priant.
Mais on peut choisir entre 17 h et
minuit. Autrefois c'était toute la nuit.
Le jour de la Fête, à la fin de la messe

une belle procession est organisée
dans le village avec les sociétés
locales qui veulent bien y participer.
Après la bénédiction finale avec les

reliques, il y a un apéritif offert par la
Commune, avec ambiance : fanfare,
musique folklorique. On peut manger
et boire sur place. On se retrouve en
famille ou entre amis.

b) La Fête-Dieu à Fully, se passe
certainement comme dans la plupart
des autres paroisses. La veille, des

personnes dévouées font à des lieux
précis, deux ou trois reposoirs décorés

pour la procession du lendemain.
Le Jour de la Fête-Dieu une messe
solennelle y est célébrée. A la fin
de celle-ci, une procession du St-
Sacrement se fait dans le village
(le tour d'un quartier, puis retour

88



chëpouëchible in kouëchtëme). Apri
le Kantike Patriotike, on n'apërètif
l'è offé pè la paroiche li dâvouë

fanfar'è dzëy'on dè mûjike.

Apri, dè kou, i y'a dè chochiètè kë
chè rètroeûv'on intrè-leu, atrâmin,
on tome infamëye.

c) Din Ii tsapal'è dè Majinbre è, dè

Branfon : iy'a achebeïn.pouo tot'è li
dâvouë, on-nafit'apatronale : yen'a,
l'èpouo shioeü di velâdz'è dè Chaché
è dè Mazinbre pouo la Chin Gouotâ
(aMajinbre), normalamin le 8 di mai
dè mé. Li, l'on la tradëchon dè fire
li mérévèy'è yon u doua dzo dèvan.
Normalamin i y'a on bal organëjô
la vèrye, pè li Dzëvën'è. Le dzo dè la
fit'a, iy'a beïnchuire la mèche dèfite,
tsantây 'èpè la Chochiétéparoichiale
dè tsan dè Fouëyë « La Chèchilia », è

pouaï... on'napërètif. Apri, chin chè

pâche din lifamëy'è, din li karnotsè,
è, din li kâv'è

L'âtre, l'è a Branfon, pouo la Chin
fO. Li, l'è pouo shioeü di velâdze
dè Branfon, è li kartchië protse. In
plan-n'a, di la Louye. I mon, di li
Majo di Mô.

Dèvan, li dzin fajâv'on achebeïn
dè mérévèy'è mi vouore. Chovin,
la vèrye, i y'a on n'invito chpèchial
u on conchépè on n'orkèchtre u on

devant l'Eglise) ; ceci, avec toutes les

sociétés qui veulent bien y participer
(si possible en costume). Après le
cantique patriotique, un apéritif
est offert par la Paroisse. Les deux
fanfares donnent concert.
Puis, parfois, il y a des sociétés qui
prévoient de se retrouver entre elles,
sinon on se retrouve tous en famille.

c) Dans les chapelles de Mazimbre
et de Branson, chacune d'elles fête

son Patron local. Une Patronale
pour les habitants des villages de
Saxé et de Mazimbre, pour fêter
la Saint-Gothard, (à Mazimbre),
normalement le 8 mai. Là, il y a

encore la tradition de confectionner
des «merveilles» (pâtisseries frites),
un ou deux jours avant la fête...
Très souvent, la veille, un bal est
organisé par la jeunesse locale. Le
jour de la fête, une messe solennelle

y est célébrée, chantée par la Chorale
Paroissiale « La Cécilia ». Suit
l'apéritif Puis cela se passe dans les

familles, dans les carnotsets et dans

les caves
Et une autre Patronale à Branson,
pour la Fête de Saint-Ours Celle-
ci est la fête de ceux du village de

Branson et des quartiers proches. En
plaine, dès le quartier de La Louye.
Au mont, dès le secteur des « Mazots
des Morts ». (Quartier dit cimetière
du Choléra de 1967).

Ici, autrefois les familles faisaient
aussi des « merveilles », mais
maintenant... La veille de la Fête,
souvent il y a un invité spécial ou

89



n'artichte. Di on par d'an, ifon « dè

buvèt'è » din Ii karnotsè prots'è dè

la tsapale.

Le dzo dè la Fit'a, i y'a na dzint'a
mèche tsantâyepè la Chochiétédè tsan
dè Branfon « L'Ékô diFouolatér 'è ».
Pouaï apri, on n'apërètif. È apri,
chin chè pâche din Ii famëy'è, din Ii
kantine-karnotsè.

d)Liprofèchon diRogachon chèfon
toti : Dèvan, avoui brâmin dè monde,
chuto lij'agrikulteu; vouaï, ivëgn'on
migr'è (nonbr'è di j'agrikulteu prof,
devejapè 25 ; lij'oeiir 'èpâ a biëpouo
brâmi d'âtr 'è travayeu, pëtchoud'a
partechepachon diparoichiyin, chuto
di dzevën'è këmin parto vouore, in
Valaï). Liprofèchon chèfon li traïdzo
dèvan la Fit'a dè l'Anchèchon dévé
le tâ : Delon, utr'è vé la Tsapale dè

Branfon (+la mèche), Demâ vé la
Tsapale dè Majinbre (+la mèche),
Demékre ni, inô pè le Mon (apri la
mèche).

III Traditions civiles
a) Pouoyë. Tchui j'an, le daraï
dechandre di mai dè mé u, le prèmië
di joueïn i y'a le dzo dè Pouoyë,
avoui la baroche di vats'è, è, apri
la fit'a chu plache. Chin l'è fran
na viëy'a tradëchon. Mi atinchon
Normalamin i y'a la baroche di
vats 'è,midè kou, apri, iy 'a onkouo li
baroche intr 'è shioeü kë l'onli vats 'è,
chë l'on on moué troua biu

un concert par un orchestre ou un
artiste. Depuis plusieurs années, on
organise des buvettes-cantines dans

les carnotsets proches de la chapelle.
Le jour de la Fête de St-Ours une
belle messe y est célébrée chantée par
la Sté de chant de Branson « L'Echo
des Follatères ». Puis ensuite vient
l'apéritif. Et après, cela se passe
dans les familles, dans les cantines-
carnotsets.

d) Les processions des Rogations
existent toujours. Autrefois
très suivies par les nombreux
agriculteurs, aujourd'hui elles
deviennent maigrichonnes (nombre
d'agriculteurs prof, réduit de 25

fois, horaire non compatible avec
beaucoup d'autres professions,
modeste participation des paroissiens
spécialement des jeunes comme
partout, en YS). Elles se font les 3

jours avant la Fête de l'Ascension
en soirée : lundi, vers la Chapelle de

Branson (+messe), mardi, vers celle
de Mazimbre (+messe),mercredi soir
au Mont (après la messe).

m Tradition civiles
a) La Montée à l'Alpage. Tous les

ans, le dernier samedi de mai ou le
premier de juin, c'est le jour de la
Montée des vaches à l'alpage, avec
combat des vaches, puis ensuite,
fête sur place. C'est vraiment une
vieille tradition. Mais attention
Normalement il y a le combat des

vaches, mais parfois après,... H y a

encore le combat des propriétaires,
lorsqu'ils ont un petit peu trop bu

90



b) Li Tsâtagn'è : L'è di le prèmië
moyè n'âdze, pètitre onkouo dèvan,

këy 'a dè tsatagn 'è,a Fouëyë, chin l'è
chuire îtche, la tsâtagne l'è la trishië
di poure Chë, lifamèye dè Fouëyë
chon pâ môrt'è dèfan.pindin li kroué

j'evé, l'è grâch'è i tsâtagn'è Ver

no, l'è nafran viëy'a tradëchon! A
Fouëyë, iy 'a chuto, dâvouëmaniër 'è
dè fir'è li chouy'è, avoui li tsâtagn'è.

Li tsâtagn'è kouait'è. Li, i fô fir'è
kouaïr'è d'in l'îvouë avoui on
bloche dè chô, min pouo li trishië
parboulaït'è. On limëdze cheïnplamin
avoui dèfrëmâdze. Chin l'è pouo dè

chouy'è normal'è pindin tot'è la
chenan-n'a, to l'oeüton è, to l'evé

La Brëjolâye avoui dè tsâtagn'è
k'onfi grëyë ifoua è k'on mëdze kan

chonfrèts'è, d'oeüton. La tradëchon
l'è dè li mëdzë, d'oeüton, avoui dè

frëmâdze, na demindze u on dzo dè

fite (pouo fitâ le dzo dè la feïn di
venindz'è). Li, on poeü rajoutâ na
pëtchoud'a rape dè rejeïn, atramin
pâ L'è li rèchtôran dè vouore kë l'on
tsandza shia chouye.
Vouore i y'a telamin d'âtrè tsouj'è
din l'âchëte kë li tsâtagn'èpâch'on i
chëkonplan Li dzin chonpâmiproeü
pour 'è, è, i chon troua lebouë On
dzo veïndrèpètitr'è, kë In atindin, i
y'a dza vint'an kë Fouëyë, l'organje,
on-na moncht'afite dè la tsâtagne i
meïntin d'otobre.

b) Les Châtaignes : C'est certain

que depuis le tout début du Moyen
Âge et peut-être déjà auparavant, il
y a eu des châtaignes à Fully. Ici, la
châtaigne a été la pomme de terre du

pauvre. Si les familles de Fully ne
sont pas mortes de faim pendant des

séries d'hivers rigoureux, c'est grâce
aux châtaignes. Chez nous, c'est une
très vieille tradition. A Fully, il y a

surtout deux manières de préparer un
repas avec des châtaignes.
Les châtaignes cuites. Là, il faut les

faire cuire à l'eau, avec une pincée de

sel comme pour les pommes de terre
en robe des champs. On les mange
simplement avec du fromage. Cela

peut servir aux repas durant toute la
semaine, en automne ou durant tout
l'hiver

La brisolée avec des châtaignes qu'on
fait griller au feu de bois et que l'on mange
avec du fromage, un ou deux dimanches

d'automne ou, à l'occasion d'une fête

(ex. : pour la fin des vendanges). Ici, on

peut rajouter une petite grappe de raisin,
sinon, dans notre tradition familiale, cela

ne se fait pas. Ce sont les restaurants qui,
actuellement, ont changé la composition
de ce repas.
Maintenant, on y met tellement de choses

dans l'assiette que les châtaignes passent

au second plan Les gens ne sont plus

assez pauvres (plus assez simples), et

trop goinfres Un jour viendra peut-être

que En attendant, depuis 20 ans il
y a une immense fête de la châtaigne
organisée chaque année à la mi-octobre,
à Fully...

91



La levée des eaux à savièse
Julie Varone, Savièse (VS)

I ouéeaé dij-éivoué ën Chavyejé

I fôou chaï kye Chavyejé l'é ona
groucha comona byin ënplantaé chou

oun ouardzô réplan apya dou Prabéi,
mountanye dé2'042 m dé ouate.
Pô parla défa cotoma da ouéeaé di
j-éivoué. chéi oublidjyaé dé decreré
ô sousi kyé é Chavyejan l'an jou pô
trôoua d'éivoué.
Chavyeje, ou mitin dou Vaoui. dou
byéi dri dou Roun.nô, che trououé
derën ou rloua ô plo chèkyé dä
Souisa. Fou kyéfan dé rétsase chou ô

tin djyon kyé tchyé a pôpréi 600 mm
dé plodze per an. Chin l'é pa prou
pô férépousa ou'êrba. I fôou don
conpincha ché mankye pé ou'arôja-
dzô. I mountanye dou Prabéi l'é pa
prou ouata pô kye i nifôrmeché oun
glachyé, l'a don pa dé j-éivoué kyé

venyon ba di ouéi.
Dou mochin dé Chavyeje, l'é i
Mordze, ma l'é troua préonta pô kyé
n 'ounpoeché terye ou 'éivouédi ouéi.
Dou ouéin dé Chavyeje, l'é i Chyoun.
na é i Drain. L'é ouéi kyé fou dé
Droun.na chon itaprindréou'éivoué
é an ta mena a tréêe épra pé dépiti
besé. Fa éivoué l'é dé rlouinpa chou-

fijintapo tôté ô réplan dé Chavyeje.
Ën 1430, é Chavyejan, idja pé cakyé
propriétéirô dé Chyoun, van
démanda a oun n-étrandjyè, Jacobus
Leukron, dé constrouéré oun bese

Il faut savoir que Savièse est une
grande commune bien implantée sur
un large plateau au pied du Prabé,

montagne de 2'042 m de haut.
Pour parler de cette coutume de la
levée des eaux, je suis obligée de

décrire le souci que les Saviésans ont
eu pour trouver de l'eau.
Savièse, au milieu du Valais, sur la
rive droite du Rhône, se trouve à
l'endroit le plus sec de la Suisse. Les cli-
matologues disent qu'il tombe à peu
près 600 mm de pluie par année. Cela
n'est pas suffisant pour faire pousser
de l'herbe. Il faut donc compenser ce

manque par l'arrosage. La montagne
du Prabé n'est pas assez haute pour
que la neige forme un glacier, il n'y a
donc pas d'eaux qui descendent de là.

Au couchant de Savièse, il y a la
Morge, mais elle est trop profonde
pour qu'on puisse utiliser son eau.
Au levant de Savièse, il y a la Sionne
et le Drahin. C'est là que ceux de

Drône ont été prendre l'eau et l'ont
menée à travers les prés par de petits
bisses. Cette eau n'est de loin pas
suffisante pour tout le plateau de Savièse.

En 1430, les Saviésans, aidés par
quelques propriétaires de Sion, vont
demander à un « étranger » Jacobus

Leukron, de construire un bisse le

92



dôon da pari nôo dou Prabéi. Che
bese prindri ou'éivoué dä Netaje
é dä Rloué. on dé 8 km, i meneri
ou'éivoué tankye damou Tsandoouën.

Dé ché byéi dou Prabéi, é chéi chon
drisé, l'a dé colöo dondzirou, avoue
arououé ba dé galôou é, d'evêe, dé

j-aouintse. L'a dé trô avoue i bese

charéfé ën plantse pindôouéi ou chéi
avouéi dé boutsé (poutré ënfonséi
derën dé bogan cara dé 20 cm dé
byéi é couinsépédéfën.né ouamédé
dalé). E traô l'an ënréa ou mi d'ôou
1430, ma adon l'épa itapouchiblô dé
déré can chouron itaforni. I chooua

condesyon kye é Chavyejan l'an bala
ou constrotöo : défincha dé ënréé
oun n-atré traô déan kyé sti foéché
itaforni. L'an bala ô noun dé Torin-
Nou a sti besepaskyé l'a ranplachya
oun n-atre tôrin, méi ba, kyé dijion i
Crouéi Tôrin.

Avouéi ô Tôrin Nou, ou'éivoué
arôouaé ou veouadzô dé Ninda, dis-

parou ô dzô de voui, chaïé réparticha
pédé tôrin derën chij-étan kyévouar-

long de la paroi nord du Prabé. Ce
bisse prendrait l'eau de la Nétage et
de la Ley. Long de 8 km, il amènerait
l'eau jusqu'au-dessus de Chandolin.
De ce côté du Prabé, les rochers
sont escarpés, il y a des couloirs
dangereux où tombent des cailloux
et en hiver, des avalanches. Il y a
des passages où le bisse devait être
construit en planches suspendues au

rocher, avec des «boutzets» (poutres
enfoncées dans des creux de forme
carrée ayant environ 20 cm de côté

et serrées par de minces lames de

mélèze). Le travail a commencé au
mois d'août 1430, mais à ce moment,
il n'a pas été possible de dire quand
il serait terminé. La seule condition

que les Saviésans ont donnée au
constructeur : défense de commencer
un autre travail avant que celui-ci ne
soit terminé. On a donné le nom de

Torrent-Neuf à ce bisse parce qu'il a

remplacé un autre torrent, plus bas,

qu 'on appelait le « Mauvais Torrent ».
Avec le Torrent-Neuf, l'eau arrivée au

village de Ninda, disparu aujourd'hui,
était répartie par des torrents dans six
étangs qui gardaient l'eau qui n'était

Pause à la fenêtre de Brac.
Photo Julie Varone.

93



daon ou'éivouékye irépa ënpléaé 6

néi é a demëndze.

Epaïjan l'anpouchou êrdjye épra é

aouéa dé atsé kye raporton méi kye
é tchyévré é éfaé. E j-écri djyon kye
ën 1450, épra dé Chavyeje poouïon
nouri 400 a 500 atsé.

Ou'éivoué l'éjéraépé oun consdrta-
dzô. Oun conpotiste réparti a tsekye

propriétéirô 6 bran d'éivoué kye l'a
béjouin po êrdjye ché têré. Ché dri
d'éivoué l'é converti ën tin d'arô-
jadzô. Tré j-ouré d'arôjadzô côres-

pondô a ona pôouja. I répartichyon
défou droué l'éfêta pé 6 partichyou
kye déouévré é bôatën dé ou'éivoué.

Sti-la di achebën chôrvélé 6 débe dou
Tôrin, l'épô chin kye pindin a bôna

chijon, i réisté ina préi dou tornyou
derën oun tsaoué kye nô dijin « i
Boutse ».

Tui éj-an, défortin, ifalïé ëntretini 6

Tôrin-Nou : cora 6 bese, contrôoua
é ranplachyé dé botsé, é marin.né
vajïon tsachyé dé dajon é dé brantsé
dé déi pô chopa ô vouidô ëntré é

plantsé. Fou traô ché fajïon ën ma-
nouré. Tsekyé a.in droué diïe forni
tan d'ouvri.

Can é traô iron forni, iré i dzô da
ouéeaédou bese. Tui éj-ouvri é tôté é

j-ouvridé ché rétrôouaon ä tsapaoua
dé Chënta-Margirita, chou ô bese, é

ouéi ou'ëncora venïe déré a mécha.

Apréi, ën chyoouin ô bese, dé rloua
chou dé j-étrité plantsé, portion tui

pas utilisée la nuit et le dimanche.

Les paysans ont pu arroser les prés et
élever des vaches qui rapportent plus

que les chèvres et les moutons. Les
écrits disent qu'en 1450, les prés de

Savièse pouvaient nourrir 400 à 500
vaches.

L'eau est gérée par un consortage. Un
compotiste répartit à chaque propriétaire

la quantité d'eau nécessaire pour
arroser ses terres. Ce droit d'eau est
converti en temps d'arrosage. Trois
heures d'arrosage correspondent à

une pose. La répartition de ces droits
est faite par le « Partichiou » (répartiteur)

qui délivre le bulletin de l'eau,
(jour heure et temps d'arrosage).
Celui-ci doit aussi surveiller le débit

du Torrent, c'est pour cela que
pendant la bonne saison, il habite en
haut près de la croisée des torrents
dans un chalet que nous appelons
« la Boutse ».
Tous les ans, au printemps, il fallait
entretenir le Torrent-Neuf : curer
le bisse, contrôler et remplacer les

« boutzets », les dames allaient chercher

de l'humus et des branches de

sapin pour colmater le vide entre les

planches. Ces travaux se faisaient
en manœuvres. Chaque ayant-droit
devait fournir tant d'ouvriers.
Quand les travaux étaient finis, c'était
le jour de la levée des eaux du bisse.
Tous les ouvriers et toutes les
ouvrières se retrouvaient à la chapelle de

Sainte-Marguerite, sur le bisse, et là,
le curé venait dire la messe. Après, en
suivant le bisse, parfois sur d'étroites

94



tankyé amou a son, ä pricha dä Ne-

taje. Ouéi i traô di vouasöo cominsïe.
Chou ôdré dou métra, oun n-ouvri
ouéaé ou'éclôoucha é ou'éivoué
ch'ëngadzié derën a dedzuita ën

plantse avoue 1'axon mitou, chou ona
sintin.na dé métré, 6 dajon pdrta pé
é marin.né. Oun vouasöo ch'adze-
noulie derën ou bese éch'ëntanpaéa
retini 6 gatsôpô kye sti-la choouéché
ita siminta 6 vouidô diplantsé.

Dôou j-atrô vouasöofajïon a mënma

tsôouja deri rloui. Can i métra bralié
« Foura » chalion tuifoura dé ou'éivoué

é courïon djyé métré méi rlouin
pôféré a mënma tsôouja é chin, to ô

on dou bese.

M'emajenô a joué dé tui can ou'éivoué

arôouaé ba ën Ninda. Can i
Tôrin cominsïe a tsanta, tui poouïon
ënréé aféita. E tsanéplin.né de vën
sercôouaon. é fôé chaïon ënprin, é

mitchyéi di frômadzô routïon déan
ô foua. é moundô I'axon plo kye a
ch'acheta pôfon é a atindré rlöo ra-
cléta. Iré iféita da ouéeaédij-éivoué.

Pindin sën sin j-an, i Tôrin-Nou l'a

planches, tous partaient jusqu'au
sommet à la prise d'eau à la Nétage.
Là, le travail des « vouasseurs » (pa-
taugeurs) commençait. Sur l'ordre
du métrai, un ouvrier levait l'écluse
et l'eau s'engageait dans le canal en
planches où on avait mis, sur une
centaine de mètres, l'humus apporté

par les dames. Un vouasseur
s'agenouillait dans le bisse et s'efforçait
de retenir la boue pour que celle-ci
aille cimenter le vide des planches.
Deux autres vouasseurs faisaient la
même chose derrière lui. Quand le
métrai criait « Dehors » tous
sortaient de l'eau et couraient dix mètres

plus loin pour faire la même chose et
cela, tout le long du bisse.
Je m'imagine la joie de tous quand
l'eau arrivait à Ninda. Quand le
Torrent commençait à chanter, tous

pouvaient commencer à fêter. Les
channes remplies de vin circulaient,
les foyers étaient allumés, les moitiés
de fromage rôtissaient devant le feu,
les gens n'avaient plus qu'à s'asseoir

par terre et attendre leur raclette.
C'était la fête de la levée des eaux.
Pendant 500 ans, le Torrent-Neuf a

Pause à la fenêtre
de Brac en 1992.
Photo Julie Varone.

95



achouerya a vya di Chavyejan. Tui é

j-an, ou'éivoué l'é itaéféitaé.
Avouéi é tsandzémin dä vya é

ou'arôouaé di nôouéi môin, é
Chavyejan l'an ranplachya 6 Tôrin-Nou
pé oun tounèoué dé 4'700 métré dé

on,pèrchya derën ou Prabéi. Ou'éivoué

chale a son dou Mêin dä Dzöo é
che réparti derën i chi j-étan. Avouéi
6 tounèoué. i bran d'éivoué l'é inou
méi grou é l'é ita oun gran bën pô
êrdjye é venyé.
0 catrô dou mi d'ôou 1934, i Consèle

comonaouéavouéi 6prijidan Cyprien
Varoun.na é töte a popoouachyon dé

Chavyeje chon jou ä bénérechyon
dou Tounèoué balaépé ou'ëncora
Djyan é i métra dé ou'anchyin bese

Ta rechyou a cla di vané.
Fa noouaoua fason de mena ou'éivoué

baie bôcôou mouin dé traô.
D'outon, ou'éivoué l'é déveryaé
amou ä Mordze é ënpléaépéuzinédé
« Lizerne et Morge ». Dé fortin, pô
contrôoua ô tounèoué déan a ouéeaé

di j-éivoué. fou dä comechyon «
paction ô tounèoué » é ou'ôcajyon l'é
balaéäpopoouachyon é ij-écôououé
déféré chépachadzo. L'é ënpréchyô-
nin dé vêré, derën ou néi, défeoua tui
fou moundô avouéi é bôté dé caout-
chyou tankyé ina ou mitin di pôté,
avouéi ô mantéi dzanô kyé achyépa
pacha ô môousé, ô caskyé é a pila
côouaé ou fron.

1 pachadzo doré on'oura é demyé,
derën oun bouéi etri, ifon l'épaplan,
dé côou, ou'éivoué di golé arououé
byin ina é can n 'oun ou chali dä golé,

assuré la vie des Saviésans. Tous les

ans, l'eau a été fêtée.
Avec le changement de vie et l'arrivée
de nouveaux moyens, les Saviésans

ont remplacé le Torrent-Neuf par
un tunnel de 4'700 m de long percé
dans le Prabé. L'eau sort au sommet
du Mayen de la Zour et se répartit
dans les six étangs. Avec le tunnel, la
quantité d'eau était plus importante
et ce fut un grand bien pour arroser
les vignes.
Le 4 du mois d'août 1934, le Conseil
communal avec le Président Cyprien
Varone et toute la population de Sa-

vièse ont assisté à la bénédiction du
Tunnel donnée par le curé Jean, et le
métrai de l'ancien bisse a reçu la clé
des vannes.
Cette nouvelle façon d'amener l'eau
donne beaucoup moins de travail.
En automne, l'eau est détournée
(en haut) à la Morge et utilisée par
l'usine de Lizerne et Morge. Au
printemps, pour contrôler le tunnel
avant la levée des eaux, ceux de la
commission « passent le tunnel » et
l'occasion est donnée à la population
et aux écoles, de faire ce passage.
C'est impressionnant de voir, dans

la nuit, défiler tout ce monde avec les

bottes de caoutchouc qui arrivent au

milieu des cuisses, avec le manteau

jaune imperméable (qui ne laisse pas

passer le mouillé), le casque et la
lampe frontale.
Le passage dure lh30 dans un boyau
étroit, le sol n'est pas régulier, parfois,
l'eau des gouilles monte bien haut et,
quand on sort de la gouille, le casque

96



i caskye tapé byinfôo contré 6 chéi
dou chaouan. Di 2003, i fon l'é ita
bétôna, n'ounpou boudjye méi tran-
kilamin, ma l'é mouin rigolo.
O dzo dé voui. l'an pa méi béjouin
d'au amou ä Mordze ouvri a vana, l'é
oun n-ouvri dé « Lizerne et Morge »

kyefé ché traô. E vouasöo kye chou-

taon derën ou'éivoué frida éjiston
plo, ma fou kye chon inou apréi l'an
contenooua a tradichyon : ä chotchya
dou tounèoué. n'oun prin ou'apérô
la é ouéi. Oun tin, i racléta iré cher-
vita ba ä Boutse, ma ôra, é j-invitéi
chon chi nonbrou kye i chôououa l'é
chervita ba ä sala comonaoua diBinii

Tui é j-an, a promyeré chenan.na dé
mäe l'é iféita da ouéeaé di j-éivoué.
L'é ou'ôcajyon pô é responchablô
dä comona dé ënvita a dena déj-ami
é dé j-outouritéi dou canton. Chin
pèrmé de discuta é dé féré dé bôné
reouachyon.

tape bien fort contre le rocher de

la voûte. Depuis 2003, le sol a été

bétonné, on peut marcher plus
tranquillement mais c'est moins rigolo.
Aujourd'hui, il n'y a plus besoin de

monter à la prise à la Morge ouvrir
la vanne, un ouvrier de Lizerne et
Morge accomplit cette tâche. Les

vouasseurs qui sautaient dans l'eau
froide n'existent plus mais leurs
successeurs ont continué la tradition.
Après le passage, à la sortie du tunnel,
on prend l'apéro ici et là. Pendant

quelque temps, la raclette était servie
à la Boutse mais maintenant, les invités

sont si nombreux que le repas est
servi à la salle communale des Binii.
Chaque année, la première semaine
de mai, c'est la fête de la levée des

eaux. C'est l'occasion pour les

responsables de la Commune d'inviter
à dîner des amis et des autorités du

canton. Cela permet de discuter et de

faire de bonnes relations.

Entrée dans le Tunnel du Prabé.
Photo Julie Varone.

97



La torrée jurassienne
Eric Matthey, La Chaux-de-Fonds (NE)

Lai toèrrèe,
ènne traidichion di hâtJura

Octobre ât li, l'herbâ ât bïn ïnch-
tallè Les djoués devniantpus couéts,

d'épâs brûssales r 'tieûvant laipyaine
è l'fond des vâs. Poi contre, chu le
hât Jura, les djoués sont ryuaints, le
cie ât d'ïn ïnteinche bieu è le s'raye
éçhiaire è rétchâde cip'tétpairaidis.
Les faiyis, les érabyes è âtresfeuyus
aintpris yotes maignifyiques tieûlèes
d'herbâ. Les alûes sont roudges de

beutnies, les pitalïns sont tchairdgi
d'aînies è les botnies sont tieûvi de

graitte-tyus. Les dgens reugu'nant
dains les bôs po moûechirnaie. Les

breuyèts des tchïns è les côps d'
fieju.es réjoûennant, les tcheûssous

ayaint ècmencie « l'maichaicre des

ainonceints ».

Les vaitches aint tyitti les pétures po
fini les drieres voiyïns alentoué des

firmes è desv'laidges. Po chèrtannes

proûes les grosses soénnaiyes d'herbâ

aint rempiaichi les tçhiaimp 'nattes
è les potêts di tchâtemps. Ç'ât not'
paichtorâ chumvoûenie Dains nos
bôjies tchaimpois d'moérant encoé
les dgeneusses è les tchvâs rondgeaint
les drieres treutches d'hierbe.
Mains l'herbâ dains le hât Jura, ç'ât
bïn chur aichbïn l'temps des toèrrèes.

Ah, lai toèrrèe ç'ât âtche de chacrè

po les dmoéraints diHât, chutât dains

La torrée,
une tradition du haut Jura

Octobre est là, l'automne est bien
installé Les jours deviennent plus
courts, d'épais brouillards recouvrent
la plaine et le fond des vallées. Par

contre, sur le haut Jura les jours
sont lumineux, le ciel est d'un bleu
intense et le soleil éclaire et réchauffe

ce petit paradis. Les foyards, les
érables et autres feuillus ont pris
leurs magnifiques teintes automnales.
Les alisiers sont rouges d'alises,
les sorbiers sont chargés de sorbes

et les églantiers sont couverts de

gratte-culs. Les gens rôdent dans les

bois à la recherche de champignons.
Les abois des chiens et les coups
de fusils retentissent, les chasseurs

ayant commencé « le massacre des

innocents ».
Les vaches ont quitté les pâtures pour
finir les derniers regains alentour des

fermes et des villages. Pour certains

troupeaux, les grosses sonnailles
d'automne ont remplacé les clochettes

et les potets de l'été. C'est notre
symphonie pastorale Dans nos
pâturages boisés restent encore les

génisses et les chevaux rongeant les

dernières touffes d'herbe.
Mais l'automne dans le haut Jura c'est
bien sûr aussi le temps des torrées.

Ah, la torrée c'est quelque-chose
de sacré pour les habitants du Haut,

98



les Fraintches-Montaignes è pe dains
les Neutchétlouses Montaignes. Ç'ât
en quéqu'soûetchepoyôs ïn herbâtou
l'art de vétçhie, ènne paitchie d'yot'
ïndeintitè.
Po grôtaie ènne boénne toèrrèe è

fât trôvaie ïn care de tchaimpois
laivousqu 'én'yépus graind tchôse è

péturiepo les roudges-bétes è pe que
n'feuche pe trop pairvâ d'ïn saipïn
obïn d'ènne flatte po n'y pefotre le

fûe. È vosfaré encheûte aiménaidgie
ïnfouyie en l'entouéraint d'grosses
pieres trôvè alentoué dains laipéture
obïn chu ïn meurdgie. Mains chutôt
n' les prentes pe â murât d'sâtches
pieres â richque de l'tirie aivâ Ènne

fois cifouyie bïn ïnchtallè, vêtes tchrie

prou d'sât bôs po en faire ïn bé gros
féchlâ. Vos en trov'rèz bïn aîgiement
dains les dépouyes que dmoérant des

drieres côpes de bôs. En dgén'râ les

afaints aimant bïn faire ci traivaiye.
ïn côp vot' sât bôs bïn aimonch'lè
chu l'fouyie, è vos foré y ïnchri poi

surtout dans les Franches-Montagnes
et les Montagnes Neuchâteloises.
C'est en quelque sorte pour eux un
art de vivre automnal, une partie de

leur identité.
Pour réussir une bonne torrée, il faut
trouver un coin de pâturage où il n'y
a plus grand chose à pâturer pour les

bovins et qui ne soit pas trop près d'un
sapin ou d'un épicéa afin de ne pas y
mettre le feu. H vous faudra ensuite

aménager un foyer en l'entourant de

grosses pierres trouvées alentour,
dans la pâture ou sur un murgier.
Mais surtout ne les prenez pas à un
mur de pierres sèches, au risque de

le faire s'écrouler Une fois ce foyer
bien installé, allez chercher assez
de bois sec pour en faire un beau

grand faisceau. Vous en trouverez
facilement dans les dépouilles restant
des dernières coupes de bois. En
général les enfants aiment bien faire
ce travail. Une fois votre bois sec

bien entassé sur le foyer, il vous

Dessin du peintre jurassien Serge Voisard.

99



d'dôs des braintchattes bïn sâtches
è dipaipiepo l'enfûere tot bâl'ment.

L'fûe ayaint bïn aittieuyè, ç'ât /'
moment d'l'aipéro Tot en boyaint
ènne aipchïnthe di Vâ-d'Traivie obïn
ïn p'tét côp d'biainc d'Neutchété o
d'Lai Neuvevèlle, tchairbounèz ïn
cévrela o ènne aindoiye d'Aidjoûe
â bout d'ènne baidyètte chu lai
çhaîme Ènne taiyoulèe d'toétché
en lai frayure âdré bïn d'aivô po
l'aiccompaignie. Vospeutes aichbïn
vos tieuj'nè ènne crôte âfromaidge,
dip 'tét laîd, è ïn n 'sais p ' encoé trobïn

quoi
Lai téche de bôs étaint conchumè,
è d'moére ïn gros valmon d'roud-
joiainnes braîjes. Dali vînt l' gros
moment poch'que ç'ât mitnaint
qu'è fât écâlaie ces braîjes po y
ïndgie les neutchét'lous saicissons,
les andoéyes obïn les djésus de
Moûetchâve. Mains dvaint que d'
les botaie dôs lai ceindre, è faré
qu' ces poértchries feuchïnt bïn
embâllè dains ènne feuye de tchô,
è pe encheûte dains du paipie d'ai-
lunminium obïn, encoé meu, dains
di paipie d'djoénâ. Mains diaî, èfât
qu' çoli feuche di paipie prov'niaint
d'ènne feuye du Hât, L'Impartial
obïn L'Franc-Montagnard Vos

peutes âchi botaie dains lai braîje des

pomattespo l'aiccompaign 'ment. Po

fini vos dairèz r'tieuvi /' tot aivô des

raîmes de date. Ç 'ât chutâtpo l'piaiji
di flnfen'ment è pe po lai sentou d'
poix-beûtchon. Cheûyaint yot' gros-
sou, èfâtaittendre envirvô trâs quaîts

faudra y insérer par dessous des

branchettes bien sèches et du papier
pour l'aHumer tout doucement.
Le feu ayant bien démarré, c'est le
moment de l'apéro. Tout en buvant
une absinthe du Val-de-Travers ou
un petit coup de blanc de Neuchâtel

ou de La Neuveville, grillez un
cervelas ou une saucisse d'Ajoie au
bout d'une baguette sur la flamme
Une tranche de « toétché » (gâteau
à la crème aigre) ira bien avec pour
l'accompagner. Vous pouvez aussi
bien apprêter une croûte au fromage,
du petit lard et je ne sais encore trop
quoi
Le tas de bois étant consumé, il
reste un gros monceau de braises

rougeoyantes. Alors vient le grand
moment, car c'est maintenant qu'il
faut écarter ces braises pour y glisser
les saucissons neuchâtelois, les
saucisses ou les jésus de Morteau.
Mais avant de les mettre sous la
cendre, il faudra que ces charcuteries
soient bien emballées dans une
feuille de chou puis ensuite dans
du papier d'alu ou, encore mieux,
dans du papier de journal. Mais
attention, il faut que ça soit du papier
provenant d'un journal du Haut,
L'Impartial ou Le Franc-Montagnard

Vous pouvez aussi mettre dans

la braise des pommes de terre pour
l'accompagnement. Pour finir vous
devrez recouvrir le tout avec des

branches de « darre » (rameau de

sapin ou d'épicéa). C'est surtout
pour le plaisir du crépitement et

pour l'odeur de résine. Suivant leur

100



d'houre/ènne hourepo qu'yote tchée

feuche bïn tieûte è pe qu'lai pé des

saicissons feuche gremainne. Tiaint
qu'ç'âtl'moment, è fât encoéïn côp
emméhl'ment écâlaie les ceindres,
mains mitnaint, ç 'âtpo en r 'soûetchie

andoéyes, saicissons è pommattes.

Dali, è ne d'moérepus qu'è saivourie,
d'aivô ïn bon varre de noi pïnnot de

Neutchété obïn di Çhio des Caintons
d'Boé, ces marvoiyes d'not'jurassien
cèniou.
Saintè è bon peûtou

grosseur, il faut attendre trois quarts
d'heure à une heure pour que leur
chair soit bien cuite et que la pelure
des saucissons soit croustillante.
Lorsque c'est le moment, il faut
encore une fois délicatement écarter
les cendres, mais maintenant c'est

pour en ressortir saucisses, saucissons

et pommes de terre.
Alors, il ne reste plus qu'à savourer,
avec un bon verre de pinot noir de

Neuchâtel ou du Clos des Cantons de

Buix, ces merveilles de notre terroir
jurassien.
Santé et bon appétit

Pâturage boisé jurassien.
Photo Eric Matthey.

Merci à toutes les personnes qui font
connaître L'Ami du Patois

et qui nous communiquent les adresses
de futurs abonnés.

Les coordonnées bancaires de L'Ami du Patois :

Banque Raiffeisen Sion-Région, CCP 19-82-4
IBAN CH32 8057 2000 0038 3652 3

101



La saint-martin en ajoie
Bernard Chapuis, avec la collaboration de Benoît Choffat (JU)

Lai Sïnt-Maitchïn enAîdjoûe

Tiaind que r 'vînt lai Sïnt-Maitchïn,
An saingn'lopoûe d'vaint l'hôtâ.
Qu'ât-ce qu'an veut faire de tot ci
boudin
Nos en airons djuqu'â rvira.

Mains l'djoué d'lai Sïnt-Maitchïn,
Es r'vegnant trétus en l'hôtâ.
Es bâfrant laîd, rouene èt boudin.

È n'y épus ranpo lo r'vira.

S'è y é ïn sïnt qu'ât réchpèctè
dains nôt' bé coénat, ç'ât bin sïnt
Maitchïn. Vos saîtes, çtu qu'aivait
paitaidgie son mainté po en bèyie
lai moitié en ïn poûere diaîle quasi
tiu nu que grulait dains lai bije
èt lai pieudge. Lo Môtie l'é botè
dains son caleindrie â onze di mois
d'novembre, mains lai féte é yûe
d'aivéje le doujieme dûemoinne di
mois.

Èl ât malaijie d'imaidginaie â

djoué d'adj'd'heû ço qu'était lai
Sïnt-Maitchïn po lés dgens d'nos
campaignes. Eéte de lai ripaiye èt
di poûe, èlle mairtçhait lai fin dés

bésaingnes dains lés tchaimps èt
l'entrée dains l'long répétde l'hûvie.
Elle durait djunqu'â dûemoinne que

La Saint-Martin en Ajoie

Quand revient la Saint-Martin,
On saigne le cochon devant la maison.

Qu'est-ce qu'on fera de tout ce
boudin
Nous en aurons jusqu'au revira.

Mais le jour de la Saint-Martin,
Us reviennent tous à la maison.
Us bâfrent lard, betterave rouge et
boudin.
H n'y a plus rien pour le revira.

Chant de Saint-Martin, musique d'Abner

Sanglard, paroles de Bernard Chapuis.

S'il est un saint respecté dans notre
beau coin de terre, c'est bien saint
Martin. Vous savez, celui qui avait
partagé son manteau pour en donner
la moitié à un pauvre diable presque
nu qui tremblait dans la bise et la
pluie. L'Église l'a fixé dans son
calendrier le onze novembre, mais la
fête a généralement lieu le deuxième
dimanche du mois.

H est difficile d'imaginer de nos

jours ce que représentait la Saint-
Martin pour les gens de nos

campagnes. Fête de la ripaille et
du cochon, elle marquait la fin des

travaux des champs et l'entrée dans

le long repos hivernal. Elle durait
jusqu'au dimanche suivant qu'on

102



cheuyait qu'an aippeule encoé lo
revira. Lés baiyes étïnt révijès en
lai Sïnt-Maitchïn. Dains tchèque

firme, an boétchoiyait, an tyuait /'
poûe. Lés paiyisains lés pus poûeres
en engraichïnt â moins dous, yun po
yôte yusaidge, l'âtre po lai vente. Po
/' boétchoiyaidge, an d'maindait bïn
svent l'éde di saingnou. C'était ïn

paiyisain que s'y coégnéchait ïn pô
meu qu'les âtres.

Meinme s'lés ïnyes aint bïn tchain-
dgie, lai Sïnt-Maitchïn ât touedge
vétçhâ tchie nos. Dains lés cabairèts,
an n' trove pus d'piaice. Lés dgens
aint moyou temps d'réjâvraie s'ès
vlant faire lai Sïnt-Maitchïn. El en
vînt d'ïnpô totpoitchot. Lés Aidjolats
que vétyant âtre paît eurveniant â

paiys. Aiprés lai mâsse, ès s ' râtant â
ceimtére dvaint que d'paitchi bâfraie.
En vèlle de Poérreintru, d'à vardi

appelle encore le "revira". Les baux
étaient revus à la Saint-Martin. Dans

chaque ferme, on "bouchoyait", on
tuait le cochon. Les paysans les plus

pauvres en engraissaient au moins
deux, un pour leur usage, l'autre

pour la vente. Pour le "bouchoyage",
on demandait bien souvent l'aide du

"saigneur". C'était un paysan qui
s'y connaissait un peu mieux que les

autres.

Même si les us et coutumes ont bien
changé, la Saint-Martin est toujours
vivante chez nous. Dans les restaurants,

on ne trouve plus de place. Les

gens ont meilleur temps de réserver
s'ils veulent "faire" la Saint-Martin.
Il en vient d'un peu partout. Les

Ajoulots établis autre part reviennent

au pays. Après la messe, ils
s'arrêtent au cimetière avant de partir
s'empiffrer. En ville de Porrentruy, du

Illustration tirée du
Glossaire de Simon Vatré.

Botchoiyaidge bouchoyage

1 réfia râtelier
2 träte tréteau
3 mé ou salou huche ou saloir

103



djuqu'â yundi, è y é l' ma.irtch.ie d'
lai Sïnt-Maitchïn. En lai sôte dains

yos caboénattes, les mairtchainds
prepôjant yôs produts.

An n' sairait djâsaie d'lai Sïnt-
Maitchïn sains dire âtçhe di m'nu.
Aiprés l'aissiete de brûe és p'téts
lédyumes, an chmèque lai dgealèe
d'ménaidge. S'encheut lo noi boudin
servi d'aivô di bandâ, peus /' beûyi
d'aivô d'lai salaidge de roûenes ou
bïn dés tieutes gailriebes, li-dechus
lai tchairbonnèye, aindoéyes èt gra-
blèes. Pofaire ïnpô d'piaice dains /'
mâgon, è yé le côp di moitan. An boit
ïn bon voirre de daimè. Ces qu 'en aint
/' coéraidge porcheuyant d'aivô lés

fies-tchôs, /' tchaimbon, peus /' reûti
aiccompaignè d'ènne purée d'pom-
mattes. D'aivô /' café, ïn moéché de
toétché en lai fraiyure èt peus encoé
ènne petète gotte pofaire è déchendre

tot ci r 'cegnon. Et peus, bïn chur, an
veude tchâvé chu tchavé. Ch'lés tâles,

an voit des botayes de vïn de Boé. È
fât être coéyatpo t'ni /' côp.

Ènne snainne pus taîd, cés qu'aint
réjichtè eurc'mençant. Ès s' sietant
â long d'cés qu'n'aivïntp' trovè de

piaice le premie dûemoinne.

Més amis, v'nisfétaie d'aivô nos lai
Sïnt-Maitchïn enAîdjoûe. Vos n'vos
en vlèzp'eurpenti.

vendredi au lundi, il y a le marché de

la Saint-Martin. A l'abri dans leurs

cabanes, les marchands proposent
leurs produits.

On ne saurait parler de la Saint-
Martin sans dire un mot du menu.
Après l'assiette de bouillon aux petits

légumes, on déguste la gelée de

ménage. S'ensuit le boudin noir servi

avec de la compote de pommes, puis
le bouilli avec de la salade de
betterave rouge, ou des carottes cuites,
là-dessus la grillade, saucisses et
rösti. Pour faire un peu de place dans

l'estomac, il y a le coup du milieu. On
boit un bon verre de damassine. Ceux

qui en ont le courage continuent avec
la choucroute, le jambon, puis le rôti
accompagné d'une purée de pommes
de terre. Avec le café, un morceau de

gâteau à la crème et encore une petite
distillée pour faire descendre tout ce
festin. Et puis, bien sûr, on écluse

chopine sur chopine. Sur les tables,
on voit des bouteilles de vin de Buix.
H faut être solide pour tenir le coup.

Une semaine plus tard, ceux qui ont
résisté recommencent. Us s'asseyent à

côté de ceux qui n'avaient pas trouvé
de place le premier dimanche.

Mes amis, venez fêter la Saint-
Martin avec nous en Ajoie. Vous ne
le regretterez pas.

104



La soupe de chalet
Recette de Nicolas Currat (FR)

Choupa de tsalè dè Kolin Currat

Po 10 litre (inveron 15 pèrchenè)

500 grame d'inyon
500 g dè porâ
1,5 kilo dè pre dè têra
500 g dè rirochètè
500 g d'èpenatsè

Ouna râva, ouna punya dèfâvè
200 g dè makaron
Duvè kupitè d'ô
2 litre dè lathi
1 litre dè hyà drobya
1,5 kilo dèfre rapâ
100 g dè buro
Brinlèta tsapyotâye
Dou kube dè bouyon è aromata

Tsapyotâ le to in piti mochi, ruthi lè

j'inyon avui le buro.

Betâ a poupri 4 litre d'ivouè, le porâ,
lè rirochètè, la râva, le bouyon è l'ô
din ouna pila.
Chalâ è pivrâ pâ tru, atan in rèbetâ

a la fin)
Apri ouna demi-àra dè kouète, betâ
lè pre dè têra.

Apri oun 'àra du le keminhyèmin de la
kouète, ajoutâ le lathi, lè j'èpenatsè
è lèfâvè.

Soupe de chalet de Nicolas Currat

Pour 10 litres (environ 15 personnes)

Ingrédients
500 g d'oignons
500 g de poireau
1,5 kg de pommes de terre
500 g de carottes
500 g d'épinards (les épinards

sauvages sont encore meilleurs)
Une rave, une poignée de fèves
200 g de macaronis
2 gousses d'ail
2 litres de lait
1 litre de crème double
1,5 kg de fromage râpé
100 g de beurre
Des ciboulettes hachées

Deux cubes de bouillon et de

l'aromat

Indications à suivre
Couper les légumes en petits
morceaux. Rôtir les oignons avec le
beurre.
Mettre environ 4 litres d'eau, le
poireau, les carottes, la rave, le
bouillon et l'ail dans une casserole.

Saler et poivrer (pas trop, autant
rajouter à la fin).
Après une demi-heure de cuisson,
mettre les pommes de terre.
Après une heure, ajouter le lait, les

épinards et les fèves entières.

105



Apri oun'àra è demi, ajoutâ lè Après une heure et demie, ajouter les

makaron. macaronis.

Apri duvè j'àrè, ajoutâ la mitya dou Après deux heures, ajouter la moitié
fre, la hyà è lè brinlètè du fromage, la crème double et les

ciboulettes hachées.

Fô pâ oubyâ défère di tsifron Ne pas oublier de préparer des
croûtons.

Servie dans l'assiette, la soupe de chalet reçoit alors, selon le goût de chacun,
des croûtons et du fromage râpé.

Litanies d'honneur au vieux village
Le comité de rédaction

La Cöbla du Patouè de Nînde et l'Association pour la Sauvegarde du
Patrimoine Nendard (ASPN) publient le livre « Les litanies d'honneur au Vieux
Village » qui comporte 41 textes patois dont 13 sont audibles à l'aide de QR
codes. Excepté deux d'entre eux, les textes sont de la plume du Chanoine
Marcel Michelet. Tous sont traduits en français. Le texte de base, même s'il
est écrit en français, fournit énormément de renseignements concernant le
patois sur plus de 150 pages, le tout suivi de près de 650 notes généalogiques.
L'ASPN - pour marquer son 20e anniversaire - met sur pied au Nînd'art, espace
culturel à Haute-Nendaz, une exposition intitulée « Litanies d'honneur au

Vieux Village ». Dans l'expo, on peut entendre les textes de la bouche même
de Marcel Michelet, ainsi que des témoignages de patoisants sur tablette (idem
que surl'apps patoisdenendaz).

« Je récite en mon cœur les morts de mon village,
Tout ceux que j'ai connus lorsque j'étais enfant

Et dont le souvenir en mon âme est vivant
Si je dis seulement le nom et le visage. »

Couverture de votre revue
Le comité de rédaction

Faut-il changer la couverture de la revue Merci aux
lecteurs qui nous ont proposé quelques mots patois \

qui sonnent bien. Merci à ceux qui nous ont fait part de

leurs suggestions. La réflexion se poursuit...

106



D'OÙ VIENS-TU « CHALANDES »
Michel Freymond (VD)

D'yô vin-to, Tsalande

L'è on bin galé nom, Tsalande,

quand bin mîmo, bouîbo, sti mot que
y'avâi lu einfrançais, « Chalandes »

me seimblyâve cadico et vegnu on sâ

pas d'yô.

Tsalande L'è-t-e pas bin pllie galé
de dere « Noël »

Dein « Noël », lâi a lo mot « no »,
et pu « noix », et pu « el », quemeint
lè z'âla dâi z'andzè (mousâïë
d'einfant)

Cinquant' an aprî, me su remé

quiestiounâ su cein que volyâve dere,
du que tî lè patoisan ein dèvesâvant

quemeint d'on vîlyo camèrardo.

Tsalande L'è-t-e on nom de flta,
de calendrâi, âo bin ion dâi nom de

sti pére-grand à pucheinta barba
blyantse et à mantî rodze, que tî lè
boute lâi peinsant ein faseint lâo
prèyîra po avâi on preseint dèso la
sapalla

Cein m'avâi tant quiestiounâ que
y'avâi tèlèfounâ à Monsu Maurice
Bossard, noûtron suti patoisan
de Chailly. Amâblyo et bon papa,
m'avâi repondu cein :

Âo rière-rière vîlyo tein, âo tein
de Mathusalem, on pâo dere, et
mîmo dèvant que lo petiou Djèsu

D'où viens-tu, «Chalandes»

C'est un bien joli nom « Chalandes »,
quand bien même, enfant, ce mot
que j'avais lu me semblait vieillot et

venu d'on ne sait où.

Chalandes N'est-ce pas bien plus

joli de dire « Noël »

Dans « Noël », il y a le mot « no »,
[nous, en patois] et puis « el »,
comme les ailes des anges (c'est
une pensée d'enfant).

Cinquante ans après, je me suis à

nouveau interrogé sur ce que cela

signifiait, puisque tous les patoisants
en parlent comme d'un vieux
camarade.

Chalandes Est-ce un nom de fête,
de calendrier, ou bien un des noms
de ce grand-père à la magnifique
barbe blanche et au manteau rouge,
auquel tous les enfants pensent en
faisant leur prière, pour recevoir un
présent sous le sapin

Cela m'avait tellement intrigué
que j'avais téléphoné à Monsieur
Maurice Bossard, notre patoisant
instruit de Chailly. Aimable et bon

papa, il m'avait répondu ceci :

Dans des temps très anciens, au

temps de Mathusalem, on peut dire,
et même avant que le petit Jésus

107



fusse vegnu âo mondo, lè Romain
appelâvant lo tot premî dzo de

djanviè « calendes »... L'è adan que
lo sèlâo se dèmourte et retrâove on
bocon d'accouet po fère à rallondzî
lè dzo. Lè Romain, que l'îrant dâi
sâcro à l'ovrâdzo, amâvant tot atant
lè fltè. Lè dzo que rallondzant, l'è
pas rein Fasant firabe, parârde et
vesita à la câva po trinqua, medâi

que lo bosset l'ausse onco dâo clliâ.

Onna taula cotema, vo peinsâ bin,
l'avâi tot cein que faut po dourâ
grand tein, tant tsî lè z'Helvète, lè

Burgonde que lè Mérovingien et lè
Valdotein

Dan, lè sièclo l'ant passâ, na pas
lo nom. « Calendes », po sû, l'a
dèraillyî, s'è einjargounâ, déforma,
mâ l'è restâ fidélo à la premîre
verraie de l'an,
quand lo sèlâo

repique.

Tant mî Po noûtrè
z'anchan, dzein
dâo peuplyo de sti
vîlye tein de guierra
et de famene, la
vyà n'îre pas adî
'nna treinquilla

pecourâïe

Et po no, ein catson
derrâi lo nom de

soit né, les Romains appelaient
les tout premiers jours de janvier
« calendes »... C'est à ce moment-
là que le soleil se réchauffe et qu'il
retrouve un peu d'énergie pour
rallonger les jours. Les Romains,
qui étaient acharnés au travail,
appréciaient tout autant les fêtes.

Les jours qui grandissent, ce n'est

pas rien Ils fêtaient la fin du travail,
les cortèges et les visites à la cave

pour trinquer, pour autant qu'il reste

encore « du clair » [du vin] dans le
tonneau.

Une telle coutume, vous le pensez
bien, avait tout ce qu'il faut pour
durer longtemps, aussi bien chez
les Helvètes, les Burgondes que les

Mérovingiens et les Valdôtains

Alors, les siècles ont passé, mais pas
le nom. « Calendes », certainement,
a « déraillé », s'est popularisé,
déformé, mais est resté fidèle au

premier tournant de

l'année, quand le
soleil repique.

Tant mieux
Pour nos anciens,

gens du peuple
de ces anciens

temps de guerres
et de famines,
la vie n'était
pas toujours une
petite promenade
tranquille

Et pour nous, caché

derrière le nom

108



Tsalande, l'è a-t-e pas noûtron
Boun'An, sèfregâtse, sè boutson et
sè z'èpèluvè

L'histoire dâo mondo latin, ein

aprî roman, l'a fè que lè Vaudois

l'avant hiretâ, pè lo français, dâo

nom de « Chalandes » (ein patois
« Tsalande ») po laflta de Noël.

Ein 2015, quasu nion n'a onco
cotema de dere ein français
« Chalandes » po Noël, mâ crâyo
que se di onco pè Dzenèva. L'è
cadico, no l'ein âoblyâ, n'a pas 'nna
pougnâ de patoisan à la trâina que
s'eintîtant onco à tsantâ : « Tsalande

galé... »,po cein que po leu, sti nom
retchî onco quemeint 'nna dâoça
musica que vin de tot lyein, dâi
premî z'âdze.

de « Chalandes », n'y a-t-il pas
notre Nouvel-An, ses banquets, ses

bouchons et ses réjouissances

L'histoire du monde latin, puis
romain, a fait que les Vaudois
ont hérité, par le français, du

nom de « Chalandes » (en patois
« Tsalande ») pour la fête de Noël.

En 2015, presque plus personne
ne dit « Chalandes » pour Noël,
mais je crois qu'il se dit encore à

Genève. C'est caduc, nous l'avons
oublié, à l'exception d'une poignée
de patoisants « à la traîne » qui
s'entêtent à chanter encore :

« Tsalande galé... », parce que pour
eux ce nom résonne encore comme
une douce mélodie, qui vient de très

loin, des premiers âges.

Dessins de

Michel Freymond.

Tot parâi, lè on bin galé nom,
Tsalande
Ao tieu de l'hivè, laflta è dâoça, lo
fu retsaudeint, lo
nom pllièseint

Tout de même, c'est un bien joli
nom, « Chalandes »

Au cœur de l'hiver, la fête est douce,
le feu réchauffe, le

nom est plaisant

DZOYÂO
TSALANDE!

Metsî dâo Moutset
Tsalande 2014

JOYEUX
CHALANDES
JOYEUX NOËL

109



LE DEZARPE A SAINT-NICOLAS
Christiane Dunoyer, directrice du Centre d'Etudes francoprovençales
(Val d'Aoste)

Atô l'espri de oui...
Saint-Nicolas, Vallée d'Aoste,
belle localité de moyenne
montagne, située à vingt minutes
d'Aoste, a fêté ses dezarpe encore
une fois, samedi 3 octobre, à partir

de 9h du matin, jusqu'à la nuit.
A la feun du tsatèn (à la fin de

l'été), les arpians de la combe de

Vertosan ont donc arrêté une date

commune après examen des herbages, afin de se retrouver tous ensemble au

chef-lieu, dans le cadre d'une fête qui avant de se donner à voir est vécue en

première personne par ses protagonistes. « Atô l'espri de oui », c'est-à-dire
avec l'esprit d'aujourd'hui, voilà le mot d'ordre. Donc, la modernité d'une
pratique ancienne, la fête plutôt que le spectacle, et plutôt que le folklore : une
manière différente de raconter et surtout de vivre l'agriculture aujourd'hui.
Pour qui voulait monter en altitude, il y a eu la possibilité de profiter du passage
des troupeaux depuis Vedun et Vens ou de les suivre dans la descente, pour les

autres, le spectacle était assuré à partir de 10h30, heure d'arrivée des premiers
troupeaux à Fossaz. Et les vaches sont arrivées, précédées par le branlement
de leurs sonnailles, joliment enrubannées, les reines avec leurs bosquets, la
fierté de leurs propriétaires. Les prés de Saint-Nicolas ont donc accueilli près
de 500 vaches, qui ont passé la journée au pâturage au milieu des humains en
fête, entre meuglements et combats, pendant que les humains ouvraient leurs

sac a breudde pour un casse-croûte en compagnie, euna boconoù, comme
nous disons : le programme s'est poursuivi avec vente des produits d'alpage,
moments de discussion, chansons spontanées et repas typiques dans les
restaurants du chef-lieu. Pour finir « souper d'alpage » au chalet Le Foyer.

La féta tcheut ensemblo
Dans un calendrier de défilés et de laboratoires où promotion touristique et
intentions didactiques se donnent la main, les organisateurs, d'un commun
accord, ont décidé de promouvoir simplement la fête : la fête d'une communauté

qui recherche sa cohésion, à travers un moment partagé, quelque chose
de très simple qui n'a pourtant plus sa place nulle part. Dans cette optique,
ce ne sont pas les grands nombres qui comptent : la participation étant libre

110



et spontanée, la réussite de la manifestation se situant dans la satisfaction des

présents. Et ce qui compte pour les présents, c'est le partage du temps, d'une
certaine émotion, c'est le sentiment d'amitié, c'est le plaisir de se reconnaître
dans une communauté de gestes et de pensées. Tcheut ensemblo (tous
ensemble)... H a fallu procéder à un dépouillement sévère de la notion de la
« fête organisée » pour arriver à concevoir quelque chose qui était dans les

désirs des montagnards, sans oser le dire : a-t-on le droit d'organiser une fête

pour la communauté sans paraître ringard, sans être accusé d'être insensible
au touriste L'objectif de la manifestation de Saint-Nicolas, c'est donner un
temps d'amusement collectif à la communauté, qui aspire à s'exprimer à son

rythme, en créant en toute liberté son schéma festif.

Quipaye, qui gagne
Anotre époque, tout peut être sujet à une valorisation patrimoniale, y compris
les moments de fête, mais pour leur célébration, on choisit d'organiser des

fêtes selon des critères établis par des entités extérieures à la communauté

(finalement qui est dedans et qui dehors... parce que les destinataires ciblés
sont les personnes venues de l'extérieur et que la célébration doit être surtout
un spectacle à voir. Alors, les locaux ont souvent le sentiment d'être spoliés
de leur fête et, pour en récupérer quelques bribes, ils doivent se débrouiller

pour faire rentrer leur exigence d'une socialisation festive à l'intérieur d'un
spectacle ayant d'autres visées, mais le résultat est souvent compromis par la
présence simultanée d'éléments hétéroclites et de rapports de forces inégaux
(notamment en matière de financements : qui sponsorise et qui en tire profit
Les dezarpe de Saint-Nicolas marquent une inversion de tendance, ou la
naissance d'une nouvelle offre touristique (appréciée parce que « authentique »),
car les indigènes revendiquent une fête satisfaisant avant tout les exigences de

la sociabilité interne et refusent la spectacularisation d'une tradition du passé,

en marchant selon leur propre sensibilité à l'intérieur d'une tradition vivante.

Pour plus de

renseignements et pour une
galerie d'images
spectaculaires visitez notre
site www.centre-etudes-

francoprovencales.eu ou
suivez-nous sur face-
book Noalle de Saint-
Nicolas
Poudzo E tanque a
l'an que veun

111


	Dossier thématique 2015 : tradition
	...
	La fête de Saint Maurice
	La Saint-Sébastien
	La citation
	Le morché
	Les traditions de Fully
	La levée des eaux à Savièse
	La torrée jurassienne
	La Saint-Martin en Ajoje
	La soupe de chalet
	Litanies d'honneur au vieux village
	Couverture de votre revue
	D'où viens-tu "Chalandes"?
	Le dezarpe à Saint-Nicholas


