**Zeitschrift:** L'ami du patois : trimestriel romand

**Band:** 42 (2015)

**Heft:** 162

**Rubrik:** Dossier thématique 2015 : tradition

#### Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

#### **Conditions d'utilisation**

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

#### Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

**Download PDF: 24.11.2025** 

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

# Dossier thématique 2015 : tradition

Introduction de Gisèle Pannatier

### Tradition, quand tu réjouis!

La tradition, un terme courant dans la parole contemporaine, se charge de significations multiples, fluctuant au gré des discours, tantôt laudatives, tantôt méprisantes. Le Dossier thématique de l'année 2015 recentre l'emblème de la tradition telle que la définit la collectivité patoisante. Le recueil des contributions révèle le caractère ouvert et vivant de la tradition. En effet, selon les correspondants de L'Am Du Patois, l'affirmation de la traditionnalité ne s'inscrit guère dans l'orbite d'un passé de référence ni dans la rigueur d'un protocole mais dans la célébration réitérée de la rencontre et du partage. La convergence des témoignages rassemblés installe, au cœur de la tradition, la notion de la tablée comme ciment de la sociabilité.

Effectivement, les saveurs composent la clé de voûte de toute tradition. La reconnaissance à l'égard d'un saint protecteur, l'amenée de l'eau d'irrigation, l'estivage à l'alpage, la désalpe, la patronale d'un sanctuaire, le maintien d'une langue, la maturité des fruits, la boucherie d'automne, etc., toute activité concernant la vie commune peut se retrouver à l'origine d'une tradition. L'éventail des motifs susceptibles de générer une tradition si large soit-il, les hommes éprouvent pourtant constamment la nécessité de s'asseoir pour apprécier le vin de la fête et le pain de l'amitié.

La tradition souligne aussi une rupture avec le quotidien : les cloches résonnent, le tambour retentit, l'habit se distingue, la procession ou le défilé se forment, un office religieux est célébré, un bal s'organise, la nourriture abondante et goûteuse s'apprête, un vin généreux coule, etc. Il n'est pas de manifestation communautaire sans que l'apéritif soit servi, il n'est pas non plus de rite sans que le repas soit distribué. La tradition s'enracine dans la vie courante, elle se module sur le cycle des saisons, toutes offrent des occasions de se réjouir. En outre, dans une collectivité où l'écoulement des jours suit le cours du calendrier des saints, il n'est guère surprenant d'observer nombre de traditions associées à la fête d'un saint. D'ailleurs, les repères fondés sur le nom individualisé ne marquent-ils pas davantage notre imaginaire que l'arbitraire d'une date ? Dans un mouvement d'allégresse et dans la perspective de «Chalandes», les patoisants chantent à l'unisson le plaisir du vivre-ensemble associé à la tradition.

Nous souhaitons aux lecteurs de L'Am du Patois de vivre le changement de l'année dans la joie de leurs traditions.

## La fête de saint maurice

Benjamin Revaz, Saint-Maurice (VS)

#### La Féta dè Chin Mouri

L'Abbaye de St-Maurice (*l'abaï dè Chin-Mouri*) a fêté en 2015 un évènement extraordinaire : le 1500ème anniversaire de sa fondation. Les habitants de notre petite cité peuvent s'enorgueillir de posséder (*li bordiyon dè Chin-Mouri poeuvon chè gabâ d'avèi*) le plus ancien monastère d'Occident dont l'activité a continué sans interruption depuis quinze siècles ! (*Y'a todzo tu dè prérè din noutra abaï di kè li prèmyie tsèjó chon tu krojó*!). C'est en 515 en effet que le roi de Bourgogne Sigismond décida d'ériger ici un monastère pour perpétuer le culte de St-Maurice et de ses compagnons martyrs. Un peu plus d'un siècle plus tôt ces soldats égyptiens chrétiens de la légion thébaine avaient été massacrés dans la campagne environnante (*chloeu choeudâ chon tu èfrèidó din li-j-alinto*) parce qu'ils avaient préféré obéir à Dieu plutôt qu'à l'empereur romain.

Petit à petit le monastère développa sa richesse comme en témoignent son célèbre Trésor (qui eut l'honneur d'une exposition temporaire au Louvre cet été) et le domaine seigneurial que L'Abbaye put acquérir le long de la route des Alpes. Agaune devint assez rapidement un bourg important qui prit progressivement son nom actuel de St-Maurice.

La célébration de la Fête de St-Maurice est restée très vivante jusqu'à nos jours (la chèlèbrachon dè la Chin-Mouri è chobrâye tank'a vouèi). En effet, chaque année, les cloches sonnent à toute volée le 22 septembre (tui li-j-an, li klotze

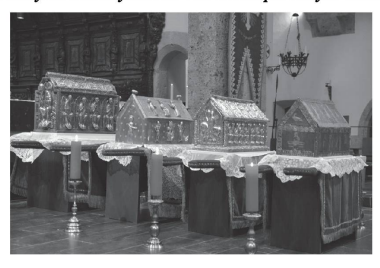


chon.non a brinle le 22 dè stinbre). Après une messe solennelle à la basilique, les chanoines défilent en procession à travers la ville en portant sur leurs épaules les reliques des saints

Procession près de la Basilique. Photo © Séverine Rouiller, Clin d'Oeil.

martyrs (apré la mècha, li prére von in profèchon è pòrton chu li-j-èpóle li réste dè Chin Mouri); ils sont accompagnés par les gardes du Pape, la gendarmerie cantonale en tenue d'apparat, la fanfare, de nombreux dignitaires écclésiastiques suisses et étrangers, ainsi que par une nombreuse foule de fidèles.

Parmi les nombreux territoires dont l'histoire a été liée à celle de l'Abbaye de St-Maurice, il faut mentionner le cas très particulier de la Vallée du Trient, une des plus anciennes possessions des abbés de St-Maurice; ces derniers y percevaient des redevances foncières (li dzin dèvèivon payi li premëfe èi-jinkourâ) et jusque vers la fin du 18ème siècle, leurs représentants (li tsâtèlan) administraient la justice dans les différents villages de la vallée. De nombreux lecteurs de cet article, y compris des Valaisans, seront sans doute surpris d'apprendre qu'au contraire de presque tout le reste du Valais la Vallée du Trient n'a jamais fait partie du diocèse de Sion! Cette situation perdure encore aujourd'hui puisque les différents villages de la vallée font partie du territoire abbatial de l'Abbaye de St-Maurice, sorte de petit diocèse sous la dépendance directe de Rome. Ce n'est donc pas par hasard si St-Maurice est le patron de la paroisse de Salvan (l'è pâ d'inbàda kè Chin-Mouri l'è le patron dè la parotse dè Charvan). Les curés des paroisses de la vallée sont presque toujours des chanoines de l'abbaye (li-j-inkourâ di parotse dè Charvan, li Finyó è le Plan chon preskè todzo dè prérè dè l'abaï). Jusqu'à un passé relativement récent, les Salvanins se rendaient à St-Maurice le lundi des Rogations (li Charvanyou l'alâvon bâ a Chin-Mouri le delon di Rogachon); la procession descendait en plaine en empruntant l'ancienne « route des diligences » reliant Salvan à Vernayaz (on fajèi ouna profèchon tankè bâ oeu Plan). Tout naturellement, c'est aussi à l'abbé de St-Maurice (« celui du bâton de l'inalpe », comme disaient plaisamment les Salvanins en parlant de sa crosse) que revient la charge d'administrer le sacrement de confirmation à Finhaut, Salvan et Vernayaz (l'è l'Abé dè Chin-Mouri - ché doeu bâton dè l'in.nèrpa koumin dëyèivon li Charvanyou badenyoeu ke vin amon po balyie la konfirmachon).



Les reliques des saints martyrs. Photo © Séverine Rouiller, Clin d'Oeil.

## La saint-sébastien

Jean-Marie Lonfat, Madeleine Bochatay, patois de Salvan et Finhaut

#### Fête patronale à Finhaut

C'est en l'an 1638 que les gens de Fignau (Finhaut), suite à l'épidémie de peste particulièrement virulente dans la vallée de Finhaut et Salvan, décidèrent de créer, à leurs frais, dans leur village, afin d'enrayer l'épidémie, un cimetière avec une croix de bois en son centre et d'y bâtir une chapelle dès qu'ils le pourraient. Cette chapelle fut construite et mise sous le patronage de la Sainte Vierge Marie et de saint Sébastien militaire, martyr transpercé de flèches.

Dans les archives de la paroisse de Finhaut, on trouve un document mentionnant à la date du 20 janvier 1824, une manifestation et la mise à l'enchère par les militaires des villages de cette commune de 4 drapeaux ayant rapporté la somme de 328 batz.

Les Fignolins ont gardé cette journée de prières en reconnaissance de la protection du grand saint Sébastien qui les a délivrés de cette terrible peste. La St-Sébastien se déroule toujours le 20 janvier à Finhaut.

Les jeunes et les militaires de la commune Finhaut, Châtelard, Giétroz se cotisent pour l'achat du pain qui sera béni à la messe solennelle. La veille de la Fête, ils se réunissent afin de préparer la décoration du pain. Le 20 janvier, avant l'aube, des tambours accompagnés par une section de militaires sillonnent toutes les rues du village pour annoncer la Fête. Un office matinal a lieu pour les militaires, puis la grand-messe chantée par la chorale est célébrée dans la « chapelle » devenue aujourd'hui une grande église magnifiquement décorée des œuvres de Cingria, François Baud, Fernand Dumas, Madeleine Navil. Tous les villageois y assistent accompagnés par leurs invités, parents et amis



Photographie © Denis Lugon-Moulin.



Photographie © Denis Lugon-Moulin.

Avant l'Evangile, le pain, symbole d'amitié et de fraternité, décoré à l'égal d'une œuvre d'art, est apporté par deux jeunes filles en costume de fête et entre à l'église au rythme des tambours, encadré par une section de militaires. Après la bénédiction, le pain est coupé en rations et distribué aux fidèles, par les militaires, avant la fin de la messe.

Après la cérémonie, une procession se met en place qui parcourt les rues du village pour demander la protection de saint Sébastien et le remercier pour son intercession.

Le repas de midi mitonné par les Fignolintses ne peut être que délicieux ! Il s'agrémentait et s'agrémente peut-être encore aujourd'hui d'un délicieux riz au lait, met exotique et recherché par les anciens.

Dans l'après-midi, les Vêpres sont chantées à l'église avant la mise aux enchères des drapeaux déployés fièrement par les militaires.

En fin de journée, un grand bal est organisé. Jeunes et moins jeunes sont invités à y participer et à se réjouir !

Texte de Jean-Marie Lonfat, Finhaut. (Archives: D. Lugon-Moulin)

## Fèta dè Chin Batyan, Patron di Fenyó

L'è in milè chyie chin trinte è ouë ke, po chè prèjarvâ dè la pèste, li dzin di Fenyó l'on dèchidó dè boutâ in tèrra li mô, oeu loua. L'on fé le chemetyire è, stou ke l'on pu, l'on bâti ouna tsapàla ke l'on rèkoumandó a la Bouna Noutre Dame è a Chin Batyan le choeudâ.

L'è tu rèkordó, chu papèi dè notére, ke le vin dè janvyie milè ouë chin vintèkatre l'è tu boutó a l'inkan pè dè choeudâ, katre drapé. Di chin, le Patron di Fenyó l'è todzo tu fétó è, chè fétè adé le vin dè janvyie, tui li-j-an po chè rèkoumandâ a Chin Batyan.

Dèvan dzo, li choeudâ è li dzouvëne di trèi velâdze dè la koumoune è Parotse,

fon le to dè tote le rian.ne doeu velâdze avoué li tanbo po inbryiâ la Féta. Chè kotijon po payie le pan ke charè bèni a la Gran'Mècha. La Matenèire chè dë po li choeudâ.

L'è davoue dolinte, vètye doeu brawe koutin è doeu tsapé droblè ke porton le pan a l'iyèije, rèkotâye pè li tanbo è li choeudâ. Pèr apré, le pan charè partadja avoué tui.

Apré la mècha, la profèchon pâchèrè din le vëlâdze po prèiyie Chin Batyan è le remachâ.

Le lon dè l'apré-dënâ, apré Li Vépre, li choeudâ boutèrin a l'inkan li drapé è, apré to chin, tui porin oeuvri le bal danfyie è chè rèdzoeuyie!



Patronale à Finhaut.
© Denis Lugon-Moulin.



# LA CITATION

« La tradition, c'est de garder le feu vivant, non de vénérer les cendres. »

Entendu sur la RSR2

« La tradichon, l'è de sè veillî que lo fû sâi achî viveint, l'è pas de vènèra lè cheindre. » Oyu à la boîta à babelye.

Merci à Marlyse Lavanchy qui nous a transmis cette pensée...

## LE MORCHÉ

Feu René Duc, Chermignon (VS)

Le morché yè h'ôn carti dè pan dè chîla bènéc portâ pè dè j'òmo dein dè van a bré è deustrebôéc dèjò la croui di j'Irètè lo 23 d'avreú dè tsëquye an, zor dè Chén Zoûrzo, patrôn dè Tsèrmegnôn.

Hle cohôma rèmônte ou tén dè la groûcha pèsta ein 1640, treú chéilio dèvàn òra. Ôn Tsèrmegnonàr, Ouéntsô, quié chèyève y j'Irètè, pâ louén dou velâzo, ch'è cheintôp pri dè mâléjo. Ya fé la promècha, che vouaréïve, dè deustrebôéc a tueús ôn bocôn dè pan bènéc to lè j'an lo zor dè Chén Zoûrzo. Ouéntsô ch'è vouaréc, ya tènôn cha promècha ein fajèin ôna donassiôn a la cômôna, a tsârze dè contenôâ la deustrebôssiôn.

Can romàchàn dè bouè chèc ou d'èhêr a la zoûr, brâmèin d'einsiàn

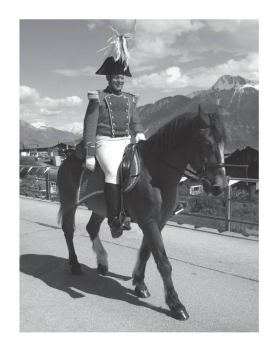
Le « morché » est un quartier de pain de seigle bénit porté par des hommes dans des vans à bras et distribué sous la croix des Girettes le 23 avril de chaque année, jour de la Saint-Georges, patron de Chermignon.

Cette tradition remonte au temps de la peste noire en 1640. Un Chermignonard, Ointsô, qui fauchait aux Girettes, proche du village, s'est senti atteint du fléau. Il a fait le vœu, s'il guérissait, de distribuer chaque année un quartier de pain bénit à tous les habitants de Chermignon le jour de la Saint-Georges. Son vœu fut exaucé. Il a tenu sa promesse par une donation à la Commune, à charge à celle-ci de perpétuer la distribution.

Quand nos ancêtres ramassaient du bois mort ou de la litière en

Les porteurs de pains. Le cavalier. Photos © Site Commune de Chermignon.





vouardàn ôn mouêr dè morché ein pôchye quié dèït lè prèjarvâ d'éhrè garfâ di charpèin.

D'âtro, a poyè, balyàn a tsëquye béhieu ôn mouêrjèt dè pan bènéc po cônfiâ lo bètàil a la vouârda dè Djiô.

Peindàn la mîma pèsta lè dèfòn, tra nômbroù por éhrè portâ ou chemehièro dè Lèin, chôn aôp eintèrrâ dèjò lo velâzo, ou Tombyr. Tan qu'a la guiêrra dè catòrje a dijèouèt îre le cohôma, lo zor dè Pâquye d'alâ ein prosseussiôn prèyè por lè mor ou pià dè la croui dou Tombyr. Apré la prèyëre, tsecôn rèchèït ôn morché è ôn bocôn dè mòta, y fré dè la cômôna.

Le morché è lè croui di j'Irètè è dou Tombyr rapîlôn tozò hloú tén dè dèjolassiôn. forêt, beaucoup se munissaient d'un « morché » qui, selon la croyance populaire, devait les préserver de la morsure des serpents.

D'autres, le jour de l'inalpe, donnaient à chaque bovin une tranche de pain bénit pour confier le bétail à la garde de Dieu.

Pendant la même peste, les victimes, trop nombreuses pour être portées au cimetière paroissial de Lens, ont été ensevelies sous le village, au Tombyr. Jusqu'à la guerre de 1914-1918, les Chermignonards avaient coutume, le jour de Pâques, de se rendre en procession prier pour les morts au pied de la croix du Tombyr. Après la prière, chacun recevait un « morché » et un morceau de fromage aux frais de la Commune.

Le « morché » de Saint Georges et les croix des Girettes et du Tombyr rappellent toujours ces temps de désolation.



Les grenadiers de la Saint-Georges (23 avril). Un texte sur cette tradition, écrit par Alfred Rey, paraîtra dans le prochain numéro. Photo © Site Commune de Chermignon.

## LES TRADITIONS DE FULLY

Raymond Ançay-Dorsaz, Fully (VS)

#### I La tradition du patois

Vé 1965, le patoué keminche a chè pédre a galo. Li vëretâbl'è patouaïjan chon épouovintô. Jojè Roduit-Grandze ékri li prèmië mouo in patoué din un pëtchou journal dè Fouëyë. In 1967, Jojè avoui Marchial Anchaï, è plujieu dè no, n'inbants'in na chochiété filklorike. Din ché groupe na pouëgna dè no keminche in 1972 dè ch'okupâ di patoué avoui dè kont'è, dè téâtre, etc. In 1977, la novale chochiété di patouaïjan, « Li Brëjoyoeü » l'è fondâye. Di 1972 teïnk'a 2015, no kontenuv'in avoui le Patoué: On dzëye dè kouomédëy'è, in fi dè tsan, on baye dè kour pouo kâk'è dzin u dzevën'è. Dè patouaïjan verëtâbl'è, y'in n'a pâmi kë dou, trai! Mi la chochiété l'è toti li! Na partchia di mimbre châv'on a mètchia le patoué, li j'âtrè l'aprinj'on, li bâje'è, è, l'éproeüv'on d'allâ pië yuin, pè le téâtre, li tsan, etc.

#### II La tradition religieuse

a) Chin Chefouoreïn, Patron dè la paroiche dè Fouëyë l'è fitô le vint'è dou di maï d'où... Di pachô trint'an, chin chè fi la demindze la pië protse è, la patronale chè mârië avoui la fit'a paroichiale. Brâmin dè dzin krèy'on kë noutr'è Patron, (mârtir a Autun, in France), l'a dè pouvoi pouo

#### I La tradition du patois

Vers 1965, le grand déclin du patois prend de la vitesse. Les mordus du patois sont désemparés. Joseph Roduit-Granges écrit les premiers billets en patois dans un petit journal de Fully. En 1967, Joseph avec Martial Ançay et quelquesuns d'entre nous, nous mettons en route une société folklorique. Dans cette société, nous sommes une poignée qui commençons, dès 1972, à nous occuper du patois avec des histoires, du théâtre, etc. En 1977, la nouvelle société des Patoisants, « Li Brëjoyoeü » (Les Brisoleurs), est fondée. De 1972 à 2015, nous continuons avec le patois : on joue des comédies, on fait du chant, on donne des cours à quelques personnes ou à des jeunes. Des véritables locuteurs patoisants, il n'y a plus que deux ou trois, mais la Société est toujours là! Une partie des membres connaissent le patois à moitié, d'autres apprennent les bases et essaient d'aller plus loin, par le théâtre, les chants, etc.

### II La tradition religieuse

a) Saint Symphorien, Patron de la paroisse de Fully, a sa fête le 22 août. Depuis plus de trente ans, la Patronale est reportée au dimanche le plus proche et elle se marie avec la Paroissiale. Beaucoup de gens croient au pouvoir de guérison (corporelle ou spirituelle) de saint Symphorien

vouari li maladi, (di kô u dè l'èchpri), è pâ rin kë vèr no! Na, di le Moiyèn'Âdze è teïnk'è vé 1960 on biâ dè dzin dè brâmin di paroich'è di Valaï, vëgnâv'on « fir'è dévouochon » à Chin-Chefouoreïn. Chin chè fi onkouo toti, la vèye dè Chin-Chefouoreïn. Mi vouore, i y'a pëchk'è pâmi dè dzin d'ayeu! La dévouochon l'è na pëtchouad'a profèchon: d'abouo, din l'îyaïje, (on rintre a draïte, on pâche i chondzon di ban, on fi on mimi i rèlik'è, on chorte à gôtse), è apri uto dè l'îyaïje. Chin chè fi noëu kou, in préyin. Mi te poeü chédre intr'è feïnth'oeür'è, teïnk'a miëni. Din le tin, i l'ér'è tot'è la ni! Le dzo dè la Fît'a, a la feïn dè la mèche on fi na dzint'a profèchon din le velâdze avoui li chochiété kë chon d'akô dè vèni. Apri la bënedëchon finale avoui li rèlik'è, i y'a on n'apèrëtif offé pè la Këmouëne avoui d'anbiyanche: fanfare è mouëjëke fouoflorike. Apri, te poeü mëdzë è baïre, chu plache. È on chè rètroëuve in famèy'è u avoui dè j'ami.

b) La Fît'a Djiu a Fouëyë, chè pâche chuiramin... min din li j'âtrè paroich'è. La vèye, dè dzin dévouô, fon dou u traï rèpojouâ biô dékouorô, a dè yua dëfèrin, pouo la profèchon di lindèman!

Le dzo dè Fit'a Djiu i y'a na grant'a mèche. A la feïn dè la mèche on fi na profèchon din le velâdze (le to d'on kartchë, è rèto dèvan l'îyaïje), avoui tot'è li chochiété kë chon d'akô dè vèni (martyr à Autun, en France) et ce, pas seulement chez nous! Et non! Dès le Moyen Âge et jusque vers 1960 quantité de gens issus de beaucoup de paroisses du Valais venaient « faire dévotion » à saint Symphorien. Cela se fait encore aujourd'hui, la veille de la St-Symphorien, mais actuellement il n'y a que peu de gens d'ailleurs. La dévotion est une petite procession : d'abord, dans l'église, (on entre à droite, on va jusqu'au sommet des bancs, on passe au milieu en faisant un baiser sur les reliques, on sort par la gauche), et, après, autour de l'église. Cela se fait 9 fois en priant. Mais on peut choisir entre 17 h et minuit. Autrefois c'était toute la nuit. Le jour de la Fête, à la fin de la messe une belle procession est organisée dans le village avec les sociétés locales qui veulent bien y participer. Après la bénédiction finale avec les reliques, il y a un apéritif offert par la Commune, avec ambiance: fanfare, musique folklorique. On peut manger et boire sur place. On se retrouve en famille ou entre amis.

b) La Fête-Dieu à Fully, se passe certainement comme dans la plupart des autres paroisses. La veille, des personnes dévouées font à des lieux précis, deux ou trois reposoirs décorés pour la procession du lendemain. Le Jour de la Fête-Dieu une messe solennelle y est célébrée. A la fin de celle-ci, une procession du St-Sacrement se fait dans le village (le tour d'un quartier, puis retour

(chë pouëchible in kouëchtëme). Apri le Kantike Patriotike, on n'apërètif l'è offé pè la paroiche! li dâvouë fanfar'è dzëy'on dè mûjike.

Apri, dè kou, i y'a dè chochiètè kë chè rètroeüv'on intrè-leu, atrâmin, on torne in famëye.

c) Din li tsapal'è dè Majinbre è, dè Branfon: i y'a achebeïn, pouo tot'è li dâvouë, on-na fit'a patronale : yën'a, l'è pouo shioeü di velâdz'è dè Chaché è dè Mazinbre pouo la Chin Gouotâ (a Majinbre), normalamin le 8 di maï dè mé. Li, l'on la tradëchon dè fire li mérévèy'è yon u douo dzo dèvan. Normalamin i y'a on bal organëjô la vèye, pè li Dzëvën'è. Le dzo dè la fit'a, i y'a beïnchuire la mèche dè fite, tsantây'è pè la Chochiété paroichiale dè tsan dè Fouëyë « La Chèchilia », è pouaï... on'napërètif. Apri, chin chè pâche din li famëy'è, din li karnotsè, è, din li kâv'è!

L'âtre, l'è a Branfon, pouo la Chin t'O. Li, l'è pouo shioeü di velâdze dè Branfon, è li kartchië protse. In plan-n'a, di la Louye. I mon, di li Majo di Mô.

Dèvan, li dzin fajâv'on achebeïn dè mérévèy'è mi vouore. Chovin, la vèye, i y'a on n'invitô chpèchial u on conché pè on n'orkèchtre u on devant l'Eglise); ceci, avec toutes les sociétés qui veulent bien y participer (si possible en costume). Après le cantique patriotique, un apéritif est offert par la Paroisse. Les deux fanfares donnent concert.

Puis, parfois, il y a des sociétés qui prévoient de se retrouver entre elles, sinon on se retrouve tous en famille.

c) Dans les chapelles de Mazimbre et de Branson, chacune d'elles fête son Patron local. Une Patronale pour les habitants des villages de Saxé et de Mazimbre, pour fêter la Saint-Gothard, (à Mazimbre), normalement le 8 mai. Là, il y a encore la tradition de confectionner des «merveilles» (pâtisseries frites), un ou deux jours avant la fête... Très souvent, la veille, un bal est organisé par la jeunesse locale. Le jour de la fête, une messe solennelle y est célébrée, chantée par la Chorale Paroissiale « La Cécilia ». Suit l'apéritif! Puis cela se passe dans les familles, dans les carnotsets et dans les caves!

Et une autre Patronale à Branson, pour la Fête de Saint-Ours! Celleci est la fête de ceux du village de Branson et des quartiers proches. En plaine, dès le quartier de La Louye. Au mont, dès le secteur des « Mazots des Morts ». (Quartier dit cimetière du Choléra de 1967).

Ici, autrefois les familles faisaient aussi des « merveilles », mais maintenant... La veille de la Fête, souvent il y a un invité spécial ou n'artichte. Di on par d'an, i fon « dè buvèt'è » din li karnotsè prots'è dè la tsapale.

Le dzo dè la Fit'a, i y'a na dzint'a mèche tsantâye pè la Chochiété dè tsan dè Branfon « L'Ékô di Fouolatér'è ». Pouaï apri, on n'apërètif. È apri, chin chè pâche din li famëy'è, din li kantine-karnotsè.

d) Li profèchon di Rogachon chè fon toti: Dèvan, avoui brâmin dè monde, chuto li j'agrikulteu; vouaï, i vëgn'on migr'è (nonbr'è di j'agrikulteu prof. deveja pè 25; li j'oeür'è pâ a bië pouo brâmi d'âtr'è travayeu, pëtchoud'a partechepachon di paroichiyin, chuto di dzevën'è, këmin parto vouore, in Valaï). Li profèchon chè fon li traï dzo dèvan la Fit'a dè l'Anchèchon dévé le tâ: Delon, utr'è vé la Tsapale dè Branfon (+la mèche), Demâ, vé la Tsapale dè Majinbre (+la mèche), Demékre ni, inô pè le Mon (apri la mèche).

#### III Traditions civiles

a) Pouoyë. Tchui j'an, le daraï dechandre di maï dè mé u, le prèmië di joueïn i y'a le dzo dè Pouoyë, avoui la baroche di vats'è, è, apri la fit'a chu plache. Chin l'è fran na viëy'a tradëchon. Mi atinchon! Normalamin i y'a la baroche di vats'è, mi dè kou, apri, i y'a onkouo li baroche intr'è shioeü kë l'on li vats'è, chë l'on on moué troua biu!

un concert par un orchestre ou un artiste. Depuis plusieurs années, on organise des buvettes-cantines dans les carnotsets proches de la chapelle. Le jour de la Fête de St-Ours une belle messe y est célébrée chantée par la Sté de chant de Branson « L'Echo des Follatères ». Puis ensuite vient l'apéritif. Et après, cela se passe dans les familles, dans les cantines-carnotsets.

d) Les processions des Rogations existent toujours. Autrefois très suivies par les nombreux agriculteurs, aujourd'hui elles deviennent maigrichonnes (nombre d'agriculteurs prof. réduit de 25 fois, horaire non compatible avec beaucoup d'autres professions, modeste participation des paroissiens spécialement des jeunes comme partout, en VS). Elles se font les 3 jours avant la Fête de l'Ascension en soirée : lundi, vers la Chapelle de Branson (+messe), mardi, vers celle de Mazimbre (+messe), mercredi soir au Mont (après la messe).

#### **III Tradition civiles**

a) La Montée à l'Alpage. Tous les ans, le dernier samedi de mai ou le premier de juin, c'est le jour de la Montée des vaches à l'alpage, avec combat des vaches, puis ensuite, fête sur place. C'est vraiment une vieille tradition. Mais attention! Normalement il y a le combat des vaches, mais parfois après,... Il y a encore le combat des propriétaires, lorsqu'ils ont un petit peu trop bu!

b) Li Tsâtagn'è: L'è di le prèmië moyè n'âdze, pètitre onkouo dèvan, kë y'a dè tsatagn'è, a Fouëyë, chin l'è chuire! Îtche, la tsâtagne l'è la trishië di poure! Chë, li famèye dè Fouëyë chon pâ môrt'è dè fan, pindin li kroué j'evé, l'è grâch'è i tsâtagn'è! Ver no, l'è na fran viëy'a tradëchon! A Fouëyë, i y'a chuto, dâvouë maniër'è dè fir'è li chouy'è, avoui li tsâtagn'è.

Li tsâtagn'è kouaït'è. Li, i fô fir'è kouaïr'è d'in l'îvouë avoui on bloche dè chô, min pouo li trishië parboulaït'è. On li mëdze cheïnplamin avoui dè frëmâdze. Chin l'è pouo dè chouy'è normal'è pindin tot'è la chenan-n'a, to l'oeüton è, to l'evé!

La Brëjolâye avoui dè tsâtagn'è k'on fi grëyë i foua è k'on mëdze kan chon frèts'è, d'oeüton. La tradëchon l'è dè li mëdzë, d'oeüton, avoui dè frëmâdze, na demindze u on dzo dè fite (pouo fitâ le dzo dè la feïn di venindz'è). Li, on poeü rajoutâ na pëtchoud'a rape dè rejeïn, atramin pâ! L'è li rèchtôran dè vouore kë l'on tsandza shia chouye.

Vouore i y'a telamin d'âtrè tsouj'è din l'âchëte kë li tsâtagn'è pâch'on i chëkon plan! Li dzin chon pâmi proeü pour'è, è, i chon troua lebouë! On dzo veïndrè pètitr'è, kë? In atindin, i y'a dza vint'an kë Fouëyë, l'organje, on-na moncht'a fîte dè la tsâtagne i meïntin d'otobre.

b) Les Châtaignes: C'est certain que depuis le tout début du Moyen Âge et peut-être déjà auparavant, il y a eu des châtaignes à Fully. Ici, la châtaigne a été la pomme de terre du pauvre. Si les familles de Fully ne sont pas mortes de faim pendant des séries d'hivers rigoureux, c'est grâce aux châtaignes. Chez nous, c'est une très vieille tradition. A Fully, il y a surtout deux manières de préparer un repas avec des châtaignes.

Les châtaignes cuites. Là, il faut les faire cuire à l'eau, avec une pincée de sel comme pour les pommes de terre en robe des champs. On les mange simplement avec du fromage. Cela peut servir aux repas durant toute la semaine, en automne ou durant tout l'hiver!

La brisolée avec des châtaignes qu'on fait griller au feu de bois et que l'on mange avec du fromage, un ou deux dimanches d'automne ou, à l'occasion d'une fête (ex.: pour la fin des vendanges). Ici, on peut rajouter une petite grappe de raisin, sinon, dans notre tradition familiale, cela ne se fait pas. Ce sont les restaurants qui, actuellement, ont changé la composition de ce repas.

Maintenant, on y met tellement de choses dans l'assiette que les châtaignes passent au second plan! Les gens ne sont plus assez pauvres (plus assez simples), et trop goinfres! Un jour viendra peut-être que?... En attendant, depuis 20 ans il y a une immense fête de la châtaigne organisée chaque année à la mi-octobre, à Fully...

# La levée des eaux à savièse

Julie Varone, Savièse (VS)

### I <u>ou</u>éeaé di j-éiv<u>ou</u>é ën Chavyejé

I fóou chaï kye Chavyejé l'é ona groucha comona byin ënplantaé chou oun <u>ou</u>ardzó réplan a pya dou Prabéi, mountanye dé 2'042 m dé <u>ou</u>ate.

Pó parla dé fa cotoma dä <u>ou</u>éeaé di j-éiv<u>ou</u>é, chéi oublidjyaé dé decreré ó sousi kyé é Chavyejan l'an jou pó tróoua d'éivoué.

Chavyeje, ou mitin dou Vaoui, dou byéi dri dou Roun.nó, che trououé derën ou rloua ó plo chèkyé dä Souisa. Fou kyé fan dé rétsase chou ó tin djyon kyé tchyé a pó préi 600 mm dé plodze per an. Chin l'é pa prou pó féré pousa ou'êrba. I fóou don conpincha ché mankye pé ou'arójadzó. I mountanye dou Prabéi l'é pa prou ouata pó kye i ni fòrmeché oun glachyé, l'a don pa dé j-éivoué kyé venyon ba di ouéi.

Dou mochin dé Chavyeje, l'é i Mordze, ma l'é troua préonta pó kyé n'oun poeché terye ou'éivoué di ouéi. Dou ouéin dé Chavyeje, l'é i Chyoun. na é i Dra.in. L'é ouéi kyé fou dé Droun.na chon ita prindré ou'éivoué é an ta mena a tréêe é pra pé dé piti besé. Fa éivoué l'é dé rlouin pa choufijinta po tòté ó réplan dé Chavyeje. Ën 1430, é Chavyejan, idja pé cakyé propriétéiró dé Chyoun, van démanda a oun n-étrandjyè, Jacobus Leukron, dé constrouéré oun bese

Il faut savoir que Savièse est une grande commune bien implantée sur un large plateau au pied du Prabé, montagne de 2'042 m de haut.

Pour parler de cette coutume de la levée des eaux, je suis obligée de décrire le souci que les Saviésans ont eu pour trouver de l'eau.

Savièse, au milieu du Valais, sur la rive droite du Rhône, se trouve à l'endroit le plus sec de la Suisse. Les climatologues disent qu'il tombe à peu près 600 mm de pluie par année. Cela n'est pas suffisant pour faire pousser de l'herbe. Il faut donc compenser ce manque par l'arrosage. La montagne du Prabé n'est pas assez haute pour que la neige forme un glacier, il n'y a donc pas d'eaux qui descendent de là.

Au couchant de Savièse, il y a la Morge, mais elle est trop profonde pour qu'on puisse utiliser son eau.

Au levant de Savièse, il y a la Sionne

et le Drahin. C'est là que ceux de Drône ont été prendre l'eau et l'ont menée à travers les prés par de petits bisses. Cette eau n'est de loin pas suffisante pour tout le plateau de Savièse. En 1430, les Saviésans, aidés par quelques propriétaires de Sion, vont demander à un « étranger » Jacobus Leukron, de construire un bisse le

dôon dä pari nôo dou Prabéi. Che bese prindri ou'éivoué da Netaje é dä Rloué, on dé 8 km, i meneri ou'éivoué tankye damou Tsandoouën. Dé ché byéi dou Prabéi, é chéi chon drisé, l'a dé colöo dondzirou, avoue arououé ba dé galóou é, d'evêe, dé j-aouintse. L'a dé tró avoue i bese charé fé ën plantse pindóouéi ou chéi avouéi dé boutsé (poutré ënfonséi derën dé bogan cara dé 20 cm dé byéi é couinsé pé dé fën né ouamé dé dalé). E traó l'an ënréa ou mi d'óou 1430, ma adon l'é pa ita pouchibló dé déré can chouron ita forni. I chooua condesyon kye é Chavyejan l'an bala ou constrotöo : défincha dé ënréé oun n-atré traó déan kyé sti foéché ita forni. L'an bala ó noun dé Torin-Nou a sti bese paskyé l'a ranplachya oun n-atre tórin, méi ba, kyé dijion i Crouéi Tórin.

Av<u>ou</u>éi ó Tórin Nou, <u>ou</u>'éiv<u>ou</u>é aró<u>ou</u>aé ou ve<u>ou</u>adzó dé Ninda, disparou ó dzò de v<u>ou</u>i, chaïé réparticha pé dé tórin derën chi j-étan kyé v<u>ou</u>ar-

long de la paroi nord du Prabé. Ce bisse prendrait l'eau de la Nétage et de la Ley. Long de 8 km, il amènerait l'eau jusqu'au-dessus de Chandolin. De ce côté du Prabé, les rochers sont escarpés, il y a des couloirs dangereux où tombent des cailloux et en hiver, des avalanches. Il y a des passages où le bisse devait être construit en planches suspendues au rocher, avec des «boutzets» (poutres enfoncées dans des creux de forme carrée ayant environ 20 cm de côté et serrées par de minces lames de mélèze). Le travail a commencé au mois d'août 1430, mais à ce moment, il n'a pas été possible de dire quand il serait terminé. La seule condition que les Saviésans ont donnée au constructeur : défense de commencer un autre travail avant que celui-ci ne soit terminé. On a donné le nom de Torrent-Neuf à ce bisse parce qu'il a remplacé un autre torrent, plus bas, qu'on appelait le « Mauvais Torrent ». Avec le Torrent-Neuf, l'eau arrivée au village de Ninda, disparu aujourd'hui, était répartie par des torrents dans six étangs qui gardaient l'eau qui n'était



Pause à la fenêtre de Brac. Photo Julie Varone.

daon <u>ou</u>'éiv<u>ou</u>é kye iré pa ënpléaé ó néi é a demëndze.

E païjan l'an pouchou êrdjye é pra é a<u>ou</u>éa dé atsé kye raporton méi kye é tchyévré é é faé. E j-écri djyon kye ën 1450, é pra dé Chavyeje po<u>ou</u>ïon nouri 400 a 500 atsé.

<u>Ou</u>'éiv<u>ou</u>é l'é jéraé pé oun consòrtadzó. Oun conpotiste réparti a tsekye propriétéiró ó bran d'éiv<u>ou</u>é kye l'a béj<u>ou</u>in po êrdjye ché têré. Ché dri d'éiv<u>ou</u>é l'é converti ën tin d'arójadzó. Tré j-ouré d'arójadzó córespondó a ona póouja. I répartichyon dé fou dr<u>ou</u>é l'é féta pé ó partichyou kye dé<u>ou</u>évré é bóatën dé <u>ou</u>'éiv<u>ou</u>é.

Sti-la di achebën chòrvélé ó débe dou Tórin, l'é pó chin kye pindin a bóna chijon, i réisté ina préi dou tornyou derën oun tsa<u>ou</u>é kye nó dijin « i Boutse ».

Tui é j-an, dé fortin, i falïé ëntretini ó Tórin-Nou: cora ó bese, contróoua é ranplachyé dé botsé, é marin.né vajïon tsachyé dé dajon é dé brantsé dé déi pó chopa ó vouidó ëntré é plantsé. Fou traó ché fajïon ën manouré. Tsekyé a.in droué diïe forni tan d'ouvri.

Can é traó iron forni, iré i dzò dä ouéeaé dou bese. Tui é j-ouvri é tóté é j-ouvridé ché rétróouaon ä tsapaoua dé Chënta-Margirita, chou ó bese, é ouéi ou'ëncora venïe déré a mécha. Apréi, ën chyoouin ó bese, dé rloua chou dé j-étrité plantsé, partïon tui

pas utilisée la nuit et le dimanche.

Les paysans ont pu arroser les prés et élever des vaches qui rapportent plus que les chèvres et les moutons. Les écrits disent qu'en 1450, les prés de Savièse pouvaient nourrir 400 à 500 vaches.

L'eau est gérée par un consortage. Un compotiste répartit à chaque propriétaire la quantité d'eau nécessaire pour arroser ses terres. Ce droit d'eau est converti en temps d'arrosage. Trois heures d'arrosage correspondent à une pose. La répartition de ces droits est faite par le « Partichiou » (répartiteur) qui délivre le bulletin de l'eau. (jour , heure et temps d'arrosage).

Celui-ci doit aussi surveiller le débit du Torrent, c'est pour cela que pendant la bonne saison, il habite en haut près de la croisée des torrents dans un chalet que nous appelons « la Boutse ».

Tous les ans, au printemps, il fallait entretenir le Torrent-Neuf: curer le bisse, contrôler et remplacer les « boutzets », les dames allaient chercher de l'humus et des branches de sapin pour colmater le vide entre les planches. Ces travaux se faisaient en manœuvres. Chaque ayant-droit devait fournir tant d'ouvriers.

Quand les travaux étaient finis, c'était le jour de la levée des eaux du bisse. Tous les ouvriers et toutes les ouvrières se retrouvaient à la chapelle de Sainte-Marguerite, sur le bisse, et là, le curé venait dire la messe. Après, en suivant le bisse, parfois sur d'étroites tankyé amou a son, ä pricha dä Netaje. Ouéi i traó di vouasöo cominsïe. Chou ódré dou métra, oun n-ouvri ouéaé ou'éclóoucha é ou'éivoué ch'ëngadzié derën a dedzuita ën plantse avoue l'aïon mitou, chou ona sintin.na dé métré, ó dajon pòrta pé é marin.né. Oun vouasöo ch'adzenoulie derën ou bese é ch'ëntanpaé a retini ó gatsó pó kye sti-la choouéché ita siminta ó vouidó di plantsé.

Dóou j-atró v<u>ou</u>asöo fajïon a mënma tsóouja deri rl<u>ou</u>i. Can i métra bralié « Foura » chalion tui foura dé <u>ou</u>'éiv<u>ou</u>é é courïon djyé métré méi rl<u>ou</u>in pó féré a mënma tsóouja é chin, to ó on dou bese.

M'emajenó a joué dé tui can ou'éivoué aróouaé ba ën Ninda. Can i Tórin cóminsïe a tsanta, tui poouïon ënréé a féita. E tsané plin.né de vën sercóouaon, é fóé chaïon ënprin, é mitchyéi di frómadzó routïon déan ó foua, é moundó l'aïon plo kye a ch'acheta pô fon é a atindré rlöo racléta. Iré i féita da ouéeaé di j-éivoué.

Pindin sën sin j-an, i Tórin-Nou l'a

planches, tous partaient jusqu'au sommet à la prise d'eau à la Nétage. Là, le travail des « vouasseurs » (pataugeurs) commençait. Sur l'ordre du métral, un ouvrier levait l'écluse et l'eau s'engageait dans le canal en planches où on avait mis, sur une centaine de mètres, l'humus apporté par les dames. Un vouasseur s'agenouillait dans le bisse et s'efforçait de retenir la boue pour que celle-ci aille cimenter le vide des planches.

Deux autres vouasseurs faisaient la même chose derrière lui. Quand le métral criait « Dehors! » tous sortaient de l'eau et couraient dix mètres plus loin pour faire la même chose et cela, tout le long du bisse.

Je m'imagine la joie de tous quand l'eau arrivait à Ninda. Quand le Torrent commençait à chanter, tous pouvaient commencer à fêter. Les channes remplies de vin circulaient, les foyers étaient allumés, les moitiés de fromage rôtissaient devant le feu, les gens n'avaient plus qu'à s'asseoir par terre et attendre leur raclette. C'était la fête de la levée des eaux.

Pendant 500 ans, le Torrent-Neuf a



Pause à la fenêtre de Brac en 1992. Photo Julie Varone.

achouerya a vya di Chavyejan. Tui é j-an, <u>ou</u>'éiv<u>ou</u>é l'é itaé féitaé.

Avouéi é tsandzémin dä vya é ou'aróouaé di nóouéi móin, é Chavyejan l'an ranplachya ó Tórin-Nou pé oun tounèoué dé 4'700 métré dé on, pèrchya derën ou Prabéi. Ou'éivoué chale a son dou Mêin dä Dzöo é che réparti derën i chi j-étan. Avouéi ó tounèoué, i bran d'éivoué l'é inou méi grou é l'é ita oun gran bën pó êrdjye é venyé.

O catró dou mi d'óou 1934, i Consèle comonaoué avouéi ó prijidan Cyprien Varoun.na é tòte a popoouachyon dé Chavyeje chon jou ä bénérechyon dou Tounèoué balaé pé ou'ëncora Djyan é i métra dé ou'anchyin bese l'a rechyou a cla di vané.

Fa noouaoua fason de mena ou'éivoué bale bócóou mouin dé traó. D'outon, ou'éivoué l'é déveryaé amou ä Mordze é ënpléaé pé uziné dé « Lizerne et Morge ». Dé fortin, pó contróoua ó touneoué déan a ouéeaé di j-éivoué, fou da comechyon « pachon ó tounèoué » é ou'ócajyon l'é balaé ä popo<u>ou</u>achyon é i j-écóou<u>ou</u>é dé féré ché pachadzó. L'é ënpréchyónin dé vêré, derën ou néi, défeoua tui fou moundó avouéi é bóté dé caoutchyou tankyé ina ou mitin di póté, avouéi ó mantéi dzanó kyé achyé pa pacha ó móousé, ó caskyé é a pila cóouaé ou fron.

I pachadzó doré on'oura é demyé, derën oun b<u>ou</u>éi etri, i fon l'é pa plan, dé cóou, <u>ou</u>'éiv<u>ou</u>é di golé arou<u>ou</u>é byin ina é can n'oun ou chali dä golé, assuré la vie des Saviésans. Tous les ans, l'eau a été fêtée.

Avec le changement de vie et l'arrivée de nouveaux moyens, les Saviésans ont remplacé le Torrent-Neuf par un tunnel de 4'700 m de long percé dans le Prabé. L'eau sort au sommet du Mayen de la Zour et se répartit dans les six étangs. Avec le tunnel, la quantité d'eau était plus importante et ce fut un grand bien pour arroser les vignes.

Le 4 du mois d'août 1934, le Conseil communal avec le Président Cyprien Varone et toute la population de Savièse ont assisté à la bénédiction du Tunnel donnée par le curé Jean, et le métral de l'ancien bisse a reçu la clé des vannes.

Cette nouvelle façon d'amener l'eau donne beaucoup moins de travail. En automne, l'eau est détournée (en haut) à la Morge et utilisée par l'usine de Lizerne et Morge. Au printemps, pour contrôler le tunnel avant la levée des eaux, ceux de la commission « passent le tunnel » et l'occasion est donnée à la population et aux écoles, de faire ce passage. C'est impressionnant de voir, dans la nuit, défiler tout ce monde avec les bottes de caoutchouc qui arrivent au milieu des cuisses, avec le manteau jaune imperméable (qui ne laisse pas passer le mouillé), le casque et la lampe frontale.

Le passage dure 1h30 dans un boyau étroit, le sol n'est pas régulier, parfois, l'eau des gouilles monte bien haut et, quand on sort de la gouille, le casque i caskye tapé byin fôo contré ó chéi dou cha<u>ou</u>an. Di 2003, i fon l'é ita bétóna, n'oun pou boudjye méi trankilamin, ma l'é m<u>ou</u>in rigóló.

O dzò dé voui, l'an pa méi béjouin d'aa amou à Mordze ouvri a vana, l'é oun n-ouvri dé « Lizerne et Morge » kye fé ché traó. E vouasöo kye choutaon derën ou'éivoué frida éjiston plo, ma fou kye chon inou apréi l'an contenooua a tradichyon: à chotchya dou tounèoué, n'oun prin ou'apéró la é ouéi. Oun tin, i racléta iré chervita ba à Boutse, ma óra, é j-invitéi chon chi nonbrou kye i chóououa l'é chervita ba à sala comonaoua di Binii

Tui é j-an, a promyeré chenan.na dé mäe l'é i féita da <u>ou</u>éeaé di j-éivoué. L'é <u>ou</u>'ócajyon pó é responchabló dä comona dé ënvita a dena dé j-ami é dé j-outouritéi dou canton. Chin pèrmé de discuta é dé féré dé bóné re<u>ou</u>achyon.

tape bien fort contre le rocher de la voûte. Depuis 2003, le sol a été bétonné, on peut marcher plus tranquillement mais c'est moins rigolo. Aujourd'hui, il n'y a plus besoin de monter à la prise à la Morge ouvrir la vanne, un ouvrier de Lizerne et Morge accomplit cette tâche. Les vouasseurs qui sautaient dans l'eau froide n'existent plus mais leurs successeurs ont continué la tradition. Après le passage, à la sortie du tunnel, on prend l'apéro ici et là. Pendant quelque temps, la raclette était servie à la Boutse mais maintenant, les invités sont si nombreux que le repas est servi à la salle communale des Binii. Chaque année, la première semaine de mai, c'est la fête de la levée des eaux. C'est l'occasion pour les responsables de la Commune d'inviter à dîner des amis et des autorités du canton. Cela permet de discuter et de faire de bonnes relations.



Entrée dans le Tunnel du Prabé. Photo Julie Varone.

# La torrée jurassienne

Eric Matthey, La Chaux-de-Fonds (NE)

### Lai toèrrèe, ènne traidichion di hât Jura

Octôbre ât li, l'herbâ ât bïn ïnchtallè! Les djoués devniant pus couéts, d'épâs brûssales r'tieûvant lai pyaine è l'fond des vâs. Poi contre, chu le hât Jura, les djoués sont ryuaints, le cie ât d'in inteinche bieu è le s'raye éçhiaire è rétchâde ci p'tét pairaidis. Les faiyis, les érabyes è âtres feuyus aint pris yotes maignifyiques tieûlèes d'herbâ. Les alûes sont roudges de beutnies, les pitalins sont tchairdgi d'aînies è les botnies sont tieûvi de graitte-tyus. Les dgens reugu'nant dains les bôs po moûechirnaie. Les breuyèts des tchins è les côps d' fiefûes réjoûennant, les tcheûssous ayaint ècmencie « l'maichaicre des ainonceints ».

Les vaitches aint tyitti les pétures po fini les drieres voiyïns alentoué des fèrmes è des v'laidges. Po chèrtannes proûes les grosses soénnaiyes d'herbâ aint rempiaichi les tçhiaimp'nattes è les potêts di tchâtemps. Ç'ât not paichtorâ chumvoûenie! Dains nôs bôjies tchaimpois d'moérant encoé les dgeneusses è les tchvâs rondgeaint les drieres treutches d'hierbe.

Mains l'herbâ dains le hât Jura, ç'ât bïn chur aichbïn l'temps des toèrrèes. Ah, lai toèrrèe ç'ât âtche de chacrè po les dmoéraints di Hât, chutôt dains

### La torrée, une tradition du haut Jura

Octobre est là, l'automne est bien installé! Les jours deviennent plus courts, d'épais brouillards recouvrent la plaine et le fond des vallées. Par contre, sur le haut Jura les jours sont lumineux, le ciel est d'un bleu intense et le soleil éclaire et réchauffe ce petit paradis. Les foyards, les érables et autres feuillus ont pris leurs magnifiques teintes automnales. Les alisiers sont rouges d'alises, les sorbiers sont chargés de sorbes et les églantiers sont couverts de gratte-culs. Les gens rôdent dans les bois à la recherche de champignons. Les abois des chiens et les coups de fusils retentissent, les chasseurs ayant commencé « le massacre des innocents! ».

Les vaches ont quitté les pâtures pour finir les derniers regains alentour des fermes et des villages. Pour certains troupeaux, les grosses sonnailles d'automne ont remplacé les clochettes et les potets de l'été. C'est notre symphonie pastorale! Dans nos pâturages boisés restent encore les génisses et les chevaux rongeant les dernières touffes d'herbe.

Mais l'automne dans le haut Jura c'est bien sûr aussi le temps des torrées. Ah, la torrée c'est quelque-chose de sacré pour les habitants du Haut, les Fraintches-Montaignes è pe dains les Neutchétlouses Montaignes. Ç'ât en quéqu' soûetche po yôs ïn herbâtou l'art de vétçhie, ènne paitchie d'yot' ïndeintitè.

Po grôtaie ènne boénne toèrrèe è fât trôvaie in care de tchaimpois laivousqu'é n'y é pus graind tchôse è péturie po les roudges-bétes è pe que n'feuche pe trop pairvâ d'in saipin obïn d'ènne fiatte po n'y pe fotre le fûe. È vôs faré encheûte aiménaidgie in fouyie en l'entouéraint d' grosses pieres trôvè alentoué dains lai péture obïn chu ïn meurdgie. Mains chutôt n' les prentes pe à murat d' sâtches pieres à richque de l'tirie aivà! Ènne fois ci fouyie bin inchtallè, vètes tchrie prou d'sât bôs po en faire in bé gros féchlà. Vôs en trov'rèz bin aîgiement dains les dépouyes que dmoérant des drieres côpes de bôs. En dgén'râ les afaints aimant bin faire ci traivaiye. Ïn côp vot' sât bôs bïn aimonch'lè chu l' fouyie, è vôs faré y ïnchri poi surtout dans les Franches-Montagnes et les Montagnes Neuchâteloises. C'est en quelque sorte pour eux un art de vivre automnal, une partie de leur identité.

Pour réussir une bonne torrée, il faut trouver un coin de pâturage où il n'y a plus grand chose à pâturer pour les bovins et qui ne soit pas trop près d'un sapin ou d'un épicéa afin de ne pas y mettre le feu. Il vous faudra ensuite aménager un foyer en l'entourant de grosses pierres trouvées alentour, dans la pâture ou sur un murgier. Mais surtout ne les prenez pas à un mur de pierres sèches, au risque de le faire s'écrouler! Une fois ce foyer bien installé, allez chercher assez de bois sec pour en faire un beau grand faisceau. Vous en trouverez facilement dans les dépouilles restant des dernières coupes de bois. En général les enfants aiment bien faire ce travail. Une fois votre bois sec bien entassé sur le foyer, il vous



Dessin du peintre jurassien Serge Voisard.

d'dôs des braintchattes bïn sâtches è di paipie po l'enfûere tot bâl'ment.

L'fûe ayaint bin aittieuyè, ç'ât l' môment d' l'aipéro! Tot en boyaint ènne aipchinthe di Vâ-d'Traivie obin in p'tét côp d'biainc d' Neutchété o d' Lai Neuvevèlle, tchairbounèz in cévrela o ènne aindoiye d'Aidjoûe â bout d'ènne baidyètte chu lai çhaîme! Ènne taiyoulèe d' toétché en lai frayure âdré bin d'aivô po l'aiccompaignie. Vôs peutes aichbin vôs tieuj'nè ènne crôte â fromaidge, di p'tét laîd, è in n'sais p'encoé trobin quoi!

Lai téche de bôs étaint conchumè, è d'moére in gros valmon d' roudjoiainnes braîjes. Dâli vint l' gros môment poch'que ç'ât mitnaint qu'è fât écâlaie ces braîjes po y indgie les neutchét'lous saicissons, les andoéyes obïn les djésus de Moûetchâve. Mains dvaint que d' les botaie dôs lai ceindre, è faré qu' ces poértchries feuchïnt bïn embâllè dains ènne feuye de tchô, è pe encheûte dains du paipie d'ailunminium obïn, encoé meu, dains di paipie d'djoénâ. Mains diaî, è fât qu' çoli feuche di paipie prov'niaint d'ènne feuye du Hât, L'Impartial obïn L'Franc-Montagnard!!! Vôs peutes âchi botaie dains lai braîje des pomattes po l'aiccompaign'ment. Po fini vôs dairèz r'tieuvi l' tot aivô des raîmes de daîe. Ç'ât chutôt po l'piaiji di finfen'ment è pe po lai sentou d' poix-beûtchon. Cheûyaint yot' grossou, è fât aittendre envirvô trâs quaîts

faudra y insérer par dessous des branchettes bien sèches et du papier pour l'allumer tout doucement.

Le feu ayant bien démarré, c'est le moment de l'apéro. Tout en buvant une absinthe du Val-de-Travers ou un petit coup de blanc de Neuchâtel ou de La Neuveville, grillez un cervelas ou une saucisse d'Ajoie au bout d'une baguette sur la flamme! Une tranche de « toétché » (gâteau à la crème aigre) ira bien avec pour l'accompagner. Vous pouvez aussi bien apprêter une croûte au fromage, du petit lard et je ne sais encore trop quoi!

Le tas de bois étant consumé, il reste un gros monceau de braises rougeoyantes. Alors vient le grand moment, car c'est maintenant qu'il faut écarter ces braises pour y glisser les saucissons neuchâtelois, les saucisses ou les jésus de Morteau. Mais avant de les mettre sous la cendre, il faudra que ces charcuteries soient bien emballées dans une feuille de chou puis ensuite dans du papier d'alu ou, encore mieux, dans du papier de journal. Mais attention, il faut que ça soit du papier provenant d'un journal du Haut, L'Impartial ou Le Franc-Montagnard !!! Vous pouvez aussi mettre dans la braise des pommes de terre pour l'accompagnement. Pour finir vous devrez recouvrir le tout avec des branches de « darre » (rameau de sapin ou d'épicéa). C'est surtout pour le plaisir du crépitement et pour l'odeur de résine. Suivant leur d'houre/ènne houre po qu'yote tchée feuche bin tieûte è pe qu'lai pé des saicissons feuche gremainne. Tiaint qu'ç'ât l'môment, è fât encoé in côp emméhl'ment écâlaie les ceindres, mains mitnaint, ç'ât po en r'soûetchie andoéyes, saicissons è pommattes.

Dâli, è ne d'moére pus qu'è saivourie, d'aivô in bon varre de noi pinnot de Neutchété obin di Çhio des Caintons d'Boé, ces marvoiyes d'not' jurassien cèniou.

Saintè è bon peûtou!

grosseur, il faut attendre trois quarts d'heure à une heure pour que leur chair soit bien cuite et que la pelure des saucissons soit croustillante. Lorsque c'est le moment, il faut encore une fois délicatement écarter les cendres, mais maintenant c'est pour en ressortir saucisses, saucissons et pommes de terre.

Alors, il ne reste plus qu'à savourer, avec un bon verre de pinot noir de Neuchâtel ou du Clos des Cantons de Buix, ces merveilles de notre terroir jurassien.

Santé et bon appétit!



Pâturage boisé jurassien. Photo Eric Matthey.

# Merci à toutes les personnes qui font connaître L'Ami du Patois et qui nous communiquent les adresses de futurs abonnés.

Les coordonnées bancaires de L'AMI DU PATOIS : Banque Raiffeisen Sion-Région, CCP 19-82-4 IBAN CH32 8057 2000 0038 3652 3

## LA SAINT-MARTIN EN AJOIE

Bernard Chapuis, avec la collaboration de Benoît Choffat (JU)

#### Lai Sint-Maitchin en Aîdjoûe

Tiaind que r'vint lai Sint-Maitchin, An saingn' lo poûe d'vaint l'hôtâ. Qu'ât-ce qu'an veut faire de tot ci boudin?

Nos en airons djuqu'â rvira.

Mains l' djoué d' lai Sïnt-Maitchïn, Ès r'vegnant trétus en l'hôtâ. Ès bâfrant laîd, rouene èt boudïn.

È n'y é pus ran po lo r'vira.

S'è y é ïn sïnt qu'ât réchpèctè dains nôt' bé coénat, ç'ât bïn sïnt Maitchïn. Vos saîtes, çtu qu'aivait paitaidgie son mainté po en bèyie lai moitie en ïn poûere diaîle quasi tiu nu que grulait dains lai bije èt lai pieudge. Lo Môtie l'é botè dains son caleindrie â onze di mois d' novembre, mains lai féte é yûe d'aivéje le doujieme dûemoinne di mois.

Èl ât malaijie d'imaidginaie â djoué d'adj'd'heû ço qu'était lai Sïnt-Maitchïn po lés dgens d' nôs campaignes. Féte de lai ripaiye èt di poûe, èlle mairtçhait lai fin dés bésaingnes dains lés tchaimps èt l'entrèe dains l'long répét de l'hûvie. Èlle durait djunqu'â dûemoinne que

## La Saint-Martin en Ajoie

Quand revient la Saint-Martin, On saigne le cochon devant la maison. Qu'est-ce qu'on fera de tout ce boudin?

Nous en aurons jusqu'au revira.

Mais le jour de la Saint-Martin, Ils reviennent tous à la maison. Ils bâfrent lard, betterave rouge et boudin.

Il n'y a plus rien pour le revira.

Chant de Saint-Martin, musique d'Abner Sanglard, paroles de Bernard Chapuis.

S'il est un saint respecté dans notre beau coin de terre, c'est bien saint Martin. Vous savez, celui qui avait partagé son manteau pour en donner la moitié à un pauvre diable presque nu qui tremblait dans la bise et la pluie. L'Église l'a fixé dans son calendrier le onze novembre, mais la fête a généralement lieu le deuxième dimanche du mois.

Il est difficile d'imaginer de nos jours ce que représentait la Saint-Martin pour les gens de nos campagnes. Fête de la ripaille et du cochon, elle marquait la fin des travaux des champs et l'entrée dans le long repos hivernal. Elle durait jusqu'au dimanche suivant qu'on cheuyait qu'an aippeule encoé lo revira. Lés baiyes étïnt révijès en lai Sïnt-Maitchïn. Dains tchéque fèrme, an boétchoiyait, an tyuait l' poûe. Lés paiyisains lés pus poûeres en engraichïnt â moins dous, yun po yôte yusaidge, l'âtre po lai vente. Po l' boétchoiyaidge, an d'maindait bïn svent l'éde di saingnou. C'était ïn paiyisain que s'y coégnéchait ïn pô meu qu'les âtres.

Meinme s' lés ïnyes aint bïn tchaindgie, lai Sïnt-Maitchïn ât touedge vétçhâ tchie nos. Dains lés cabairèts, an n' trove pus d' piaice. Lés dgens aint moyou temps d' réjâvraie s'ès vlant faire lai Sïnt-Maitchïn. Èl en vïnt d'ïn pô tot poitchot. Lés Aidjolats que vétyant âtre paît eurveniant â paiys. Aiprés lai mâsse, ès s' râtant â ceimtére dvaint que d'paitchi bâfraie. En vèlle de Poérreintru, d'â vardi appelle encore le "revira". Les baux étaient revus à la Saint-Martin. Dans chaque ferme, on "bouchoyait", on tuait le cochon. Les paysans les plus pauvres en engraissaient au moins deux, un pour leur usage, l'autre pour la vente. Pour le "bouchoyage", on demandait bien souvent l'aide du "saigneur". C'était un paysan qui s'y connaissait un peu mieux que les autres.

Même si les us et coutumes ont bien changé, la Saint-Martin est toujours vivante chez nous. Dans les restaurants, on ne trouve plus de place. Les gens ont meilleur temps de réserver s'ils veulent "faire" la Saint-Martin. Il en vient d'un peu partout. Les Ajoulots établis autre part reviennent au pays. Après la messe, ils s'arrêtent au cimetière avant de partir s'empiffrer. En ville de Porrentruy, du



Fig. 11a Botchoiyaidge bouchoyage

- 1 rétla râtelier
- 2 trâté tréteau
- 3 mé ou salou huche ou saloir

Illustration tirée du Glossaire de Simon Vatré.

djuqu'â yundi, è y é l' mairtchie d' lai Sïnt-Maitchïn. En lai sôte dains yos caboénattes, les mairtchainds prepôjant yôs produts.

An n' sairait djâsaie d' lai Sïnt-Maitchin sains dire âtçhe di m'nu. Aiprés l'aissiete de brûe és p'téts lédyumes, an chmèque lai dgealèe d'ménaidge. S'encheut lo noi boudin servi d'aivô di bandâ, peus l' beûyi d'aivô d' lai salaidge de roûenes ou bin dés tieutes gailriebes, li-dechus lai tchairbonnèye, aindoéyes èt grablèes. Po faire in pô d' piaice dains l' mâgon, è yé le côp di moitan. An boit ïn bon voirre de daimè. Cés qu'en aint l' coéraidge porcheuyant d'aivô lés fies-tchôs, l' tchaimbon, peus l' reûti aiccompaignè d'ènne purèe d' pommattes. D'aivô l' café, ïn moéché de toétché en lai fraiyure èt peus encoé ènne petète gotte po faire è déchendre tot ci r'cegnon. Èt peus, bin chur, an veude tchâvé chu tchavé. Ch' lés tâles, an voit des botayes de vin de Boé. È fât étre coéyat po t'ni l' côp.

Ènne snainne pus taîd, cés qu'aint réjichtè eurc'mençant. Ès s' sietant â long d' cés qu' n'aivïnt p' trovè de piaice le premie dûemoinne.

Més amis, v'nis fétaie d'aivô nos lai Sïnt-Maitchïn en Aîdjoûe. Vos n' vos en vlèz p' eurpenti. vendredi au lundi, il y a le marché de la Saint-Martin. A l'abri dans leurs cabanes, les marchands proposent leurs produits.

On ne saurait parler de la Saint-Martin sans dire un mot du menu. Après l'assiette de bouillon aux petits légumes, on déguste la gelée de ménage. S'ensuit le boudin noir servi avec de la compote de pommes, puis le bouilli avec de la salade de betterave rouge, ou des carottes cuites, là-dessus la grillade, saucisses et rösti. Pour faire un peu de place dans l'estomac, il y a le coup du milieu. On boit un bon verre de damassine. Ceux qui en ont le courage continuent avec la choucroute, le jambon, puis le rôti accompagné d'une purée de pommes de terre. Avec le café, un morceau de gâteau à la crème et encore une petite distillée pour faire descendre tout ce festin. Et puis, bien sûr, on écluse chopine sur chopine. Sur les tables, on voit des bouteilles de vin de Buix. Il faut être solide pour tenir le coup.

Une semaine plus tard, ceux qui ont résisté recommencent. Ils s'asseyent à côté de ceux qui n'avaient pas trouvé de place le premier dimanche.

Mes amis, venez fêter la Saint-Martin avec nous en Ajoie. Vous ne le regretterez pas.

# LA SOUPE DE CHALET

Recette de Nicolas Currat (FR)

#### Choupa dè tsalè dè Kolin Currat

Po 10 litre (inveron 15 pèrchenè)

500 grame d'inyon 500 g dè porâ 1,5 kilo dè pre dè têra 500 g dè rirochètè 500 g d'èpenatsè

Ouna râva, ouna punya dè fâvè 200 g dè makaron
Duvè kupitè d'ô 2 litre dè lathi 1 litre dè hyà drobya 1,5 kilo dè fre rapâ 100 g dè buro Brinlèta tsapyotâye Dou kube dè bouyon è aromata

Tsapyotâ le to in piti mochi, ruthi lè j'inyon avui le buro.

Betâ a pou pri 4 litre d'ivouè, le porâ, lè rirochètè, la râva, le bouyon è l'ô din ouna pila.

Chalâ è pivrâ ( pâ tru, atan in rèbetâ a la fin)

Apri ouna demi-àra dè kouète, betâ lè pre dè têra.

Apri oun'àra du le keminhyèmin de la kouète, ajoutâ le lathi, lè j'èpenatsè è lè fâvè.

#### Soupe de chalet de Nicolas Currat

Pour 10 litres (environ 15 personnes)

### **Ingrédients**

500 g d'oignons 500 g de poireau

1,5 kg de pommes de terre

500 g de carottes

500 g d'épinards (les épinards sauvages sont encore meilleurs) Une rave, une poignée de fèves

200 g de macaronis

2 gousses d'ail 2 litres de lait

1 litre de crème double 1,5 kg de fromage râpé

100 g de beurre

Des ciboulettes hachées

Deux cubes de bouillon et de

l'aromat

#### Indications à suivre

Couper les légumes en petits morceaux. Rôtir les oignons avec le beurre.

Mettre environ 4 litres d'eau, le poireau, les carottes, la rave, le bouillon et l'ail dans une casserole.

Saler et poivrer (pas trop, autant rajouter à la fin).

Après une demi-heure de cuisson, mettre les pommes de terre.

Après une heure, ajouter le lait, les épinards et les fèves entières.

Apri oun'àra è demi, ajoutâ lè makaron.

Apri duvè j'àrè, ajoutâ la mitya dou fre, la hyà è lè brinlètè

Fô pâ oubyâ dè fére di tsifron

Après une heure et demie, ajouter les macaronis.

Après deux heures, ajouter la moitié du fromage, la crème double et les ciboulettes hachées.

Ne pas oublier de préparer des croûtons.

Servie dans l'assiette, la soupe de chalet reçoit alors, selon le goût de chacun, des croûtons et du fromage râpé.



# LITANIES D'HONNEUR AU VIEUX VILLAGE

Le comité de rédaction

La Cöbla du Patouè de Nînde et l'Association pour la Sauvegarde du Patrimoine Nendard (ASPN) publient le livre « Les litanies d'honneur au Vieux Village » qui comporte 41 textes patois dont 13 sont audibles à l'aide de QR codes. Excepté deux d'entre eux, les textes sont de la plume du Chanoine Marcel Michelet. Tous sont traduits en français. Le texte de base, même s'il est écrit en français, fournit énormément de renseignements concernant le patois sur plus de 150 pages, le tout suivi de près de 650 notes généalogiques. L'ASPN - pour marquer son 20° anniversaire - met sur pied au Nînd'art, espace culturel à Haute-Nendaz, une exposition intitulée « Litanies d'honneur au Vieux Village ». Dans l'expo, on peut entendre les textes de la bouche même de Marcel Michelet, ainsi que des témoignages de patoisants sur tablette (idem que sur l'apps patoisdenendaz).

« Je récite en mon cœur les morts de mon village, Tout ceux que j'ai connus lorsque j'étais enfant Et dont le souvenir en mon âme est vivant Si je dis seulement le nom et le visage. »



## Couverture de votre revue

Le comité de rédaction

Faut-il changer la couverture de la revue ? Merci aux lecteurs qui nous ont proposé quelques mots patois qui sonnent bien. Merci à ceux qui nous ont fait part de leurs suggestions. La réflexion se poursuit...



# D'où viens-tu « chalandes »?

Michel Freymond (VD)

#### D'yô vin-to, Tsalande?

L'è on bin galé nom, Tsalande, quand bin mîmo, bouîbo, sti mot que y'avâi lu ein français, « Chalandes » me seimblyâve cadico et vegnu on sâ pas d'yô.

Tsalande! L'è-t-e pas bin pllie galé de dere « Noël » ?

Dein « Noël », lâi a lo mot « no », et pu « noix », et pu « el », quemeint lè z'âla dâi z'andzè! (mousâïe d'einfant)

Cinquant' an aprî, me su remé quiestiounâ su cein que volyâve dere, du que tî lè patoisan ein dèvesâvant quemeint d'on vîlyo camèrardo.

Tsalande! L'è-t-e on nom de fîta, de calendrâi, âo bin ion dâi nom de sti pére-grand à pucheinta barba blyantse et à mantî rodze, que tî lè boute lâi peinsant ein faseint lâo prèyîra po avâi on preseint dèso la sapalla?

Cein m'avâi tant quiestiounâ que y'avâi tèlèfounâ à Monsu Maurice Bossard, noûtron suti patoisan de Chailly. Amâblyo et bon papa, m'avâi repondu cein:

Âo rière-rière vîlyo tein, âo tein de Mathusalem, on pâo dere, et mîmo dèvant que lo petiou Djèsu

#### D'où viens-tu, «Chalandes»?

C'est un bien joli nom « Chalandes », quand bien même, enfant, ce mot que j'avais lu me semblait vieillot et venu d'on ne sait où.

Chalandes! N'est-ce pas bien plus joli de dire « Noël »?

Dans « Noël », il y a le mot « no », [nous, en patois] et puis « el », comme les ailes des anges! (c'est une pensée d'enfant).

Cinquante ans après, je me suis à nouveau interrogé sur ce que cela signifiait, puisque tous les patoisants en parlent comme d'un vieux camarade.

Chalandes! Est-ce un nom de fête, de calendrier, ou bien un des noms de ce grand-père à la magnifique barbe blanche et au manteau rouge, auquel tous les enfants pensent en faisant leur prière, pour recevoir un présent sous le sapin?

Cela m'avait tellement intrigué que j'avais téléphoné à Monsieur Maurice Bossard, notre patoisant instruit de Chailly. Aimable et bon papa, il m'avait répondu ceci:

Dans des temps très anciens, au temps de Mathusalem, on peut dire, et même avant que le petit Jésus

fusse vegnu âo mondo, lè Romain appelâvant lo tot premî dzo de djanviè « calendes » ... L'è adan que lo sèlâo se dèmourte et retrâove on bocon d'accouet po fère à rallondzî lè dzo. Lè Romain, que l'îrant dâi sâcro à l'ovrâdzo, amâvant tot atant lè fîtè. Lè dzo que rallondzant, l'è pas rein! Fasant firabe, parârde et vesita à la câva po trinquâ, medâi que lo bosset l'ausse onco dâo clliâ.

Onna taula cotema, vo peinsâ bin, l'avâi tot cein que faut po dourâ grand tein, tant tsî lè z'Helvète, lè Burgonde que lè Mèrovingien et lè Valdotein!

Dan, lè sièclo l'ant passâ, na pas lo nom. « Calendes », po sû, l'a dèraillyî, s'è einjargounâ, dèformâ, mâ l'è restâ fidélo à la premîre

verrâïe de l'an, quand lo sèlâo repique.

Tant mî! Po noûtrè z'anchan, dzein dâo peuplyo de sti vîlye tein de guierra et de famene, la vyà n'îre pas adî 'nna treinquilla pecourâïe...

Et po no, ein catson derrâi lo nom de

soit né, les Romains appelaient les tout premiers jours de janvier « calendes » ... C'est à ce moment-là que le soleil se réchauffe et qu'il retrouve un peu d'énergie pour rallonger les jours. Les Romains, qui étaient acharnés au travail, appréciaient tout autant les fêtes. Les jours qui grandissent, ce n'est pas rien! Ils fêtaient la fin du travail, les cortèges et les visites à la cave pour trinquer, pour autant qu'il reste encore « du clair » [du vin] dans le tonneau.

Une telle coutume, vous le pensez bien, avait tout ce qu'il faut pour durer longtemps, aussi bien chez les Helvètes, les Burgondes que les Mérovingiens et les Valdôtains!

Alors, les siècles ont passé, mais pas le nom. « Calendes », certainement, a « déraillé », s'est popularisé, déformé, mais est resté fidèle au

> premier tournant de l'année, quand le soleil repique.

mieux **Tant** Pour nos anciens, du peuple gens de ces anciens temps de guerres famines, et de vie la n'était toujours une pas petite promenade tranquille ...

Et pour nous, caché derrière le nom



Tsalande, l'è a-t-e pas noûtron Boun'An, sè fregâtse, sè boutson et sè z'èpèluvè?

L'histoire dâo mondo latin, ein aprî roman, l'a fè que lè Vaudois l'avant hiretâ, pè lo français, dâo nom de « Chalandes » (ein patois « Tsalande ») po la fîta de Noël.

Ein 2015, quasu nion n'a onco cotema de dere ein français « Chalandes » po Noël, mâ crâyo que se di onco pè Dzenèva. L'è cadico, no l'ein âoblyâ, n'a pas 'nna pougnâ de patoisan à la trâina que s'eintîtant onco à tsantâ: « Tsalande galé ... », po cein que po leu, sti nom retchî onco quemeint 'nna dâoça musica que vin de tot lyein, dâi premî z'âdze.

Tot parâi, lè on bin galé nom, Tsalande!

Âo tieu de l'hivè, la fîta è dâoça, lo

fû retsaudeint, lo nom pllièseint!

*DZOYÂO TSALANDE!* 

Metsî dâo Moutset Tsalande 2014 de « Chalandes », n'y a-t-il pas notre Nouvel-An, ses banquets, ses bouchons et ses réjouissances ?

L'histoire du monde latin, puis romain, a fait que les Vaudois ont hérité, par le français, du nom de « Chalandes » (en patois « Tsalande ») pour la fête de Noël.

En 2015, presque plus personne ne dit « Chalandes » pour Noël, mais je crois qu'il se dit encore à Genève. C'est caduc, nous l'avons oublié, à l'exception d'une poignée de patoisants « à la traîne » qui s'entêtent à chanter encore : « Tsalande galé... », parce que pour eux ce nom résonne encore comme une douce mélodie, qui vient de très loin, des premiers âges.

Tout de même, c'est un bien joli nom, « Chalandes »!

Au cœur de l'hiver, la fête est douce,

le feu réchauffe, le nom est plaisant!

JOYEUX CHALANDES! JOYEUX NOËL!



Dessins de Michel Freymond.

# LE DEZARPE A SAINT-NICOLAS

Christiane Dunoyer, directrice du Centre d'Etudes francoprovençales (Val d'Aoste)

#### Ató l'esprì de ouì...

Saint-Nicolas, Vallée d'Aoste, belle localité de moyenne montagne, située à vingt minutes d'Aoste, a fêté ses dezarpe encore une fois, samedi 3 octobre, à partir de 9h du matin, jusqu'à la nuit. A la feun du tsatèn (à la fin de l'été), les arpians de la combe de Vertosan ont donc arrêté une date



commune après examen des herbages, afin de se retrouver tous ensemble au chef-lieu, dans le cadre d'une fête qui avant de se donner à voir est vécue en première personne par ses protagonistes. « Ató l'esprì de ouì », c'est-à-dire avec l'esprit d'aujourd'hui, voilà le mot d'ordre. Donc, la modernité d'une pratique ancienne, la fête plutôt que le spectacle, et plutôt que le folklore : une manière différente de raconter et surtout de vivre l'agriculture aujourd'hui. Pour qui voulait monter en altitude, il y a eu la possibilité de profiter du passage des troupeaux depuis Vedun et Vens ou de les suivre dans la descente, pour les autres, le spectacle était assuré à partir de 10h30, heure d'arrivée des premiers troupeaux à Fossaz. Et les vaches sont arrivées, précédées par le branlement de leurs sonnailles, joliment enrubannées, les reines avec leurs bosquets, la fierté de leurs propriétaires. Les prés de Saint-Nicolas ont donc accueilli près de 500 vaches, qui ont passé la journée au pâturage au milieu des humains en fête, entre meuglements et combats, pendant que les humains ouvraient leurs sac a breudde pour un casse-croûte en compagnie, euna boconoù, comme nous disons: le programme s'est poursuivi avec vente des produits d'alpage, moments de discussion, chansons spontanées et repas typiques dans les restaurants du chef-lieu. Pour finir « souper d'alpage » au chalet Le Foyer.

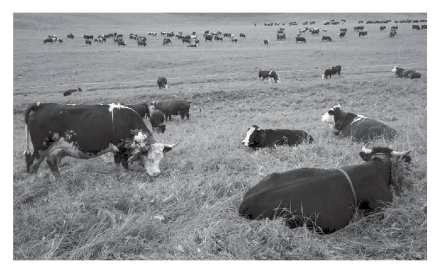
## La féta tcheut ensemblo

Dans un calendrier de défilés et de laboratoires où promotion touristique et intentions didactiques se donnent la main, les organisateurs, d'un commun accord, ont décidé de promouvoir simplement la fête : la fête d'une communauté qui recherche sa cohésion, à travers un moment partagé, quelque chose de très simple qui n'a pourtant plus sa place nulle part. Dans cette optique, ce ne sont pas les grands nombres qui comptent : la participation étant libre

et spontanée, la réussite de la manifestation se situant dans la satisfaction des présents. Et ce qui compte pour les présents, c'est le partage du temps, d'une certaine émotion, c'est le sentiment d'amitié, c'est le plaisir de se reconnaître dans une communauté de gestes et de pensées. *Tcheut ensemblo*! (tous ensemble)...Il a fallu procéder à un dépouillement sévère de la notion de la « fête organisée » pour arriver à concevoir quelque chose qui était dans les désirs des montagnards, sans oser le dire : a-t-on le droit d'organiser une fête pour la communauté sans paraître ringard, sans être accusé d'être insensible au touriste? L'objectif de la manifestation de Saint-Nicolas, c'est donner un temps d'amusement collectif à la communauté, qui aspire à s'exprimer à son rythme, en créant en toute liberté son schéma festif.

### Qui paye, qui gagne?

A notre époque, tout peut être sujet à une valorisation patrimoniale, y compris les moments de fête, mais pour leur célébration, on choisit d'organiser des fêtes selon des critères établis par des entités extérieures à la communauté (finalement qui est dedans et qui dehors...?) parce que les destinataires ciblés sont les personnes venues de l'extérieur et que la célébration doit être surtout un spectacle à voir. Alors, les locaux ont souvent le sentiment d'être spoliés de leur fête et, pour en récupérer quelques bribes, ils doivent se débrouiller pour faire rentrer leur exigence d'une socialisation festive à l'intérieur d'un spectacle ayant d'autres visées, mais le résultat est souvent compromis par la présence simultanée d'éléments hétéroclites et de rapports de forces inégaux (notamment en matière de financements : qui sponsorise et qui en tire profit ?). Les dezarpe de Saint-Nicolas marquent une inversion de tendance, ou la naissance d'une nouvelle offre touristique (appréciée parce que « authentique »), car les indigènes revendiquent une fête satisfaisant avant tout les exigences de la sociabilité interne et refusent la spectacularisation d'une tradition du passé, en marchant selon leur propre sensibilité à l'intérieur d'une tradition vivante.



Pour plus de renseignements et pour une galerie d'images spectaculaires visitez notre site www.centre-etudesfrancoprovencales.eu ou suivez-nous sur facebook Noalle de Saint-Nicolas! Poudzo! E tanque a

Poudzo! E tanque a l'an que veun!