
Zeitschrift: Jahresberichte des Archäologischen Dienstes Graubünden und der
Denkmalpflege Graubünden

Herausgeber: Archäologischer Dienst Graubünden; Denkmalpflege Graubünden

Band: - (2004)

Artikel: Disentis/Mustér, Kloster St. Martin : die älteste materiell fassbare
Koimesis-Darstellung der Welt

Autor: Studer, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-821223

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-821223
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Walter Studer
Disentis/Mustér, Kloster St. Martin:

Die älteste materiell fassbare Koimesis-Darstellung der Welt

71 Studer Walter: Disentis/Mu¬
stér, Kloster St. Martin:
Teilrekonstruktion der Plastik
und Malerei eines Engels des

Strafgerichtes aus dem 8.

Jahrhundert. Jb ADG DPG

2002, 73-95. - Studer Walter:

L'annonce du jugement

par les sept anges sonnant de

la trompette. In: Sapin Christian

(Hrsg.) Le Stuc. Visage
oublié de l'art médiéval.
Musée Sainte-Croix de

Poitiers, 2004, 152-158.
72 Studer Walter: La gloire des

anges. In: Sapin Christian
(Hrsg.) Le Stuc. Visage oublié
de làrt médiéval. Musée
Sainte-Croix de Poitiers, 2004,
158-161.

73 Studer Walter: La «Koime-
sis». In: Sapin Christian
(Hrsg.) Le Stuc. Visage oublié
de l'art médiéval. Musée
Sainte-Croix de Poitiers,
2004, 162-163.

LK 1213, 708 400/173 800, 1165 m Ü. M.

Vorbemerkung

Wenn im Titel festgehalten wird, dass die

Disentiser Koimesis (Koimesis Marientod,

Entrückung der Seele Mariens in den Himmel)

auf materieller Ebene die «älteste der

Welt» sei, ist dies nicht unangemessene
Marktschreierei. Damit wird vielmehr eine

Tatsache vermittelt, die aus wissenschaftlicher

Sicht gleich in mehrfacher Beziehung

von grundlegender und internationaler

Wichtigkeit ist. Wir haben es beim Disentiser

Kopffragment mit dem einmaligen Rest

einer frühbyzantinischen, vorikonoklasti-
schen Darstellung des in frühbyzantinischen

Legenden berichteten Tod Mariens zu tun.
Ein Solitär in der ohnehin mageren
Quellenlandschaft, der abgesehen von seiner

kunsthistorischen Bedeutung mindestens auch

Fragen zur Geschichte der Theologie, der

Mariologie, der Liturgie, des Frühmittelalters

und der Architektur zu formulieren

ermöglicht, die eingedenk und in Verbindung

mit den bereits vorhandenen Disentiser

Befunden und Erkenntnissen zu stellen und

allenfalls zu beantworten sein werden.

Abb. 32: Disentis/Mustér, Kloster St. Martin.

Das Kopffragment in frontaler Sicht. Mst. 1:5.

Der so genannte Disentiser Stuck, nämlich die

Reste einer plastisch unterlegten Monumentalmalerei

byzantinischer Herkunft aus dem

8. Jh., vereinigt nachgewiesen in sich über

100 lebens- bis überlebensgrosse plastisch

unterlegte Heiligenfiguren, das älteste Weltgericht

- bis dato repräsentiert durch die Engel

des Strafgerichtes nach Off. 8. 671 und einer

rund 100 in den Kopfpartien plastisch unterlegten

Engel von Lebensgrösse umfassenden

Engelsglorie72 -, und eben auch eine byzantinische

Koimesis-Darstellung73. Allenthalben

Sensationen - das Wort muss verwendet werden

-, die zudem nicht aus Konstantinopel

(TR), Thessaloniki (GR), Jerusalem (IL) oder

Rom (I), wo Funde dieser Qualität am ehesten

zu erwarten wären, stammen, sondern

aus der nordwestlichen Peripherie des

Byzantinischen Reiches, bzw. dessen Einflusssphäre,

die geopolitisch-historisch und in der

Metamorphose der Topographie ihrer Kunstlandschaft

mangels Quellen nach wie vor nur diffus

und widersprüchlich zu erfassen ist.

Der folgende Artikel ist ein im Text und vor
allem im Bildteil notwendigerweise rigoros
reduzierter Auszug aus dem entsprechenden

Kapitel eines im redigierten Basismanuskript

vorliegenden ersten Disentiser Bandes, der, so

hoffe ich, mit der Unterstützung von Gönnern

in absehbarer Zeit zur Publikation kommt.

Die Legende

«Sie setzten sich und trösteten sie und

verbrachten drei Tage mit dem Lobpreis Gottes;

am dritten Tage aber kam der Schlaf über

alle im Hause, und keiner vermochte wach

zu bleiben, ausser den Aposteln und drei

Jungfrauen, den Gefährtinnen der

hochheiligen Jungfrau. Und siehe, auf einmal

erschien der Herr Jesus mit einer grossen Schar

von Engeln in strahlendem Glänze, und die

64



Engel sangen Lobgesänge und priesen den

Herrn. Und der Herr sprach: «Komme, du

Auserwählte, kostbare Perle, tritt ein in die

Wohnung des ewigen Lebens.»

Da warf sich Maria zu Boden und betete

zum Herrn: «Gelobt sei der Name deiner

Herrlichkeit, o Herr, mein Gott, der du

geruhtest, deine demütige Magd auszuwählen

und mir das Geheimnis deines Mysteriums
anzuvertrauen. Gedenke meiner, König der

Herrlichkeit. Du weisst, dass ich dich von

ganzem Herzen liebte und den Schatz

bewahrte, den du mir anvertrautest. Empfange

deine Magd, o Herr, und erlöse mich von
der Macht der Finsternis, damit Satan mich

nicht angreift und ich nicht die furchtbaren

Geister um mich sehe!»

Der Heiland erwiderte: «Als ich von meinem

Vater zur Erlösung der Welt entsandt

wurde und am Kreuze hing, kam der Fürst

der Finsternis auf mich zu; aber da er keine

Spur seines Herzens entdecken konnte, zog

er sich überwunden und verachtet zurück.

Ich habe ihn gesehen, und du wirst ihn

sehen, wie es das allgemeine Gesetz des

Menschengeschlechtes verlangt, dem du dich im
Sterben unterwirfst, aber er wird dir nicht
schaden können, weil nichts von dem in dir

ist, was er in sich hat, und ich bei dir bin,

um dich zu behüten. Komme daher in Frieden,

denn die himmlischen Heerscharen

erwarten dich, damit ich dich einführe in die

Freuden des Paradieses.»

Und als der Herr diese Worte gesprochen

hatte, erhob sich die Jungfrau, streckte sich

auf ihr Bett und gab ihren Geist auf, indem

sie Gott Dank sagte. Da sahen die Apostel
einen solchen Glanz, wie ihn keine menschliche

Zunge zu schildern vermag, denn er

übertraf die Weisse des Schnees und die

Helle des Silbers.»

(Pseudo Melitus 7-8)

Disentis/Mustér, Kloster

St. Martin: Die älteste

materiell fassbare Koimesis-

Darstellung der Welt

10 cm

Das Fragment

Obwohl dem vorliegenden Kopffragment -
in Abb. 32 in frontaler Sicht - der grösste

Teil der unteren Gesichtshälfte fehlt und im

Fundgut die direkte Ergänzung - oder auch

nur Teile der direkten Ergänzung - mit
Sicherheit nicht erfasst sind, kann die

abgegangene Gesichtspartie innerhalb einer sehr

minimen und nicht ins Gewicht fallenden

Toleranz sowohl in der plastischen

Ausprägung als auch in der Malerei rekonstruiert

werden. Möglich wird diese in den

Projektionspausen von Abb. 33 und der die

Plastik und Malerei kopierenden und

extrapolierenden Kopie von Abb. 34 und 35

realisierte Teilrekonstruktion, die im begrenzten

Rahmen dieses Artikels nicht erschöp-

Abb. 33: Disentis/Mustér,

Kloster St. Martin.

Projektionspausen des Kopffragmentes

aus Abb. 32. In der

Mitte: in frontaler Sicht und

in die den Tropfenzügen

entsprechenden Lage in der

Bildebene gerichtet.

Links: Sicht von links.

Oben: Sicht von oben.

Rechts: Sicht von rechts.

Unten: Sicht von unten.

Der Pfeil rechts und die

punktierte Linie links

verdeutlichen die Schiftung des

Kopfes gegenüber der

Bildebene, bzw. gegenüber der

Auflagefläche. Mst. 1:5.

65



Disentis/Mustér, Kloster

St. Martin: Die älteste

materiell fassbare Koimesis-

Darstellung der Welt

fend dargestellt und kommentiert werden

kann, vor allem durch die Kombination
einerseits der weit über die Bruchstelle hinaus

zu extrapolierenden Form der fehlenden

Mund-Kinn-Partie mit der Form von anderen

im Fundgut erhaltenen entsprechenden

Gesichtpartien desselben Kopftyps und der

gleichen Nuancierung mit der exakt im

Raum festzustellenden Lage des Fragmentes

an der Wand. Wie die in den

Projektionspausen in Abb. 33 angegebenen Masse

deutlich machen, wird die Richtigkeit
zumindest des Scheitel-Kinn-Masses des

teilrekonstruierten Kopfes dadurch unterstrichen,

dass die gefundene Form exakt die

nach dem Gesichtskanon der Disentiser

Köpfe auch beim vorliegenden Kopffragment

berechenbare Dimension der Höhe

ergänzt: Die waagrechte mittlere Gesichtszone

- nach dem Kanon das mittlere Drittel

der Kopfhöhe - misst in der durch das

Nasenende und der hier vom Betrachter aus

rechts liegenden dominanten, d. h. höher

liegenden Braue genau 7 cm. Dem entspricht
die Höhe von ebenfalls genau 7 cm des oberen

Drittels der Kopfhöhe, gegeben durch

die Distanz von der massgebenden Braue

zur Scheitelhöhe. Sowohl auf dem Wege der

Formsuche, als auch auf dem Wege der

Anwendung des Kanons auf das Kopffragment

resultiert ein Scheitel-Kinn-Mass von
21 cm.

Ebenso zweifelsfrei, allenfalls im Bereich

von unerheblichen 1-2 Prozenten Toleranz

liegender Abweichung, lässt sich das Profil
der Nase wie in den Projektionspausen von
Abb. 33 in der Projektion von links gezeigten

Form bestimmen, deren Spitze zugleich

die maximale Höhe der Bildschicht
markiert. Die Mächtigkeit der Bildschicht, de-

Abb. 34: Disentis/Mustér, Kloster St. Martin. Sicht von halb unten auf die Kopie der

Kubatur des Kopffragmentes aus Abb. 32. Die Lage der Bildebene, bzw. der Auflagefläche

ist in der Fläche des unteren Randschnittes eingeritzt.

Abb. 35: Disentis/Mustér, Kloster St. Martin. Sicht

von halb links auf die rekonstruierte Partie der

Koimesisdarstellung. Die Lage der Bildebene,

bzw. der Auflagefläche ist in der Fläche des link-

seitigen Randschnittes eingeritzt.

66



ren Rückseite bzw. Basisfläche im Fragment
erhalten ist, und die eindeutig bestimmt

werden kann, misst demnach 6,8 cm, also

rund 7 cm.

Zu berücksichtigen ist allerdings, dass diese

Bildschicht unbedingt nur auf den

vorliegenden Kopf und dessen zugehörigen Körper

zu beziehen ist. Das heisst, die auf der

Rückseite der Bildschicht teilweise haften

gebliebenen Reste einer darunter liegenden

Schicht, die, so zeigen die ebenfalls auf der

Rückseite der Bildschicht erhaltenen Negative

von Anritzungen und Anhackungen,
die zur besseren Haftung der aufliegenden

Bildschicht der Figur angebracht wurden,
sind nicht wie bei der Summe der übrigen
Disentiser Figuren (Engel des Strafgerichtes,

Engelsglorie) als Aufbauschicht zu
verstehen. Es handelt sich beim erhaltenen

Rest dieser der Figur als Unterlage dienenden

Schicht wenigstens teilweise um den

Rest einer Bildschicht, die wiederum einer

Bildpartie angehört, die ihrerseits vom
vorliegenden Kopf und dem diesem zugehörigen

Körper überlagert wurde, und die Teil

einer grossflächigen, mehrere Figuren
umfassenden Komposition war.
Von grösster Bedeutung für die sichere

Deutung der Figur, vor allem aber der

Gesamtkomposition, zu der die Figur gehört,
ist die zweifelsfreie Bestimmung der

Orientierung des Kopffragmentes in Bezug auf
seine Ausrichtung in der Fläche der
Bildwand. Diese Bestimmung ist glücklicherweise

beweisbar. Abgesehen von allen hierzu

geeigneten Indizien, wie unter anderen

auch die waagrechte Bruchstruktur der

Rückseite, die wiederum in Einheit mit der

dazu lotrecht festzustellenden Fliesstendenz

der Farbschichten der Malerei auf der

Sichtseite steht, sind zwei in ihrem Verlauf

unzweifelhaft verlaufende Tropfenzüge er¬

halten: Ein Überschuss des üblicherweise

wegen seiner geringen Deckkraft sehr dick

und pastos aufgetragenen Kalkweiss der

den Brauenkamm des rechten Auges
markierenden Lichtzeichnung hat sich als Tropfen

gelöst und ist über die schwarze Farbe

der bereits gemalten Braue hinweg bis in

den Bereich der Gesichtsgrenze abgeflossen,

wo er im übrigen nachträglich durch

ein die Gesichtskontur nachziehenden

braunen Pinselstrich halbwegs überstrichen

und somit einigermassen retuschiert wurde.

Da diese Korrektur erst nach dem weitgehend

abgeschlossenen Trocknungsprozess

der Lichtzeichnung vorgenommen wurde,

ist die plastische Form des Tropfenzuges

durch das nachträgliche Überstreichen im

Bereich der Gesichtskontur kaum verletzt

worden.

Ein zweiter Tropfenzug, 3 mm rechts neben

dem genannten liegend, hat sich schon

beim Auftragen des Karnates gebildet. Sein

Ursprung liegt im Bereich der Braue, und er

wurde gemäss der Abfolge der Malschritte

in halbtrockenem Zustand durch das

Schwarz der Braue übermalt. Das Relief des

Tropfenzuges ist in seinem Verlauf entsprechend

der plastischen Ausprägung der über-

flossenen Zone des Brauenkamms an dieser

Stelle leicht abgelenkt und bis in den

Gesichtsrand zu verfolgen.

Mit dieser vom Lot um 53 Grad nach links

geneigten Position in der Fläche der

Bildwand ist das Kopffragment dieser praktisch

lebensgrossen Figur die einzige Ausnahme

unter allen Köpfen des Disentiser Fundgutes.

Dieser in der Kubatur (Abb. 34) und der

Malerei (Abb. 35) fraglos zu kopierende

und teilweise im Rahmen geringer und

überdies exakt zu definierender Unsicherheiten

ergänzend zu rekonstruierende Kopf

Disentis/Mustér, Kloster

St. Martin: Die älteste

materiell fassbare Koimesis-

Darstellung der Welt

67



Disentis/Mustér, Kloster

St. Martin: Die älteste

materiell fassbare Koimesis-

Darstellung der Welt

weist zwar alle konventionellen Merkmale
der Disentiser Technik auf, ist aber zugleich

in fast jeder Beziehung eine Ausnahme, die

wiederum nicht nur sprichwörtlich,
sondern tatsächlich die Regel bestätigt. So

kann die Kubatur des oberen, die Augen
und Nase umfassenden Kopffragmentes auf

Anhieb als frontal zum Betrachter ausgebildet

bezeichnet werden. Wenn wir uns

allerdings der Neigung der Gesichtsfläche nach

rechts - besonders gut zu erkennen in der

Projektionspause von unten in Abb. 33 -
vergegenwärtigen, und wenn wir die auf

der - vom Betrachter aus - rechten

Gesichtshälfte deutlich weiter oben beginnende

und insgesamt stärker ausgebildete

Ausrundung der in Richtung Kinn laufenden

Gesichtspartie berücksichtigen, wird deutlich,

dass es sich um einen aus der Sicht der

Betrachtung leicht nach rechts gewendeten

Kopf handelt, der damit - abgesehen von
der hier schwächeren Wendung als bei den

Vergleichsbeispielen - alle plastischen Merkmale

mit den Kubaturen der ebenfalls

gewendeten drei Köpfen der Engelsfiguren
des Strafgerichtes74 teilt. Indem auf der

linken, dem Betrachter näheren Kopfseite ein

braun gemaltes Ohr aufgetragen wurde,

richtet sich die Malerei sinngemäss nach

diesem Sachverhalt der plastischen Vorgabe

- und sie bestätigt damit auch die an der

Summe der Köpfe gewonnene und bereits

hergeleitete Regel, wonach nur bei seitlich

gewendeten Köpfen Ohren vorkommen,
und dass immer nur ein Ohr auf der jeweils
dem Betrachter nahen Kopfseite aufgemalt
erscheint.

Die Vorform der Kubatur ist wie üblich mit
zwei Volumen gebenden Schichten aufgebaut

und durch eine dünne, in den Randregionen

auf die Figurgrenze auslaufende Man-

74 Studer, wie Anm. 71. telschicht vervollständigt. Wie präzis - und

infolge dessen auf Vorlage und Vorzeichnung

beruhend - bereits die Vorform die

Silhouette berücksichtigt, zeigt sich besonders

deutlich im Bruchfeld entlang der

linken Wange - gut sichtbar in der

Projektionspause von unten in Abb. 33 -, wo die

Mantelschicht entlang der Gesichtsgrenze

abgesplittert ist. Erhalten geblieben ist ein

Teil der unter der Mantelschicht liegenden

Schicht der Volumen gebenden Schichtung,
deren Oberfläche den direkt auf die

Figurgrenze auslaufenden Verlauf der Schichtlage

sichtbar macht.

Der in den Projektionspausen zu verfolgende

und zu ergänzende Verlauf der Fläche

der Rückseite der Bildschicht des Kopfes

bzw. der Figur in Relation zur Figurgrenze
lässt eine Diskrepanz zwischen der Tiefe

des Schnittes in der Figurgrenze zwischen

der linken und rechten Seite feststellen. Wie

in Abb. 33 in der Projektion von unten mit
punktierter Linie angedeutet, bleibt dort,

wo auf der rechten Seite der Schnitt der

Figurgrenze die Oberfläche der Unterlagsschicht

erreicht, auf der linken Seite auf

gleicher Höhe ein Abstand von rund 1,5

cm. Diese links in Bezug auf den Hintergrund

angehobene Ausformung der Silhouette

bestätigt einerseits die Wendung des

Kopfes nach rechts. Sie beweist aber vor
allem, dass an dieser Stelle, also links vom
Gesicht bzw. links an die Figur anstossend,

ein weiteres zur gleichen Bildschicht gehöriges

plastisches Element folgt und - da die

Extrapolation in dieser Hinsicht unzweifelhaft

durchzuführen ist - dass die Figur
nicht nur mit leicht nach rechts gewendetem

Kopf dargestellt ist, sondern dass die

ganze Figur auf der linken Seite gewisser-

massen zum Bildhintergrund hin angehoben

erscheinen soll.

Dieses Phänomen ist wiederum bei keinem

68



der Köpfe und bei keiner Figur des Disenti-

ser Fundgutes zu beobachten. Bezogen auf

die plastische Bildsprache des Reliefs, die

Raumillusion und Gegenständlichkeit in
verkürzter Tiefe darstellt, und unter
Berücksichtigung der Lage des Kopfes, die wiederum

zumindest einen dementsprechend seitlich

nach hinten gelehnten Oberkörper dieser

Figur bedingt, bedeutet diese Anschif-

tung der Figur und des lokalen Hintergrundes

auf die dem Betrachter zugewandten
Seite hin nichts anderes, als dass die Figur,

dem Betrachter die Aufsicht bietend, auf

einem im Schulterbereich angehobenen Lager

lang ausgestreckt liegt (eine Art Sessel mit
einer der Lage der Figur gemässen, stark

nach hinten geneigten Rückenlehne ist

theoretisch zwar möglich, auch wenn diese

Möglichkeit allein schon auf Grund der

Sonderform, die eine solche Sitzgelegenheit

in Möbelform bedeuten würde, auszu-

schliessen wäre. Auch ein durch die Natur
gebildetes Lager könnte zunächst prinzipiell

erwogen werden).

Bezogen auf die Summe der Disentiser Köpfe

und nur nach der Kubatur beurteilt,
besteht zwischen der beim vorliegenden
Kopffragment gelb gemalten und in ihrer plastischen

Abgrenzung zum Gesicht malerisch

mit einer braunen Kontur unterstützten

Partie kein auffälliger Unterschied zu den

sonst üblichen Frisurkalotten. Unmittelbar
festzustellen ist, dass diese Kalotte nicht

wie bei den frontalen Köpfen auf Höhe der

Ohren im Hintergrund aufgeht. Soweit es

die dominante, dem Betrachter zugewandte

Seite anbelangt, ist die Ausformung und der

Verlauf der Kalotte identisch mit denen der

seitlich gewendeten Köpfe, nämlich mit
mehr oder weniger steil zum Hintergrund
abfallend geschnittenen Profil hinter dem

Ohr vorbeigeführt und entlang von Wange

und Hals in die Schulterpartie vermittelnd

auslaufend. Allerdings ist der Verlauf der

zum Gesicht bündigen inneren Grenze der

Kalotte auf Höhe des Ohres, statt wie sonst

bei den seitlich gewendeten Köpfen weiter

in Richtung Hintergrund bzw. in Richtung
Schulterkubatur abfallend, hier eindeutig

eng an die Wange schmiegend und in Richtung

Kinn weitergezogen zu extrapolieren.
Noch deutlicher vom Üblichen abweichend

sind die Ausformung und der Verlauf der

Kalotte auf der anderen, der abgewendeten

Seite. Entgegen den Beispielen anderer

abgewendet dargestellten Köpfen, bei denen

die Frisurkalotte etwa entsprechend dem

Grad der jeweiligen seitlichen Wendung des

Kopfes oft schon auf Augenhöhe im
Hintergrund aufgeht, ist die Kalotte hier in der

Anschmiegung an das Gesicht, zum Hintergrund

sogar leicht ansteigend, im Bereich

des Wangenknochens entlang der Wange

bis in die Höhe des Mundes an das Gesicht

angrenzend geformt worden, wie dies in
der betreffenden Bruchstelle und den dort
noch vorhandenen gelben Farbresten

nachzuweisen ist. Im weiteren wechselt die sonst

durchwegs ausgerundete konvexe
Oberfläche der Kubatur auf der Höhe des

Brauenendes in eine leicht konkave Ausprägung

über, die vor allem belegt, dass sich die

abgegangene plastische Partie nicht in Richtung

Kinn verjüngte, sondern dass sie im

weiteren Verlauf in der auf Höhe der

Bruchstelle vorhandene Stärke, zunehmend

nach aussen unten geführt, ausgestaltet

wurde.

Die ockergelbe, satt aufgetragene Farbe dieser

Partie ist in Disentis/Mustér sowohl als

Haarfarbe als auch als Gewandfarbe

gebräuchlich. Bei den über 50 Frisurfragmenten

im Disentiser Fundgut sind jedoch

durchwegs die Reste einer meistens

Disentis/Mustér, Kloster

St. Martin: Die älteste

materiell fassbare Koimesis-

Darstellung der Welt

69



Disentis/Mustér, Kloster

St. Martin: Die älteste

materiell fassbare Koimesis-

Darstellung der Welt

schwarz ausgeführten Frisurzeichnung
eindeutig nachzuweisen. Ebenso eindeutig
fehlt eine solche Zeichnung auf der sonst

der Frisur vorbehaltenen plastischen Partie

beim vorliegenden Kopffragment. Die

Farboberfläche ist im übrigen durchwegs so

gut erhalten, dass sie auch bezüglich der in

Disentis/Mustér häufig zu beobachtenden

Negativen von Pinselzügen einer im Halb-

nass der unterlegten Farbe vorgenommenen
und durch Verwitterung vollständig

abgegangenen Zeichnung untersucht werden

kann. Das Resultat bleibt negativ.

Statt einer aufgemalten Frisur wurde diese

Partie mit einem über der Stirn eingemitteten

Fünfpunkte-Kreuz geschmückt. Abgesehen

von der Einmaligkeit dieser Kreuzform

im Spektrum der verschiedenen heiligen
Zeichen - unter denen sich auch Kreuzformen

befinden -, mit denen die Gewänder

der Heiligen in der Disentiser Ausstattung

ausgezeichnet sind, und abgesehen von der

einzigartigen Bedeutung dieses Fünfpunkte-
Kreuzes an dieser Stelle als exklusives
Zeichen der Mariendarstellung in der byzantinischen

Kunst, ist nach Disentiser Lesart

hier keine Frisur dargestellt, sondern das

üblicherweise bis über die Schultern

reichende Kopftuch der Frau, ein Maphorion
also, wie dies im übrigen auch die beschriebene

plastische Ausformung anzunehmen

zwingt.
Die trotz Verwitterung, der schwarzbrauner

Verschmutzung und einiger Blessuren

insgesamt gut erhaltene Malerei steht

grundsätzlich in eindeutigem Einklang mit der

Technik und dem Stil der Disentiser Kunst.

Umso augenfälliger sind die Besonderheiten

zum einen im Ablauf der Malschritte und

zum anderen in der Färb- und Formgebung.

Auf den wie überall in Disentis/Mustér auf

den noch feuchten Untergrund satt aufge¬

tragenen Malgrund aus Kalkweiss wurde

beim vorliegenden Kopf als nächster Schritt

nicht nur die Partie des Maphorions mit
gelbem Ocker deckend bemalt, sondern

auch zugleich mit der selben Farbe und im
selben Arbeitsgang die Gesichtspartie
gestrichen. Wobei diese nicht mehr lediglich
als Imprimitur zu verstehende Untermalung
des Karnatbereiches im Bereich vor allem

der linken Gesichtshälfte durchaus die Sattheit

und Intensität des Farbauftrages auf
dem Maphorion beibehält.

Der darauf folgende Malgang, der Auftrag
eines nur wenig mit Rot und Braun homogen

getönten Kalkweisses als Karnat,
berücksichtigt die gelbe Unterlage insofern,
als dass sie diese vor allem im Bereich der

Augen durchscheinen lässt. Die sonst

weitgehend feststellbare Rotzeichnung des Kar-

nats der Disentiser Gesichter - einerseits die

Modellierung mit dünnem Rot und
andererseits das Wangenrot - fehlen hier

vollständig.

Diese die Gesichtsmalerei vom Dunkel ins

Hell entwickelnde Technik erinnert an die

spätere Technik der Ikonenmalerei, wo
durch den Auftrag von an Intensität
zunehmenden weisszeichnenden Partien die

Gesichtstopographie aus dem dunklen
ockerbraunen bis ockergelben Untergrund
erarbeitet wurde und wird.

Auf dieses fast weisse, das Gelb leicht

durchscheinen lassende und gleichmässig

getönte Karnat wurden mit dünnstem Gelb

die Augen vorskizziert - gut sichtbar vor
allem im äusseren Augenwinkel des linken Auges,

wo die eigentliche Augenzeichnung mit
dem in der Skizze im Augenwinkel höher
endenden Auge keine Deckung erreicht - und

danach mit dem gleichen rötlichen Braun die

geschlossenen Augen, das Ohr, die Nasenflügel

- Reste sind an den betreffenden Stellen

70



beidseits der Bruchkante noch erkennbar -
die Gesichts- und Figurgrenze und das Fünf-

punkte-Kreuz gemalt.

Ohne Unterbruch und mit dem gleichen

Braun des vorangegangenen Malganges

wurde zumindest die linke Braue im Sinne

einer mildernden Vortönung des folgenden
Schwarz vorgezeichnet und anschliessend

die eigentliche Zeichnung der Brauen mit
Schwarz ausgeführt. Mit sehr feinem

schwarzem Pinselstrich wurden schliesslich

die oberen Lidfalten der geschlossenen Augen

zusätzlich vertieft.

Als letzter Malgang wurde die Lichtzeichnung

durchgeführt, die im Fragment auf

Grund der schwarzbraunen Patina der

Verschmutzung kaum mehr als Kontrast sichtbar

ist, aber im Relief des dank des bei

Kalkweiss notwendigen dick gehaltenen

Auftrages dieser äusserst schlecht deckenden

Farbe in ihrer Form und in ihrem Verlauf

klar zu Tage tritt.
Wie bei allen Disentiser Gesichtern wurde

den Brauenkämmen entlang der oberen

Brauenränder und in etwa gleicher Länge

und Breite wie die Brauen selbst ein Licht

aufgesetzt. Nach der gleichen Disentiser

Konvention ist mit Sicherheit auch die

Lichtzeichnung der Mundregion
vorgenommen worden.

Die auf eine Linie reduzierten Lidränder

der geschlossenen Augen erhielten je zwei

fein gezogene Lichtkanten, die im

Zusammenspiel mit der schwarzen Vertiefungslinie

der Oberlidfalten und in Einheit mit der

vom Karnat halbwegs ausgesparten Zone

der Augen dem Augenkörper, aus der

richtigen Distanz der Betrachtung beurteilt,
beträchtliche Plastizität und eine - gerade im

Vergleich mit den hierzu imposant wirkenden

Augen z. B. der Engelsköpfe - filigrane

Zartheit verleihen. Die komplexen Misch¬

formen der Lichtgebung, nämlich einerseits

die aufgesetzte Gegenständlichkeit
vermittelnden Glanzlichter des weissen Lichtes in

Kombination mit dem goldgelben diffus

leuchtenden Licht, das sowohl als Abglanz
eines von rechts oben ausgehenden Strahlens

wahrzunehmen ist, als auch gleichzeitig

und gleichwertig als ein von der Person

ausgehendes Leuchten empfunden werden

kann, hat die Qualität bewusster Raffinesse

und - trotz der Geschwindigkeit der

Ausführung und der offensichtlichen zur
Reduktion neigenden Routine der Künstler -
die souveräne Beherrschung einer differenzierten

Technik zur Bedingung.

Zum Kreuzbesatz auf

dem Gewand der Muttergottes

Eine Verbildlichung der Maria als Muttergottes

in der vollen, d. h. der menschlichen

und göttlichen Natur Jesu bewussten Form

ist bereits zur Zeit der Weihung Konstantinopels,

des neuen Rom, am 11. Mai 330

vorauszusetzen. Die im 4. und 5. Jahrhundert

stattfindende grundlegende Bildfin-

dung kann eingedenk der durch den Status

der Maria bezeichneten bzw. dargestellten

Christologie, der Natur Jesu und der

Dreifaltigkeit nur im engsten reaktiven oder

sogar mitdefinierenden Zusammenhang mit
dem in den ersten vier Konzilen erfolgten

Ringen um die richtige Formel, ebendiese

Inhalte als gültige Lehre absolut

auszudrücken, gesehen werden.

Der Charakter einer mit den Ergebnissen

der ersten vier Konzile verbundenen eigentlichen

Mit-Konstruktion kommt deshalb

auf jeden Fall der Ausbildung des Gewandbesatzes

zu - ein Beispiel zeigt Abb. 36 -,
der schon bei den seit dem 6. Jahrhundert
fassbaren Mariendarstellungen das einfa-

Disentis/Mustér, Kloster

St. Martin: Die älteste

materiell fassbare Koimesis-

Darstellung der Welt

71



Disentis/Mustér, Kloster

St. Martin: Die älteste

materiell fassbare Koimesis-

Darstellung der Welt

che Gewand der Muttergottes kennzeichnet,

das sich mittlerweile von der

römischen Form - der Tunika mit über dem

Kopf getragenen Palla - zur gräco-syrischen

Form - dem Chiton mit einem zunehmend

Mantel-artig, mindestens über Schultern

und Brust reichenden Maphorion - gewandelt

hatte. Denn diesem offensichtlich be-

wusst formulierten Zeichensatz, bestehend

aus den drei wesentlichen Kreuzen des Ma-

phorions - von denen das Hauptkreuz beim

Disentiser Fragment erhalten ist - und den

sekundären zwei bis vier oder vereinzelt

sogar mehr Kreuzen meist im Bereich der

Handgelenke, bzw. im Bereich der Knie

oder des Schosses fehlt jede durch ein Vorbild

gegebene Verankerung in der antiken

Tradition. Seine Grundbedeutung ist insofern

offenbar, als dass er, abgesehen von

wenigen bemerkenswerten, weil nur scheinbaren

Ausnahmen, die nachweisbar in keiner

Weise die Identifikation des Disentiser

Abb. 36: Palermo (I), Kirche

Martorana. Mosaik des 12.

Jahrhunderts. Auf dem braunen

Maphorion der Theoto-

kos sind nebst den drei

erstrangigen Kreuzen - hier

Vierpunktekreuze - des Zeichensatzes

zwei weitere auf dem

mit Zierfransen geschmückten

Saum appliziert. Ein sechstes

und siebentes Gewandkreuz

auf den Manschetten

des blauen Gewandes

bezeichnen die Hände der Mutter

Gottes.

Fragmentes tangieren, in ungebrochener

Folge bis heute in die Gegenwart der orthodoxen

Volks- und Kirchenkunst
ausschliesslich dem Kleid der Theotokos (im
wesentlichen: Gottesmutter) vorbehalten

blieb. Wo immer im nur mittelbaren
byzantinischen Bereich oder gar in der allmählich

weitgehend ausserbyzantinischen westlichen

Sphäre dieser meist auf die drei, bzw.

wenigstens auf das Hauptkreuz, den pars

pro toto, reduzierte Zeichensatz verwendet

wurde, ist mindestens hierin ein deutlicher

Beleg für einen byzantinischen Einfluss

gegeben: entweder in der Form einer
Übernahme dieses ikonographischen Partikels

wie beispielsweise das in missverständlicher,

weil nicht auf dem Maphorion
applizierter Form, sondern als ein direkt in die

Stirn eingeschnittenes Kreuz bei den

Marienfiguren des Pemmoaltars75, oder als ein

in den Kanon der Kunst aufgenommenes,

eng am byzantinischen Kunstschaffen

orientiertes, dieses imitierend, also gewisser-

massen importiertes Werk, wie etwa die

zum Buchdeckel gefügten Elfenbeintäfelchen

des Lorscher Evangeliars aus dem

frühen 9. Jahrhundert76 oder die

Todes-Verkündigung an Maria des Duccio di Buonin-

segnia um 130077.

Zwar lassen sich Vermutungen anstellen, die

mit Recht etwa kaiserlich höfische Gewandung

und Schmuckformen byzantinischer,

aber beispielsweise auch ägyptischer und

persischer Herkunft in Vermischung und

Modifikation in Beziehung setzen. Aber ein

offensichtlicher Zusammenhang von dieser

Seite zur Ausbildung, Form und Gebrauch

des Gewandbesatzes in der Ikonographie der

Theotokos, der diesen als Ableitung einer

basisgebenden Tradition erkennen Hesse,

oder auch nur die Mutmassung dieser

Möglichkeit rechtfertigen würde, ist nicht fassbar

72



Disentis/Mustér, Kloster

St. Martin: Die älteste

materiell fassbare Koimesis-

Darstellung der Welt

und - trotz lückenhafter Quellenlage - als

nicht gegeben abzutun.

Ebenso wenig kann zum Gewandbesatz der

Theotokos ein unmittelbarer formaler oder

inhaltlicher Bezug gefunden werden, der

einen sicher zu erkennenden und spekulationsfrei

festzuhaltenden Zusammenhang

mit den ohne Zweifel der Ausbildung der

mystischen Figur der Maria vorangehenden

und diese - wenigstens in der Wahrnehmung

einer Christenheit, die noch in deren

Bezugsfeld lebt - mitbestimmenden weiblichen

Gottheiten des Heidentums ergibt.

Die diffus miteingebrachten und in der

Wahrnehmung mehr oder weniger bewusst

assoziativ mitschwingenden und

widersprüchlich weiter wirkenden religiösen Be-

wusstseinstradition heidnischer weiblicher

Göttinnen in der christlichen Immerjung-
frau und Gottesmutter Maria, wie etwa die

ägyptische Sonnengebärerin und Gottesmutter

Isis, oder die jungfräuliche Iris der

Griechen, der Göttin des sieben Farben

umfassenden Regenbogens, aber auch der aus

christlicher Sicht besonders zwiespältigen

babylonischen Ishtar und der mit ihr
verwandten Astarte und Aphrodite, betreffen

allenfalls indirekt - d. h. wiederum als

Echo in der Kenntnis des Betrachters - und

nur rückbezüglich, wenn auch nicht zufällig

assoziiert, den die christliche Gottesmutter

auszeichnenden Gewandbesatz.

Die Korrespondenz der Immerjungfrau
und Gottesmutter Maria mit vorgängigen
heidnischen jungfräulichen Gottesgebäre-

rinnen darf und kann aus der Sicht der

christlichen Theologie und Mariologie in

keiner Weise relevant sein. Allenfalls kann

ihr von dieser Seite die Bedeutung einer das

Heilsgeschehen diffus ankündigenden
Manifestation einer kollektiven Vorahnung

zugestanden werden. Tatsächlich kann die

Theologie in der Anwendung ihres nur
peripher auf historische Argumentation
angewiesenen Lehrgebäudes beweisen, dass

die beständige Jungfräulichkeit der Gottesmutter

zwingend mit der Inkarnation des

Logos einhergeht. Dieser anspruchsvolle

und theologisch absolut zu verstehende

Lehrsatz gilt allerdings in der stark

reduzierten und in seiner Umkehrung nur
bedingt den Kern erfassenden Verkürzung,
wonach gerade die trotz Zeugung und
Geburt unverletzte Jungfrauenschaft der

Gottesmutter Zeugnis für die von keinem

menschlichen Wesen zu zeugende Göttlichkeit

des Sohnes sei, wiederum auch für das

diesbezügliche Verständnis der heidnischen

Gottesmütter und deren unversehrter

Jungfräulichkeit.
Versuche, die dominanten drei Kreuze des

Maphorions ohne oder mit Einbezug des

Zusammenspiels der weiteren möglichen

zwei, bzw. vier oder mehr Kreuze des

Gewandbesatzes der Theotokos über die

offensichtliche Zuordnung hinaus definierend

zu deuten, sind in Absenz diesbezüglich

aufklärender Schriftquellen auf

vielfältige Weise möglich. Eine ausführliche

Darstellung und Diskussion dieser

Möglichkeiten muss im Rahmen dieses Artikels

unterbleiben. Eine Bemerkung lediglich zu

den bekanntesten und beliebtesten dieser

Deutungen. Es sind Deutungen, die theolo-

gisierend und im Zuge einer zunehmend

differenzierten und umfangreichen Kultur
der Marienverehrung - in der die Jungfräulichkeit

der Gottesmutter zeitweilig als

isolierte, nicht mehr theologisch zu begründende

Selbstverständlichkeit wahrgenommen

wurde - in mehr oder weniger
moralisierender, die Eigenschaft der Keuschheit

herausstreichender Form diese

fälschlicherweise zum eigentlichen Sinngegen-

75 Brozzi Mario/Cate Calderi-
ni/Marcello Rotili/Mario
Rotili: Les Lombards.
Zodiaque 1981, Abb. S. 50 und
S. 52.

76 Holländer Hans: Kunst des

frühen Mittelalters. Malerei,
Plastik, Architektur. Stuttgart
und Zürich 1991, Abb. 83.

77 Bentchev Ivan: Engelikonen,
Machtvolle Bilder himmlischer

Boten. München 1999,
Abb. S. 154.

73



Disentis/Mustér, Kloster

St. Martin: Die älteste

materiell fassbare Koimesis-

Darstellung der Welt

78 Spitzing Günter: Lexikon
byzantinischer-christlicher
Symbole. Die Bilderwelt
Griechenlands und Kleinasiens.
München 1989.

stand des Kreuzbesatzes des Maphorions
werden lassen. Die drei Kreuze des

Maphorions der Theotokos werden z. B. als

Hinweis darauf verstanden, dass die

Jungfräulichkeit der Maria vor der Geburt,
während der Geburt und nach der Geburt

Jesu Bestand hatte.78 Diese Deutung kann,

wenn sie nicht abwegig verstanden werden

will, nur als eine der Hauptbedeutung
unterstellte jedoch fakultative Begleitillustration

in der Funktion eines Ansatzes der

Marienverehrung und Marienandacht zur

Anwendung kommen.

Bei aller Ausschöpfung des diesem

Zeichensatz und seiner Kultur prinzipiell als

Potential der Deutung innewohnenden

Sinngehaltes darf bei der Sinn-Besetzung
das Offensichtliche und Unmittelbare nicht

in den Hintergrund gedrängt werden. Diese

Kreuze auf dem Gewand ehren die

Gottesmutter und heiligen den zwingend
menschlichen Leib der Gottesgebährerin,

in dem und aus dem sich der Logos inkar-

niert hat und der deswegen auch schon in

seiner Vorsehung über allen Menschen

geheiligt ist (genau dies ist mit dem Begriff
der Theotokos gemeint). Und indem sie in

dieser Umrahmung zugleich einzelne

Körperteile, im Besonderen die Handgelenke
und gelegentlich die Knie, markieren, sind

auch die Hände und die Knie, die den

eingeborenen Menschensohn, die Leibesfrucht

der Maria, getragen und gehegt
haben in einer an altorientalische Tradition

angeknüpft scheinenden Form gesegnet.

Eine Tradition, deren Sinn auch heute noch

verstanden und die teilweise noch gepflegt

wird. Erinnert sei einerseits etwa an das

Handgelenk des von Gilgamesch zu seinem

Gefährten erschaffenen Enkidu, dem Urty-

pus des Technikers und Künstlers, und

andererseits an die noch heute gelegentlich

bei Täuflingen der koptischen Konfession

vorgenommenen Kreuztätowierungen der

Handgelenke.

Das Dreieck, gebildet aus den dominanten

drei Kreuzen auf dem Maphorion schliesslich,

mit dem das Gesicht der Maria in etwa

eingemittet erscheint, kann eingedenk der

die Zeit bestimmenden theologischen Fragen

und ihren zu Dogmen formulierten

Antworten mit Sicherheit als eine zunächst

Maria auszeichnende und sie als Theotokos

bezeichnende geometrische Bekreuzigung,
als ein trinitares Bekreuzigungszeichen
verstanden werden, das im weiteren für das

Phänomen der Trinität selbst und für das

Phänomen der unbedingten Abhängigkeit
der Gottesmutterschaft Marias von der

Dreieinigkeit Gottes steht. Dieses zeichenhafte

Kürzel ist die absolute Form gemalter

Theologie. Mit ihm ist der Kern des gesamten

Heilgeschehens schlechthin, dessen

Auslegung und damit das Wesen des christlichen

Glaubensbekenntnisses erfasst und ge-

wissermassen zum Diamanten verdichtet,

der, über drei gleichwertige Facetten

geschliffen, zumindest dem zeitgenössischen

Gläubigen das Unbegreifliche als solches

fassbar werden liess. Dieses Trinitätszei-

chen, das ursprünglich und auch im weiteren

meist aus Kreuzen gebildet wurde -
Vier- und Fünfpunktekreuze, die im Laufe

der Zeit zunehmend zu an Sterne erinnernde,

in sich um einen Kreisachtel des gemeinsamen

Mittelpunktes zu einander verdrehten

und mit bedeutungsvollen Punkten

angereicherten filigran ornamentierten

Doppelkreuzen verfeinert wurden - und das

zugleich, wie es in den verschiedenen Bekreu-

zigungsformen jedesmal erfolgt, auch aus

dem Kreuz selbst ableitbar ist, wird in

seiner Signalwirkung nur vom Kreuz selbst

übertroffen.

74



Zur Darstellung des Marientodes

Die eindeutig mögliche Feststellung des

plastischen Sachverhaltes und der räumlichen

Lage des Kopffragmentes, die unzweifelhafte

Identität gegeben durch das nach

byzantinischem Brauch ausschliesslich die

Muttergottes bezeichnende Kreuz auf dem Ma-

phorion, in Kombination damit, dass eine

auf ihrem Lager ausgestreckt hegende Tote

dargestellt ist, sind Indizien, die im Bezug

auf die Quellen und auf die Ikonographie
der Maria absolut sicher zu deuten sind.

Das Kopffragment belegt - als möglicherweise

einziger sicher zuzuordnender Rest

des Fundgutes - eine abgegangene

Darstellung einer byzantinischen Koimesis oder

Dormitio, der Entschlafung Mariens bzw.

des Marientodes, aus der Mitte des 8.

Jahrhunderts in Disentis/Mustér.

Die Deckungsgleichheit dieser im Fragment

vorliegenden und in sicherem Umfang
herzuleitenden zentralen Partie des Disentiser

Marientodes, die auf ihrer Liegestätte in

Kopf und Schulter leicht aufgestützt hegenden

toten Muttergottes, dargestellt in halber

Aufsicht, mit der jeweils selben Passage

in dem bis in die Gegenwart der Ostkirche

tradierten nachikonoklastischen Typ des

Marientodes, wie ihn in Abb. 37 das älteste

erhaltene Beispiel, ein im Einbanddeckel

des Evangeliars Ottos III., dem Sohn der

Theophanou, eingearbeitetes Elfenbeintäfelchen

aus dem späten 10. Jahrhundert

zeigt, ist augenfällig.

Diese Elfenbeinminiatur, auf der die Reste

eines das Bild teilweise oder ganz deckenden

Goldüberzugs erhalten sind, entstammt
zweifellos einer byzantinischen Werkstatt

erster Qualität. Weniger auf Grund dessen,

dass es sich bei dieser Miniatur um die älteste

erhaltene Koimesis Darstellung handelt,

Disentis/Mustér, Kloster

St. Martin: Die älteste

materiell fassbare Koimesis-

Darstellung der Welt

darf sie als Grund- oder Urtyp dieser

Darstellungsform verstanden werden. Wohl

vereinigt diese Gestaltung tatsächlich alle

wesentlichen Elemente der Koimesis-Apo-

kryphen (Apokryphen in diesem

Zusammenhang: mehr oder weniger als apostolisch

inspiriert geltende Texte, die nicht in
den Kanon der Heiligen Schrift aufgenommen

sind) und sie entspricht dem kanonisierten

Text der ostkirchlichen Festliturgie,
der auf Johannes von Tessaloniki zurückgeht.

Andererseits belegen gerade diese

massgebenden vorikonoklastischen textlichen

Ausführungen, dass die ältesten erhaltenen

Darstellungen des Marientodes aus

dem 10. Jahrhundert zwar am Anfang der

im weiteren Verlauf durch die nachikono-

klastische Kanonisierung geregelten Ära

stehen, sie aber dadurch lediglich den

Anfang einer vorübergehend unterbrochenen

Bildtradition markieren, von der ausser

dem Disentiser Fragment nichts erhalten

blieb. Es wäre tatsächlich spekulativ, von
etwas anderem auszugehen als davon, dass

Abb. 37: Bayerische

Staatsbibliothek, München.

Einbanddeckel des Evangeliars

Ottos III. Byzantinische

Elfenbeinminiatur aus dem

10. Jahrhundert.

75



Disentis/Mustér, Kloster

St. Martin: Die älteste

materiell fassbare Koimesis-

Darstellung der Welt

die monumentale Disentiser Koimesis alle

wesentlichen Elemente dieser byzantinischen

Darstellung nicht nur inhaltlich mit
den entsprechenden apokryphen Texten in

Ubereinstimmung enthielt, sondern auch in

der Gestaltung des Gesamtbildes - im
Besonderen das Kernbild, das die Maria auf

dem Totenlager, den dahinter die Seele

bergenden Jesus, die Apostel mit eventuell

Hierarchen und mindestens zwei Engel um-
fasst - und in den formalen Elementen dieser

Gestaltung mindestens alle unverzichtbaren

Details in der Ausprägung aufwies,

wie sie ab dem 10. Jahrhundert die nach-

ikonoklastischen Darstellungen des

Marientodes bestimmen.

Über den weiteren Lebenslauf der Maria
nach der Passion und Auferstehung Christi
und über ihren Tod berichtet die Heilige
Schrift nichts. Die von den synoptischen

Evangelien nicht überlieferte Passage im

Johannesevangelium 19, 26 und 27, wo der

sterbende Gekreuzigte zwischen Maria und

Johannes eine gegenseitige adoptive Zueignung

vornimmt, in Verbindung mit der

letzten Erwähnung der Mutter Jesu in der

Heiligen Schrift anlässlich der in der

Apostelgeschichte 1, 14 berichteten Himmelfahrt

Jesu gebracht, lässt und liess dem

Gläubigen allenfalls die wenig ergiebige

(und in der direkten Aussage historisch
ohnedies kaum verwertbare) Spekulation zu,
dass Maria zusammen mit Johannes - in

familiär füreinander sorgender Gemeinschaft

- wahrscheinlich in engstem Kontakt zu
den Aposteln und den Frauen und Männern

aus dem Umfeld Jesu verblieb. Das

weitere Schicksal der Muttergottes ist
damit allenfalls ansatzweise bezeichnet, ihr
Lebensweg bleibt aber in den kanonischen

Schriften den Christen höchst unbefriedigend

offen gelassen.

Diese ebenso für die einfache Volksgläubigkeit

als auch für die Theologie schwer zu

akzeptierende Ungewissheit vor allem über

das Sterben und über den Eingang ins allen

Gläubigen versprochene Paradies der

Muttergottes, dieser Frau, die den Archetyp der

Mutter und Frau unwillkürlich evoziert -
was nicht zuletzt den auf sie angewendete

Begriff der «neuen Eva» ganz selbstverständlich

ermöglichte - und die überdies

trotz ihres Menschseins als Mutter Christi

in einer unfassbaren Verbindung mit Gott
ein Mysterium darstellt, hat schon früh

einen komplexen und widersprüchlichen

Kompensationsprozess ausgelöst, der mit
Sicherheit bereits vor dem 3. Ökumenischen

Konzil 431 in Ephesus und dem 4.

Ökumenischen Konzil 451 in Chalkedon,

in denen die Gottesmutterschaft Marias als

Teil der Lehre festgelegt wurde, einsetzte.

Folgen, Zeugen und antreibende Bereicherung

dieses Prozesses sind unter anderem

die Auffindung des Grabes der Maria um
431 in der Marienkirche in Gethsemane

und die für das ganze Byzantinische Reich

verbindliche Einführung des Koimesis-Fe-

stes am 15. August durch Kaiser Maurikios

gegen Ende des 6. Jahrhunderts.

Als tragender und Inhalte schaffender Pol

dieses Prozesses bildete sich auf der einen

Seite die in Legenden, Predigten und Hymnen

formulierten Wunschvorstellungen aus,

die, da ihnen die Basis fehlte und in ihnen

die verschiedensten Strömungen zum
Ausdruck gelangten, in sich schon unterschiedlichste

und mehrdeutige Formen annahmen.

Auf der anderen Seite stand die noch

junge und in Selbstfindung begriffene

Theologie, die sich, eingedenk der fehlenden

Basis, aber ebensowenig frei von
Wunschdenken und von in die eine oder

andere Richtung zielendem Enthusiasmus,

76



sehr ambivalent zur Legendenbildung
verhielt und die sich schliesslich bis heute weder

im Westen noch im Osten endgültig

festgelegt hat.

Im vom Osten zunächst in der Entwicklung
der Theologie und dem Bildausdruck

abhängigen Westen, wo die Marientod-Legen-
de auf jeden Fall seit dem 6. Jahrhundert in

einer von Gregor von Tours verfassten

Kurzversion und vor allem im Liber de transitu

Virginis Mariae, der Übersetzung des

Melitus von Sardes zugeschriebenen Apo-

kryphon, bekannt war, erfuhr die Entschlafung

Mariens bereits ab dem 10. Jahrhundert

eine der östlichen Ausformung
zuwiderlaufende Gewichtung. Mit der Einführung

des die erwachsene und aufrecht
stehende Maria abbildenden Medaillons, das

an Stelle des Eidolon der byzantinischen

Koimesis-Darstellung - das Seelenbild der

Maria in der Form eines in Tücher

gewickelten Kindes - in den Flimmel

aufgenommen wird, nahm eine Entwicklung
ihren Anfang, die das zugrunde liegende

byzantinische Entschlafungsbild zunehmend

und vor allem ab der Gegenreformation

zu einer den leiblichen Tod der Maria

übergehenden bzw. überhaupt negierenden

Himmelfahrt der Muttergottes abwandelte.

Die theologische Brisanz dieser damit
postulierten Immortalität der Maria zeigt sich

nicht zuletzt in der gemessen an der Dauer

der konfliktreichen Diskussion spät erfolgten

und zurückhaltend formulierten Dog-

matisierung der leiblichen Aufnahme der

Maria in den Himmel 1950 durch Papst

Pius XII. in der Definitionsbulle «Munifi-
centissimus Deus». Die Formulierung, «dass

die Gottesmutter nach Vollendung ihres

irdischen Lebenslaufes in die himmlische

Herrlichkeit aufgenommen wurde», lässt

aber den Gläubigen die Kernfrage unbeantwortet.

Lediglich indirekt kann damit die

Ungewissheit über den leiblichen Tod in

Richtung Immortalität akzentuiert verstanden

werden.

In der Ostkirche hat sich der Konflikt um
die Mortalität bzw. Immortalität der

Muttergottes, letztlich die Frage nach der Form

und dem zeitlichen Ablauf der leiblichen

Aufnahme Mariens in den Himmel, spätestens

im 10. Jahrhundert und mindestens in

enger Anknüpfung, wenn nicht, wie gerade

auch das Disentiser Fragment nahelegt, in

reiner Weiterführung vorikonoklistischer

Ausprägung in einer merkwürdigen
Harmonie der Widersprüchlichkeit zwischen

Theologie und apokrypher Überlieferung

mit der deutlichen Gewichtung der Mortalität

ausformuliert, die sich trotz der seit

dem 13. Jahrhundert gelegentlich an westliche

Himmelfahrtsbilder erinnernden

Formen, bei denen das Kernbild der Koimesis

mit die Himmelfahrt oder mit nach

frühchristlich römischem Vorbild die

Himmelsregentschaft Marias vorwegnehmenden

Mariendarstellungen kombiniert erscheint,
stabilisiert hat. Diese ohne jede differenzierende

Dogmatisierung auskommende Harmonie

besteht bis heute und sie bietet vor
allem im kirchlichen Alltag keinen Anlass,

die Divergenz wahrzunehmen und zu

hinterfragen.

Die Ostkirche macht sich die in ihrer
apostolischen Authentizität nicht verifizierbaren

Apokryphen zum Tod der Gottesmutter

im wesentlichen in zwei Formen zutiefst zu

eigen, die sich fast strategisch anmutend

gegenseitig stützen und die in der Wahrnehmung

des kirchlichen Alltags eine untrennbare

Einheit bleiben: Zum einen entwickelt

und kultiviert sie eine reiche, den Kirchenraum

schmückende Bilderwelt, in der die

Disentis/Mustér, Kloster

St. Martin: Die älteste

materiell fassbare Koimesis-

Darstellung der Welt

77



Disentis/Mustér, Kloster

St. Martin: Die älteste

materiell fassbare Koimesis

Darstellung der Welt

apokryphen Inhalte weitgehend theologisch

«unzensiert» den Gläubigen präsentiert

werden, so dass diesen durch die

Theologie nicht als apostolisch zu bestätigenden

und deshalb entweder kritisch
kommentierten und vorsichtig redigierten oder

auch abgelehnten apokryphen Berichten

des Marientodes trotzdem der Status

verehrungswürdiger Glaubensinhalte zukommt.

Zum anderen gilt die zumindest seit der

Wiedereinführung der Bilder fassbare, diese

rechtfertigende Theologie nach Johannes

Damaszenus, dem Kirchenvater und grossen

Kirchenlehrer der Ostkirche (um 676

bis vor 753/4), nach der das Bild dem Wort

gleichgestellt ist, es also ebensowenig wie

dieses verändert werden kann und darf.

Dieser dogmatische Grundsatz festigt und

legitimiert als Überbau indirekt die Tradition

der ins Bild gesetzten theologisch
fragwürdigen Inhalte und fixiert zugleich auf

Dauer den in der Tradition vorgegebenen

Gestaltungsmodus ihrer bildlichen Darstellung.

Die hinsichtlich der Theologie die

apokryphen Ausführungen einigermassen

bereinigende oder vertretbar machende und

insgesamt die diesbezügliche Überlieferung
zusammenfassende Textform, die auf der

Fassung des einzigen bekannten Autors

einer Marientod-Legende, des Kirchenvaters

und Predigers Johannes von Thessaloniki,

von 610 bis 649 Erzbischof von Thessaloniki,

basiert, erscheint insofern kanonisiert,
als dass dieser Text - als fester Bestandteil

des byzantinischen Morgengottesdienstes
des Koimesis-Festes am 15. August

vorgetragen - in die Liturgie aufgenommen und

bis heute unverändert tradiert wird. Die

Verbindlichkeit dieses Textes ist auch

bereits für den zeitlichen Horizont der Disen-

tiser Koimesis vorauszusetzen.

Trotz der nachikonoklastisch feststellbaren

Gewichtung des Koimesisbildes als eine

dem Westbereich des Gotteshauses zugehörige

Gestaltung, die auch im Sinne des mit
ihr unmittelbar verbundenen memento mo-

ri dem Bild des Jüngsten Gerichtes hierin

vergleichbar ist, kann diese auf Grund von
Indizien auch für Disentis/Mustér
wahrscheinliche Ortung bis anhin jedoch nicht
bewiesen werden.

Schlussbemerkung

Die Bedeutung eines nachgewiesenen

byzantinischen Entschlafungsbildes in St. Martin

in Disentis/Mustér aus der Mitte des 8.

Jahrhunderts liegt unter anderem auch in
der Bestätigung der Vermutung, dass sich

die byzantinische Koimesis nicht erst im
Verlaufe der byzantinischen «Renaissance»

des 10. und 11. Jahrhunderts ausgebildet
hat. Die Disentiser Koimesis beweist, dass

es eine vorikonoklastische Verbildlichung
des apokryphen Marientodes gab, die auf
ein dominantes Vorbild oder auf wenige
untereinander im wesentlichen gleiche, den

Kanon gebende Vorbilder bezogen blieb,
die als eigentlicher Bildtyp bei der restaura-
tiven Wiedereinführung des vorikonoklasti-
schen Bildgebrauchs trotz des in der

Zwischenzeit des Ikonoklasmus wohl weitgehend

zerstörten Bildgutes «hinübergerettet»

werden konnte und mit dem - zumindest

im wesentlichen Inhalt und dessen

formalen Ausprägung, d. h. dem Kernbild,
getreulich übernommen - die unterbrochene

Tradition wieder aufgenommen wurde.

78



Literatur

Bäumer Remigius/Scheffczyk Leo: Institutum Maria-
num Regensburg e. V. (Hrsg.). Marienlexikon. Sankt
Ottilien 1991.

Daniel-Rops Henri (Hrsg.): Die Apokryphen
Evangelien des Neuen Testamentes. Zürich 1956.

Holländer Hans: Kunst des Frühen Mittelalters.
Malerei, Plastik, Architektur. Stuttgart und Zürich
1991.

Kirschbaum Engelbert/Braunfels Wolfgang (Hrsg.):
Lexikon der Christlichen Ikonographie: Allgemeine
Ikonographie Bände 1-4; Ikonographie der Heiligen

Bände 5-8. Freiburg im Breisgau 1986/1994.

Läpple Alfred: Verborgene Schätze der Apokryphen.
Ausserbiblische Texte und Legenden in biblischer
Reihenfolge. München 2002.

Maier Franz Georg: Die Verwandlung der
Mittelmeerwelt. Fischer Weltgeschichte, Band 9. Frankfurt

am Rhein 1986.

Maier Franz Georg/Beckedorf Hermann/Härtel
Hans-Joachim/Hecht Winfried/Herrin Judith/Maier

Franz Georg/Nicol Donald (Hrsg.): Byzanz.
Fischer Weltgeschichte Band 13. Frankfurt am Rhein
1973.

Moss Christopher/Kiefer Katherine: Byzantine East,
Latin West; Studies in Honour of Kurt Weitzmann.
Princeton University. New Jersey 1995.

Pelikan Jaroslav: Maria. 2000 Jahre in Religion
und Geschichte. Freiburg im Breisgau 1999.

Schaffer Christa: Koimesis, Der Heimgang Mariens.

Regensburg 1985.

Schiller Gertrud: Ikonographie der christlichen
Kunst. Gütersloh 1991.

Spitzing Günter: Lexikon byzantinischer-christli-
cher Symbole. Die Bilderwelt Griechenlands und
Kleinasiens. München 1989.

Schweinfurth Philipp: Die Byzantinische Form. Ihr
Wesen und ihre Wirkung (Zweite erweiterte Auflage).

Mainz 1954.

Traube Ludwig: Nomina Sacra. Versuch einer
Geschichte der christlichen Kürzungen. München 1907.

Velmans Tania: Byzanz, Fresken und Mosaike.
Zürich und Düsseldorf 1999.

Velmans Tania (Hrsg.): Ikonen, Ursprung und
Bedeutung. Stuttgart 2002.

Volbach Wolfgang Fritz/Lafontaine Jacqueline: Do-
sogne. Byzanz. Propyläen Kunstgeschichte. Berlin
1990.

Weitzmann Kurt: Ivoris and Steatites. Catalogue of
the Byzantine and early Medieval Antiquities in the
Dumbarton Oaks Collection, Band 3. Glückstadt
1972.

Wellen G[ ]. A[ ].: Theotokos, eine ikonographische
Abhandlung über das Gottesmutterbild in
frühchristlicher Zeit. Nijmegen 1960.

Vassilaki Maria (Hrsg.): Mother of God, Representations

of the Virgin in Byzantine Art. Benaki

Museum, Athen. Mailand 2000.

Disentis/Mustér, Kloster

St. Martin: Die älteste

materiell fassbare Koimesis-

Darstellung der Welt

79


	Disentis/Mustér, Kloster St. Martin : die älteste materiell fassbare Koimesis-Darstellung der Welt

