Zeitschrift: Acta Tropica
Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 37 (1980)

Heft: (11): Santé de l'enfant d'age scolaire en Cote d'lvoire
Artikel: Histoire et ethno-sociologie de quatre villages ivoiriens
Autor: Schwartz, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-312677

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-312677
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Histoire et ethno-sociologie de quatre villages ivoiriens

A. SCHWARTZ

Abadjin-Doumé, village ébrié

Parmi les quelque 50 villages ébrié divisés traditionnellement en neuf goto,
«tribus» ou «phratriesy, unités en fait davantage territoriales que sociales (de
go, «territoiren), le village d’Abadjin-Doumeé et ses deux villages freres, Aba-
djin-Kouté et Bimbresso, occupent une place relativement originale. Tous trois
réunis s'identifient a un dixieme goto, non reconnu (volontairement ou pas) par
les spécialistes (Niangoran-Bouah, 1969:; Paulme, 1970), le goto abadjin, né
d’une scission du goto abobo.

Il est impossible de préciser I'époque a laquelle leurs ancétres quittérent
la région d’Abobo, «au milieu de la foréty, pour venir s’installer a 15-20km a
I'ouest du futur Abidjan, a proximité de la lagune ébrié. Cela se passa sans doute
au 19e siecle, a 'une des heures de gloire de la lagune, alors plaque tournante
du commerce de traite (ivoire et huile de palme notamment). Un groupe se fixa
méme tout a fait au bord de I'eau, ou il fonda Abadjin-Doumé, dont le nom évo-
que encore ce déplacement (littéralement: aba, «ils sont venusy, djin, «s’instal-
lery, doumé, «au bord de I'eaun), de la méme fagon que le terme Tchaman. qui
désigne a 'origine le peuple ébrié, signifie «ceux qui ont quitté le pays».

Le village compte aujourd’hui plus de 500 habitants. I1 est structuré,
comme tous les villages €brié, en mandu, qu’il est coutume de traduire par
«famillesy, en fait matrilignages, la société ¢brié étant matrilinéaire. Sept seule-
ment au lieu des huit habituels sont représentés. C’est la famille Kwédoman qui
est de loin la plus nombreuse: environ 300 ressortissants, soit plus de la moitie
de la communauté. Elle a donné de nombreux chefs au village. dont le jeune
chef actuel, de la classe d’age des Bleswé, classe depuis peu au pouvoir. La
soci¢te ¢brié est en effet une société a classes d’age. aférué. Celles-ci, au nombre
de quatre, se succedent dans un ordre immuable, Dugbo, Tchagba, Bleswé,
Niando. Chaque Ebrié appartient toute sa vie durant a la méme classe, les pro-
motionnaires étant tour a tour enfants, guerriers, hommes mars (parmi lesquels
est choisi le chef de village) et vieillards.

Bien que déja nombreux, et en dépit de problémes d’espace aigus (proble-
mes propres a toute la sous-préfecture de Bingerville), les Ebri¢ d’Abadjin-
Doumé, comme tous les leurs, hébergent sur leur terroir une forte proportion
d’«étrangers», en 'occurrence une centaine de Ghanéens, une trentaine d’Agni
et Baoulé, une dizaine de Voltaiques. L’espace dont dispose cette communauté
parait en effet tres restreint: moins de 1000 ha, encerclés par les concessions de

26



I'TORSTOM!', de I'Institut Pasteur et de 'IRCA?. Les cultures de rente sont par
conséquent quelque peu négligées: avant tout il faut manger et, pour cela,
refaire chaque année a une place différente, un nouveau champ de manioc ou
d’igname. Peu de cacao et café donc, cinq plantations de palmier a huile dans
le cadre du complexe SODEPALM de ’Anguédédou, deux plantations d’hévéa
sous I'impulsion de 'lRCA: le bilan est maigre. Quant & la péche, jadis leur acti-
vité¢ principale, comme le laissent entendre depuis deux ou trois ans tous les
autochtones riverains de la lagune, il n’y a plus (ou presque plus) de poisson.

Pourtant le village est cossu, plus avenant que la proche banlieue d’Abidjan
—le grand quartier d’Adjamé —, dont le sépare une simple course en taxi d’une
demi-heure, tarifi¢e a 100—160 francs (selon le véhicule). En fait, beaucoup de
chefs de famille tirent leurs revenus de la capitale, o ils travaillent quotidienne-
ment tout en continuant a vivre au village. Les uns et les autres s’entrainent dans
cette vocation urbaine. [1s sont huit par exemple a travailler dans la méme entre-
prise de travaux publics. Une enquéte budgétaire révélerait certainement toute
I'emprise de la ville sur ce village qui, malgré son allure de village-rue tradition-
nel, est déja une sorte de cité-dortoir, plus tributaire d’Abidjan que de son pro-
pre terroir.

Ahondo, village baoulé

Ahondo est un village baoulé, de la tribu Souhamé¢lé. «Blotti», comme le
toponyme ’évoque, sur la rive gauche du Bandama, le village actuel n’occupe
son site que depuis un siécle environ. A I'instar des neuf autres villages de la
tribu, Ahondo était autrefois installé sur la rive droite du fleuve, Iégérement plus
en aval, & proximité de Taabo, dont il fuit le voisinage a la suite d’un palabre.
Les Souhamélé, «les porteurs des écouvillons», faisaient partie du groupe des
Assabou, composé par les membres de la famille proche de la Reine Abla
Pokou, sceur du prétendant malheureux au trone du royaume ashanti (actuel
Ghana) et chef de file du mouvement d’exode qui amena, vers 1720-1730, les
Baoulé en Coéte d’'Ivoire. Au cours de I'étape finale de cette fuite vers 'ouest,
la Reine les envoya en éclaireurs pour couvrir le flanc gauche de son armée. Les
Souhamélé se perdirent dans la forét et, renongant a retrouver les traces de leur
souveraine, se fixérent sur la rive droite du Bandama, territoire qu’ils occupent
maintenant depuis quelque 250 ans (de Salverte-Marmier, 1962-1964).

Ahondo compte, en décembre 1974, 909 habitants, dont 340 allochtones
(Recensement AVB, 1972). Les autochtones se partagent entre deux aulobo,
«familles étendues», de 300 et 260 personnes chacun. L’aulobo baoulé
¢regroupe plusieurs familles élémentaires rattachées les unes aux autres par des
liens de parenté, de captivité et de clientéle» (Etienne, 1962-1964). Ces deux
familles étendues sont elles-mémes respectivement constituées de 46 et 37 aulo,

' Office de la Recherche Scientifique et Technique Outre-Mer
? Institut de Recherche sur le Caoutchouc en Afrique

27



«familles ¢lémentaires» ou «coursy. L’aulo, qui peut se définir comme I'«espace
délimité par des batiments a usage d’habitation ou a usage domestique... ou
vivent un ou plusieurs ménages et des dépendants», est a la fois «une unité
sociale de résidence, un groupement de parenté et d’alliance, un groupe de soli-
darité économique» (Etienne', 1962—-1964). A ces deux aulobo autochtones se
sont «agglutinésy, ces trente dernicéres années, une dizaine d’aulo de Baoulé
allochtones. Les autres allochtones — Voltaiques, Maliens, Guinéens, Daho-
meéens, Malinké et Sénoufo — du nord de la Cote d’Ivoire sont considérés comme
formant un troisiéme aulobo, celui des étrangers, étant bien entendu qu’ici le
terme ne correspond plus du tout a un groupe de parenté, mais simplement a
une communauté de résidence ayant aux yeux des autochtones une méme
caractéristique fondamentale: celle de venir d’ailleurs. Chacun des trois aulobo
occupe un quartier bien délimité, akpaswa.

L’aulobo comme 'aulo sont en fait des unités souvent délicates a définir,
encore plus a circonscrire concrétement. Leur complexité est la conséquence du
caractére cognatique, ou bilinéaire, du systeme de parenté baoulé. En effet, si
la société baoulé est a accentuation matrilinéaire (la succession, les regles d’in-
terdiction de mariage se font par référence a la parenté utérine), certains élé-
ments sont également retenus du cdté agnatique (la résidence notamment est
en principe patrilocale).

Les habitants d’Ahondo, tout en continuant a pratiquer la polyculture
vivriére traditionnelle (banane plantain (aliment de base), igname, manioc, riz)
sont aujourd’hui tous planteurs de cacao et de café. La premiére de ces cultures
fut généralisée, comme partout dans cette région, des les années 1930, la seconde
un peu plus tardivement. Le plus gros planteur autochtone posséde neuf hecta-
res de cacao, ce quilui assure déja un revenu coquet. Fait curieux: la péche, jadis
pratiquée intensément dans le Bandama, n’occupe plus guere le paysan qu’oc-
casionnellement; la construction du barrage de Kossou, en amont, aurait encore
accentué ce mouvement de désaffection, en entrainant une raréfaction certaine
du poisson en aval. Les allochtones, dont 'implantation est récente (le premier
Baoul¢ s’installa en 1946. le premier Voltaique fut recruté en tant que manceu-
vre par le chef du village en 1956), s’Tadonnent, eux aussi, pratiquement tous
aujourd’hui a la culture spéculative, qu’elle soit industrielle (café, cacao) ou
vivriére (riz, igname). Quelques-uns continuent cependant a louer leur force de
travail comme manceuvres agricoles a de gros planteurs.

Malgré un relatif isolement (le Bandama n’est guére navigable, la route qui
relie le village a 'extérieur n’a ¢été ouverte, par les villageois eux-mémes, qu’en
1950), Ahondo arbore déja, en 1976, une allure de village résolument engagé
dans le modernisme. Nombreuses sont les maisons entierement construites en
dur: briques en ciment, couverture en tole. Une école de trois classes y fonc-
tionne depuis 1960. La religion traditionnelle, jadis & base de cultes du terrotr,
est abandonnée, nous assure-t-on, depuis une trentaine d’années. Le village s’est
converti au catholicisme dés avant la seconde guerre mondiale, puis est devenu

28



protestant méthodiste, avant d’opter massivement, en 1947, pour un culte syn-
crétique, d’obédience chrétienne, le culte déima. Deux autochtones ont méme
choisi I'Islam, qui regroupe la plupart des allochtones du village. Cette longue
présence du christianisme n’est pas sans expliquer le taux déja élevé de monoga-
mie chez les autochtones: pres de 80% des ménages sont a une femme.

Le déplacement d’Ahondo, appelé a disparaitre sous les eaux du lac de
retenue du barrage de Taabo, en principe en 1978, et sa reconstruction sur un
site nouveau et avec des moyens importants, devraient encore accentuer ces ten-
dances modernistes.

Lapo, village abé

Village ab¢ de la tribu morié, Lapo doit son nom a une transcription défec-
tueuse de Alam-po, «le campement d’Alam»y. Les Abé participérent au méme
mouvement de population qui amena, au début du [8e siecle, de I'actuel Ghana
en Cote d’Ivoire, les Assabou, compagnons de la Reine Abla Pokou, sceur du
prétendant malheurcux au trone ashanti. Ils auraient constitué les guerriers de
I'aile gauche de 'armée de la Reine (de Salverte-Marmier, 1962-1964). Les Abé
s’arrétérent, dans leur marche vers 'ouest, dans la région d’Agboville, ou ils se
fixérent et se métissérent avec des peuples déja anciennement en place (Pescay,
1962-1964). Quatre sous-groupes, ou «tribus», en résultérent, dont la tribu
morie.

Alam, fondateur du village de Lapo et ancétre de tous ses habitants, aurait
lui-méme participé a la migration des Assabou. Installé d’abord dans le premier
village abé, Grand-Morié, il établit, a la suite d’une épidémie, son campement
a quelques kilomeétres de 1a, vers le sud-est. Depuis, Lapo n’a jamais change
d’emplacement: le village aurait donc quelque 250 ans d’existence!

Lapo compte, en 1976, quelque 1200 habitants, dont une centaine d’alloch-
tones. Le plus ancien de ces derniers, un Malinké du nord-ouest de la Cote
d’Ivoire, arriva au village il y a une quarantaine d’années d¢ja, comme manceu-
vre agricole. Aujourd’hui, il est €tabli a son compte comme riziculteur. D’autres
Malinké suivirent, ainsi que des Mossi de Haute-Volta, devenus rapidement les
plus nombreux. A ce jour, un seul de ces allochtones est établi comme planteur
de café. La plupart travaillent comme manceuvres agricoles pour le compte des
autochtones. Ces derniers, parall¢element 4 la polyculture vivriére traditionnelle,
a base de banane plantain, de taro et d’igname, pratiquent, en effet, intensive-
ment la culture de rente, introduite dans la région dés avant la seconde guerre
mondiale pour le cacao, aprés 1945 seulement pour le café. Le plus gros planteur
du village ne posséde pas moins de 16 hectares de ces deux cultures, entretenus
par six manceuvres. La production du village est commercialisée, depuis 1971,
par un GVC (Groupement a Vocation Coopérative) — embryon d’une future
coopérative —, qui assure I'achat du produit au planteur, le stockage, enfin la
vente 4 un traitant libanais d’Agboville, dont le camion assure le ramassage.
Une route carrossable, dont I’état laisse cependant a désirer en saison des pluies,
relie Lapo au chef-lieu de sous-préfecture depuis 1955.

29



Les Abé, malgré des origines akan, forment une société a filiation patrili-
néaire et a résidence patrilocale. L'unité de base en est le patriclan, ensemble
des descendants en ligne agnatique du méme ancétre. Dans le cas de Lapo,
patriclan (groupe de descendance) et village (communauté de résidence) sont
étroitement confondus: tous les habitants, nous I'avons vu, revendiquent le
méme ancétre, Alam. Aujourd’hui, le village se compose cependant de trois
quartiers (les allochtones ayant leur quartier a part), correspondant a trois patri-
lignages, téni, 1ssus des trois fils de I'aieul. C’est le téni qui constitue I'entité exo-
game. L'unité du village-patriclan n’en est pas pour autant affectée. Jadis, I'ainé
du patriclan était a la fois chef du village (oho-chi) et chef de la terre (oho-nana).
A Lapo. les deux pouvoirs sont maintenant dissocié€s. Le chef de village, création
de 'administration et interlocuteur de celle-c1, peut étre choisi parmil’ensemble
des adultes. Quant au chef de terre, quireste le véritable pere spirituel de la com-
munauté (il préside aux principaux rituels—sacrifices chtoniens, fétes des prémi-
ces —, encadre les chefs de terre de chaque patrilignage, est seul habilité & accor-
der une parcelle du terroir aux allochtones), il est toujours le doyen du patriclan.
C’est lu1 qui continue en fait & incarner 'autorité au village.

Cette structure sociale de type patriarcal €tait, jadis, renforcée par un sys-
téme complexe de classes d’age. que les groupes d’origine akan empruntérent
aux populations anciennement en place: conséquence de la désintégration
avancée de la société abé traditionnelle? L’image que I’on conserve aujourd’hui
de ces classes est floue. Certains observateurs en ont dénombré quatre (Dupire,
1960; Paulme?, 1970). A Lapo, nous assure-t-on, il en existerait cing, qui corres-
pondent en fait aux sous-classes identifiées par les auteurs précédents: Trogba,
les «grands» vieillards (il en reste un seul au village), Djéhoua, les vieux (il en
reste 12), Boto, les adultes, Assoungba, les jeunes, Agbli, les enfants. Contraire-
ment aux Ebri€ ou aux Attie, les Abé n’appartiennent pas a la méme classe toute
leur vie, mais sont promus a la classe supérieure a I'extinction du dernier des
Trogba. Depuis 'avénement d’Alam, il y aurait eu neuf promotions seulement.
Les fonctions de ces classes étaient les suivantes: les «grands» vieillards et les
vieux réglaient les conflits, recevaient les étrangers, veillaient au maintien de
I'ordre social; les adultes faisaient la guerre, les jeunes effectuaient les travaux
des champs ou du village, les enfants ne participant pas encore a la vie de la com-
munauté. Ces classes n’ont plus guere, aujourd’hui, de réle fonctionnel.

Village relativement ais¢, grace a la culture du café et du cacao, Lapo, mal-
gré une situation en cul-de-sac a ’'extrémité d’une piste difficilement praticable
en toutes saisons, est résolument engagé dansla voie du modernisme. Une école,
aujourd’hui de six classes et équipée de la télévision scolaire, assure I'instruction
de ses enfants depuis 1957. La majorité des villageois ont adopté la religion
catholique dés avant la derniére guerre mondiale, quelques-uns se sont conver-
tis au protestantisme ces dix derniéres années, un petit noyau seulement de-
meure animiste. Au coeur d’une forét aux potentialités agricoles importantes, dis-
posant d’un terroir encore peu satur¢, Lapo peut regarder 'avenir avec optimisme.

30



Mopé, village attié

Mopé est un village attié, de la tribu des Tchoyasso. Les Attié, comme leurs
voisins abé¢, sont le résultat d’un métissage physique et culturel entre des noyaux
akan, venus de 'actuel Ghana. soit avec la Reine Abla Pokou, au début du 18e
siécle, soit plus tard, et un fond ancien de peuplement autochtone, apparenté
aux populations lagunaires. Les Tchoyasso, «leshommes des palmiers», qui doi-
vent leur nom a la richesse de la région en elaeis (palmier a huile), seraient une
branche des Kettin. tribu attié¢ la plus septentrionale, dont ’arrivée est posté-
rieure a celle des Assabou (Pescay, 1964). Le fondateur de Mopé n’est cependant
pas d’origine akan. L’ancétre des habitants du village, Adou, est venu du sud,
de la tribu des Lépé. C’est en poursuivant un éléphant qu’il découvrit le pays
tchoyasso, ou il se fixa. Son campement devint le village de Mopé, toponyme
dont le sens est perdu.

Le village actuel n’a pourtant que onze ans d’existence. L’ancienne com-
munauté ne résista pas aux bouleversements des débuts de I’ére coloniale et
éclata. Ses ressortissants se dispersérent en plusieurs campements, qui furent
rattachés par 'autorité administrative a d’autres villages. Ce n’est qu'en 1949 que
les survivants de cette diaspora et leurs descendants déciderent de revenir, sous
le nom de Mopé, sur 'emplacement jadis occupé par leurs aieux, emplacement
qu’ils abandonneront cependant dés 1965 au profit du site actuel.

Mopé compte aujourd’hui 250 habitants, dont une dizaine seulement d’al-
lochtones. Le village est ici constitué par un clan, woho, ensemble des descen-
dants de I'ancétre Adou. Chef de village et chef de clan étaient autrefois une
seule et méme personne, le plus expérimenté (pas forcément I’ainé) des vieux
du groupe de parenté. L’administration coloniale a institué, parallelement au
chef de clan. hobyi, un chef de village, kweyi, dont elle a fait son seul interlocu-
teur. Dans la pratique, le kweyi reste subordonné au hobyi, qu’il ne manque
jamais de consulter pour la gestion des affaires du village.

A Tl'inverse des Abé, les Attié sont matrilinéaires: 'enfant hérite de son
oncle maternel et non pas de son pere. La résidence est cependant patrilocale.
Les Attié considerent toujours que le meilleur mariage (le mariage préférentiel)
est celui entre cousins croisés: fils (ou fille) du frére de la mére — fille (ou fils) de
la sceur du pere. une telle union assurant le mieux la reproduction (donc la per-
pétuation) du groupe de parenté, puisque I’enfant a naftre sera I'exacte réplique
biologique du grand-pére... Le systeme des classes d’age est également de
rigueur. Il est comparable a la fois dans sa structure et dans sa terminologie a
celur des Ebrié. Les Attié ne retiennent cependant que trois classes, fowké
(Niando, Dyigbo. Breswug), subdivisées chacune en cinq sous-classes, bié. Cha-
que individu appartient toute sa vie durant a la méme classe. La hiérarchie entre
promotions (anciens, hommes mirs —jadis les guerriers —, jeunes gens) se tradui-
sait (et se traduit encore) jusque dans 'occupation de I'espace villageois: les
«péresy occupaient le milieu de 'agglomération, la promotion intermédiaire
tenait le haut, le bas était le domaine des «filsy (Paulme', 1970). Ces trois «quar-

31



tiersy sont effectivement présents & Mopé: le milieu, yaya, le haut, fo, et le bas,
dzo.

A moins de 10km de la route bitumée Abidjan-Adzopé, le village n’est
cependant relié a ce grand axe que depuis 1965. Aussi I’économie de plantation,
quoique introduite relativement tot (vers 1935 pour le cacao, vers 1940 pour le
café¢) y apparait-elle a premiere vue moins dynamique que dans d’autres locali-
tés de la région. Le plus gros planteur de Mopé a commercialisé, lors de la der-
ni¢re traite, a peine 3 tonnes de cacao et moins de 4 tonne de café. Aucun des
dix allochtones ne possede de plantation pérenne sur le terroir du village. Ces
derniers, a ’exception d’un Agni, «qui fait du bangui» (vin de palme), sont tous
Voltaiques et travaillent comme manceuvres agricoles. La culture vivriere, qui
assure I’essentiel de la subsistance, semble occuper le paysan pour la plus grande
partie de son temps. Le manioc est 'aliment de base (sous forme d’attiéké, sorte
de semoule), suivi de la banane plantain — mangée en foutou, sorte de pate pilée,
mélangée au manioc —, de I'igname et du taro. Les seules protéines animales sont
aujourd’hui fournies par le poisson (acheminé «frais» d’Abidjan et fumé sur
place), trés peu seulement par le menu gibier (la chasse étant, comme partout
ailleurs en Cote d’Ivoire, interdite), tel que rats et agoutis. Au pays des
Tchoyasso les graines de palme ne manquent heureusement jamais.

Malgré des potentialités importantes (forét abondante, population peu
nombreuse, immigration agricole allochtone inexistante), Mopé donne I'im-
pression d’un village pauvre. L’habitat reste largement traditionnel. Une école
existe bien depuis 1972, mais elle est de type «clandestiny, c’est-a-dire non
reconnue officiellement, donc non desservie par des maitres fournis et payés par
I’Etat. Le premier instituteur est prévu pour la rentrée 1976. En attendant, un
moniteur «bénévole», recruté et payé par les villageois eux-mémes, essaie de
faire «tourner» les trois classes dont il a la charge. Si la religion traditionnelle
est abandonnée depuis longtemps (le village se proclame unanimement catholi-
que), les habitants de Mopé affichent cependant un comportement nettement
moins progressiste dans le domaine économique. Non seulement le village pro-
duit peu, mais la commercialisation du café et du cacao reste intégralement
entre les mains des traitants d’Adzopé, en I'absence de tout groupement coopé-
ratif. Une prise de conscience s'impose: I'avenir de Mopé en dépend.

Dupire M.: Planteurs autochtones et étrangers en Basse-Cote d’Ivoire orientale. Dans: Etudes ébur-
néennes K111, 53 (1960).

Etienne P.: Etude régionale de Bouaké, tome I, Le peuplement, p. 138 (1962-1964).

Etienne! P.: idem, p. 125.

Niangoran-Bouah G.: Les Ebrié et leur organisation politique traditionnelle. Dans: Annales de
I'Université d’Abidjan, Ethnosociologie, série F, fascicule 1, Abidjan 1969.

Paulme D.: Classes et associations d’Age en Afrique de ’Ouest. Plon, Paris 1970.

Paulme' D.: idem, p. 238.

Paulme® D.: idem, p. 281-285.

Pescay M.: Etude régionale du Sud-Est, La sociologie, p.32. Ministere du Plan, Abidjan 1964,

32



Recensement AVB: République de Cote d’Ivoire. Autorité pour F'Aménagement de la Vallée du
Bandama, chargée du devenir des populations inondées par les lacs de retenue, hier du barrage
de Koussou — plus de 50000 personnes déplacées —, aujourd’hui du barrage de Taabo — 15000
personnes & déplacer, dont le village d’Aondo. SPEAF (Société de Promotion de I'Entreprise Afri-
caine SA), Bruxelles, mai 1972.

de Salverte-Marmier Ph., de Salverte-Marmier N.A.: Etude régionale de Bouaké. tome 1, Le peu-
plement, p.25 ss. (1962-1964).

33



	Histoire et ethno-sociologie de quatre villages ivoiriens

