Zeitschrift: Acta Tropica
Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 26 (1969)

Heft: 3

Artikel: La divination pratiquée a l'aide d'une poule parmi les Humbi du Sud-
Ouest de I'Angola

Autor: Hauenstein, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-311617

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-311617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La divination pratiquée a ’aide d’une poule
parmi les Humbi du Sud-Ouest de I’Angola

A. HAUENSTEIN, Vila d. Matala/Angola

Introduction

Au cours de ces derniéres années, nous avons souvent en 'occasion de nous
pencher sur le probleme de la divination telle qu’elle est pratiquée en Angola
(HAUENSTEIN, 1961 ; 1966 pp. 34-40 ; 1967 pp. 288-291, 316-327 ; et l'article sous
presse). C’est un domaine qui conditionne fortement la vie et les activités des
populations auxquelles nous nous intéressons. La divination est la « boussole »
permettant a 1'Africain de s’orienter dans toutes les situations qui provoquent
I'incertitude et la perplexité. Elle lui fournit en quelque sorte la réponse a ses
questions et la solution a ses probléemes. Absolument tout ce qui touche a sa
vie pousse le IHHumbi & consulter le devin, depuis les événements les plus graves
jusqu’aux présages les plus anodins. La couleur et les taches du pelage d’un
veau (HAUENSTEIN, 1967 p.135), la maniére de ruminer du bétail, celle de se
coucher dans I'enclos ou de lancer la queue par dessus de la colonne vertébrale
pour en chasser les mouches (HAUENSTEIN, 1967 p.134), un insecte ou un
caméléon qui creuse un trou, un serpent enroulé sur lui-méme (HAUENSTEIN,
1960 p. 230 ; 1967 p. 354), un liévre ou une antilope qui traverse le chemin devant
le voyageur, un songe, une poule volée, une maladie, une indisposition ou un
déceés sont autant de signes ou de présages qui demandent une explication que seul
le devin peut donner. D’ott l'importance que revét la divination dans la vie
tribale des populations africaines.

Néanmoins, comme nous l'avons déja souligné dans une autre étude (HAUEN-
STEIN, 1961 p.128; 1967 p.316), les consultants ne sont pas étrangers au
résultat de la recherche. Dans bon nombre de cas, le devin ne fait que formuler
ce que l'on atiend de lui. Trés souvent il ne fait qu’apposer son sceau sur les
soupgons des consultants. Aussi n’est-il pas rare que ces derniers, s’ils sont
mécontents du résultat obtenu, se rendent chez un autre devin qu’ils jugent
plus susceptible de confirmer leur désir (HAUENSTEIN, 1967 p. 317, 320). Le devin
lui-méme ne manque jamais de s’informer pour savoir s’il est le premier a étre
consulté (HAUENSTEIN, 1967 p.320) afin d’éviter de commettre I'erreur que I'on
reproche a son concurrent. C’est l1a une maniére de s’assurer une clientele.

La divination n’est & vrai dire rien d’autre qu'un plus ou moins long dialogue
au cours duquel le devin doit chercher sa voie, ce qui n'est certes pas toujours
facile. Elle renvoie presque invariablement 4 des causes de sorcellerie ou pro-
venant d’outre tombe.

1. Le devin

Nous tenons les données du présent travail d'un devin appelé
Ilake ', de la région de Lusseke *>, membre de la tribu des Humbi ®.

1 Disons néanmoins que notre informateur s’est converti a la foi chrétienne
et est un évangélique convaincu depuis trois ans déja. Comme il sera possible de

17 Acta Tropica 26, 3, 1969



186 Acta Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

Nous présentons son histoire comme exemple de la maniére dont
on hérite 'esprit de divination. Voici comment ce pouvoir lui a été
transmis. Son oncle maternel « Mutonge » était un magicien célébre
devenu compléetement aveugle vers la fin de sa vie. Il était possédé
d’un esprit de divination qui lui avait été transmis par les membres
de sa famille paternelle. Lors de la grande famine qui sévit dans
tout le sud de I’Angola en 1915, il se mit en route pour se rendre
dans la région de Caluquembe® dans espoir d’y trouver de la
nourriture. Mais il mourut en chemin. Peu apres, sa sceur « Lofia »
tomba malade et fut désignée par le devin comme hériticre de
Iesprit qu’avait possédé son frere. Elle recut alors tout I'attirail de
divination de ce dernier, soit le sac appelé « ocihambo » ® sur lequel
nous reviendrons plus loin. Toujours sur les indications données
par la divination, cet esprit fut hérité plus tard par sa fille « Ci-
lepa» qui le transmit & son tour a son fils Ilake. La meére et la
grand’'mere d’Ilake, bien qu’ayant ¢té toutes deux possédées de
cet esprit, ne pratiquérent pas elles-mémes l'art de la divination
qui, sous cette forme, est réservée uniquement aux hommes. Leur
role consistait simplement & adresser un culte & cet esprit des

s’en rendre compte, cette conversion semble n’avoir influencé en rien I'objectivité
de ses informations.

2 « Lusseke » (Portugais « Luceque ») est le nom de I'une de plus anciennes
familles rovales Humbi du Haut Plateau. Le village royal méme se trouve sur
la rive droite du fleuve Cunene dans la circonscription de Chicomba, Administra-
tion de Caluquembe.

3 Les Humbi font partiec du groupe ethnique Nyaneka-Humbi. Selon Bau-
MANN & WESTERMANN (1948 p. 160) ils sont avant tout une tribu de pasteurs
qui « marquent la transition véritable entre les Héréro et les Mboundous et cela
linguistiquement aussi bien qu’au point de vue de la civilisation, MARQUARDSEN
& StaHL (1928 p. 113) font remarquer qu’ils sont descendants des célébres Jagga
qui fonde¢rent au début du 17¢ siécle le grand royaume de Humbe-Onene sur le
Planalto. ESTERMANN (1957 vol. 2 p. 15) confirme cette remarque. La tribu des
Humbi a été magistralement décrite par ce dernier auteur a I'ccuvre duquel nous
renvoyons pour plus de détails.

4 Caluquembe se trouve éloigné du Lusseke d’environ 150 km et la population
de la région sont des Vimbundu.

> Voici quelques indications sur T'orthographe que nous adoptons. Nous
rappelons que 'umbundu est une langue bantoue basée sur un admirable systéme
de préfixes indiquant d’une part le singulier et le pluriel et d’autre part la concor-
dance de chaque expression avec le groupe de mots ou classe a laquelle elle
est lice. A part de rares exceptions I'accent tonique se trouve toujours sur I'avant-
dernicre syllabe. Nous maintenons les «m» et les «n» devant la premicre
consonne du mot, comme par exemple « mbamba », « ndumbu>» etc. Devant
une voyelle le « ¢ » se prononce «tch», Le «u» correspond au «u» allemand
et se prononce «ou», Le «w» se lit «oua». Le «s» méme seul est toujours
dur. Nous maintenons dans certains cas les «y» aprés le «i», ce qui donne
un «i» un peu mouillé et prolongé. Le « ph» ne se lit pas «f» comme en
francais, mais bien « p » suivi d'un « h » aspiré.



Hauenstein, Divination parmi les Humbi ... 187

manes pour le maintenir dans la famille, car sa perte aurait pro-
voqué de graves perturbations dans tout le clan (HAUENSTEIN,
1961 p. 124, p. 126; 1966 p. 41; 1967 p. 287; TEMPELS, 1945 p. 42).
Elles joucrent en quelque sorte pour lui le role de salle d’attente.

Ce qui permit de découvrir que Ilake était I'héritier, fut une
maladie maligne appelée «utoi» (ostéomyélite, fistule tuberculeuse
et différentes infections fistulées, HAUENSTEIN, 1964a p. 928; 1967
p. 121). Il se rendit tout d’abord & I'hdpital gouvernemental de
Mossamedes, mais n’y trouva pas la guérison. Il revint dans son
pays ou un herboriste le soigna sans qu’il s’en suive une amdéliora-
tion notoire. C’est alors que la divination révéla que V'esprit d’un
mane mécontent demandait a ce qu’il lui soit consacré, c’est-a-dire
qu’il pratique la divination. Au cours d’une initiation que nous
n’avons pas a décrire ici, Ilake entra en transe (HAUENSTEIN, 1961
p. 124; 1966 p. 34), signe évident que c’était bien lui le successeur
désigné. Dés qu’il fut guéri, il passa par une initiation au cours
de laquelle 1l apprit & connaitre toutes les finesses et subtilités de
son art ainsi que les nombreuses plantes auxquelles il devrait
avoir recours pour le traitement de ses futurs patients. Durant cette
seconde partie de sa préparation, il fut accompagné d’'une femme
appelée «ina yomona », soit «la mére de ’enfant ». Celle-ci portait
un sac appelé¢ <ocimbala» (soit textuellement «corbeille»), dans
lequel elle mettait toutes les plantes et racines recueillies. Il est rare
que pour la durée de cette initiation, le candidat appelé « nbumba »
soit seul (HAUENSTEIN, 1967 p. 295-300).

Comme on le voit, cette méthode de divination n’est rien d’autre
qu'une forme de culte des ancétres. S’y refuser mécontente ces
derniers et provoque automatiquement une calamité, une maladie,
voire la mort. Cet aspect religieux est une caractéristique que l'on
retrouve dans de nombreux autres domaines de la vie des Vim-
bundu et des Humbi. L’apiculture (IHHAUENSTEIN, 1967 p. 161), le
commerce (HAUENSTEIN, 1964 a p. 928), la profession de coiffeuse,
la poterie (HAUENSTEIN, 1964 p.74), surtout la chasse (IIAUEN-
STEIN, 1967 p. 156) et méme I'agriculture (HAUENSTEIN, 1964 p. 74)
peuvent étre une forme de culte des ancétres. Par crainte de s’atti-
rer des ennuis, rares sont ceux qui osent s’y refuser, d’autant plus
que tout le monde est assuré que cette forme de culte est le meilleur
moyen de s’enrichir et de s’¢élever dans 'échelle sociale. ESTER-
MANN (1962 p.9) écrit: « Vouloir refuser de donner un asile a
Iesprit ou vouloir 'expulser, serait s’exposer aux chiatiments et a
la perte de sa propre vie.» Ce refus serait un véritable crime de
lese-majesté.



188 Acta Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

2. Instruments de travail du devin

Le nouveau devin hérite donc du sac appelé «ocihambo» con-
tenant ses principaux instruments de travail. I« octhambo » est un
sac fait d’'une peau de chevre. Il ne montre aucune couture im-
portante. Une fois tuée, la chévre est suspendue par la téte & une
branche d’arbre. La peau est coupée a la hauteur des épaules. Les
(quatre pattes sont coupées a la hauteur du genou. Ensuite, la peau
entiére est détachée et tirée vers le bas, ce qui donne un sac auquel
il suffit de coudre les quatre trous laissés par les pattes. C’est dans
ce sac que le devin conserve toutes les piéces sacrées dont il a be-
soin pour s’acquitter de ses responsabilités, ainsi que les médica-
ments avec lesquels il soignera ses patients.

Voici en gros le contenu le I’« ocihambo » : une ceinture appelée
«omuvia wononkhaka », espéce de talisman protecteur contre les
nombreux mauvais sorts dont le devin ne manque pas d’étre la
cible. Cette ceinture est fabriquée avec de la peau de «onkhaka»,
le pangolin africain, Manis temmincki, réputé pour son habileté
a se protéger contre ses ennemis (MONNARD, 1935 p. 183; HAUEN-
STEIN, 1963 p. 79). Voici le proverbe que nous avons recueilli au
Hanya et qui le définit mieux que toute explication : « IHHaka Haka
ka teliwa» soit: «le pangolin ne peut étre tué (ou vaincu)»
(HAUENSTEIN, 1967 p. 247). Le devin posscde naturellement une
hachette sacrée appelée «ocivanga ».

Une des principales piéces de son attirail est une corne appelée
«onkhuma », de 'antilope « onusi », Redunca arundinum Boddaert
(MONNARD, 1935 p. 280), contenant une matiére grasse préparée
avec la plante «omeke» et dans laquelle est conservé soit un os
humain, soit un os d’oryctérope «onjimbo», Orycteropus afer
Pallas (MONNARD, 1935 p. 186). C’est avec cette corne, signe de sa
puissance, que le devin peut éloigner les esprits maléfiques et les
mauvais sorts lancés contre lui, car cet animal qui creuse de pro-
fonds terriers est capable de rejoindre les défunts. I1 y a toujours
dans le sac le cceur d’une poule absolument noire. On y trouve
encore l'«olukateko», sorte de petit balai servant lui aussi a
¢loigner les esprits maléfiques et une petite corne de l'antilope
«ombambi », Cephalophus grimmi Linné (MONNARD, 1935 p. 274),
dont il importe qu’elle provienne d’un animal mort en brousse de
mort naturelle, ou du moins ayant été tué par un fauve. Les cornes
d’une antilope abattue au cours d'une chasse ne peuvent en aucun
cas étre intégrées dans l'attirail magique d’un devin. Cette petite
corne sert de sifflet pour éloigner les esprits maléfiques au cours
du traitement des malades (ITAUENSTEIN, 1963 p. 84; 1964 p. 78).



Hauenstein, Divination parmi les Humbi ... 189

Mais elle est aussi employée pour appeler un esprit favorable au
cours des cérémonies d’initiation. Comme on le voit, la plupart des
objets contenus dans 1’« ocihambo » sont des piéces chargées de pou-
voirs magiques devant protéger le devin contre les puissances malé-
fiques cherchant & 'entraver dans la pratique de son art. L impor-
tance du sac «ocihambo » est expliquée par le proverbe suivant:
«onkhalusa ofuka, omutima womunthu ocilongo ci likalele », c’est-
a-dire en traduction libre: «le sac est un pays — le cceur de
I’homme est comme un pays qui contient beaucoup de pensées que
les autres ne connaissent et ne voient pas». Ce proverbe indique
bien que la raison de toute véritable divination est de découvrir la
pensée des consultants & 'aide du contenu de I’« ocihambo ».

3. La divination

Voici maintenant la maniére dont se pratique la divination elle-
méme. Les consultants désireux d’éclaircir un mystére se rendent
chez le devin avec une poule ou un coq. Le sexe ne joue aucun role.
C’est & I'aide de la volaille que le devin fait ses recherches. Sitot
arrivés, les consultants s’asseyent par terre, en demi cercle en face
du devin qui, lui, est assis sur un petit siége. Ils déposent devant
lui une corbeille appelée «onganda », contenant de la graine de
mais ou de sorgho et qui représente le premier acompte pour la
divination (HAUENSTEIN, 1961 p. 126; 1967 p. 288). De nos jours,
cela correspond a la modique somme de 15 ou 20 escudos”’.

La séance a lieu dans le village du devin ou, lorsqu’il s’agit d'un
déces, a un endroit choisi en brousse. Pour la circonstance, le devin
porte un collier de perles blanches appelé «ocilanda ci hekuka
coma yelayela» et qui passe sur I’épaule droite. Autrefois, les de-
vins aimaient & porter un diademe fait avec des poils de 'antilope
cheval, Hippotragus equinus Desmarest (MONNARD, 1935 p. 289),
appelé « elenge liomphalanga », et, sur la téte, une toque faite avec
des plumes du dindon sauvage « epumumu », Bucorvus caffer. Cer-
tains devins, de nos jours encore, se font des petites tresses retom-
bant sur le front et auxquelles ils fixent des perles blanches, signe
distinctif de leur pouvoir. A leur cou, ils suspendent une dent de
phacochére, Phacochoerus aethiopicus sundevalli Lonnberg (MON-
NARD, 1935 p. 259) «omphinda yonguluve» et aux poignets, ils
portent des bracelets sacr¢s en métal et d’autres en peau de beeuf.

§ IFaisons remarquer qu’il ne s’agit la que d’'un acompte. Dés que le résultat
de la consultation s’est avéré juste, c’est généralement un beeuf ou alors une
somme plus considérable qui doit étre payée.



190 Acta Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

Avant de commencer, le devin adresse a voix basse une priére a
Uesprit qu’il sert en disant : « Ove a Ngandi ndo ndi lekise ovipuka
vi kefi mosanji oco ndi mole eci ovanthu veyilile », soit : « 6 toi (et
il nomme son ancétre) montre-moi les signes qui sont dans la
poule afin que je découvre la question pour laquelle les hommes
sont venus ». En disant cela, il saupoudre la poule qu’il tient en
main avec de I’<ompheio » (craie naturelle) et dessine un trait sur
ses deux tempes (ITTMANN, 1960 p. 116; HAUENSTEIN, 1961 p. 127;
1967 p. 289, 318, 322). Avec une plume arrachée a la poule qu’on
vient de lui remettre, il se frotte la partie intérieure du bras depuis
la paume de la main jusque sous l'aisselle. Cette maniere de pra-
tiquer la divination, contrairement a la méthode la plus courante
que nous avons décrite ailleurs, ne consiste pas en un long inter-
rogatoire sous forme de questions rapides qui attendent une ré-
ponse immédiate (ITAUENSTEIN, 1961 p. 128; 1967 p. 319). Le devin
explique tout simplement ce qu’il découvre. Mais il est évident qu’il
observe soigneusement les réactions des consultants qui com-
mencent toujours par lui dire: «yi tala tala!» soit: «regarde-la
bien!» Les assistants observent toul soigneusement et manifestent
leur approbation ou désapprobation (HAUENSTEIN, sous presse).
Lorsque le devin n’arrive & aucun résultat, et il s’en rend rapide-
ment compte, il dit: «ve yi liata», c’est-a-dire: «ils (les esprits
maléfiques) lui ont marché dessus» (afin qu’elle «ne parle pas»
et qu’il soit impossible de découvrir la cause recherchée). Dans ce
cas, le devin fait chercher une poule de son propre poulailler qui,
étant donné ses propres pouvoirs magiques, risque moins d’étre
rendue « muette ».

Pour ce genre de divination, la poule n’est pas tuée. C’est une
méthode qui, & notre connaissance, n’a encore jamais été décrite en
Angola. MILHEIROS (1951 p. 183) décrit brievement une forme de
divination pratiquée ¢galement avec une poule. Mais dans ce cas le
devin lui tranche la téte et la dépose rapidement par terre afin
d’examiner sa position aprés les derni¢res convulsions. En parlant
des Toussian, HEBERT & GUILHEM (1967 p. 157) font allusion a
une méthode semblable. Tout nous pousse a croire que la forme de
divination que nous décrivons est une méthode apparentée a celle
dont parle ESTERMANN (1957 vol. 2 p. 254), et qui consiste & exa-
miner les veines et les intestins d'un animal sacrifié¢ pour la cir-
constance, méthode qu’employaient déja les aruspices des Ro-
mains’. Selon cet auteur, cette méme méthode est pratiquée par

7 Le dictionnaire Larousse dit: « Chez les Romains, prétre qui prédisait
T'avenir par l'inspection des entrailles des victimes offertes en sacrifice. Les
aruspices étaient d’origine étrusque. »



Hauenstein, Divination parmi les Humbi ... 191

les Chimbas, groupe ethnique Héréro du Sud de I’Angola (IESTER-
MANN, 1961 vol. 3 p. 208). Notre supposition semble d’autant plus
fondée que si les recherches sur la poule vivante n’aboutissent a
aucun résultat, 'animal est tué pour permettre d’examiner les in-
testins et certaines parties de ’estomac et du foie. Mais il ne s’agit
pas 1a d’une régle; la consultation se fait d’habitude sur I'animal
vivant et ce n’est que fort rarement qu’il est sacrifié. La méthode
que nous décrivons est aussi pratiquée au Hanya (HAUENSTEIN,
1967 p. 323) ou elle est appelée « undapa », ainsi que parmi certains
groupes ethniques du Chicomba (HAUENSTEIN, 1961 p. 119) ou elle
est appelée «<ondapi ».

Le devin procéde de la maniére suivante : apres avoir pris la
poule en main, il arrache des plumes partout ou il le juge néces-
saire afin de pouvoir observer soigneusement toutes les parties
susceptibles de le diriger dans ses recherches. Il observe avant tout
la couleur des veines, les rougeurs anormales, la pigmentation de
la peau, les taches, I’état des plumes et toute anomalie qui n’¢é-
chappe pas a son ceil d’expert. Les consultants présents suivent du
regard tous ses mouvements et toutes ses réactions. Rien ne se fait
en cachette. Le devin serre la poule entre ses genoux afin de ne
laisser apparaitre que la partie du corps qu’il veut examiner. De
cette maniere, il peut faire tranquillement son travail sans risquer
d’étre entravé dans son examen par les battements d’aile de I'ani-
mal qui se défend. Ce n’est que lorsque 'examen consciencieux n’a
rien révélé que la poule est tuée et que certains organes internes
sont examinés. Mais ceci n’est qu’une solution d’exception.

Voici maintenant la description de toutes les parties observées
ainsi que leur signification.

a) Examen de Uaile

La recherche commence toujours sur 'une des ailes et se pour-
suit sur les autres parties du corps selon les indices relevés au cours
de ce premier examen. Comme dans les autres méthodes de divina-
tion que nous connaissions, le devin doit rechercher avec beaucoup
de minutie I'objet de la consultation, ’endroit ot I'événement preé-
supposé a cu lieu, les relations sociales, tribales et familiales de
I'intéressé, ses ennemis, s’il en a, ses occupations, ses responsabili-
tés et ses richesses. Rien n’est énoncé directement, il s’agit de dé-
couvrir sous forme de supposition de sous-entendus. C’est la loi
de la probabilité qui prévaut. Comme notre étude va le montrer
clairement, la source de la plupart des maux ou anomalies se
situe outre-tombe, soit chez les mines favorables — les «onon-
dele» ou <«onosande» (HAUENSTEIN, 1967 p. 283, 285, 286) —,



192 Acta Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

soit chez les esprits maléfiques — les «ovilulu» (HAUENSTEIN,
1967 p. 285, 310) —, ou encore, et c’est de beaucoup le plus grave,
dans un cas de sorcellerie (HAUENSTEIN, 1967 p. 328). La cause une
fois découverte, il incombe au devin de montrer la voie a suivre
pour la guérison lorsqu’il s’agit d’'une maladie, ou alors la maniére
d’éloigner la calamité. Il peut se charger lui-méme du traitement,
mais il n’est pas rare qu’il renvoie son client a d’autres guérisseurs
ou magiciens. Dans les cas de possession d’un esprit supérieur par
exemple, ce ne sont que des magiciens possédés de ce méme esprit
qui sont autorisés a diriger tous les rites d’initiation (HAUENSTEIN,
1967 p. 291). On peut dire, en régle générale, qu’aucun indice n’a
de valeur en lui-méme. Ce n’est que confirmé et éclairé par d’autres
qu’il permet de tirer certaines conclusions®. Comme notre examen
le montrera, un bon nombre d’interprétations sont basées sur le
principe de magie par imitation.

Le devin débute généralement ses recherches en examinant la
clavicule. Si le consultant est un homme, ainsi que la personne au
sujet de laquelle a lieu la consultation, il fait ses recherches sur
I'aile droite, si c’est une femme, c’est 1'aile gauche qui le dirige
dans ses recherches®. Lorsqu’il s’agit d’'un enfant, c’est vers

8 Dans notre article « La corbeille aux osselets divinatoires » nous donnons
de nombreux exemples pouvant éclairer cette question comme par exemple
« Tchikuza » p. 136, « Kalamba » p. 137, « Ndumba ya munu » p. 139, « Mikana »
p. 140, « Kajila » p. 141 etc.

? En ce qui concerne l'importance attribuée a la gauche et 4 la droite nos
recherches sont par trop incompletes pour qu’il nous soit possible de faire
quelque affirmation que ce soit. Voici néanmoins quelques remarques : ESTER-
MANN (1957 vol.2 p.254) souligne également l'aspect que nous venons de
relever si ce n'est qu’il parle de lignée paternelle ou maternelle plutdt que
d’homme ou de femme. Comme il est possible de s’en rendre compt ce n’est la
qu'une confirmation de nos observations. Autrefois parmi les Vimbundu lors-
quune femme perdait sa meére elle se défaisait entierement la chevelure sur
tout le coté gauche de la téte. Lorsqu’il s’agissail de son pére c’était le coté
droit. La encore nous n’avons qu'une confirmation de nos remarques. En ce
qui concerne le pacte du sang et la main qui doit étre incisée, le sexe ne joue
aucun roéle. C’est la raison pour laquelle ce pacte est conclu qui indique de
laquelle il s’agira. C’est ainsi que parmi les Vimbundu lincision faite au nom
du pacte conclu entre deux individus afin de se protéger contre certaines maladies
est toujours pratiquée sur la main doite. Lorsque la grande guérisseuse « oha-
yanga » (HAUENSTEIN, 1967 p. 15, 21, 26, 302, 326) contracte le pacte du sang
avec celle qui I'a initiée, c’est & la main droite que l'incision est faile. L'« oha-
nyanga » étant la grande spécialiste des maladies de femmes, cette coutume est
certainement en contradiction avec ce que nous venons de souligner dans le
texte. Parmi les Humbi une personne désirant se préserver de la terrible maladie
« utue unene » (HAUENSTEIN, 1967 p.119) fait I'incision nécessaire en vue de
mélanger le sang avec un partenaire a4 la main gauche, qu’il pose ensuite sur le
cadavre d'une personne décédée par suite de cette maladie. Parmi les Humbi
c’est également a cette main qu’est pratiquée l'incision devant rendre les croco-
diles inoffensifs a I'égard de celui qui s’y soumet.



Hauenstein, Divination parmi les Humbi ... 193

I'« evele », soit littéralement le « sein » (dans le cas particulier, I'en-
droit ou il devrait se trouver) que débute 'examen ; il se poursuit
ensuite sur l'aile respective. Voici ’explication d’un certain nombre
de particularités.

« Iliko yalupula ponje », soit littéralement «le feu qui a été jeté
dehors ». Si le devin découvre une rougeur au centre de la clavi-
cule, c’est le signe incontesté qu'un danger plane sur toute la com-
munauté du village dont le feu est le symbole et le centre vital ™.
Cette interprétation rejoint la coutume qui veut que I'on éteigne
tous les feux lors du décés d’un roi (HAUENSTEIN, 1963 p. 71). Une
anomalie a cet endroit est donc un symptome excessivement dan-
gereux. Celui au sujet duquel on est venu consulter le devin n’est
que la premicre victime d’'un malheur qui ne manquera pas de
s’étendre a toute la communauté si I’on ne fait pas I'impossible
pour l'enrayer.

Si aprés ce premier symptome, le devin découvre une rougeur
vers le tendon, appelé «ombili », la situation est encore plus mau-
vaise. (est I'indice d’'une mort certaine, ce tendon n’étant qu'une
représentation de la perche a 'aide de laquelle on porte le cadavre,
lors de 'ensevelissement (HAUENSTEIN, 1963 p.87; 1967 pp. 82-85).
Si, par contre, le devin ne découvre aucun signe sur ce tendon, le
danger est moins grave et pourra assez certainement étre ¢carté deés
que la cause réelle du mal aura été découverte.

La grande surface de peau se trouvant pres du coude est appelée
«ocunda » ce qui signifie exactement «enclos a bétail». Il n’est
certes pas nécessaire d’insister sur I'importance que revét le bétail
pour les Humbi qui sont une des plus grandes tribus pastorales
d’Angola (IESTERMANN, 1957 vol. 2 p. 182; HAUENSTEIN, 1967
p- 123). Tous les symptomes se trouvant dans cette partie ont trait
au bétail, soit maladie, mort, héritage, vol, ensorcellement, etc. Si
la rougeur s’étend jusque vers le coude ou le bras, il faudra offrir
un sacrifice propitiatoire afin de contenter ou d’éloigner les esprits,
selon les autres indices que la divination révélera. C’est ’étendue de
la rougeur — en partant de I'os pour s’approcher du centre de
I’<ocunda » — qui déterminera 'importance du sacrifice a faire
pour éloigner la calamité, soit une poule «olufeto luosanji» soit
une cheévre «olufeto luonkhombo », soit enfin un beeuf «olufeto
luongombe ».

Iintre le radius et le cubitus se trouvent les points que nous
avons indiqués par «elimba» ce qui signifie «cuisine ». « Elimba

10 [’importance que revét le feu pour les bantous n’est certes pas a relever.
Nous renvoyons seulement a HAUENSTEIN, 1964 p.71, 90; 1967 p.241; 1967 a
p- 15; BAuMANN & WESTERMANN, 1948 p. 111, 123, 160 etc.



194 Acta Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

lielombe » indique que la femme principale est la cause de trouble.
« Elimba liombambi» montre qu’il s’agit de la seconde ou de la
troisieme femme d’'un polygame'. La cuisine est le royaume de la
femme pendant tout le temps qu’elle passe au village. C'est 1a
qu’elle prépare la nourriture, mais c’est 1a aussi qu’elle médite ses
méfaits. Précisons d’emblée que si nous parlons de femme, il faut
le plus souvent sous-entendre toute la famille de cette dernieére,
I’antagonisme entre les familles des conjoints étant généralement
trés grand. Les cas de sorcellerie entre conjoints sont fréquents
(HAUENSTEIN, 1967 p. 64, 331). Si ces mémes caractéristiques se
retrouvent sur l'aile gauche, soit celle de 1la femme, cela signifie
que c’est 'homme qui cherche a nuire a son épouse ou a 'une de
ses femmes.

Toujours en se dirigeant vers l'extrémité de laile, le point
« peke », qui signifie « main», indique que l'intéressé a été ensor-
celé; littéralement parlant, qu'un ennemi « porte la main sur lui».
Si les symptomes sont d’un rouge foncé, c’est le signe ¢évident que
I’ensorcellement remonte & un certain temps. Si par contre la rou-
geur est claire, I'attaque maléfique est récente. Si ces signes né-
fastes sont appuyés par des symptomes semblables vers «etoko
liomeumbo », soit les « pierres sacrées du village » ™%, tout espoir n’est
pas perdu car le sorcier se trouvant dans le propre village ou la pro-
pre famille du consultant, le maléfice pourra étre facilement dépisté
et son pouvoir brisé. Si, par contre, cette anomalie se trouve vers
«etoko liokonje », soit la pierre sacrée qui a été « jetée dehors»,
la situation est trés grave car le sort ou esprit maléfique provient
d’un autre clan, voire d’une autre tribu. Il peut aussi s’agir d’une
personne ayant été expulsée de la communauté, ce qui est non
moins dangereux. Dans ce cas, il est fort difficile d’éloigner la cala-
mité (HAUENSTEIN, 1967 p. 311, 333). Si, par malheur, une ou deux
plumes prenant leur racine vers «etoko lio konje» sont brisées,
il n’y a plus aucun espoir de salut.

« Mombila », qui signifie exactement «dans la tombe», est un
présage excessivement défavorable annoncant une mort certaine.
Mais méme dans ce cas, il est évident que l'origine du mal doit étre
recherchée. Elle peut se trouver dans I’< ocunda » (enclos a bétail),
dans I’<onjuwo» (la maison), ou dans I’«eumbo » (le village), ou

11 Nous préférons le terme de «poligyne » & celui de « polygame ».

12 1« etoko » est une pierre incurvée a l'intérieur sur laquelle les femmes
pilent leur mais. C’est sur de telles pierres que de nuit les sorciers préparent leurs
remeédes magiques en vue de nuire 4 leurs ennemis. Il semble qu’autrefois c’est
aussi sur des « atoko » (pluriel de « etoko ») que les hommes capables d’appri-
voiser magiquement les lions, leur présentaient la bouillie de mais augmentée de
lait (HAUENSTEIN, 1967 p. 355).



Hauenstein, Divination parmi les Humbi ... 195

ailleurs encore. Comme on le voit, il peut s’agir d’'un malheur qui
frappe autant les animaux que les hommes.

L’un des sorts les plus dangereux est certainement « ondandu »,
qui se trouve sur 'avant-bras, vers la racine des plumes représen-
tant les enfants. Il s’agit exactement d’une maladie se trouvant dans
la famille et qui une fois installée n’est que difficilement expul-
sable. Les défunts, & mesure qu’ils arrivent dans le séjour des
morts, n'ont qu’'un désir, celui de s’adjoindre le plus vite pos-
sible tous leurs parents encore vivants. Il s’agit d'une véritable
réaction en chaine. L’origine du mal est une personne ensorcelée
qui n’a pas été vengée et qui, ne pouvant s’en prendre a ses Véri-
tables meurtriers appartenant dans de nombreux cas a un autre clan
ou une autre tribu, s’attaque a sa propre famille®. C’est certaine-
ment la une maniére d’expliquer les épidémies qui, au sein de po-
pulations qui ne sont pas immunisées, peuvent balayer en peu de
temps des familles entiéres.

L’«ocita », qui se trouve exactement au coude, est une représen-
tation du tronc sur lequel les chasseurs déposent pour le dépecer,
le gibier qu’ils ont abattu. Loorsque cet endroit révéle une anomalie,
c’est le signe qu'un mane possesseur de I'esprit de chasse « Huvi»
cherche un successeur qui veuille bien chasser en son nom a l'aide
de cet esprit supérieur™. Bien que cet esprit protecteur se mani-
feste aux vivants de la méme maniere que les esprits maléfiques,
soit principalement par une maladie, il est un esprit favorable ne
voulant que le bien de celui auquel il se révéle. 11 lui importe seule-
ment qu’on ne 'oublie pas et qu’on lui adresse le culte qu’il désire.
(C’est un chasseur, possesseur lui aussi de 'esprit « Huvi» qui sera
responsable de I'initiation du néophyte (HAUENSTEIN, 1966 p. 41;
1967 p. 156). Comme il est possible de s’en rendre compte, I'indice
de '« ocita » est foncierement différent de la plupart de ceux que
nous avons considérés jusqu’ici.

Comme l'«ocita», ’<ocithambo» enire dans le domaine cul-
tuel, mais au lieu d’étre un esprit de chasse c’est un esprit de divi-
nation qui veut étre adoré. En échange, il conceéde le pouvoir de
divination qui n’est pas peu considéré dans le pays (HAUENSTEIN,
1961 p. 124, 143; 1966 p. 34). Comme dans le cas de notre infor-
mateur lui-méme, I'intéressé doit se soumettre a une plus ou moins

13 Nous avons certainement ]a aussi une explication du suicide. Il n’est pas
rare que des personnes ne pouvant se venger de leur vivant sur leur ennemi se
suicident afin qu'une fois mort sous forme de « ocilulu » leur esprit puisse les
venger. Dans le dernier paragraphe de cet article nous reviendrons plus longue-
ment sur '« ondandu ».

14 En ce qui concerne l'esprit « Huvi » voir HAUENSTEIN, 1963 p. 57 et 1967 a
p. 11.



196 Acta Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

longue initiation qui lui est prescrite ; la pratique de la divination
sera sa forme de culte et lui assurera la santé, le prestige et, s’il a
du succes, un gain non négligeable. Nous rappelons que si c’est une
femme qui est saisie par cet esprit, il lui suffira de remplir cer-
taines conditions exigées par cet ancétre sans devoir s’adonner elle-
méme a la divination **. Nous avons ici un nouvel exemple de magie
par imitation, cet endroit désignant ’épaule, soit 'endroit ot est
porté le sac « ocihambo » contenant les instruments dont le devin a
besoin pour l'exercice de son art. Si ce symptéme se trouve sur
la droite du point que nous avons indiqué, c’est que cet esprit est
hérité d’un ancétre masculin. Si c’est 4 gauche, il s’agit d’une
femme comme nous I'avons vu dans le cas de notre informateur.
IFaisons aussi remarquer—et c’est au devin a le découvrir— qu’il
peut aussi s’agir dans les deux cas d’'un homme, mais devant héri-
ter d’un esprit de divination provenant soit de la famille paternelle
soit de la famille maternelle.

Comme nous l'indiquons sur notre esquisse, les plumes de la
partie intérieure de l'aile représentent les femmes, celles de I'ex-
térieur les hommes et les petiles plumes sont une indication quant
a I'origine matri- ou patrilinéaire du mal ou de D'esprit favorable.

« Ononya via ngonga », soit textuellement « plumes d’aigle », se
trouve a l'extrémité de la main. Si les plumes qui prennent nais-
sance a cet endroit présentent une anomalie quelconque c’est la
preuve ¢évidente que le sorcier ou l'esprit maléfique proviennent
d’un autre clan et ne sont que difficilement atteignables. Ce sont
donc des symptomes tres graves.

Le point « pocipamba» qui se trouve a proximité de «onjuwo »
signifie exactement «linteau» de la porte. C’est 14 que se cache
Pesprit maléfique a rechercher. Il s’agit de le découvrir afin de
pouvoir I’éloigner *°.

Un autre présage trés dangereux est 1’« omutonthelo wonon-
gombe », lerme qui signifie «tronc sur lequel on débite la viande
de beeuf ». I1 annonce une grande mortalité parmi le bétail, qu’il
faudra débiter si on veut encore en retirer quelque profit. Sou-
lignons que la mortalité du bétail est une des pires calamités qui
puissent frapper les Humbi. Elle cause invariablement un brusque
déménagement et de grandes difficultés entre les familles'.

15 Voir aussi HAUENSTEIN, 1961 p. 126. On retrouve des cas semblables dans
d’autres domaines comme par exemple la chasse (HAUENSTEIN, 1966 p. 41).

16 Pour cette question voir aussi nos remarques sur I'« olufuko » (HAUEN-
STEIN, 1960 p. 227).

17 En ce qui concerne toutes les questions liées au bétail nous renvoyons a
HAUENSTEIN, 1967 pp. 123-142,



Hauenstein, Divination parmi les Humbi ... 197

ononya via ngonga

coko lie konje

etoko lio wvneuwmbo

\
pe.\qe.
Sy
) elimba lielombe
ﬂﬁnb\m’.\o wonongombe

elimba LombambL

|
I — onndandw

\\ wiombila
ovd«qvt.k\mmn.\{ w

o
o L —~yalupula ongevwibe konje

3 ! ocunda
- \ oluteto LuosowLJC
"& W olufeto Yuonkhombo
) A ” olufeko luo nsbw\\ae.
\0 N po c.;paw\\m.
/ 7

o V\-‘S\&WO
ociliambo
&;

/E'L\m \(cx\.u‘)u\c\ ?OVL:)Q—
@

\ octheka

ombill

oukhondo yovavia

onkho Vldol

ca. holama kow\('t.mo-.. Yonsanjo

Fig. 1

« Onkhondo yovana» signific «donner a boire 2 l'aide de la
main ». Ce présage annonce une maladie d’enfant auquel il faudra
donner a boire des médicaments dans le creux de la main.

Entre les grandes et les petites plumes, il est un point appelé
«ca holama konyima yonganjo» soit: «cela se cache derriére
I'enceinte ». Ce présage désigne un esprit maléfique qui se cache de
telle maniére qu’on ne risque pas de le découvrir, méme pas par la
divination. C’est I'exemple classique d’'une maladie qui, bien que



1938 Acta Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

emboaloambue

\ cteyel
o' — peter’s? ombaist B
é ,© / onduko

onthele okutukana

[

ovithumb Mnsy
(3
evele e )°
oc;ma.w.su fya. \\‘/ ¢ ®

owvbaurst A ~ . o
okulila /\\ » ® Q wreuwbo
P T—— b /f\o ‘ ondambo
tpumiayonibo / \
OWI.?\V'LOJ‘-

Fig. 2

soigneusement traitée et apparemment guérie, réapparait toujours
a nouveau, a moins que 'esprit maléfique qui la provoque soit dé-
couvert, ce qui n’est pas facile.

« Onkankhunyu ve mukunyunyinaco » est I’explication d’un tic
qui provoque de brusques mouvements de coude en arriere et de-
vient le symbole d’une maniére d’ensorceler. 11 s’agit d’¢loigner cet
esprit maléfique qui, avec une ténacité incroyable, ne se reliche
pas dans ses interventions néfastes.

b) Examen des pattes

Une autre partie du corps de la poule qui est toujours examingée
avec beaucoup de soin, ce sont les pattes. Comme pour les ailes, ¢’est
celle de droite qui est examinée lorsqu’il s’agit d’'un homme et la
gauche pour les femmes. Pour cet examen n’entrent en ligne de
compte que des symptdémes se trouvant a Uintérieur de la patte ™.

Si le devin découvre au haut de la patte une rougeur appelée
«<onthele », c’est le signe manifeste du mécontentement d’un ancétre.
Ce sont d’autres symptdémes qui en indiquent la nature. Si cette
rougeur s’étend dans la direction du point que nous avons indiqué
<onduko », c’est-ad-dire «nom », c’est que cet ancétre désire que

18 Sur notre esquisse tous les points que nous avons indiqués sur la patte
doivent étre considérés comme étant a lintérieur de la patte de l'endroit
respectif.



Hauenstein, Divination parmi les Humbi ... 199

I'on donne son nom a un enfant afin de perpétuer sa mémoire
parmi les vivants (HAUENSTEIN, 1962 p. 102; ESTERMANN, 1957
vol. 2 p. 53). Si cette rougeur est trés forte et s’étend jusque vers
I’endroit indiqué par «okulila », c’est le signe qu’il y aura bientot
dans la famille un déceés provoqué par cet ancétre mécontent et cela
ameénera des pleurs (traduction de ce terme). Cet endroit méme
n’est-il pas celui sur lequel on appuie les coudes lorsque l'on se
tient la téte dans les mains pour pleurer ? Si 'on avait satisfait a
temps ce mine, le décés aurait pu étre évité.

Une anomalie vers le haut du genou « ombaisi», est la preuve
que celui au sujet duquel on est venu consulter le devin a commis
Padultére — signification de ce terme — ou tout au moins en avait
I'intention. Il peut aussi s’agir d'une femme qui a tenté un homme.
Suivant les autres indications fournies par la divination, il peut
aussi s’agir de ce péché commis par une tierce personne, mais
dont les conséquences retombent sur quelqu'un qui n’en est pas
responsable. Nous pensons par exemple au cas d'un accouchement
rendu difficile & cause de I'adultéere commis par le mari (HAUEN-
STEIN, 1967 p. 19). Si cette rougeur s’é¢tend davantage vers l'inté-
rieur, vers notre « ombaisi», c’est la preuve que 'adultére a réelle-
ment eu lieu. Ces indices se trouvant vers le haut de la jambe sont
un exemple de magie par imitation ™.

Toujours sur la jambe, les points indiqués par « omphai » — soit
pied — et <ovipumayombo », soit I’endroit ou «se dépose la rosée
lorsque 'on marche le matin dans ’herbe », indiquent que celui au
nom duquel on est venu consulter le devin est tombé malade en
chemin alors qu’il se rendait dans un pays ¢éloigné. Mais cela peut
aussi signifier que son ennemi s’est enfui dans une autre contrée.
Cet exemple montre & quel point les questions soumises au devin
peuvent ¢tre complexes. Ce n’est qu’apres de nombreuses re-
cherches et comparaisons qu’il lui est possible d’établir un diag-
nostic.

c) Examen de la région de la téte

Les principaux signes distinclifs pour le devin sont les sui-
vants :

L’ «onthumbaongo », soit littéralement « se gonfler les joues », se
situe sous I'ceil, vers la naissance du bec, et indique le mécontente-
ment d’autrui; n’est-ce pas vers les coins de la bouche que l'on
en remarque, chez une personne, les premiers symptomes ? Dans

19 Voir nos remarques concernant I'adultére dans HAUENSTEIN, 1967 pp. 68-74,
296 ainsi que 1961 p. 156.



200 Acta Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

le cas particulier, suivant les résultats obtenus au cours de la pre-
micre partie de la recherche, il peut s’agir du mécontentement
d’une personne ennemie ou d’'un ancétre qui en veut au patient de
ne pas s’étre occupé de lui.

« Ombalambue », qui se trouve vers la naissance de la créte, est
un trés mauvais présage car n’est-ce pas sur la téte que sont portées
les corbeilles — signification de ce terme — contenant la terre
avec laquelle on recouvre la tombe d'un défunt ? « Ombalambue »
annonce une mort prochaine, soit celle de celui au sujet duquel on
est venu consulter le devin, soit celle d’'une autre personne de la
famille. Dans ce cas les conséquences retomberont sur les con-
sultants.

« Peteyelo », sur la nuque, est aussi un mauvais présage. Le
terme méme signifie «endroit ou I'on brise (la nuque)», ce qui, en
langage imagé, indique la volonté arrétée d’un esprit maléfique,
ou d’'un ennemi, de mettre fin a la vie d’'une personne. Cest au
devin a découvrir la piste de cet ennemi ou de cet esprit maléfique
et d'indiquer le sacrifice ou le rite qui pourra le faire renoncer a
son macabre dessein.

I’«ondeko» a une signification semblable si ce n’est que cet
ennemi, au lieu de briser la nuque de sa victime, tentera de
I’¢touffer.

d) Examen de certaines autres parties du corps

Si le devin découvre une rougeur ou une anomalie des veines se
trouvant a 'endroit de 'estomac appel¢ «esasa», c’est la preuve
¢vidente que celui au nom duquel on est venu le consulter est
malade par sa propre faute. C’est par exemple le sort maléfique
qu’il s’est procuré pour nuire & un ennemi qui se venge sur lui-
méme (HAUENSTEIN, 1964 a p. 931; 1967 p. 334). Dans ce cas, la
cause est désespérée car personne n’a du pouvoir sur de tels sorts, si
ce n'est justement celui qui en est la victime. Une anomalie vers la
naissance de la queue « m-eumbo », soit «dans le village », ne fait
que confirmer ce qui aura déja été découvert lors de I'examen de
Iaile, mais qui nécessitait une preuve complémentaire. Si le symp-
tOme se trouve exactement entre « eumbo» et « ondambo », c’est la
preuve que le cas est désespéré car c’est entre les jambes qu’est fixé
le pagne — signification du terme «ondambo» — dont on revét
les défunts pour les conduire a leur derniére demeure.

On retrouve parfois chez cerlaines poules une petite proémi-
nence de chair au-dessus de la queue appelée «okutukana », soit
« ensorceler au moyen de parole » (HAUENSTEIN, 1967 p. 336); cela
signifie alors que c’est le propre pére de la victime qui est respon-



Hauenstein, Divination parmi les Humbi ... 201

sable de la maladie. Une tache prés du sternum signifie exactement
la méme chose. Cette maniére d’ensorceler est expliquée par la
phrase suivante: «ya paka kolukolo luovaingona », soit: «on a
déposé vers la chair de la poitrine des enfants que 'on a mis soi-
méme au monde ».

Si I'on retrouve une rougeur dans la région de l'anus, c’est la
preuve incontestée que la femme au sujet de laquelle on est venu
consulter le devin est enceinte, méme si ce n’est pas encore appa-
rent. Il n’est pas difficile de comprendre que ce symptéme ne fait
que confirmer ce qu’aura déja révélé «ombaisi». Lorsqu’il s’agit
d’'un homme, cela peut étre une indication pour le devin que le
patient souffre de maux de ventre et que ’esprit maléfique qui les
provoque est caché a cet endroit.

Des taches prés de '« ocimangiliya », soit «la hanche », ne font
que confirmer ce qu’aura déja révélé '« ociheka», soit un cas
d’adultere, car le tentateur ne saisit-il pas la femme par la hanche?
Quant au terme de «ociheka», ce n’est quun dérivé du verbe
« okuhekaheka » qui exprime la maniere dont 'amoureux pousse
des soupirs de contentement lorsqu’il pose sa téte sur le sein d’'une
femme.

e) Examen des viscéres de la poule tuée

Lorsque malgré de minutieuses recherches, les causes de trouble
n‘ont pas ¢té découvertes au cours de 'examen sur la poule vi-
vante, cette derniere est tuce et les organes suivants sont examinés :
«omuma>» (le foie), «omapunga» (les poumons), «omala» (les
intestins) et < ocinginginbia » (I'estomac).

Les poumons décélent la présence d’esprits supérieurs favo-
rables, les «<onondele », car de méme que les poumons (pour re-
prendre I'expression indigéne) sont «couchés », pressés contre les
cOtes, comme le patient I'est contre la natte tressée qui lui sert de
couche, de méme l'esprit favorable se serre contre celui dont il a
besoin. C’est 1a une image intéressante qui dénote l'intérét que les
Humbi portent aux méanes favorables. Nous ne croyons pas exa-
gérer en disant que dans la contrée qu’habite notre informateur,
chaque individu est possédé au moins d’un esprit supérieur *. Pour

20 11 reste évident que cette remarque n’est pas basée sur des données sta-
tistiques. Mais ce que nous pouvons dire est qu'au cours des années écoulées la
totalité des catéchumenes ou Humbi baptisés des régions de Lusseke et du
Quipungo étaient avant leur conversion des possédés. Ajoutons aussi qu'a coté
des « ohande » ou « ondele » soit les esprits des ancétres, de nombreux esprits
étrangers on fait leur apparition au cours des années écoulées de maniére a
ce que pratiquement plus personne n’échappe. Selon ESTERMANN (1966 p.23)

18 Acta Tropica 26, 3, 1969



202 Acta Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

que l'intéressé entre effectivement en possession de cet esprit qui,
d’abord, ne fait que le tourmenter, il devra se soumettre & une
initiation accompagnée d’'une grande féte au cours de laquelle
tout le monde sera invité 4 danser jusqu’a ce que l'intéressé entre
en transe. Ce sera alors la preuve évidente qu’il a été accepté par
cet esprit supérieur, auquel il adressera désormais le culte qui lui
sera enseigné. C’est 1a 'exemple typique du culte des ancétres. Lors
de T'initiation, il arrive que I'intéressé n’entre pas en transe. C’est
la preuve évidente que le devin s’est trompé et qu’il faut chercher
autre part la cause de la calamité.

Le folie, par contre, réveéle généralement un mauvais présage :
la présence d’un sort maléfique appelé «ontheta». Si T'on veut
sauver le patient, comme dans les cas ci-dessus mentionnés, il
s’agit de découvrir sans tarder le sorcier, ce qui n’est pas toujours
facile *.

Les intestins sont toujours examinés avec beaucoup de soin car
ce sont eux qui, en derni¢re instance, montrent s’il est encore pos-
sible de sauver un patient victime d’un esprit maléfique. Le simple
fait d’avoir dii tuer la poule, les autres indices n’ayant pas suffi
par eux-mémes, montre la gravité de la situation. La valvule qui se
trouve i I'entrée des intestins et que les Humbi appellent «elaka »,
soit «langue », révele, suivant la maniére dont elle se présente, s’il
s’agit d’'un cas désespéré ou au contraire s’il y a encore un espoir
de guérison.

il semble que ce sont avant tout les femmes qui sont les victimes de cette der-
niere catégorie. C'est ainsi qu’il dit: « Em primeiro lugar, vem a constatac¢io
de que quase exclusivamente individuos de sexo feminino sdo « visitados » por
espiritos estranhos. » S’il est vrai que selon cet auteur les esprits de cette der-
ni¢re catégorie portent en eux les germes de décadence et de dissolution il reste
non moins vrai qu’ils sont considérés par les intéressés comme une augmentation
de pouvoir.

2t Cette constatation ne manque pas d’étonner lorsqu’on pense i 'importance
que revét le foie pour la plupart des bantous. Dans I'Egypte ancienne déja Isis le
protégeait (DESROCHES-NOBLECOURT, 1963 p. 246). Selon VERGIAT (1936 p. 189)
le foie est un morceau de choix lors des festins rituels. DAMMANN (1964 p. 17) dit
que le foie peut étre chargé de puissance, HOCHEGGER (1965 p. 296) fait re-
marquer que selon Costermans (Anthropos 60, 1965 p. 296) « das Lebensprinzip
im Menschen... im besonderen Zusammenhang mit « Leber » steht ». Plus loin
(p. 299) il cite Van Avermaet selon lequel le foie peut étre comparé au siége des
sentiments de la volonté. Enfin (p. 303) il cite Van Wing Wui qui dit que le cceur
se trouve pres du foie et que ces deux organes sont avec le sang les sources
de la vie. Disons enfin que les rois de Caluquembe (HAUENSTEIN, 1963 p. 78)
mangent toujours de foie de tous les animaux sacrifiés. Aulrefois le foie de la
victime humaine I'« ekongo » lui revenait aussi toujours de droit (p. 75). Il en
était de méme pour les rois du Hanya (HAUENSTEIN, 1967 p. 246, 258). Le présage
« ontheta » signifie donc ni plus ni moins qu'un ennemi s’est attaqué au centre
vital de celui pour lequel on est venu consulter le devin.



Hauenstein, Divination parmi les Humbi ... 203

L’« omphakelo », textuellement «I’entonnoir», est le pylore®,
qui permet au devin de découvrir si le trouble vient d’un sort que
I'intéressé s’est procuré lui-méme, ou plutdét d’un esprit maléfique
auquel I'intéressé s’est soumis, dans ’espoir de nuire a autrui, et
qui maintenant se venge sur son possesseur (IIAUENSTEIN, 1964a
p- 931). Mais, dans un cas comme dans l'autre, il s’agit toujours
d’un pouvoir que le malade s’est procuré pour favoriser la fécon-
dité du bétail, Pentonnoir étant le symbole de ce genre de richesse
(HAUENSTEIN, 1967 p. 209). I1 peut s’agir aussi, surtout quand le
patient est un enfant ou un jeune homme, d’'un sort maléfique
lancé contre lui par un possesseur de bétail désireux de gagner
I'esprit de cet enfant pour qu’il le serve comme berger d’outre
tombe en vue de multiplier son bétail (HAUENSTEIN, 1967 p. 330).
(est 'examen d’autres indices qui permet de préciser de quoi il
s’agit.

L’estomac peut représenter soit une tombe («ombila»), soit le
feu du village («ocoto») et dirige le devin dans la recherche de
Iorigine du mal qui affecte son patient. Comme il est facile de s’en
rendre compte, il faudra chercher soit parmi les défunts, soit
parmi les membres de la propre famille.

Ces quelques données sont loin d’épuiser le sujet de notre travail.
Il faudrait une étude plus poussée et plus détaillée de toutes les
relations possibles entre ces différents indices qui, suivant les cas,
peuvent changer de signification. Nous nous sommes contenté de
donner I'explication type. Il existe encore d’autres indices que nous
n‘avons pas relevés et que le devin observe soigneusement avant
de donner un diagnostic définitif. Notre but était seulement de
décrire sommairement un systéme de divination parmi d’autres.

4. Conclusions

Pour terminer cette partie de notre travail, voici quelques con-
clusions.

a) Bien que certains indices soient plus importants que d’autres,
aucun n’est déterminant en soi. Chacun, sans exception, doit étre
appuyé¢, expliqué ou confirmé par d’autres. Cela permet au devin
de soulever des problemes, émettre des opinions, faire indirecte-
ment des propositions sans se compromettre pour autant. Cest la
une particularité de toutes les formes de divination que nous avons
pu étudier en Angola. Sous ce rapport, bien que le but soit souvent

2 En ce qui concerne '« omphakelo » des Humbi voir les reproductions que
donnent ESTERMANN (1957 vol. 2 p.204), HAUENSTEIN (1967 photo 29), DELA-
CHAUX (1936 pl. XLV).



204 Acta Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

le méme, la divination se différencie fondamentalement de I'orda-
lie qui du premier coup et d'une facon souvent brutale place le
suppos¢ sorcier dans la position d’accusé (HAUENSTEIN, 1967
p- 343, 1966 p.42). Un autre fait a relever est que, comme dans
la plupart des autres méthodes de divination, le devin a soin de ne
jamais prononcer lui-méme le nom du responsable du malheur
pour lequel on est venu le consulter (HAUENSTEIN, 1967 pp. 321
a 322). Son roéle principal est de mettre sur la bonne piste, de
découvrir le mal et son origine, mais sans dénoncer directement
le coupable. Tout en donnant de nombreuses indications, il a soin
de ne pas se compromettre. Il passe pour celui qui a donné la solu-
tion du probléme tout en sachant laisser planer un certain mystere.
C’est 12 une des particularités de la divination en général. Clest
ainsit qu’en parlant des oracles de Delphes, véritable « Alma mater »
de cet art, LOURATOS (1963 p. 55) peut dire «... ¢’était une épée a
deux tranchants. » BONNARD (1944 p. 62) fait également remarquer :
« La Pythie s’exprime en paroles incohérentes. Des prétres mettent
de l'ordre dans son langage ... les réponses du dieu n’en restent
pas moins ambigués. Il est Apollon — Loxias — le dieu Oblique.
I’avenir qu’il révele & demi fascine 'esprit des hommes plutot qu’il
ne I'éclaire. Ce qu’il daigne en dévoiler ne fait qu'égarer davantage
les malheureux mortels, dans la nuit ot ils tatonnent. » Suivant les
circonstances et les relations familiales existant entre Iui et les con-
sultants, le devin peut étre appel¢ & percer ce mystere, mais ce n’est
pas la régle. Comme on s’en rend compte, il doit étre souple et
capable de s’adapter a toutes les situations. Il doit également ¢étre
doté d’une réflexion rapide et surtout d’'une grande connaissance
de 'homme. ELLENBERGER (1958 p. 55) écrit: « L’exercice de son
art exige du devin féticheur un ensemble de qualités et de subter-
fuges adroitement mélangés ; mémoire imperturbable, sang-froid,
aplomb, finesse d’observation, astuce... Il s’agit de voir juste
malgré les nombreux indices souvent contradictoires que les assis-
tants peuvent aussi observer ou connaitre. » A ce sujet, JuNOD (1936
p- 507) va jusqu’a dire : « I’astragalomanie n’est nullement un art
ésotérique, chacun dans la tribu connait les osselets et leur signi-
fication, et tous les hommes assistent aux consultations et aident
a Uinterprétation. » ITTMANN (1960 p. 125) fait la méme remarque
lorsqu’il dit: « Die Kunst wird nicht in esoterischer Weise ausge-
ubt; viele Aussenstehende wissen darum und nehmen oft teil an
den nétigen Uberlegungen und Deutungen der Aussagen des Ora-
kels. » Il est certain que seule 'opinion du devin possédé d'un esprit
supérieur de divination est normative; toutefois, cette possibilité
de controle de la part des assistants le rend prudent. Il s’agit pour
lui de convaincre sans trop brusquer et sans laisser subsister aucun



Hauenstein, Divination parmi les Humbi ... 205

doute dans I'esprit des consultants. L’opinion du devin est géne-
ralement admise étant donné qu’il parle au nom d’un esprit su-
périeur. Clest 4 ce sujet qWESTERMANN (1962 p. 9) dit: «Clest
de ce nimbe surnaturel qu’émane en premier lieu le prestige
duquel jouissent les devins dans le milieu indigéne.» Plus loin
(p. 10) cet auteur ajoute : « De ces réflexions, on peut conclure que
les devins occupent une situation en vue dans I’échelle sociale et
sont considérés comme bienfaiteurs car, grace a leur union avec
les esprits, ils peuvent révéler des secrets, guérir des maladies et
découvrir des criminels parmi lesquels ils voient avant tout les
sorciers. » ITTMANN (1960 p. 115) souligne également : «. .. so hilt
man doch die geistige Fahigkeit dazu fiir eine Gabe aus der un-
sichtbaren Welt, vermittelt durch einen Verfahren oder verstorbe-
nen Meister. »

b) Cest ici qu’il faut poser la question de la valeur morale de la
divination chez les Humbi. Comme nous 'avons d¢ja noté dans une
autre ¢tude, nous avons I'impression que dans la majorité des cas,
le devin cherche en toute sincérité a aider, & guérir ou a éclairer
un probléme (HAUENSTEIN, 1967 p. 316). Nous ne croyons pas que
Pon puisse simplement taxer la divination d’un mauvais charla-
tanisme. Pour le devin lui-méme, ainsi que pour les assistants, il
n’y a pas de doute que c’est 'esprit ancestral qui parle. Nous sui-
vons pleinement JUNOD (1936 p. 511) lorsqu’il dit : « De tout ce qui
précede, on conclura aisément que lart des jeteurs d’osselets est
loin d’étre un jeu d’enfants et qu’il n’est pas davantage une affaire
de charlatans qui trompent leur prochain trop crédule. Cest bien
un art, exercé en toute sincérité par des devins qui croient recevoir
des révélations spéciales. On peut citer bien des preuves de leur
sincérité : 1. Le fait que nous avons mentionné que cet art n’est ni
secret, ni ésotérique, que chacun en connait les regles et peut
prendre part a U'interprétation. 2. L.a confiance des devins dans la
puissance de leurs osselets, et leur attachement profond a leur
panier divinatoire.» Plus loin, il ajoute néanmoins: « A n’en pas
douter, les devins sont rusés ! Leur interprétation ne procede pas
de I’évidence mathématique mais du pouvoir extraordinaire de leur
imagination. » ITTMANN (1960 p.115) souligne la méme pensée lors-
qu’il dit: « Die meisten Orakelminner sind vom eigenen Konnen
iiberzeugt und haben keinerlei Absicht zu betriigen. Sie glauben,
dass sie objektive Offenbarungen durch ihre Mittel erhalten, und
der Ernst mancher ist auf allerlei Weise erprobt.» Nous croyons
pouvoir conclure en disant que s’il est vrai que tout ne se passe pas
toujours selon les strictes régles de la vérité, il n’y a pas la une
volonté consciente de tromper, chacun approuvant 'ingéniosité de
ces différentes interprétations. Ajoutons encore que la crédulité



206 Acta Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

des Humbi et leur assurance que tout se passe sous les auspices
favorables d’'un méine puissant facilitent I'acceptation d’une telle
conception.

c¢) Une autre question, non moins importante, est celle que pose
JUNOD (1936 p. 512) lorsqu’il dit : « Aurait-elle (la divination) son
origine dans une croyance religieuse ? » Question a laquelle il ré-
pond lui-méme: «Il n’est pas aisé de définir jusqu’a quel point
Part divinatoire repose sur la religion.» ITTMANN (1960 p. 116)
semble n’avoir a ce sujet aucune hésitation lorsqu’il dit : « Das Ora-
kel hat eine religiose Grundlage. Das zeigt sich darin, dass der
Orakelmann vor der Befragung seines Gerites seine Ahnen oder
einen verstorbenen Meister anruft. Zuweilen bittet er auch Gott um
Erfolg. » ® De son c¢6té HOwELLS (1950 p. 83) dit: « Le mot ‘divi-
nation’ a la méme racine étymologique que ‘divinité’ montrant
par la que la divinalion est en relation avec les dieux.» Quant a
nous, si nous tenons compte de I'invocation que le devin fait au
début de la séance, nous croyons pouvoir affirmer que sous la
forme que nous étudions ici, cet art est certainement religieux *, ce
qui n’est pas le cas pour toutes les autres formes de divination que
nous connaissions (IHAUENSTEIN, 1961 p. 127). Disons toutefois que
le devin n’entre ni en transe ni en extase au cours de la divina-
tion. Ainsi sa voix ne peut que difficilement étre considérée comme
étant celle de l'esprit qu’il sert, comme c’est par exemple le cas
dans le chamanisme. Néanmoins, il se sait dirigé et éclairé par
I'esprit. Nous avons assisté une fois &4 une scéne de divination
au Quipungo, parmi les Humbi également, au cours de laquelle la
devineresse ¢tait en transe et paraissait aveugle, mais il s’agissait
d’'une méthode différente.

Cela dit, nous croyons cependant que 'aspect religieux que nous
venons de souligner n’est pas le seul possible. La question est plus
complexe. Aussi JUNOD (1936 p. 513) lui-méme dit-il plus loin: « Il
est indéniable que 'art divinatoire est ‘essentiellement magique’; il
repose sur les axiomes universels de la mentalit¢ primitive, lesquels
font partie intégrante de I’esprit bantou.» ITTMANN (1960 p. 117)
qui semblait pourtant si affirmatif dans ses remarques dit de
méme : «Obwohl also des Orakels geheimnisvolles Getue der Be-

23 HEBERT & GUILHEM (1967 p. 151) en parlant des Toussian vont jusqu’a
dire : «avec la permission de Dieu, de Dieu créateur, je vals commencer cette
consultation »,

24 Dans HAUENSTEIN, 1961 p.118; 1967 p. 322, nous présentons un certain
nombre d’autres formes de divination. Alors que certaines, comme celle que nous
décrivons dans le présent article, sont une forme de culte des ancétres, d’autres
sont de la pure magie achetée a prix d’argent chez un spécialiste (HAUENSTEIN,
1967 p. 288).



Hauenstein, Divination parmi les Humbi ... 207

ziehung zu Geistern und Ahnen, also religiosen Einschlags, nicht
entbehrt, ist das Orakel doch in Wirklichkeit magischer Natur. »
Nous voila placés devant une contradiction qui ne semble pas faite
pour simplifier ce que nous cherchons a démontrer. Relevons par
exemple cette phrase de GOETZ: «Magie et religion sont deux
formes de pensée et d’action nettement différentes dans leur prin-
cipe et toutes deux, quoi qu’'on en ait dit, nous paraissent coexister
dans les sociétés les plus primitives ™, » Alors que la premiére est
une caractéristique de 'animisme, la seconde reléve certainement
d’un stade supérieur. Au sein de populations dont la plupart des
coutumes et croyances ne sont pas régies par la pensée et la logique,
les notions les plus contradictoires sont facilement conciliées. Aussi
n’y a-t-il rien d’¢tonnant a ce que la magie vienne a la rescousse
de la religion. Nous avons déja fait personnellement la remarque
suivante: « En Angola, on peut dire sans hésitation qu’elle (la
magie) est liée intimement au culte des ancétres» (IHHAUENSTEIN,
1961 p. 116). Nous nous demandons si HOWELLS (1950 pp. 78-80)
ne dit pas juste lorsqu’il écrit: « La magie prétend contraindre la
nature, alors que la priére adressée a un dieu n’a qu’une valeur
persuasive. » Plus loin : « La magie ... existe pratiquement partout,
mais elle est rarement sinon jamais exclusive, et son statut dépend
largement des autres croyances de la communauté. » Enfin, et ce
sera notre conclusion : «... la magie doit provenir d’'une face de la
nature humaine qui n’est attirée par aucune autre forme de reli-
gion. Elle est également capable d’avoir le dernier mot... ; elle est
le dernier refuge du souhait. » Ce ne sont 1a que quelques considé-
rations sur ce probleme qui reste d’'une complexité extraordinaire.
Disons pour terminer que malgré leurs aspects contradictoires, la
religion autant que la magie conditionnent la divination.

d) I’examen de cette maniére de pratiquer la divination nous a
montré le réle important joué par la sorcellerie ou la magie
dite «noire» (HAUENSTEIN, 1967 pp. 328-343). Bien que d’autres
sources de troubles soient nommeées, c’est néanmoins avant tout la
sorcellerie qui dicte la maniére de vivre, de se comporter, de penser
et d’agir des Humbi et des Bantou en général. Toute anomalie (et
ou n’arrivent-ils pas a en trouver ?) toute parole mal interprétée,
tout geste méme involontaire sont de suite attribués a la sorcellerie.
Comme cette derniére, selon les Humbi et les Vimbundu, peut avoir
été pratiquée consciemment ou inconsciemment par les accusés, on
comprend aisément quels effets néfastes cette conception peut avoir
dans la vie de la société et des individus. Il est vrai que le devin
cherche a éviter cette voie (HAUENSTEIN, 1967 p. 299). Mais I’exposé

25 Anthropos, 58, 1963, p. 462.



208 Acta Trop. XXVI, 3, 1969

Ethnologie

des indices trouvés sur la poule nous montre que dans la plupart des
cas, il lui est bien difficile d'y échapper. Volontairement ou involon-
tairement, le devin est amené a toucher a ces différents aspects de la
magie noire, la voie a suivre lui étant dictée par la tradition a la-
quelle le ramene sans cesse la poule qu’il tient en main. S’il est vrai
que toutes les formes de divination suivent un certain rythme, un
certain enchainement des sujets a considérer (HAUENSTEIN, 1961
p- 128; 1967 p. 290, 317, 322 ; et sous presse), cette méthode-ci a
ceci de particulier que chaque point est mis en évidence par 'ana-
tomie méme de la poule.

In soulignant cet aspect magique de la divination, nous ne
croyons pas faire fausse route en disant que la sorcellerie est I'un
des principaux facteurs qui empéchent le développement, le pro-
gres et Pavancement des Africains. A cet sujet JuNOD (1936 pp. 14
a 515) fait remarquer: «...s’il est vrai que le systéme de divina-
tion dénote une véritable intelligence, il faut reconnaitre que ses
résultats dans la vie psychique de la tribu sont « déplorables ». Ces
pratiques divinatoires vouent a I'insuccés tout essai sérieux de faire
intervenir la raison ou I'expérience dans la vie pratique... les osse-
lets annihilent la conscience morale ou tout au moins entravent le
développement normal de cette précieuse faculté. » Toute initiative
personnelle, tout progres, toute prospérité fruit d’un travail hon-
néte, sont de suite considérés comme fruits de la sorcellerie. Une
maladie, une petite anomalie quelconque dont personne n’est respon-
sable, fera d’un voisin indésiré un ennemi et un sorcier aux yeux
des jaloux. Comme nous avons eu l'occasion de le démontrer ci-
dessus, personne n’est a I'abri de telles accusations, méme pas les
membres de sa propre famille. En voici un exemple concret, relevé
en 1967, dans la contrée méme qu’habite le devin duquel nous
tenons les données du présent article. Les chrétiens d’un village ne
dépensant plus leur argent pour des beuveries et pour les fétes
d’initiation, si caractéristiques de la région, furent soupconnés de
s’enrichir par le moyen de la sorcellerie. On les accusa de manger
de la chair humaine et de boire du sang lors de la Sainte Céne. On
prétendit qu'une fois béni, donc chargé de puissance magique, ils
recevaient en retour le mais qu’ils apportaient comme offrande
lors du culte du dimanche. Cela avait pour but d’«attirer » dans
leurs champs tout le mais et le sorgho des champs voisins ! Ce n’est
Ia qu'un exemple du genre d’accusations dont peuvent étre I'objet
des indigenes délivrés de toutes pratiques occultes et qui cherchent
a gagner honnéetement et intelligemment leur pain quotidien.

On comprend aisément que le devin, puisqu’il travaille avec un
instrument qui lui impose un mode d’interprétation traditionnel et
stricte, ne peut que fort difficilement éviter certains écueils du



Hauenstein, Divination parmi les Humbi ... 209

systéeme. Il ne serait peut-étre pas exagéré de dire que c’est la mé-
thode qui commande et que le devin n’en est ue 'instrument.

e) Notre étude nous permet aussi de constater que la place
accordée aux symptomes favorables, et particulierement au culte
des ancétres, est relativement restreinte. Néanmoins, dans la pra-
tique, 'importance donnée au culte des esprits favorables est plus
grande que ne laisse supposer cette forme de divination.

Il importe aussi de faire remarquer que si c’est la responsabilité
du devin de dépister les causes ou les auteurs des troubles qui
affectent la société, c’est aussi chez lui que 'on se procure non
seulement les sorts protecteurs, mais aussi ceux avec lesquels on
nuira aux ennemis. Il est vrai que cela se fait au cours de consul-
tations secretes (HAUENSTEIN, 1967 p. 329). C’est ce qui fait du
devin, dans le plein sens du mot, I'étre qui fait mourir et qui
fait vivre.

Il y aurait aussi une étude intéressante a faire sur les relations
existant entre I'application de la justice et la divination, de nom-
breux cas de vol ou d’adultére pouvant étre tranchés par l'une
comme par 'autre.

Enfin, notre étude a révélé le soin avec lequel le devin différen-
cie I’élément masculin et I’élément féminin. Dans bien des cas, ce
n’est qu'une maniere de découvrir 'origine patri- ou matrilinéaire
d’une difficulté. Nous touchons 1a a I'un des principaux aspects
structuraux de la société bantoue et particulicrement de celle des
Humbi.

Le présent article n’a pas la prétention d’analyser tout le grand
probléme de la divination. Nous tenions seulement a présenter un
aspect particulier de cet art qui, de nos jours encore, joue un role
si déterminant dans toute la société africaine.

5. Guérison de la maladie « ondandu »

Chacun des cas tranchés par la divination, telle que nous venons
de la décrire, nécessiterait maintenant 'exposé de la manic¢re dont
il doit étre traité pratiquement, c’est-a-dire le traitement & appli-
quer en cas de maladie ou la maniére d’écarter une calamité. Mais
un tel exposé dépasserait le cadre de la présente étude. A titre
d’exemple, nous nous bornerons a parler d’un seul cas particulicre-
ment intéressant. C’est celui de I'« ondandu ». Comme nous ’'avons
déja dit plus haut, I’« ondandu » est une épidémie causant la mort
de nombreuses personnes de la méme famille ou du méme clan
dans un laps de temps assez court. Selon les Humbi et les Vim-
bundu, il s’agirait d’un processus de réaction en chaine ou les dé-



210 Acta Trop. XXVI, 3, 1969

Ethnologie

funts, & mesure qu’ils arrivent dans le s¢jour des morts, cherche-
raient & exterminer systématiquement tous leurs parents encore
vivants. L’«ondandu » est une forme de vengeance causée par un
cas de sorcellerie. A mesure qu’elles trépassent, les victimes sont
engagées dans cette action punitive jusqu’a I'extermination de la
famille. Pour mettre fin a ce processus de self-extermination, les
survivants doivent se soumettre aux rites suivants.

Les patients doivent offrir tout d’abord un grand et beau boeuf
qui est sacrifié dans le village du devin et auquel on retire soi-
gneusement la peau. Tous les membres de la famille sont con-
voqués et se réunissent a proximité du village. Le devin dessine
tout d’abord une grande croix par terre, avec de la poudre rouge
a pouvoir magique, appelée « onthumbu ». Puis a 1’aide de la corne
de PI'antilope «onusi», il dessine un grand cercle autour de la
croix *. Le gudérisseur, secondé de son aide, creuse alors a 'inté-
rieur de ce cercle un trou de quelque 40-50 cm de profondeur, au
fond duquel il dessine une nouvelle croix, en ayant soin que 1'une
des branches se trouve exactement dans I'axe Est-Ouest . Pour
terminer, il fait un mouvement de bras en direction du Levant *
en disant : « Ove okuetu endu tu hakule osande elau, malulu ka mu
nankhenda vayanjembo ka muna ca nenena», soit: «O toi (et il
nomine son propre mane) viens nous guérir, esprit de bonheur !
Esprits maléfiques n’avez-vous pas piti¢ ? Ceux qui sont dans le
s¢jour des morts ne s’occupent pas de nous.» C’est une priéere
adressée aux défunts favorables de sa propre famille pour les in-
viter a influencer les esprits maléfiques de celle de ses clients.

Ce premier rite terminé, le devin fait chercher des braises au
foyer du village afin d’allumer un grand feu a coté de la fosse. Il
fait jeter dans le feu des parcelles de termitieres. Lorsque celles-ci
sont chauffées a blanc, elles sont poussées dans la fosse a 'aide
d’une houe neuve n’ayant encore jamais servi. Le devin s’approche
alors des membres de la famille et les prie de s’asseoir pres de la
fosse, le visage tourné dans sa direction. A cet effet, avec I'auricu-

26 Nous avons la un magnifique exemple de la croix que nous décrivons dans
« Considérations sur le motif décoratif croix » p. 30 et que I'on retrouve jusque
dans la préhistoire.

27 Ce rite nous semble d'une importance particuliere vu que c’est la premiére
fois que nous pouvons observer personnellement en Angola un dessin cruciforme
indiquant clairement les quatre points cardinaux. Nous pouvons donc retirer
le point d’interrogation que nous avions laissé subsister sur un possible symbo-
lisme cosmologique de la croix en Angola (HAUENSTEIN, 1966 pp. 48-49).

28 ]l s’agit 1a d'un rite pratiqué par les représentants de toutes les ethnies de
I’Angola que nous connaissions, Le Levant désigne le lieu d’origine des esprits
favorables ainsi que la parenté patrilinéaire. L.e Couchant est celui des génies
maléfiques ainsi que celui de la parenté matrilinéaire (HAUENSTEIN, 1962 p. 101;
1966 p. 48; 1967 a p. 23). Le séjour des morts est situé au Couchant.



Hauenstein, Divination parmi les Humbi ... 211

laire de sa main droite, il saisit chaque personne par le petit doigt,
la fait tourner derriere son dos en passant son bras par dessus sa
téete, tout en prenant soin de ne pas la lacher. IFinalement, il la fait
s’accroupir a l'endroit prévu pour elle. Puis tous sont soigneuse-
ment recouverts de la peau du beeutf sacrifié. Si nécessaire, on
ajoute encore une couverture, car il s’agit d’étre soumis 4 un bain
de vapeur. Avant de recouvrir tout le monde, le guérisseur sau-
poudre les morceaux de termiti¢res incandescents dans le fond de
la fosse. La poudre utilisée est préparée avec les plantes suivantes :
<onthumbu », «onkhano », «onjaso», «omphepo », « omuyanjem-
bo» et « omulimbelimbe ». Pour les membres absents de la famille,
le devin prend une cordelette de fibre appelée « olundovi»*, et il y
fait un noeud par personne absente. Le devin, ou I'un des partici-
pants, tient cette cordelette en main. Puis il verse de 'eau froide sur
les débris de termitieres, afin de provoquer une forte vapeur sur
laquelle se penchent tous les membres de la famille, tandis qu’on
les recouvre de la peau du boeeuf.

Alors, de dessous leur couverture ou ils suffoquent presque sous
Ieffet de la vapeur et de la chaleur, tous les participants font des
imprécations et injurient les esprits des défunts qui en veulent a
leur vie. A titre d’exemple, on nous a cité les paroles suivantes :
«omo fuomu khumbikanjolo vi hunana wela katemo kuna mu-
coka mphango yana mupalula» soit: «vu que tu es mort ainsi...
la petite houe pour creuser la tombe, le baton pointu pour creu-
ser.» * Le texte n’est pas clair et est pratiquement intraduisible. Il
s’agit de chasser définitivement les esprits maléfiques. Pendant ce
temps, deux magiciens guérisseurs tournent autour du groupe. Le
premier brandit une poule qu’il tient par les jambes ainsi que des
branches de feuilles vertes. Le deuxieme siffle de sa petite corne
de l'antilope « ombambi»*, afin de chasser les esprits maléfiques.
I1 crache également, a intervalles réguliers, des goulées d’eau sur la
peau qui recouvre les participants. Puis tous deux poursuivent leur
ronde autour du groupe en frappant avec un morceau de fer sur
une houe sans manche appelée «etemo liombimbi» **, ou sur une

29 1« olundovi » est une membrane trés résistante qui se trouve entre I'écorce
et le bois de certaines especes d’arbres d’Angola. Elle peut éire séparée sans
aucune difficulté de l'écorce a laquelle elle reste attachée apreés I'écorgage.
L’« olundovi » est la corde ou ficelle par excellence des Africains habitant le
Haut Plateau angolais.

30 Ce baton pointu auquel nous faisons allusion est le « Grabstock » servant
a cultiver les terrains humides et qui, il y a peu encore, était utilisé en Angola.
Le nom umbundu de cet instrument est « omese ».

3t Cephalophus grimmi. En ce qui concerne cette petite corne voir nos re-
marques HAUENSTEIN, 1963 p. 84; 1964 p. 78.

82 ¢« Ombimbi » est l'un des principaux esprits supérieurs adoré dans la



212 Acta Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

petite hache appelée «onkhava yomuhele». Lorsque le principal
officiant estime que le bain de vapeur a assez duré, il retire la peau
qui recouvre les patients et leur crache des bouchées d’eau froide
dessus afin de les faire frémir et frissonner®. Le devin se tient alors
debout, les jambes légerement écartées, le derriere dirigé vers le
Levant et il releve son pagne. Tous les participants doivent passer
en rampant entre ses jambes en direction du Couchant. Au passage,
il serre chacun a plusieurs reprises entre ses genoux et dit : «<ka mu
kewuke konyima », soit: « ne regarde pas en arriere », c’est-a-dire
dans la direction des esprits que tu veux rejeter *'.

Aprés cette cérémonie, qui a lieu le soir a proximité du village
du devin, ce dernier enduit la poitrine et les tempes de tous les parti-
cipants d’'une poudre magique. Le lendemain, avant le lever du
jour, la méme cérémonie est répétée.

Le devin prépare ensuite une sauce avec de la viande du cou
(«ofingo») du beeuf sacrifié, et il y fait cuire des racines de
plantes «onthumbu» * et « omunganga ». Pour une raison qui ne
nous a pas ¢té indiquée, il prend aussi toujours soin d’y mettre
tremper un os humain. Puis il plante un morceau de cette viande
au bout d’'un biaton qu’il tient sur I’épaule gauche. Tous les partici-
pants défilent derriére lui et arrachent avec les dents un peu de
cette viande qu’ils recrachent aussitot dans la fosse au bain de
vapeur. La méme cérémonie est répétée une seconde fois, mais la
viande, alors rendue trés ameére grice a des racines de plantes doit
étre avalée. Ensuite, le devin présente a chacun des participants
un peu de bouillie de mais qu’il dépose sur I’< etemo liombimbi ».

Pour terminer, le devin attache au cou de chaque patient un
petit morceau de bois des plantes déja mentionnées. Ce sont des
amulettes protectrices. Avec la houe sur laquelle il frappait pour
chasser les mauvais esprits lors de la cérémonie du bain de vapeur,
et sur laquelle il a servi la bouillie de malis, il frappe légérement
toutes les articulations de chacun des participants. Puis la fosse est
comblée et tout le monde est licencié ; les esprits ancestraux malé-
fiques sont définitivement chassés. Le salaire du devin est un beeuf.

plupart des tribus du Sud-Ouest de 'Angola (HAUENSTEIN, 1964 p. 79 ; 1967 pp.
301-308.

33 En ce qui concerne l'importance des crachotements voir : Le role de la
salive, des crachotements et des crachats dans la vie sociale des Noirs africains
(« le Monde nonchrétien » No 40, 1956), et ITTMANN, 1960 p. 116 ainsi que HAUEN-
STEIN, 1963 p. 96).

3% Les bains de vapeur sont un traitement trés usité parmi les Humbi et
d’autres tribus du Sud de I’Angola (HAUENSTEIN, 1967 p. 291).

35 Selon ESTERMANN (1957, vol. 2 p.259) « onthumbu » serait une plante a
puissance magique servant a faire disparaitre les criminels.



Hauenstein, Divination parmi les Humbi ... 213

Nous avons jugé utile d’exposer en détail les différents rites liés
a cette manicre de « guérir » les patients et d’éloigner une calamité
en chassant les esprits maléfiques. Mais ce n’est 1a qu'un exemple
des nombreuses coutumes encore en vigueur et dictées par le mode
de divination décrit dans le présent travail.

Bibliographie

BauManN, HERMANN & WESTERMANN, D. (1948). Les peuples et les civilisations
de VAfrique. Paris

BONNARD, ANDRE. (1944). Les dieux de la Gréce. Lausanne

DELACHAUX, THEODORE. (1936). Ethnographie de la région du Cunéne. — Bull.
Soc. Neuchiteloise de Géographie 44, Vol. 11, 5-108

DELACHAUX, THEODORE. (1946). Méthodes et instruments de divination en An-
gola. — Acta trop. 3, 41-72; 138-149

DESROCHES-NOBLECOURT, CHRISTIANE. (1963). Tut-ench-Amun. Frankfurt/Main,
Berlin

ELLENBERGER, VICTOR, (1956). Le rdle de la salive, des crachotements et des
crachats dans la vie sociale des Noirs Africains. — Le Monde non-chrétien 40,
326-337

ELLENBERGER, VICTOR. (1958). Afrique avec cette peur venue du fond des 4ges.
Paris

ESTERMANN, CHARLES. (1957, 1961). Etnografia do Sudoeste de Angola. Vol. 2 &
vol. 3. Lisboa

ESTERMANN, CHARLES. (1962). O que é um Feiticeiro. Lisboa

ESTERMANN, CHARLES. (1966). Inovacdes recentes no culto dos espiritos no Sul
de Angola. — Ultramar 23, 12-24

HAUENSTEIN, ALFRED. (1960). Le serpent dans les croyances de certaines tribus
de I'Est et du Sud de 'Angola. — Mem. Trab. Inst. Invest. Cient. Angola 2,
217-234 (Estudos Etnograficos 1)

HAUENSTEIN, ALFRED. (1961). La corbeille aux osselets divinatoires des Tchokwe
(Angola). — Anthropos 56, 114-157

HAUENSTEIN, ALFRED, (1962). Noms accompagnés de proverbes, chez les Ovim-
bundu et les Humbi du Sud de I’Angola. — Anthropos 57, 97-120

HAUENSTEIN, ALFRED, (1963). I’Ombala de Caluquembe. Histoire, traditions,
coutumes et rites des familles royales de Caluquembe, de la tribu des Ovim-
bundu (Angola). — Anthropos 58, 47-120

HAUENSTEIN, ALFRED. (1964). La poterie chez les Ovimbundu (Angola). — Acta
trop. 21, 48-81
HAUENSTEIN, ALFRED. (1964 a). Les voyages en caravane des Tjiaka. — An-

thropos 57, 926-932

HAUENSTEIN, ALFRED. (1966). Consid¢érations sur le motif décoratif croix ainsi
que différentes coutumes accompagnées de gestes et rites cruciformes chez
quelques tribus de I’Angola. — Bull. Soc. suisse Anthropol. Ethnol. 43, 16-58

HAUENSTEIN, ALFRED. (1967). Les Hanya. (Studien zur Kulturkunde 19). Wies-
baden, Franz Steiner

HAUENSTEIN, ALFRED. (1967 a). Rites et coutumes liés au culte de la pluie parmi
différentes tribus du Sud-Ouest de I'’Angola. — Bol. Inst. Angola No. 27,
5-32

HAUENSTEIN, ALFRED. (sous presse). Considérations sur la notion du rythme
dans la conversation, la divination et le folklore, chez quelques tribus du
Sud-Ouest de I'Angola. — Z. Ethnol.



214 Acta Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

HEBERT, J. & GUILHEM, M. (1967). Notion et culte de Dieu chez les Toussian. —
Anthropos 62, 139-164

HocHEGGER, HERMANN. (1965). Die Vorstellungen von «Seele» und Totengeist
bei afrikanischen Volkern. — Anthropos 60, 273-339

HoweLLs, W. (1950). Les paiens. Paris

ITTMANN, JOHANNES. (1960). Orakelwesen im Kameruner Waldland. — Anthro-
pos 55, 114-134

JUNOD, HENRI A. (1936). Mocurs et coutumes des Bantous. Paris

LoucAaTos, PANAGHI. (1963). Delphes. Athénes

MARQUARDSEN, HuGo & STAHL, ALFRED, (1928). Angola, Berlin

MiLHEIROS, MARIO. (1951). Etnografia Angolana. Luanda.

MoNARD, ALBERT. (1935). Contribution a4 la mammologie d’Angola et prodrome
d’une faune d’Angola. Lisboa

RiBas, OscaRr. (1958). Ilundo. Luanda

TEMPELS, PLACIDE P. (1945). La philosophie bantoue. Elisabethville

VERGIAT, A. M. (1936). Les rites secrets des primitifs de 'Ougangui. Paris

Zusammenfassung

In dieser Arbeit wird ein Wahrsagesystem beschrieben, das heutzutage noch
bei den Humbi von Siid-West-Angola praktiziert wird. Um diese Kunst aus-
iiben zu konnen, mufl der Wahrsager von einem Ahnengeist besessen sein, der
sich von Generation zu Generation innerhalb derselben Familie vererbt. Die
Methode besteht darin, die Blutadern eines lebenden Huhnes, dessen Haut-
befleckung und bestimmte Anomalien zu beobachten. Der Autor versucht, die
Erklirung von etwa 40 solcher Zeichen zu geben, von welchen der weitaus
grofite Teil auf Folgen der sogenannten schwarzen Magie hinweist. Anschliefiend
versucht er, einige Grundfragen aufzuwerfen, die in Beziehung zu dieser Wahr-
sageform stehen. Zuerst unterstreicht er die Vielfiltigkeit der Erklirungsmog-
lichkeiten, die auch fir die Befragenden kein Geheimnis sind, und deren letzte
Folgen der Wahrsager meist behutsam offenstehen ldf3t. Somit wird die End-
16sung den Fragenden iiberlassen, was aber mitnichten die Stellung des Wahr-
sagers beeintriichtigt, welcher in der eingeborenen Gesellschaft seines «HoOheren
Geistes» wegen eine angesehene Personlichkeit ist. Weiterhin geht es dem
Autoren darum zu wissen, ob diese Form der Wahrsagerei eine moralische
Basis hat, oder ob sie letzten Endes nur ecine billige Schwindelei ist. Obwohl
von auflen betrachtet nicht immer alles ganz ehrlich zugeht, ist er der Ansicht,
daf} letztere Bezeichnung dieser Art von Wahrsagerei nicht ganz gerecht wird.
Die grofie Frage, ob die Wahrsagerei eine religiose Basis habe, oder ob sie cher
als reine Magie betrachtet werden sollte, wird aufgeworfen, ohne dafl es moglich
zu sein scheint, eine eindeutige Antwort zu geben. In diesem Artikel wird auch
unterstrichen, daf} der grofite Teil der beobachteten Zeichen auf Zauberei hin-
weist, sowie auf ihre tragischen Folgen auf die ganze einheimische Gesellschaft.
Zum Schluf3 werden als Beispiel fiir die zahlreichen Behandlungsmoglichkeiten,
die durch diese Wahrsagemethode hervorgerufen werden, die verschiedenen
Riten zur Bekiimpfung einer gefihrlichen, epidemieartigen Krankheit be-
schrieben.

Summary

The present work exposes a system of divination such as it is still in use
among the Humbi of South-West-Angola. In order to be able to practise this art,
the soothsayer must be possessed of the spirit of an ancestor, who is transmitted



Hauenstein, Divination parmi les Humbi ... 215

from generation to generation within the same family. The method consists
in the examination of a living chicken, of its veins, the pigment-spots of its skin
and of certain determined anomalies. The author tries to give the explanation
of about 40 such signs, the most important part of which are tracing back to
the so-called occult science. In conjunction with these informations, he also
tries to bring up some fundamental questions in relation to this form of div-
ination. First, he wants to put forth the great number of possible explanations,
which are not a secret for the consulters either, and whose extreme consequences
the soothsayer generally takes care to let open. Thus, the final solution of
the problem is left to the consulters, what, however, does not prejudice in any
way the position of the soothsayer, who in the native society is a highly esteemed
personality because of the “higher spirit” inhabiting him. Further, the author
would like to know, whether this form of divination has a moral base, or whether
it is not finally but a cheap bubble. Though, if looking at it from the outside,
one may notice that many details do not speak for an honest procedure, the
author estimates that the latter definition does not give its due to this form of
divination. An important question is raised, whether divination is based on
religion, or whether it should rather be considered as mere magic art, but it
does not seem likely to get a univocal response, This article also underlines the
fact that the greatest part of the observed signs are pointing towards sorcery,
just as to its tragic impact upon the whole native society. Finally, we have an
example for the great number of possible manners of treatment which are
attributable to this sort of divination, namely the different rites for the resistance
to a dangerous epidemic illness.



	La divination pratiquée à l'aide d'une poule parmi les Humbi du Sud-Ouest de l'Angola

