
Zeitschrift: Acta Tropica

Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 26 (1969)

Heft: 3

Artikel: La divination pratiquée à l'aide d'une poule parmi les Humbi du Sud-
Ouest de l'Angola

Autor: Hauenstein, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-311617

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-311617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La divination pratiquée à l'aide d'une poule
parmi les Humbi du Sud-Ouest de l'Angola

A. Hauenstein, Vila d. Matala/Angola

Introduction

Au cours de ces dernières années, nous avons souvent eu l'occasion de nous
pencher sur le problème de la divination telle qu'elle est pratiquée en Angola
(Hauf.nstein, 1961 ; 1966 pp. 34-40 ; 1967 pp. 288-291, 316-327 ; et l'article sous
presse). C'est un domaine qui conditionne fortement la vie et les activités des

populations auxquelles nous nous intéressons. La divination est la « boussole »

permettant à l'Africain de s'orienter dans toutes les situations qui provoquent
l'incertitude et la perplexité. Elle lui fournit en quelque sorte la réponse à ses

questions et la solution à ses problèmes. Absolument tout ce qui touche à sa
vie pousse le Ilumbi à consulter le devin, depuis les événements les plus graves
jusqu'aux présages les plus anodins. La couleur et les taches du pelage d'un
veau (Hauenstein, 1967 p. 135), la manière de ruminer du bétail, celle de se

coucher dans l'enclos ou de lancer la queue par dessus de la colonne vertébrale
pour en chasser les mouches (IIauenstein, 1967 p. 134), un insecte ou un
caméléon qui creuse un trou, un serpent enroulé sur lui-même (Hauenstein,
1960 p. 230 ; 1967 p. 354), un lièvre ou une antilope qui traverse le chemin devant
le voyageur, un songe, une poule volée, une maladie, une indisposition ou un
décès sont autant de signes ou de présages qui demandent une explication que seul
le devin peut donner. D'où l'importance que revêt la divination dans la vie
tribale des populations africaines.

Néanmoins, comme nous l'avons déjà souligné dans une autre étude (IIauenstein,

1961 p. 128 ; 1967 p. 316), les consultants ne sont pas étrangers au
résultat de la recherche. Dans bon nombre de cas, le devin ne fait que formuler
ce que l'on attend de lui. Très souvent il ne fait qu'apposer son sceau sur les

soupçons des consultants. Aussi n'est-il pas rare que ces derniers, s'ils sont
mécontents du résultat obtenu, se rendent chez un autre devin qu'ils jugent
plus susceptible de confirmer leur désir (Hauenstein, 1967 p. 317, 320). Le devin
lui-même ne manque jamais de s'informer pour savoir s'il est le premier à être
consulté (Hauenstein, 1967 p. 320) afin d'éviter de commettre l'erreur que l'on
reproche à son concurrent. C'est là une manière de s'assurer une clientèle.

La divination n'est à vrai dire rien d'autre qu'un plus ou moins long dialogue
au cours duquel le devin doit chercher sa voie, ce qui n'est certes pas loujours
facile. Elle renvoie presque invariablement à des causes de sorcellerie ou
provenant d'outre tombe.

1. Le devin

Nous tenons les données du présent travail d'un devin appelé
Hake \ de la région de Lusseke 2, membre de la tribu des Humbi3.

1 Disons néanmoins que notre informateur s'est converti à la foi chrétienne
et est un évangélique convaincu depuis trois ans déjà. Comme il sera possible de

17 Acta Tropica 26, 3, 1969



186 Acta Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

Nous présentons son histoire comme exemple de la manière dont
on hérite l'esprit de divination. Voici comment ce pouvoir lui a été

transmis. Son oncle maternel « Mutonge » était un magicien célèbre
devenu complètement aveugle vers la fin de sa vie. Il était possédé
d'un esprit de divination qui lui avait été transmis par les membres
de sa famille paternelle. Lors de la grande famine qui sévit dans
tout le sud de l'Angola en 1915, il se mit en route pour se rendre
dans la région de Caluquembe " dans l'espoir d'y trouver de la
nourriture. Mais il mourut en chemin. Peu après, sa sœur « Lona »

tomba malade et fut désignée par le devin comme héritière de

l'esprit qu'avait possédé son frère. Elle reçut alors tout l'attirail de

divination de ce dernier, soit le sac appelé « ocihambo »5 sur lequel
nous reviendrons plus loin. Toujours sur les indications données

par la divination, cet esprit fut hérité plus tard par sa fille « Ci-
lepa » qui le transmit à son tour à son fils Ilake. La mère et la
grand'mère d'Ilake, bien qu'ayant été toutes deux possédées de
cet esprit, ne pratiquèrent pas elles-mêmes l'art de la divination
qui, sous cette forme, est réservée uniquement aux hommes. Leur
rôle consistait simplement à adresser un culte à cet esprit des

s'en rendre compte, cette conversion semble n'avoir influence en rien l'objectivité
de ses informations.

2 « Lusseke » (Portugais « Luceque ») est le nom de l'une de plus anciennes
familles royales Humbi du Haut Plateau. Le village royal même se trouve sur
la rive droile du fleuve Cunene dans la circonscription de Chicomba, Administration

de Caluquembe.
3 Les Humbi font partie du groupe ethnique Nyaneka-IIumbi. Selon

Baumann & Westermann (1948 p. 160) ils sont avant toul une Iribu de pasteurs
qui « marquent la transition véritable enlre les Héréro et les Mhoundous et cela
linguistiquement aussi bien qu'au point dc vue de la civilisation. Marquardsen
& Stahl (1928 p. 113) font remarquer qu'ils sont descendanls des célèbres Jagga
qui fondèrent au début du 17e siècle le grand royaume de Humhe-Onene sur le
Planalto. Estermann (1957 vol. 2 p. 15) confirme cette remarque. La tribu des
Humbi a été magistralement décrite par ce dernier auteur à l'œuvre duquel nous
renvoyons pour plus de détails.

4 Caluquembe se trouve éloigné du Lusseke d'environ 150 km et la populalion
de la région sont des Vimbundu.

5 Voici quelques indications sur l'orthographe que nous adoptons. Nous
rappelons que l'umbundu est une langue bantoue basée sur un admirable système
de préfixes indiquant d'une part le singulier et le pluriel et d'aulre part la concordance

de chaque expression avec le groupe de mots ou classe à laquelle elle
est liée. A part de rares exceptions l'accent tonique se trouve toujours sur l'avant-
dernière syllabe. Nous maintenons les « m » el les « n » devant la première
consonne du mot, comme par exemple « mbamba », « ndumbu » etc. Devant
une voyelle le « c » se prononce « tch ». Le « u » correspond au « u » allemand
et se prononce « ou ». Le « w » se lit « oua ». Le « s » même seul est toujours
dur. Nous maintenons dans certains cas les « y » après le « i », ce qui donne
un « i » un peu mouillé et prolongé. Le « ph » ne se lit pas « f » comme en
français, mais bien « p » suivi d'un « h » aspiré.



Hauenstein, Divination parmi les Humbi... 187

mânes pour le maintenir dans la famille, car sa perte aurait
provoqué de graves perturbations dans tout le clan (Hauenstein,
1961 p. 124, p. 126; 1966 p. 41; 1967 p. 287; TEMPELS, 1945 p. 42).
Elles jouèrent en quelque sorte pour lui le rôle de salle d'attente.

Ce qui permit de découvrir que Ilake était l'héritier, fut une
maladie maligne appelée « utoi » (ostéomyélite, fistule tuberculeuse
et différentes infections fistulées, Hauenstein, 1964a p. 928; 1967

p. 121). Il se rendit tout d'abord à l'hôpital gouvernemental de
Mossamedes, mais n'y trouva pas la guérison. Il revint dans son
pays où un herboriste le soigna sans qu'il s'en suive une amélioration

notoire. C'est alors que la divination révéla que l'esprit d'un
mâne mécontent demandait à ce qu'il lui soit consacré, c'est-à-dire
qu'il pratique la divination. Au cours d'une initiation que nous
n'avons pas à décrire ici, Ilake entra en transe (Hauenstein, 1961

p. 124; 1966 p. 34), signe évident que c'était bien lui le successeur
désigné. Dès qu'il fut guéri, il passa par une initiation au cours
de laquelle il apprit à connaître toutes les finesses et subtilités de
son art ainsi que les nombreuses plantes auxquelles il devrait
avoir recours pour le traitement de ses futurs patients. Durant cette
seconde partie de sa préparation, il fut accompagné d'une femme
appelée « ina yomona », soit « la mère de l'enfant ». Celle-ci portait
un sac appelé « ocimbala » (soit textuellement «corbeille»), dans
lequel elle mettait toutes les plantes et racines recueillies. Il est rare
que pour la durée de cette initiation, le candidat appelé « nbumba »

soit seul (Hauenstein, 1967 p. 295-300).
Comme on le voit, cette méthode de divination n'est rien d'autre

qu'une forme de culte des ancêtres. S'y refuser mécontente ces
derniers et provoque automatiquement une calamité, une maladie,
voire la mort. Cet aspect religieux est une caractéristique que l'on
retrouve dans de nombreux autres domaines de la vie des Vim-
bundu et des Humbi. L'apiculture (Hauenstein, 1967 p. 161), le
commerce (Hauenstein, 1964 a p. 928), la profession de coiffeuse,
la poterie (Hauenstein, 1964 p. 74), surtout la chasse (Hauen-
stein, 1967 p. 156) et même l'agriculture (Hauenstein, 1964 p. 74)

peuvent être une forme de culle des ancêtres. Par crainte de s'attirer

des ennuis, rares sont ceux qui osent s'y refuser, d'autant plus
que tout le monde est assuré que cette forme de culte est le meilleur
moyen de s'enrichir et de s'élever dans l'échelle sociale. Ester-
mann (1962 p. 9) écrit : « Vouloir refuser de donner un asile à

l'esprit ou vouloir l'expulser, serait s'exposer aux châtiments et à

la perte de sa propre vie. » Ce refus serait un véritable crime de

lèse-majesté.



188 Ada Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

2. Instruments de travail du devin

Le nouveau devin hérite donc du sac appelé « ocihambo »

contenant ses principaux instruments de travail. L'« ocihambo » est un
sac fait d'une peau de chèvre. Il ne montre aucune couture
importante. Une fois tuée, la chèvre est suspendue par la tête à une
branche d'arbre. La peau est coupée à la hauteur des épaules. Les
quatre pattes sont coupées à la hauteur du genou. Ensuite, la peau
entière est détachée et tirée vers le bas, ce qui donne un sac auquel
il suffit de coudre les quatre trous laissés par les pattes. C'est dans
ce sac que le devin conserve toutes les pièces sacrées dont il a
besoin pour s'acquitter de ses responsabilités, ainsi que les médicaments

avec lesquels il soignera ses patients.
Voici en gros le contenu le 1'« ocihambo » : une ceinture appelée

« omuvia wononkhaka », espèce de talisman protecteur contre les
nombreux mauvais sorts dont le devin ne manque pas d'être la
cible. Cette ceinture est fabriquée avec de la peau de «onkhaka»,
le pangolin africain, Manis temmincki, réputé pour son habileté
à se protéger contre ses ennemis (Monnard, 1935 p. 183; Hauen-
stein, 1963 p. 79). Voici le proverbe que nous avons recueilli au
Hanya et qui le définit mieux que toute explication : « Haka Haka
ka teliwa » soit : « le pangolin ne peut être tué (ou vaincu) »

(Hauenstein, 1967 p. 247). Le devin possède naturellement une
hachette sacrée appelée « ocivanga ».

Une des principales pièces de son attirail est une corne appelée
« onkhuma », de l'antilope « onusi », Redunca arundinum Boddaert
(Monnard, 1935 p. 280), contenant une matière grasse préparée
avec la plante « omeke » et dans laquelle est conservé soit un os
humain, soit un os d'oryctérope «onjimbo», Orycteropus afer
Pallas (Monnard, 1935 p. 186). C'est avec cette corne, signe de sa
puissance, que le devin peut éloigner les esprits maléfiques et les
mauvais sorts lancés contre lui, car cet animal qui creuse de
profonds terriers est capable de rejoindre les défunts. Il y a toujours
dans le sac le cœur d'une poule absolument noire. On y trouve
encore 1'« olukateko », sorte de petit balai servant lui aussi à

éloigner les esprits maléfiques et une petite corne de l'antilope
«ombambi », Cephalophus grimmi Linné (Monnard, 1935 p. 274),
dont il importe qu'elle provienne d'un animal mort en brousse de
mort naturelle, ou du moins ayant été tué par un fauve. Les cornes
d'une antilope abattue au cours d'une chasse ne peuvent en aucun
cas être intégrées dans l'attirail magique d'un devin. Cette petite
corne sert de sifflet pour éloigner les esprits maléfiques au cours
du traitement des malades (Hauenstein, 1963 p. 84; 1964 p. 78).



Hauenstein, Divination parmi les Humbi... 189

Mais elle est aussi employée pour appeler un esprit favorable au
cours des cérémonies d'initiation. Comme on le voit, la plupart des

objets contenus dans 1'« ocihambo » sont des pièces chargées de
pouvoirs magiques devant protéger le devin contre les puissances
maléfiques cherchant à l'entraver dans la pratique de son art. L'importance

du sac « ocihambo » est expliquée par le proverbe suivant :

« onkhalusa ofuka, omutima womunthu ocilongo ci likalele », c'est-
à-dire en traduction libre : « le sac est un pays — le cœur de
l'homme est comme un pays qui contient beaucoup dc pensées que
les autres ne connaissent et ne voient pas ». Ce proverbe indique
bien que la raison de toute véritable divination est de découvrir la
pensée des consultants à l'aide du contenu de F« ocihambo ».

3. La divination

Voici maintenant la manière dont se pratique la divination elle-
même. Les consultants désireux d'éclaircir un mystère se rendent
chez le devin avec une poule ou un coq. Le sexe ne joue aucun rôle.
C'est à l'aide dc la volaille que le devin fait ses recherches. Sitôt
arrivés, les consultants s'asseyent par terre, en demi cercle en face
du devin qui, lui, est assis sur un petit siège. Ils déposent devant
lui une corbeille appelée «onganda», contenant de la graine de
maïs ou de sorgho et qui représente le premier acompte pour la
divination (Hauenstein, 1961 p. 126; 1967 p. 288). De nos jours,
cela correspond à la modique somme de 15 ou 20 escudos6.

La séance a lieu dans le village du devin ou, lorsqu'il s'agit d'un
décès, à un endroit choisi en brousse. Pour la circonstance, le devin
porte un collier de perles blanches appelé « ocilanda ci hekuka
coma yelayela » et qui passe sur l'épaule droite. Autrefois, les
devins aimaient à porter un diadème fait avec des poils de l'antilope
cheval, Hippotragus equinus Desmarest (Monnard, 1935 p. 289),
appelé « elenge liomphalanga », et, sur la tête, une toque faite avec
des plumes du dindon sauvage « epumumu », Bucorvus caffer.
Certains devins, de nos jours encore, se font des petites tresses retombant

sur le front et auxquelles ils fixent des perles blanches, signe
distinctif de leur pouvoir. A leur cou, ils suspendent une dent de
phacochère, Phacochoerus aethiopicus sundevalli Lönnberg (Monnard,

1935 p. 259) « omphinda yonguluve » et aux poignets, ils
portent des bracelets sacrés en métal et d'autres en peau de bœuf.

6 Faisons remarquer qu'il ne s'agit là que d'un acompte. Dès que le résultat
de la consultation s'est avéré juste, c'est généralement un bœuf ou alors une
somme plus considérable qui doit être payée.



190 Ada Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

Avant de commencer, le devin adresse à voix basse une prière à

l'esprit qu'il sert en disant : « Ove a Ngandi ndo ndi lekise ovipuka
vi kefi mosanji oco ndi mole eci ovanthu veyilile », soit : « ô toi (et
il nomme son ancêtre) montre-moi les signes qui sont dans la
poule afin que je découvre la question pour laquelle les hommes
sont venus». En disant cela, il saupoudre la poule qu'il tient en
main avec de 1'« ompheio » (craie naturelle) et dessine un trait sur
ses deux tempes (Ittmann, 1960 p. 116; Hauenstein, 1961 p. 127;
1967 p. 289, 318, 322). Avec une plume arrachée à la poule qu'on
vient de lui remettre, il se frotte la partie intérieure du bras depuis
la paume de la main jusque sous l'aisselle. Cette manière de
pratiquer la divination, contrairement à la méthode la plus courante
que nous avons décrite ailleurs, ne consiste pas en un long
interrogatoire sous forme de questions rapides qui attendent une
réponse immédiate (Hauenstein, 1961 p. 128; 1967 p. 319). Le devin
explique tout simplement ce qu'il découvre. Mais il est évident qu'il
observe soigneusement les réactions des consultants qui
commencent toujours par lui dire : « yi tala tala » soit : « regarde-la
bien » Les assistants observent tout soigneusement et manifestent
leur approbation ou désapprobation (Hauenstein, sous presse).
Lorsque le devin n'arrive à aucun résultat, et il s'en rend rapidement

compte, il dit: «ve yi liata», c'est-à-dire: «ils (les esprits
maléfiques) lui ont marché dessus » (afin qu'elle « ne parle pas »

et qu'il soit impossible de découvrir la cause recherchée). Dans ce

cas, le devin fait chercher une poule de son propre poulailler qui,
étant donné ses propres pouvoirs magiques, risque moins d'être
rendue «muette».

Pour ce genre de divination, la poule n'est pas tuée. C'est une
méthode qui, à notre connaissance, n'a encore jamais été décrite en
Angola. MiLHEiROS (1951 p. 183) décrit brièvement une forme de
divination pratiquée également avec une poule. Mais dans ce cas le
devin lui tranche la tête et la dépose rapidement par terre afin
d'examiner sa position après les dernières convulsions. En parlant
des Toussian, Hébert & Guilhem (1967 p. 157) font allusion à

une méthode semblable. Tout nous pousse à croire que la forme de
divination que nous décrivons est une méthode apparentée à celle
dont parle Estermann (1957 vol. 2 p. 254), et qui consiste à
examiner les veines et les intestins d'un animal sacrifié pour la
circonstance, méthode qu'employaient déjà les aruspices des
Romains7. Selon cet auteur, cette même méthode est pratiquée par

7 Le dictionnaire Larousse dit : « Chez les Romains, prêtre qui prédisait
l'avenir par l'inspection des entrailles des victimes offertes en sacrifice. Les

aruspices étaient d'origine étrusque. »



Hauenstein, Divination parmi les Humbi... 191

les Chimbas, groupe ethnique Héréro du Sud de l'Angola (Ester-
mann, 1961 vol. 3 p. 208). Notre supposition semble d'autant plus
fondée que si les recherches sur la poule vivante n'aboutissent à

aucun résultat, l'animal est tué pour permettre d'examiner les
intestins et certaines parties de l'estomac et du foie. Mais il ne s'agit
pas là d'une règle ; la consultation se fait d'habitude sur l'animal
vivant et ce n'est que fort rarement qu'il est sacrifié. La méthode
que nous décrivons est aussi pratiquée au Hanya (Hauenstein,
1967 p. 323) où elle est appelée « undapa », ainsi que parmi certains
groupes ethniques du Chicomba (Hauenstein, 1961 p. 119) où elle
est appelée « ondapi ».

Le devin procède de la manière suivante : après avoir pris la
poule en main, il arrache des plumes partout où il le juge nécessaire

afin de pouvoir observer soigneusement toutes les parties
susceptibles de le diriger dans ses recherches. Il observe avant tout
la couleur des veines, les rougeurs anormales, la pigmentation de
la peau, les taches, l'état des plumes et toute anomalie qui
n'échappe pas à son œil d'expert. Les consultants présents suivent du
regard tous ses mouvements et toutes ses réactions. Rien ne se fait
en cachette. Le devin serre la poule entre ses genoux afin de ne
laisser apparaître que la partie du corps qu'il veut examiner. De
cette manière, il peut faire tranquillement son travail sans risquer
d'être entravé dans son examen par les battements d'aile de l'animal

qui se défend. Ce n'est que lorsque l'examen consciencieux n'a
rien révélé que la poule est tuée et que certains organes internes
sont examinés. Mais ceci n'est qu'une solution d'exception.

Voici maintenant la description de toutes les parties observées
ainsi que leur signification.

a) Examen de l'aile

La recherche commence toujours sur l'une des ailes et se poursuit

sur les autres parties du corps selon les indices relevés au cours
de ce premier examen. Comme dans les autres méthodes de divination

que nous connaissions, le devin doit rechercher avec beaucoup
de minutie l'objet de la consultation, l'endroit où l'événement
présupposé a eu lieu, les relations sociales, tribales et familiales de

l'intéressé, ses ennemis, s'il en a, ses occupations, ses responsabilités
et ses richesses. Rien n'est énoncé directement, il s'agit de

découvrir sous forme de supposition de sous-entendus. C'est la loi
de la probabilité qui prévaut. Comme notre étude va le montrer
clairement, la source de la plupart des maux ou anomalies se

situe outre-tombe, soit chez les mânes favorables — les « onon-
dele » ou « onosande » (Hauenstein, 1967 p. 283, 285, 286) —,



192 Acta Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

soit chez les esprits maléfiques — les « ovilulu » (Hauenstein,
1967 p. 285, 310) —, ou encore, et c'est de beaucoup le plus grave,
dans un cas de sorcellerie (Hauenstein, 1967 p. 328). La cause une
fois découverte, il incombe au devin de montrer la voie à suivre
pour la guérison lorsqu'il s'agit d'une maladie, ou alors la manière
d'éloigner la calamité. Il peut se charger lui-même du traitement,
mais il n'est pas rare qu'il renvoie son client à d'autres guérisseurs
ou magiciens. Dans les cas de possession d'un esprit supérieur pat-
exemple, ce ne sont que des magiciens possédés de ce même esprit
qui sont autorisés à diriger tous les rites d'initiation (Hauenstein,
1967 p. 291). On peut dire, en règle générale, qu'aucun indice n'a
de valeur en lui-même. Ce n'est que confirmé et éclairé par d'autres
qu'il permet de tirer certaines conclusions8. Comme notre examen
le montrera, un bon nombre d'interprétations sont basées sur le

principe de magie par imitation.
Le devin débute généralement ses recherches en examinant la

clavicule. Si le consultant est un homme, ainsi que la personne au
sujet de laquelle a lieu la consultation, il fait ses recherches sur
l'aile droite, si c'est une femme, c'est l'aile gauche qui le dirige
dans ses recherches9. Lorsqu'il s'agit d'un enfant, c'est vers

8 Dans notre article « La corbeille aux osselets divinatoires » nous donnons
de nombreux exemples pouvant éclairer cette question comme par exemple
« Tchikuza » p. 136, « Kalamba » p. 137, « Ndumba ya munu » p. 139, « Mikana »

p. 140, « Kajila » p. 141 etc.
9 En ce qui concerne l'importance attribuée à la gauche et à la droite nos

recherches sont par trop incomplètes pour qu'il nous soit possible de faire
quelque affirmation que ce soit. Voici néanmoins quelques remarques : ESTER-
MANN (1957 vol. 2 p. 254) souligne également l'aspect que nous venons de
relever si ce n'est qu'il parle de lignée paternelle ou maternelle plutôt que
d'homme ou de femme. Comme il est possible de s'en rendre compt ce n'est là
qu'une confirmation de nos observations. Autrefois parmi les Vimbundu
lorsqu'une femme perdait sa mère elle se défaisait entièrement la chevelure sur
tout le côté gauche de la tête. Lorsqu'il s'agissait de son père c'était le còlè
droit. Là encore nous n'avons qu'une confirmation de nos remarques. En ce

qui concerne le pacte du sang et la main qui doit être incisée, le sexe ne joue
aucun rôle. C'est la raison pour laquelle ce pacle est conclu qui indique de

laquelle il s'agira. C'est ainsi que parmi les Vimbundu l'incision faite au nom
du pacle conclu entre deux individus afin de se protéger contre certaines maladies
est toujours pratiquée sur la main doite. Lorsque la grande guérisseuse « oha-
yanga » {Hauenstein, 1967 p. 15, 21, 26, 302, 326) contracte le pacle du sang
avec celle qui l'a initiée, c'est à la main droite que l'incision est faite. L'« oha-
nyanga » étant la grande spécialiste des maladies de femmes, cette coutume est
certainement en contradiction avec ce que nous venons de souligner dans le

texte. Parmi les Humbi une personne désirant se préserver de la terrible maladie
« utue unene » (Hauenstein, 1967 p. 119) fait l'incision nécessaire en vue de

mélanger le sang avec un partenaire à la main gauche, qu'il pose ensuite sur le
cadavre d'une personne décédée par suite de cette maladie. Parmi les Humbi
c'est également à cette main qu'est pratiquée l'incision devant rendre les crocodiles

inoffensifs à l'égard de celui qui s'y soumet.



Hauenstein, Divination parmi les Humbi... 193

F« evele », soit littéralement le « sein » (dans le cas particulier,
l'endroit où il devrait se trouver) que débute l'examen ; il se poursuit
ensuite sur l'aile respective. Voici l'explication d'un certain nombre
de particularités.

« Eiko yalupula ponje », soit littéralement « le feu qui a été jeté
dehors». Si le devin découvre une rougeur au centre de la clavicule,

c'est le signe incontesté qu'un danger plane sur toute la
communauté du village dont le feu est le symbole et le centre vital10.
Cette interprétation rejoint la coutume qui veut que l'on éteigne
tous les feux lors du décès d'un roi (Hauenstein, 1963 p. 71). Une
anomalie à cet endroit est donc un symptôme excessivement
dangereux. Celui au sujet duquel on est venu consulter le devin n'est
que la première victime d'un malheur qui ne manquera pas de
s'étendre à toute la communauté si l'on ne fait pas l'impossible
pour l'enrayer.

Si après ce premier symptôme, le devin découvre une rougeur
vers le tendon, appelé « ombili », la situation est encore plus
mauvaise. C'est l'indice d'une mort certaine, ce tendon n'étant qu'une
représentation de la perche à l'aide de laquelle on porte le cadavre,
lors de l'ensevelissement (Hauenstein, 1963 p. 87; 1967 pp. 82-85).
Si, par contre, le devin ne découvre aucun signe sur ce tendon, le
danger est moins grave et pourra assez certainement être écarté dès

que la cause réelle du mal aura été découverte.
La grande surface de peau se trouvant près du coude est appelée

« ocunda » ce qui signifie exactement «enclos à bétail». Il n'est
certes pas nécessaire d'insister sur l'importance que revêt le bétail
pour les Humbi qui sont une des plus grandes tribus pastorales
d'Angola (Estermann, 1957 vol. 2 p. 182; Hauenstein, 1967

p. 123). Tous les symptômes se trouvant dans cette partie ont trait
au bétail, soit maladie, mort, héritage, vol, ensorcellement, etc. Si
la rougeur s'étend jusque vers le coude ou le bras, il faudra offrir
un sacrifice propitiatoire afin de contenter ou d'éloigner les esprits,
selon les autres indices que la divination révélera. C'est l'étendue de
la rougeur — en partant de l'os pour s'approcher du centre de
1'« ocunda» — qui déterminera l'importance du sacrifice à faire
pour éloigner la calamité, soit une poule « olufeto luosanji » soit
une chèvre «olufeto luonkhombo», soit enfin un bœuf «olufeto
luongombe ».

Entre le radius et le cubitus se trouvent les points que nous
avons indiqués par « elimba » ce qui signifie «cuisine». « Elimba

10 L'importance que revêt le feu pour les bantous n'est certes pas à relever.
Nous renvoyons seulement à IIauenstein, 1964 p. 71, 90; 1967 p. 241; 1967 a

p. 15; Baumann & Westermann, 1948 p. Ill, 123, 160 etc.



194 Ada Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

lielombe » indique que la femme principale est la cause de trouble.
« Elimba liombambi » montre qu'il s'agit de la seconde ou de la
troisième femme d'un polygame11. La cuisine est le royaume de la
femme pendant tout le temps qu'elle passe au village. C'est là
qu'elle prépare la nourriture, mais c'est là aussi qu'elle médite ses

méfaits. Précisons d'emblée que si nous parlons de femme, il faut
le plus souvent sous-entendre toute la famille de cette dernière,
l'antagonisme entre les familles des conjoints étant généralement
très grand. Les cas de sorcellerie entre conjoints sont fréquents
(Hauenstein, 1967 p. 64, 331). Si ces mêmes caractéristiques se

retrouvent sur l'aile gauche, soit celle de la femme, cela signifie
que c'est l'homme qui cherche à nuire à son épouse ou à l'une de
ses femmes.

Toujours en se dirigeant vers l'extrémité de l'aile, le point
«peke», qui signifie «main», indique que l'intéressé a été ensorcelé

; littéralement parlant, qu'un ennemi « porte la main sur lui ».

Si les symptômes sont d'un rouge foncé, c'est le signe évident que
l'ensorcellement remonte à un certain temps. Si par contre la
rougeur est claire, l'attaque maléfique est récente. Si ces signes
néfastes sont appuyés par des symptômes semblables vers « etoko
liomeumbo », soit les « pierres sacrées du village »12, tout espoir n'est
pas perdu car le sorcier se trouvant dans le propre village ou la propre

famille du consultant, le maléfice pourra être facilement dépisté
et son pouvoir brisé. Si, par contre, cette anomalie se trouve vers
«etoko liokonje», soit la pierre sacrée qui a été «jetée dehors»,
la situation est très grave car le sort ou esprit maléfique provient
d'un autre clan, voire d'une autre tribu. Il peut aussi s'agir d'une
personne ayant été expulsée de la communauté, ce qui est non
moins dangereux. Dans ce cas, il est fort difficile d'éloigner la calamité

(Hauenstein, 1967 p. 311, 333). Si, par malheur, une ou deux
plumes prenant leur racine vers « etoko lio konje » sont brisées,
il n'y a plus aucun espoir de salut.

«Mombila», qui signifie exactement «dans la tombe», est un
présage excessivement défavorable annonçant une mort certaine.
Mais même dans ce cas, il est évident que l'origine du mal doit être
recherchée. Elle peut se trouver dans 1'« ocunda » (enclos à bétail),
dans l'«onju\vo» (la maison), ou dans l'«eumbo» (le village), ou

11 Nous préférons le terme de «poligyne » à celui de « polygame ».
12 L'« etoko » est une pierre incurvée à l'intérieur sur laquelle les femmes

pilent leur maïs. C'est sur de telles pierres que de nuit les sorciers préparent leurs
remèdes magiques en vue de nuire à leurs ennemis. Il semble qu'autrefois c'est
aussi sur des « atoko » (pluriel de « etoko ») que les hommes capables d'apprivoiser

magiquement les lions, leur présentaient la bouillie de maïs augmentée de

lait (Hauenstein, 1967 p. 355).



Hauenstein, Divination parmi les Humbi... 195

ailleurs encore. Comme on le voit, il peut s'agir d'un malheur qui
frappe autant les animaux que les hommes.

L'un des sorts les plus dangereux est certainement « ondandu »,

qui se trouve sur l'avant-bras, vers la racine des plumes représentant

les enfants. Il s'agit exactement d'une maladie se trouvant dans
la famille et qui une fois installée n'est que difficilement expul-
sable. Les défunts, à mesure qu'ils arrivent dans le séjour des

morts, n'ont qu'un désir, celui de s'adjoindre le plus vite
possible tous leurs parents encore vivants. Il s'agit d'une véritable
réaction en chaîne. L'origine du mal est une personne ensorcelée
qui n'a pas été vengée et qui, ne pouvant s'en prendre à ses
véritables meurtriers appartenant dans de nombreux cas à un autre clan
ou une autre tribu, s'attaque à sa propre famille13. C'est certainement

là une manière d'expliquer les épidémies qui, au sein de
populations qui ne sont pas immunisées, peuvent balayer en peu de

temps des familles entières.
L'« ocita », qui se trouve exactement au coude, est une représentation

du tronc sur lequel les chasseurs déposent pour le dépecer,
le gibier qu'ils ont abattu. Lorsque cet endroit révèle une anomalie,
c'est le signe qu'un mâne possesseur de l'esprit de chasse « Huvi »

cherche un successeur qui veuille bien chasser en son nom à l'aide
de cet esprit supérieur14. Rien que cet esprit protecteur se manifeste

aux vivants de la même manière que les esprits maléfiques,
soit principalement par une maladie, il est un esprit favorable ne
voulant que le bien de celui auquel il se révèle. Il lui importe seulement

qu'on ne l'oublie pas et qu'on lui adresse le culte qu'il désire.
C'est un chasseur, possesseur lui aussi de l'esprit « Huvi » qui sera
responsable de l'initiation du néophyte (Hauenstein, 1966 p. 41;
1967 p. 156). Comme il est possible de s'en rendre compte, l'indice
de 1'« ocita» est foncièrement différent de la plupart de ceux que
nous avons considérés jusqu'ici.

Comme V « ocita », 1' « ocihambo » entre dans le domaine
cultuel, mais au lieu d'être un esprit de chasse c'est un esprit de
divination qui veut être adoré. En échange, il concède le pouvoir de
divination qui n'est pas peu considéré dans le pays (Hauenstein,
1961 p. 124, 143; 1966 p. 34). Comme dans le cas de notre
informateur lui-même, l'intéressé doit se soumettre à une plus ou moins

13 Nous avons certainement là aussi une explication du suicide. Il n'est pas
rare que des personnes ne pouvant se venger de leur vivant sur leur ennemi se

suicident afin qu'une fois mort sous forme de « ocilulu » leur esprit puisse les

venger. Dans le dernier paragraphe de cet article nous reviendrons plus longuement

sur F« ondandu ».
14 En ce qui concerne l'esprit « Huvi » voir Hauenstein, 1963 p. 57 et 1967 a

p. 11.



196 Ada Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

longue initiation qui lui est prescrite ; la pratique de la divination
sera sa forme de culte et lui assurera la santé, le prestige et, s'il a
du succès, un gain non négligeable. Nous rappelons que si c'est une
femme qui est saisie par cet esprit, il lui suffira de remplir
certaines conditions exigées par cet ancêtre sans devoir s'adonner elle-
même à la divination15. Nous avons ici un nouvel exemple de magie
par imitation, cet endroit désignant l'épaule, soit l'endroit où est

porté le sac « ocihambo » contenant les instruments dont le devin a
besoin pour l'exercice de son art. Si ce symptôme se trouve sur
la droite du point que nous avons indiqué, c'est que cet esprit est
hérité d'un ancêtre masculin. Si c'est à gauche, il s'agit d'une
femme comme nous l'avons vu dans le cas de notre informateur.
Faisons aussi remarquer — et c'est au devin à le découvrir — qu'il
peut aussi s'agir dans les deux cas d'un homme, mais devant hériter

d'un esprit de divination provenant soit de la famille paternelle
soit de la famille maternelle.

Comme nous l'indiquons sur notre esquisse, les plumes de la
partie intérieure de l'aile représentent les femmes, celles de
l'extérieur les hommes et les petites plumes sont une indication quant
à l'origine matri- ou patrilinéaire du mal ou de l'esprit favorable.

« Ononya via ngonga», soit textuellement «plumes d'aigle», se

trouve à l'extrémité de la main. Si les plumes qui prennent
naissance à cet endroit présentent une anomalie quelconque c'est la
preuve évidente que le sorcier ou l'esprit maléfique proviennent
d'un autre clan et ne sont que difficilement atteignables. Ce sont
donc des symptômes très graves.

Le point « pocipamba » qui se trouve à proximité de « onjuwo »

signifie exactement « linteau » de la porte. C'est là que se cache
l'esprit maléfique à rechercher. Il s'agit de le découvrir afin de

pouvoir l'éloigner16.
Un autre présage très dangereux est 1'« omutonthelo wonon-

gombe», terme qui signifie «tronc sur lequel on débite la viande
de bœuf». Il annonce une grande mortalité parmi le bétail, qu'il
faudra débiter si on veut encore en retirer quelque profit.
Soulignons que la mortalité du bétail est une des pires calamités qui
puissent frapper les Humbi. Elle cause invariablement un brusque
déménagement et de grandes difficultés entre les familles17.

15 Voir aussi Hauenstein, 1961 p. 126. On retrouve des cas semblables dans
d'autres domaines comme par exemple la chasse (Hauenstein, 1966 p. 41).

16 Pour cette question voir aussi nos remarques sur 1'« olufuko » (Hauen-
STEIN, 1960 p. 227).

17 En ce qui concerne toutes les questions liées au bétail nous renvoyons à

Hauenstein, 1967 pp. 123-142.



Hauenstein, Divination parmi les Humbi 197

<</

O

9»l\N/

VSr- swn\

*» mv/
^ a
<-«

iK/J/

xr/
*Sr*Z%.Nfes•?/

N.

yta.oc

tuovw

orvouva vux n-qorvaougonga

oko lio kocije

etoko \io wacuwLoo

ptke

eliwiVxx lCelom\je

owvu.ton.tVi.fcVo wovxov\qov>tVie

eUwiVoa. Uombcori.bC

ovxd.ci.wi.u-

wxowvioiAa.

ovxka.vi.kVi.u.vi.y u.

Ya_t.vA.pu.VoL owgowtoe kovxje
o eu.vxdla.

oLvvfeto llXOSCLWlV.

olu.fe.to VuowkViovuVjo

oVuVeto luo vxû©w\ oe.

avwDtt.poci^lc
o mwwo
ociVi.awv.DO

eiko ^aVuçuloc oovi^e.

\W\vo

ovxkixovxdlo vovavia.

ovLkWovxcle

ca. nolcLvvvcc kovvvlwxcl. vovvûavxio

Fig. 1

« Onkhondo yovana » signifie « donner à boire à l'aide de la
main ». Ce présage annonce une maladie d'enfant auquel il faudra
donner à boire des médicaments dans le creux de la main.

Entre les grandes et les petites plumes, il est un point appelé
« ca holama konyima yonganjo » soit : « cela se cache derrière
l'enceinte ». Ce présage désigne un esprit maléfique qui se cache de
telle manière qu'on ne risque pas de le découvrir, même pas par la
divination. C'est l'exemple classique d'une maladie qui, bien que



198 Acta Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

cw\\a oi.to.vwD wt\
OwV:U.»AVVVb(VOW.Q(7

0c.1wvcLvt.flt uva.gtUya

owvVjoliaÎ- ô

A- oV.w.VuVavaa7\ tvow

AckDViatKO

L^.'evCL«-

»yrw* on

©w\\><x\.S\. fl

vntumoo

ûvvo„olvwoo

ovviph.ai

Fig. 2

soigneusement traitée et apparemment guérie, réapparaît toujours
à nouveau, à moins que l'esprit maléfique qui la provoque soit
découvert, ce qui n'est pas facile.

« Onkankhunyu ve mukunyunyinaco » est l'explication d'un tic
qui provoque de brusques mouvements de coude en arrière et
devient le symbole d'une manière d'ensorceler. Il s'agit d'éloigner cet
esprit maléfique qui, avec une ténacité incroyable, ne se relâche
pas dans ses interventions néfastes.

b) Examen des pattes

Une autre partie du corps de la poule qui est toujours examinée
avec beaucoup de soin, ce sont les pattes. Comme pour les ailes, c'est
celle de droite qui est examinée lorsqu'il s'agit d'un homme et la
gauche pour les femmes. Pour cet examen n'entrent en ligne de
compie que des symptômes se trouvant à l'intérieur de la patte18.

Si le devin découvre au haut de la patte une rougeur appelée
« onthele », c'est le signe manifeste du mécontentement d'un ancêtre.
Ce sont d'autres symptômes qui en indiquent la nature. Si cette
rougeur s'étend dans la direction du point que nous avons indiqué
«onduko», c'est-à-dire «nom», c'est que cet ancêtre désire que

18 Sur notre esquisse tous les points que nous avons indiqués sur la patte
doivent être considérés comme étant à l'intérieur de la patte de l'endroit
respectif.



Ilauenstein, Divination parmi les Humbi... 199

l'on donne son nom à un enfant afin de perpétuer sa mémoire
parmi les vivants (Hauenstein, 1962 p. 102; Estermann, 1957
vol. 2 p. 53). Si cette rougeur est très forte et s'étend jusque vers
l'endroit indiqué par «okulila», c'est le signe qu'il y aura bientôt
dans la famille un décès provoqué par cet ancêtre mécontent et cela
amènera des pleurs (traduction de ce terme). Cet endroit même
n'est-il pas celui sur lequel on appuie les coudes lorsque l'on se

tient la tête dans les mains pour pleurer Si l'on avait satisfait à

temps ce mâne, le décès aurait pu être évité.
Une anomalie vers le haut du genou «ombaisi», est la preuve

que celui au sujet duquel on est venu consulter le devin a commis
l'adultère — signification de ce terme — ou tout au moins en avait
l'intention. Il peut aussi s'agir d'une femme qui a tenté un homme.
Suivant les autres indications fournies par la divination, il peut
aussi s'agir de ce péché commis par une tierce personne, mais
dont les conséquences retombent sur quelqu'un qui n'en est pas
responsable. Nous pensons par exemple au cas d'un accouchement
rendu difficile à cause de l'adultère commis par le mari (Hauen-
STEIN, 1967 p. 19). Si cette rougeur s'étend davantage vers l'intérieur,

vers notre « ombaisi », c'est la preuve que l'adultère a réellement

eu lieu. Ces indices se trouvant vers le haut de la jambe sont
un exemple de magie par imitation19.

Toujours sur la jambe, les points indiqués par « omphai » — soit
pied — et « ovipumayombo », soit l'endroit où « se dépose la rosée
lorsque l'on marche le matin dans l'herbe », indiquent que celui au
nom duquel on est venu consulter le devin est tombé malade en
chemin alors qu'il se rendait dans un pays éloigné. Mais cela peut
aussi signifier que son ennemi s'est enfui dans une autre contrée.
Cet exemple montre à quel point les questions soumises au devin
peuvent être complexes. Ce n'est qu'après de nombreuses
recherches et comparaisons qu'il lui est possible d'établir un
diagnostic.

c) Examen de la région de la tête

Les principaux signes distinctifs pour le devin sont les
suivants :

L'« onthumbaongo », soit littéralement « se gonfler les joues », se

situe sous l'œil, vers la naissance du bec, et indique le mécontentement

d'autrui ; n'est-ce pas vers les coins de la bouche que l'on
en remarque, chez une personne, les premiers symptômes Dans

19 Voir nos remarques concernant l'adultère dans Hauenstein, 1967 pp. 68-74,
296 ainsi que 1961 p. 156.



200 Acta Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologic

le cas particulier, suivant les résultats obtenus au cours de la
première partie de la recherche, il peut s'agir du mécontentement
d'une personne ennemie ou d'un ancêtre qui en veut au patient de
ne pas s'être occupé de lui.

« Ombalambue », qui se trouve vers la naissance de la crête, est

un très mauvais présage car n'est-ce pas sur la tête que sont portées
les corbeilles — signification de ce terme — contenant la terre
avec laquelle on recouvre la tombe d'un défunt « Ombalambue »

annonce une mort prochaine, soit celle de celui au sujet duquel on
est venu consulter le devin, soit celle d'une autre personne de la
famille. Dans ce cas les conséquences retomberont sur les
consultants.

«Peteyelo», sur la nuque, est aussi un mauvais présage. Le
terme même signifie « endroit où l'on brise (la nuque) », ce qui, en
langage imagé, indique la volonté arrêtée d'un esprit maléfique,
ou d'un ennemi, de mettre fin à la vie d'une personne. C'est au
devin à découvrir la piste de cet ennemi ou de cet esprit maléfique
et d'indiquer le sacrifice ou le rite qui pourra le faire renoncer à

son macabre dessein.
L'«ondeko» a une signification semblable si ce n'est que cet

ennemi, au lieu de briser la nuque de sa victime, tentera de
l'étouffer.

d) Examen de certaines autres parties du corps

Si le devin découvre une rougeur ou une anomalie des veines se

trouvant à l'endroit de l'estomac appelé «esasa», c'est la preuve
évidente que celui au nom duquel on est venu le consulter est
malade par sa propre faute. C'est par exemple le sort maléfique
qu'il s'est procuré pour nuire à un ennemi qui se venge sur lui-
même (Hauenstein, 1964 a p. 931; 1967 p. 334). Dans ce cas, la
cause est désespérée car personne n'a du pouvoir sur de tels sorts, si
ce n'est justement celui qui en est la victime. Une anomalie vers la
naissance de la queue « m-eumbo », soit « dans le village », ne fait
que confirmer ce qui aura déjà été découvert lors de l'examen de

l'aile, mais qui nécessitait une preuve complémentaire. Si le symptôme

se trouve exactement entre « eumbo » et « ondambo », c'est la
preuve que le cas est désespéré car c'est entre les jambes qu'est fixé
le pagne — signification du terme « ondambo » — dont on revêt
les défunts pour les conduire à leur dernière demeure.

On retrouve parfois chez certaines poules une petite proéminence

de chair au-dessus de la queue appelée «okutukana», soit
« ensorceler au moyen de parole » (Hauenstein, 1967 p. 336) ; cela
signifie alors que c'est le propre père de la victime qui est respon-



Haiienstein, Divination parmi les Humbi... 201

sable de la maladie. Une tache près du sternum signifie exactement
la même chose. Cette manière d'ensorceler est expliquée par la
phrase suivante: « ya paka kolukolo luovaingona », soit: « on a
déposé vers la chair de la poitrine des enfants que l'on a mis soi-
même au monde ».

Si l'on retrouve une rougeur dans la région de l'anus, c'est la
preuve incontestée que la femme au sujet de laquelle on est venu
consulter le devin est enceinte, même si ce n'est pas encore apparent.

Il n'est pas difficile de comprendre que ce symptôme ne fait
que confirmer ce qu'aura déjà révélé «ombaisi». Lorsqu'il s'agit
d'un homme, cela peut être une indication pour le devin que le
patient souffre de maux de ventre et que l'esprit maléfique qui les

provoque est caché à cet endroit.
Des taches près de 1'« ocimangiliya », soit «la hanche», ne font

que confirmer ce qu'aura déjà révélé l'«ociheka», soit un cas
d'adultère, car le tentateur ne saisit-il pas la femme par la hanche?
Quant au terme de «ociheka», ce n'est qu'un dérivé du verbe
« okuhekaheka » qui exprime la manière dont l'amoureux pousse
des soupirs de contentement lorsqu'il pose sa tête sur le sein d'une
femme.

c) Examen des viscères de la poule tuée

Lorsque malgré de minutieuses recherches, les causes de trouble
n'ont pas été découvertes au cours de l'examen sur la poule
vivante, cette dernière est tuée et les organes suivants sont examinés :

« omuma » (le foie), « omapunga » (les poumons), « ornala » (les
intestins) et « ocinginginbia » (l'estomac).

Les poumons décèlent la présence d'esprits supérieurs
favorables, les «onondele», car de même que les poumons (pour
reprendre l'expression indigène) sont «couchés», pressés contre les
côtes, comme le patient l'est contre la natte tressée qui lui sert de
couche, de même l'esprit favorable se serre contre celui dont il a
besoin. C'est là une image intéressante qui dénote l'intérêt que les
Humbi portent aux mânes favorables. Nous ne croyons pas
exagérer en disant que dans la contrée qu'habite notre informateur,
chaque individu est possédé au moins d'un esprit supérieur20. Pour

20 II reste évident que cette remarque n'est pas basée sur des données
statistiques. Mais ce que nous pouvons dire est qu'au cours des années écoulées la
totalité des catéchumènes ou Humbi baptisés des régions de Lusseke et du
Quipungo étaient avant leur conversion des possédés. Ajoutons aussi qu'à côté
des « ohande » ou « ondele » soit les esprits des ancêtres, de nombreux esprits
étrangers on fait leur apparition au cours des années écoulées de manière à

ce que pratiquement plus personne n'échappe. Selon Estermann (1966 p. 23)

18 Acta Tropica 26, 3, 1969



202 Ada Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

que l'intéressé entre effectivement en possession de cet esprit qui,
d'abord, ne fait que le tourmenter, il devra se soumettre à une
initiation accompagnée d'une grande fête au cours de laquelle
tout le monde sera invité à danser jusqu'à ce que l'intéressé entre
en transe. Ce sera alors la preuve évidente qu'il a été accepté par
cet esprit supérieur, auquel il adressera désormais le culte qui lui
sera enseigné. C'est là l'exemple typique du culte des ancêtres. Lors
de l'initiation, il arrive que l'intéressé n'entre pas en transe. C'est
la preuve évidente que le devin s'est trompé et qu'il faut chercher
autre part la cause de la calamité.

Le foie, par contre, révèle généralement un mauvais présage :

la présence d'un sort maléfique appelé «ontheta». Si l'on veut
sauver le patient, comme dans les cas ci-dessus mentionnés, il
s'agit de découvrir sans tarder le sorcier, ce qui n'est pas toujours
facile ".

Les intestins sont toujours examinés avec beaucoup de soin car
ce sont eux qui, en dernière instance, montrent s'il est encore
possible de sauver un patient victime d'un esprit maléfique. Le simple
fait d'avoir dû tuer la poule, les autres indices n'ayant pas suffi
par eux-mêmes, montre la gravité de la situation. La valvule qui se

trouve à l'entrée des intestins et que les Humbi appellent « elaka »,

soit « langue », révèle, suivant la manière dont elle se présente, s'il
s'agit d'un cas désespéré ou au contraire s'il y a encore un espoir
de guérison.

il semble que ce sont avant tout les femmes qui sont les victimes de celte
dernière catégorie. C'est ainsi qu'il dit : « Em primeiro lugar, vern a constatalo
de que quase exclusivamente indivfduos de sexo feminino sào « visitados » por
espiritos estranhos. » S'il est vrai que selon cet auteur les esprits de cette
dernière catégorie portent en eux les germes de décadence et de dissolution il reste
non moins vrai qu'ils sont considérés par les intéressés comme une augmentation
de pouvoir.

21 Cette constatation ne manque pas d'étonner lorsqu'on pense à l'importance
que revêt le foie pour la plupart des bantous. Dans l'Egypte ancienne déjà Isis le
protégeait (Desroches-Noblecoubt, 1963 p. 246). Selon Vergiat (1936 p. 189)
le foie est un morceau de choix lors des festins rituels. Dammann (1964 p. 17) dit
que le foie peut être chargé de puissance. Hochegger (1965 p. 296) fait
remarquer que selon Costermans (Anthropos 60, 1965 p. 296) « das Lebensprinzip
im Menschen... im besonderen Zusammenhang mit « Leber » steht ». Plus loin
(p. 299) il cite Van Avermaet selon lequel le foie peut être comparé au siège des
sentiments de la volonté. Enfin (p. 303) il cite Van Wing Wui qui dit que le cœur
se trouve près du foie et que ces deux organes sont avec le sang les sources
de la vie. Disons enfin que les rois de Caluquembe (Hauenstein, 1963 p. 78)

mangent toujours de foie de tous les animaux sacrifiés. Autrefois le foie de la
victime humaine 1'« ekongo » lui revenait aussi toujours de droit (p. 75). Il en
était de même pour les rois du Hanya (Hauenstein, 1967 p. 246, 258). Le présage
« ontheta » signifie donc ni plus ni moins qu'un ennemi s'est attaqué au centre
vital de celui pour lequel on est venu consulter le devin.



Hauenstein, Divination parmi les Humbi... 203

L'« omphakelo », textuellement «l'entonnoir», est le pylore22,
qui permet au devin de découvrir si le trouble vient d'un sort que
l'intéressé s'est procuré lui-même, ou plutôt d'un esprit maléfique
auquel l'intéressé s'est soumis, dans l'espoir de nuire à autrui, et
qui maintenant se venge sur son possesseur (Hauenstein, 1964 a

p. 931). Mais, dans un cas comme dans l'autre, il s'agit toujours
d'un pouvoir que le malade s'est procuré pour favoriser la fécondité

du bétail, l'entonnoir étant le symbole de ce genre de richesse
(Hauenstein, 1967 p. 209). Il peut s'agir aussi, surtout quand le
patient est un enfant ou un jeune homme, d'un sort maléfique
lancé contre lui par un possesseur de bétail désireux de gagner
l'esprit de cet enfant pour qu'il le serve comme berger d'outre
tombe en vue de multiplier son bétail (Hauenstein, 1967 p. 330).
C'est l'examen d'autres indices qui permet de préciser de quoi il
s'agit.

L'estomac peut représenter soit une tombe («ombila»), soit le
feu du village («ocoto») et dirige le devin dans la recherche de

l'origine du mal qui affecte son patient. Comme il est facile de s'en
rendre compte, il faudra chercher soit parmi les défunts, soit
parmi les membres de la propre famille.

Ces quelques données sont loin d'épuiser le sujet de notre travail.
Il faudrait une étude plus poussée et plus détaillée de toutes les
relations possibles entre ces différents indices qui, suivant les cas,
peuvent changer de signification. Nous nous sommes contenté de
donner l'explication type. Il existe encore d'autres indices que nous
n'avons pas relevés et que le devin observe soigneusement avant
de donner un diagnostic définitif. Notre but était seulement de
décrire sommairement un système de divination parmi d'autres.

4. Conclusions

Pour terminer cette partie de notre travail, voici quelques
conclusions.

a) Bien que certains indices soient plus importants que d'autres,
aucun n'est déterminant en soi. Chacun, sans exception, doit être
appuyé, expliqué ou confirmé par d'autres. Cela permet au devin
de soulever des problèmes, émettre des opinions, faire indirectement

des propositions sans se compromettre pour autant. C'est là
une particularité de toutes les formes de divination que nous avons
pu étudier en Angola. Sous ce rapport, bien que le but soit souvent

22 En ce qui concerne 1'« omphakelo » des Humbi voir les reproductions que
donnent Estermann (1957 vol. 2 p. 204), Hauenstein (1967 photo 29),
Delachaux (1936 pi. XLV).



204 Ada Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

le même, la divination se différencie fondamentalement de l'ordalie

qui du premier coup et d'une façon souvent brutale place le
supposé sorcier dans la position d'accusé (Hauenstein, 1967

p. 343, 1966 p. 42). Un autre fait à relever est que, comme dans
la plupart des autres méthodes de divination, le devin a soin de ne
jamais prononcer lui-même le nom du responsable du malheur
pour lequel on est venu le consulter (Hauenstein, 1967 pp. 321
à 322). Son rôle principal est de mettre sur la bonne piste, de
découvrir le mal et son origine, mais sans dénoncer directement
le coupable. Tout en donnant de nombreuses indications, il a soin
de ne pas se compromettre. Il passe pour celui qui a donné la solution

du problème tout en sachant laisser planer un certain mystère.
C'est là une des particularités de la divination en général. C'est
ainsi qu'en parlant des oracles de Delphes, véritable « Aima mater »

de cet art, Loukatos (1963 p. 55) peut dire «... c'était une épée à

deux tranchants. » Bonnard (1944 p. 62) fait également remarquer :

« La Pythie s'exprime en paroles incohérentes. Des prêtres mettent
de l'ordre dans son langage les réponses du dieu n'en restent
pas moins ambiguës. Il est Apollon — Loxias — le dieu Oblique.
L'avenir qu'il révèle à demi fascine l'esprit des hommes plutôt qu'il
ne l'éclairé. Ce qu'il daigne en dévoiler ne fait qu'égarer davantage
les malheureux mortels, dans la nuit où ils tâtonnent. » Suivant les
circonstances et les relations familiales existant entre lui et les
consultants, le devin peut être appelé à percer ce mystère, mais ce n'est
pas la règle. Comme on s'en rend compte, il doit être souple et

capable de s'adapter à toutes les situations. Il doit également être
doté d'une réflexion rapide et surtout d'une grande connaissance
de l'homme. Ellenberger (1958 p. 55) écrit : « L'exercice de son
art exige du devin fétieheur un ensemble de qualités et de subterfuges

adroitement mélangés ; mémoire imperturbable, sang-froid,
aplomb, finesse d'observation, astuce U s'agit de voir juste
malgré les nombreux indices souvent contradictoires que les assistants

peuvent aussi observer ou connaître. » A ce sujet, Junod (1936
p. 507) va jusqu'à dire : « L'astragalomanie n'est nullement un art
ésotérique, chacun dans la tribu connaît les osselets et leur
signification, et tous les hommes assistent aux consultations et aident
à l'interprétation. » Ittmann (1960 p. 125) fait la même remarque
lorsqu'il dit : « Die Kunst wird nicht in esoterischer Weise ausgeübt;

viele Aussens teilende wissen darum und nehmen oft teil an
den nötigen Überlegungen und Deutungen der Aussagen des
Orakels. » Il est certain que seule l'opinion du devin possédé d'un esprit
supérieur de divination est normative ; toutefois, cette possibilité
de contrôle de la part des assistants le rend prudent. Il s'agit pour
lui de convaincre sans trop brusquer et sans laisser subsister aucun



Hauenstein, Divination parmi les Humbi... 205

doute dans l'esprit des consultants. L'opinion du devin est
généralement admise étant donné qu'il parle au nom d'un esprit
supérieur. C'est à ce sujet qu'EsTERMANN (1962 p. 9) dit: «C'est
de ce nimbe surnaturel qu'émane en premier lieu le prestige
duquel jouissent les devins dans le milieu indigène. » Plus loin
(p. 10) cet auteur ajoute : « De ces réflexions, on peut conclure que
les devins occupent une situation en vue dans l'échelle sociale et
sont considérés comme bienfaiteurs car, grâce à leur union avec
les esprits, ils peuvent révéler des secrets, guérir des maladies et
découvrir des criminels parmi lesquels ils voient avant tout les
sorciers. » Ittmann (1960 p. 115) souligne également : «... so hält
man doch die geistige Fähigkeit dazu für eine Gabe aus der
unsichtbaren Welt, vermittelt durch einen Vorfahren oder verstorbenen

Meister. »

b) C'est ici qu'il faut poser la question de la valeur morale de la
divination chez les Humbi. Comme nous l'avons déjà noté dans une
autre étude, nous avons l'impression que dans la majorité des cas,
le devin cherche en toute sincérité à aider, à guérir ou à éclairer
un problème (Hauenstein, 1967 p. 316). Nous ne croyons pas que
l'on puisse simplement taxer la divination d'un mauvais
charlatanisme. Pour le devin lui-même, ainsi que pour les assistants, il
n'y a pas de doute que c'est l'esprit ancestral qui parle. Nous
suivons pleinement Junod (1936 p. 511) lorsqu'il dit : « De tout ce qui
précède, on conclura aisément que l'art des jeteurs d'osselets est
loin d'être un jeu d'enfants et qu'il n'est pas davantage une affaire
de charlatans qui trompent leur prochain trop crédule. C'est bien
un art, exercé en toute sincérité par des devins qui croient recevoir
des révélations spéciales. On peut citer bien des preuves de leur
sincérité : 1. Le fait que nous avons mentionné que cet art n'est ni
secret, ni ésotérique, que chacun en connaît les règles et peut
prendre part à l'interprétation. 2. La confiance des devins dans la
puissance de leurs osselets, et leur attachement profond à leur
panier divinatoire. » Plus loin, il ajoute néanmoins : « A n'en pas
douter, les devins sont rusés Leur interprétation ne procède pas
de l'évidence mathématique mais du pouvoir extraordinaire de leur
imagination. » Ittmann (1960 p. 115) souligne la même pensée lorsqu'il

dit : « Die meisten Orakelmänner sind vom eigenen Können
überzeugt und haben keinerlei Absicht zu betrügen. Sie glauben,
dass sie objektive Offenbarungen durch ihre Mittel erhalten, und
der Ernst mancher ist auf allerlei Weise erprobt. » Nous croyons
pouvoir conclure en disant que s'il est vrai que tout ne se passe pas
toujours selon les strictes règles de la vérité, il n'y a pas là une
volonté consciente de tromper, chacun approuvant l'ingéniosité de

ces différentes interprétations. Ajoutons encore que la crédulité



206 Ada Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

des Humbi et leur assurance que tout se passe sous les auspices
favorables d'un mâne puissant facilitent l'acceptation d'une telle
conception.

c) Une autre question, non moins importante, est celle que pose
Junod (1936 p. 512) lorsqu'il dit: «Aurait-elle (la divination) son
origine dans une croyance religieuse » Question à laquelle il
répond lui-même : « Il n'est pas aisé de définir jusqu'à quel point
l'art divinatoire repose sur la religion.» Ittmann (1960 p. 116)
semble n'avoir à ce sujet aucune hésitation lorsqu'il dit : « Das Orakel

hat eine religiöse Grundlage. Das zeigt sich darin, dass der
Orakelmann vor der Befragung seines Gerätes seine Ahnen oder
einen verstorbenen Meister anruft. Zuweilen bittet er auch Gott um
Erfolg. »23 De son côté Howells (1950 p. 83) dit : « Le mot
'divination' a la même racine étymologique que 'divinité' montrant
par là que la divination est en relation avec les dieux. » Quant à

nous, si nous tenons compte de l'invocation que le devin fait au
début de la séance, nous croyons pouvoir affirmer que sous la
forme que nous étudions ici, cet art est certainement religieux24, ce

qui n'est pas le cas pour toutes les autres formes de divination que
nous connaissions (Hauenstein, 1961 p. 127). Disons toutefois que
le devin n'entre ni en transe ni en extase au cours de la divination.

Ainsi sa voix ne peut que difficilement être considérée comme
étant celle de l'esprit qu'il sert, comme c'est par exemple le cas
dans le chamanisme. Néanmoins, il se sait dirigé et éclairé par
l'esprit. Nous avons assisté une fois à une scène de divination
au Quipungo, parmi les Humbi également, au cours de laquelle la
devineresse était en transe et paraissait aveugle, mais il s'agissait
d'une méthode différente.

Cela dit, nous croyons cependant que l'aspect religieux que nous
venons de souligner n'est pas le seul possible. La question est plus
complexe. Aussi Junod (1936 p. 513) lui-même dit-il plus loin : « Il
est indéniable que l'art divinatoire est 'essentiellement magique'; il
repose sur les axiomes universels de la mentalité primitive, lesquels
font partie intégrante de l'esprit bantou. » Ittmann (1960 p. 117)

qui semblait pourtant si affirmatif dans ses remarques dit de
même: «Obwohl also des Orakels geheimnisvolles Getue der Be-

23 Hébert & Guilhem (1967 p. 151) en parlant des Toussian vont jusqu'à
dire : « avec la permission de Dieu, de Dieu créateur, je vais commencer cette
consultation ».

24 Dans Hauenstein, 1961 p. 118; 1967 p. 322, nous présentons un certain
nombre d'autres formes de divination. Alors que certaines, comme celle que nous
décrivons dans le présent arlicle, sont une forme de culte des ancêtres, d'autres
sont de la pure magie achetée à prix d'argent chez un spécialiste (IIauenstein,
1967 p. 288).



Hauenstein, Divination parmi les Humbi... 207

ziehung zu Geistern und Ahnen, also religiösen Einschlags, nicht
entbehrt, ist das Orakel doch in Wirklichkeit magischer Natur. »

Nous voilà placés devant une contradiction qui ne semble pas faite
pour simplifier ce que nous cherchons à démontrer. Relevons par
exemple cette phrase de Goetz : « Magie et religion sont deux
formes de pensée et d'action nettement différentes dans leur principe

et toutes deux, quoi qu'on en ait dit, nous paraissent coexister
dans les sociétés les plus primitives25. » Alors que la première est
une caractéristique de l'animisme, la seconde relève certainement
d'un stade supérieur. Au sein de populations dont la plupart des
coutumes et croyances ne sont pas régies par la pensée et la logique,
les notions les plus contradictoires sont facilement conciliées. Aussi
n'y a-t-il rien d'étonnant à ce que la magie vienne à la rescousse
de la religion. Nous avons déjà fait personnellement la remarque
suivante : « En Angola, on peut dire sans hésitation qu'elle (la
magie) est liée intimement au culte des ancêtres » (Hauenstein,
1961 p. 116). Nous nous demandons si Howells (1950 pp. 78-80)
ne dit pas juste lorsqu'il écrit : « La magie prétend contraindre la
nature, alors que la prière adressée à un dieu n'a qu'une valeur
persuasive. » Plus loin : « La magie existe pratiquement partout,
mais elle est rarement sinon jamais exclusive, et son statut dépend
largement des autres croyances de la communauté. » Enfin, et ce

sera notre conclusion : «... la magie doit provenir d'une face de la
nature humaine qui n'est attirée par aucune autre forme de
religion. Elle est également capable d'avoir le dernier mot... ; elle est
le dernier refuge du souhait. » Ce ne sont là que quelques considérations

sur ce problème qui reste d'une complexité extraordinaire.
Disons pour terminer que malgré leurs aspects contradictoires, la
religion autant que la magie conditionnent la divination.

d) L'examen de cette manière de pratiquer la divination nous a
montré le rôle important joué par la sorcellerie ou la magie
dite «noire» (Hauenstein, 1967 pp. 328-343). Bien que d'autres
sources de troubles soient nommées, c'est néanmoins avant tout la
sorcellerie qui dicte la manière de vivre, de se comporter, de penser
et d'agir des Humbi et des Bantou en général. Toute anomalie (et
où n'arrivent-ils pas à en trouver toute parole mal interprétée,
tout geste même involontaire sont de suite attribués à la sorcellerie.
Comme cette dernière, selon les Humbi et les Vimbundu, peut avoir
été pratiquée consciemment ou inconsciemment par les accusés, on
comprend aisément quels effets néfastes cette conception peut avoir
dans la vie de la société et des individus. Il est vrai que le devin
cherche à éviter cette voie (Hauenstein, 1967 p. 299). Mais l'exposé

Anthropos, 55, 1963, p. 462.



208 Ada Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

des indices trouvés sur la poule nous montre que dans la plupart des

cas, il lui est bien difficile d'y échapper. Volontairement ou
involontairement, le devin est amené à toucher à ces différents aspects de la
magie noire, la voie à suivre lui étant dictée par la tradition à
laquelle le ramène sans cesse la poule qu'il tient en main. S'il est vrai
que toutes les formes de divination suivent un certain rythme, un
certain enchaînement des sujets à considérer (Hauenstein, 1961

p. 128 ; 1967 p. 290, 317, 322 ; et sous presse), cette méthode-ci a
ceci de particulier que chaque point est mis en évidence par
l'anatomie même de la poule.

En soulignant cet aspect magique de la divination, nous ne

croyons pas faire fausse route en disant que la sorcellerie est l'un
des principaux facteurs qui empêchent le développement, le progrès

et l'avancement des Africains. A cet sujet Junod (1936 pp. 514
à 515) fait remarquer : «... s'il est vrai que le système de divination

dénote une véritable intelligence, il faut reconnaître que ses
résultats dans la vie psychique de la tribu sont « déplorables ». Ces

pratiques divinatoires vouent à l'insuccès tout essai sérieux de faire
intervenir la raison ou l'expérience dans la vie pratique... les osselets

annihilent la conscience morale ou tout au moins entravent le
développement normal de cette précieuse faculté. » Toute initiative
personnelle, tout progrès, toute prospérité fruit d'un travail
honnête, sont de suite considérés comme fruits de la sorcellerie. Une
maladie, une petite anomalie quelconque dont personne n'est responsable,

fera d'un voisin indésiré un ennemi et un sorcier aux yeux
des jaloux. Comme nous avons eu l'occasion de le démontrer ci-
dessus, personne n'est à l'abri de telles accusations, même pas les
membres de sa propre famille. En voici un exemple concret, relevé
en 1967, dans la contrée même qu'habite le devin duquel nous
tenons les données du présent article. Les chrétiens d'un village ne
dépensant plus leur argent pour des beuveries et pour les fêtes
d'initiation, si caractéristiques de la région, furent soupçonnés de
s'enrichir par le moyen de la sorcellerie. On les accusa de manger
de la chair humaine et de boire du sang lors de la Sainte Cène. On
prétendit qu'une fois béni, donc chargé de puissance magique, ils
recevaient en retour le maïs qu'ils apportaient comme offrande
lors du culte du dimanche. Cela avait pour but d'« attirer» dans
leurs champs tout le maïs et le sorgho des champs voisins Ce n'est
là qu'un exemple du genre d'accusations dont peuvent être l'objet
des indigènes délivrés de toutes pratiques occultes et qui cherchent
à gagner honnêtement et intelligemment leur pain quotidien.

On comprend aisément que le devin, puisqu'il travaille avec un
instrument qui lui impose un mode d'interprétation traditionnel et
stricte, ne peut que fort difficilement éviter certains écueils du



Hauenstein, Divination parmi les Humbi... 209

système. Il ne serait peut-être pas exagéré de dire que c'est la
méthode qui commande et que le devin n'en est que l'instrument.

e) Notre étude nous permet aussi de constater que la place
accordée aux symptômes favorables, et particulièrement au culte
des ancêtres, est relativement restreinte. Néanmoins, dans la
pratique, l'importance donnée au culte des esprits favorables est plus
grande que ne laisse supposer cette forme de divination.

Il importe aussi de faire remarquer que si c'est la responsabilité
du devin de dépister les causes ou les auteurs des troubles qui
affectent la société, c'est aussi chez lui que l'on se procure non
seulement les sorts protecteurs, mais aussi ceux avec lesquels on
nuira aux ennemis. Il est vrai que cela se fait au cours de consultations

secrètes (Hauenstein, 1967 p. 329). C'est ce qui fait du
devin, dans le plein sens du mot, l'être qui fait mourir et qui
fait vivre.

Il y aurait aussi une étude intéressante à faire sur les relations
existant entre l'application de la justice et la divination, de
nombreux cas de vol ou d'adultère pouvant être tranchés par l'une
comme par l'autre.

Enfin, notre étude a révélé le soin avec lequel le devin différencie

l'élément masculin et l'élément féminin. Dans bien des cas, ce
n'est qu'une manière de découvrir l'origine patri- ou matrilinéaire
d'une difficulté. Nous touchons là à l'un des principaux aspects
structuraux de la société bantoue et particulièrement de celle des
Humbi.

Le présent article n'a pas la prétention d'analyser tout le grand
problème de la divination. Nous tenions seulement à présenter un
aspect particulier de cet art qui, de nos jours encore, joue un rôle
si déterminant dans toute la société africaine.

5. Guérison de la maladie « ondandu »

Chacun des cas tranchés par la divination, telle que nous venons
de la décrire, nécessiterait maintenant l'exposé de la manière dont
il doit être traité pratiquement, c'est-à-dire le traitement à appliquer

en cas de maladie ou la manière d'écarter une calamité. Mais
un tel exposé dépasserait le cadre de la présente étude. A titre
d'exemple, nous nous bornerons à parler d'un seul cas particulièrement

intéressant. C'est celui de 1'« ondandu ». Comme nous l'avons
déjà dit plus haut, F« ondandu » est une épidémie causant la mort
de nombreuses personnes de la même famille ou du même clan
dans un laps de temps assez court. Selon les Humbi et les
Vimbundu, il s'agirait d'un processus de réaction en chaîne où les dé-



210 Acta Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

funts, à mesure qu'ils arrivent dans le séjour des morts, chercheraient

à exterminer systématiquement tous leurs parents encore
vivants. L'« ondandu» est une forme de vengeance causée par un
cas de sorcellerie. A mesure qu'elles trépassent, les victimes sont
engagées dans cette action punitive jusqu'à l'extermination de la
famille. Pour mettre fin à ce processus de self-extermination, les
survivants doivent se soumettre aux rites suivants.

Les patients doivent offrir tout d'abord un grand et beau bœuf
qui est sacrifié dans le village du devin et auquel on retire
soigneusement la peau. Tous les membres de la famille sont
convoqués et se réunissent à proximité du village. Le devin dessine
tout d'abord une grande croix par terre, avec de la poudre rouge
à pouvoir magique, appelée « onthumbu ». Puis à l'aide de la corne
de l'antilope «onusi», il dessine un grand cercle autour de la
croix 25. Le guérisseur, secondé de son aide, creuse alors à l'intérieur

de ce cercle un trou de quelque 40-50 cm de profondeur, au
fond duquel il dessine une nouvelle croix, en ayant soin que l'une
des branches se trouve exactement dans l'axe Est-Ouest27. Pour
terminer, il fait un mouvement de bras en direction du Levant28
en disant : « Ove okuetu endu tu hakule osande elau, malulu ka mu
nankhenda vayanjembo ka muna ca nenena», soit : « O toi (et il
nomme son propre mâne) viens nous guérir, esprit de bonheur
Esprits maléfiques n'avez-vous pas pitié Ceux qui sont dans le
séjour des morts ne s'occupent pas de nous. » C'est une prière
adressée aux défunts favorables de sa propre famille pour les
inviter à influencer les esprits maléfiques de celle de ses clients.

Ce premier rite terminé, le devin fait chercher des braises au
foyer du village afin d'allumer un grand feu à côté de la fosse. Il
fait jeter dans le feu des parcelles de termitières. Lorsque celles-ci
sont chauffées à blanc, elles sont poussées dans la fosse à l'aide
d'une houe neuve n'ayant encore jamais servi. Le devin s'approche
alors des membres de la famille et les prie de s'asseoir près de la
fosse, le visage tourné dans sa direction. A cet effet, avec l'auricu-

26 Nous avons là un magnifique exemple de la croix que nous décrivons dans
« Considéralions sur le motif décoratif croix » p. 30 et que l'on retrouve jusque
dans la préhistoire.

27 Ce rite nous semble d'une importance particulière vu que c'est la première
fois que nous pouvons observer personnellement en Angola un dessin cruciforme
indiquant clairement les quatre points cardinaux. Nous pouvons donc retirer
le point d'interrogation que nous avions laissé subsister sur un possible symbolisme

cosmologique de la croix en Angola (Hauenstein, 1966 pp. 48-49).
28 II s'agit là d'un rite pratiqué par les représentants de toutes les ethnies de

l'Angola que nous connaissions. Le Levant désigne le lieu d'origine des esprits
favorables ainsi que la parenté patrilinéaire. Le Couchant est celui des génies
maléfiques ainsi que celui de la parenté matrilinéaire (Hauenstein, 1962 p. 101;
1966 p. 48; 1967 a p. 23). Le séjour des morts est situé au Couchant.



Hauenstein, Divination parmi les Humbi... 211

laire de sa main droite, il saisit chaque personne par le petit doigt,
la fait tourner derrière son dos en passant son bras par dessus sa
tête, tout en prenant soin de ne pas la lâcher. Finalement, il la fait
s'accroupir à l'endroit prévu pour elle. Puis tous sont soigneusement

recouverts de la peau du bœuf sacrifié. Si nécessaire, on
ajoute encore une couverture, car il s'agit d'être soumis à un bain
de vapeur. Avant de recouvrir tout le monde, le guérisseur
saupoudre les morceaux de termitières incandescents dans le fond de
la fosse. La poudre utilisée est préparée avec les plantes suivantes :

«onthumbu», «onkhano», «onjaso», «omphepo», « omuyanjem-
bo » et « omulimbelimbe ». Pour les membres absents de la famille,
le devin prend une cordelette de fibre appelée « olundovi »20, et il y
fait un nœud par personne absente. Le devin, ou l'un des participants,

tient cette cordelette en main. Puis il verse de l'eau froide sur
les débris de termitières, afin de provoquer une forte vapeur sur
laquelle se penchent tous les membres de la famille, tandis qu'on
les recouvre de la peau du bœuf.

Alors, de dessous leur couverture où ils suffoquent presque sous
l'effet de la vapeur et de la chaleur, tous les participants font des

imprécations et injurient les esprits des défunts qui en veulent à

leur vie. A titre d'exemple, on nous a cité les paroles suivantes :

« omo fuomu khumbikanjolo vi hunana wela katemo kuna mu-
coka mphango yana mupalula » soit: «vu que tu es mort ainsi...
la petite houe pour creuser la tombe, le bâton pointu pour creuser.

»
30 Le texte n'est pas clair et est pratiquement intraduisible. Il

s'agit de chasser définitivement les esprits maléfiques. Pendant ce
temps, deux magiciens guérisseurs tournent autour du groupe. Le
premier brandit une poule qu'il tient par les jambes ainsi que des
branches de feuilles vertes. Le deuxième siffle de sa petite corne
de l'antilope « ombambi »31, afin de chasser les esprits maléfiques.
Il crache également, à intervalles réguliers, des goulées d'eau sur la
peau qui recouvre les participants. Puis tous deux poursuivent leur
ronde autour du groupe en frappant avec un morceau de fer sur
une houe sans manche appelée « etemo liombimbi »32, ou sur une

29 L'« olundovi » est une membrane très résistante qui se trouve entre l'écorce
et le bois de certaines espèces d'arbres d'Angola. Elle peut être séparée sans
aucune difficulté de l'écorce à laquelle elle reste attachée après l'écorçage.
L'« olundovi » est la corde ou ficelle par excellence des Africains habitant le
Haut Plateau angolais.

30 Ce bâton pointu auquel nous faisons allusion est le « Grabstock » servant
à cultiver les terrains humides et qui, il y a peu encore, élait utilisé en Angola.
Le nom umbundu de cet instrument est « omese ».

31 Cephalophus grimmi. En ce qui concerne cette petite corne voir nos
remarques Hauenstein, 1963 p. 84; 1964 p. 78.

32 « Ombimbi » est l'un des principaux esprits supérieurs adoré dans la



212 Ada Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

petite hache appelée « onkhava yomuhele». Lorsque le principal
officiant estime que le bain de vapeur a assez duré, il retire la peau
qui recouvre les patients et leur crache des bouchées d'eau froide
dessus afin de les faire frémir et frissonner33. Le devin se tient alors
debout, les jambes légèrement écartées, le derrière dirigé vers le
Levant et il relève son pagne. Tous les participants doivent passer
en rampant entre ses jambes en direction du Couchant. Au passage,
il serre chacun à plusieurs reprises entre ses genoux et dit : «ka mu
kewuke konyima», soit: «ne regarde pas en arrière», c'est-à-dire
dans la direction des esprits que tu veux rejeter 34.

Après cette cérémonie, qui a lieu le soir à proximité du village
du devin, ce dernier enduit la poitrine et les tempes de tous les
participants d'une poudre magique. Le lendemain, avant le lever du
jour, la même cérémonie est répétée.

Le devin prépare ensuite une sauce avec de la viande du cou
(«ofingo») du bœuf sacrifié, et il y fait cuire des racines de
plantes « onthumbu »

35 et «omunganga». Pour une raison qui ne
nous a pas été indiquée, il prend aussi toujours soin d'y mettre
tremper un os humain. Puis il plante un morceau de cette viande
au bout d'un bâton qu'il tient sur l'épaule gauche. Tous les participants

défilent derrière lui et arrachent avec les dents un peu de
cette viande qu'ils recrachent aussitôt dans la fosse au bain de

vapeur. La même cérémonie est répétée une seconde fois, mais la
viande, alors rendue très amère grâce à des racines de plantes doit
être avalée. Ensuite, le devin présente à chacun des participants
un peu de bouillie de maïs qu'il dépose sur 1'« etemo liombimbi ».

Pour terminer, le devin attache au cou de chaque patient un
petit morceau de bois des plantes déjà mentionnées. Ce sont des
amulettes protectrices. Avec la houe sur laquelle il frappait pour
chasser les mauvais esprits lors de la cérémonie du bain de vapeur,
et sur laquelle il a servi la bouillie de maïs, il frappe légèrement
toutes les articulations de chacun des participants. Puis la fosse est
comblée et tout le monde est licencié ; les esprits ancestraux
maléfiques sont définitivement chassés. Le salaire du devin est un bœuf.

plupart des tribus du Sud-Ouest de l'Angola (Hauenstein, 1964 p. 79 ; 1967 pp.
301-308.

33 En ce qui concerne l'importance des crachotements voir : Le rôle de la
salive, des crachotements et des crachats dans la vie sociale des Noirs africains
(" le Monde nonchrétien » No 40, 1956), et Ittmann, 1960 p. 116 ainsi que Hauenstein,

1963 p. 96).
34 Les bains de vapeur sont un traitement très usité parmi les Humbi et

d'autres tribus du Sud de l'Angola (Hauenstein, 1967 p. 291).
35 Selon Estermann (1957, vol. 2 p. 259) «onthumbu» serait une plante à

puissance magique servant à faire disparaître les criminels.



Hauenstein, Divination parmi les Humbi... 213

Nous avons jugé utile d'exposer en détail les différents rites liés
à cette manière de « guérir » les patients et d'éloigner une calamité
en chassant les esprits maléfiques. Mais ce n'est là qu'un exemple
des nombreuses coutumes encore en vigueur et dictées par le mode
de divination décrit dans le présent travail.

Bibliographie

Baumann, Hermann & Westermann, D. (1948). Les peuples et les civilisations
de l'Afrique. Paris

Bonnard, André. (1944). Les dieux de la Grèce. Lausanne
Delachaux, Théodore. (1936). Ethnographie de la région du Cunène. — Bull.

Soc. Neuchâteloise de Géographie 44, Vol. II, 5-108
Delachaux, Théodore. (1946). Méthodes et instruments de divination en An¬

gola. — Acta trop. 3, 41-72; 138-149

Desrociies-Noblecourt, Christiane. (1963). Tut-ench-Amun. Frankfurt/Main,
Berlin

Ellenberger, Victor. (1956). Le rôle de la salive, des crachotements et des
crachats dans la vie sociale des Noirs Africains. — Le Monde non-chrétien 40,
326-337

Ellenberger, Victor. (1958). Afrique avec cette peur venue du fond des âges.
Paris

Estermann, Charles. (1957, 1961). Etnografia do Sudoeste de Angola. Vol. 2 &

vol. 3. Lisboa
Estermann, Charles. (1962). O que é um Feiticeiro. Lisboa
Estermann, Charles. (1966). Inovaçôes récentes no culto dos espiritos no Sul

de Angola. — Ultramar 23, 12-24

Hauenstein, Alered. (1960). Le serpent dans les croyances de certaines tribus
de l'Est et du Sud de l'Angola. — Mem. Trab. Inst. Invest. Cient. Angola 2,
217-234 (Estudos Etnogrâficos 1)

Hauenstein, Alfred. (1961). La corbeille aux osselets divinatoires des Tchokwe
(Angola). — Anlhropos 56, 114-157

Hauenstein, Alfred. (1962). Noms accompagnés de proverbes, chez les
Ovimbundu et les Humbi du Sud de l'Angola. — Anthropos 57, 97-120

Hauenstein, Alfred. (1963). L'Ombala de Caluquembe. Histoire, traditions,
coutumes el rites des familles royales de Caluquembe, de la tribu des
Ovimbundu (Angola). — Anthropos 58, 47-120

Hauenstein, Alfred. (1964). La poterie chez les Ovimbundu (Angola). — Acta
trop. 21, 48-81

Hauenstein, Alfred. (1964 a). Les voyages en caravane des Tjiaka. —
Anthropos 57, 926-932

Hauenstein, Alfred. (1966). Considérations sur le motif décoratif croix ainsi
que différentes coutumes accompagnées de gestes et rites cruciformes chez
quelques tribus de l'Angola. — Bull. Soc. suisse Anlhropol. Ethnol. 43, 16-58

Hauenstein, Alfred. (1967). Les Hanya. (Studien zur Kullurkunde 19).
Wiesbaden, Franz Steiner

Hauenstein, Alfred. (1967 a). Rites et coutumes liés au culte de la pluie parmi
différentes tribus du Sud-Ouest de l'Angola. — Bol. Inst. Angola No. 27,
5-32

Hauenstein, Alfred, (sous presse). Considérations sur la notion du rythme
dans la conversation, la divination et le folklore, chez quelques tribus du
Sud-Ouest de l'Angola. — Z. Ethnol.



214 Ada Trop. XXVI, 3, 1969 — Ethnologie

Hébert, J. & Guilhem, M. (1967). Notion et culte de Dieu chez les Toussian. —
Anthropos 62, 139-164

Hochegger, Hermann. (1965). Die Vorstellungen von «Seele» und Totengeist
bei afrikanischen Völkern. — Anthropos 60. 273-339

Howells, W. (1950). Les païens. Paris
Ittmann, Johannes. (1960). Orakelwesen im Kameruner Waldland. — Anthropos

55, 114-134

Junod, Henri A. (1936). Mœurs et coutumes des Bantous. Paris
Loucatos, Panaghi. (1963). Delphes. Athènes
Marquardsen. Hugo & Stahl, Alfred. (1928). Angola. Berlin
Milheiros, Mario. (1951). Etnografia Angolana. Luanda.
Monard, Albert. (1935). Contribution à la mammologie d'Angola et prodrome

d'une faune d'Angola. Lisboa
Ribas, Oscar. (1958). Ilundo. Luanda
Tempels, Placide P. (1945). La philosophie bantoue. Elisabethville
Vergiat, A. M. (1936). Les rites secrets des primitifs de l'Ougangui. Paris

Zusammenfassung

In dieser Arbeit wird ein Wahrsagesystem beschrieben, das heutzutage noch
bei den Humbi von Süd-West-Angola praktiziert wird. Um diese Kunst
ausüben zu können, muß der Wahrsager von einem Ahnengeist besessen sein, der
sich von Generation zu Generation innerhalb derselben Familie vererbt. Die
Methode besteht darin, die Blutadern eines lebenden Huhnes, dessen
Hautbefleckung und bestimmte Anomalien zu beobachten. Der Autor versucht, die
Erklärung von etwa 40 solcher Zeichen zu geben, von welchen der weitaus
größte Teil auf Folgen der sogenannten schwarzen Magie hinweist. Anschließend
versucht er, einige Grundfragen aufzuwerfen, die in Beziehung zu dieser
Wahrsageform stehen. Zuerst unterstreicht er die Vielfältigkeit der Erklärungsmöglichkeilen,

die auch für die Befragenden kein Geheimnis sind, und deren letzte
Folgen der Wahrsager meist behutsam offenstehen läßt. Somit wird die
Endlösung den Fragenden überlassen, was aber mitnichten die Stellung des Wahrsagers

beeinträchtigt, welcher in der eingeborenen Gesellschaft seines «Höheren
Geistes» wegen eine angesehene Persönlichkeit ist. Weilerhin geht es dem
Autoren darum zu wissen, ob diese Form der Wahrsagerei eine moralische
Basis hat, oder ob sie letzten Endes nur eine billige Schwindelei ist. Obwohl
von außen betrachtet nicht immer alles ganz ehrlich zugeht, ist er der Ansicht,
daß letztere Bezeichnung dieser Art von Wahrsagerei nicht ganz gerecht wird.
Die große Frage, ob die Wahrsagerei eine religiöse Basis habe, oder ob sie eher
als reine Magie betrachtet werden sollte, wird aufgeworfen, ohne daß es möglich
zu sein scheint, eine eindeutige Antwort zu geben. In diesem Artikel wird auch
unterstrichen, daß der größte Teil der beobachteten Zeichen auf Zauberei
hinweist, sowie auf ihre tragischen Folgen auf die ganze einheimische Gesellschaft.
Zum Schluß werden als Beispiel für die zahlreichen Behandlungsmöglichkeiten,
die durch diese Wahrsagemethode hervorgerufen werden, die verschiedenen
Riten zur Bekämpfung einer gefährlichen, epidemieartigen Krankheit
beschrieben.

Summary

The present work exposes a system of divination such as it is still in use

among Ihe Humbi of South-West-Angola. In order to be able to practise this art,
the soothsayer must be possessed of the spirit of an ancestor, who is transmitted



Hauenstein, Divination parmi les Humbi... 215

from generation to generation within the same family. The method consists
in the examination of a living chicken, of its veins, the pigment-spots of its skin
and of certain determined anomalies. The author tries to give the explanation
of about 40 such signs, the most important part of which are tracing back to
the so-called occult science. In conjunction with these informations, he also
tries to bring up some fundamental questions in relation to this form of
divination. First, he wants to put forth the great number of possible explanations,
which are not a secret for the consulters either, and whose extreme consequences
the soothsayer generally takes care to let open. Thus, the final solution of
the problem is left to the consulters, what, however, does not prejudice in any
way the position of the soothsayer, who in the native society is a highly esteemed
personality because of the "higher spirit" inhabiting him. Further, the author
would like to know, whether this form of divination has a moral base, or whether
it is not finally but a cheap bubble. Though, if looking at it from the outside,
one may notice that many details do not speak for an honest procedure, the
author estimates that the latter definition does not give its due to this form of
divination. An important question is raised, whether divination is based on
religion, or whether it should rather be considered as mere magic art, but it
does not seem likely to get a univocal response. This article also underlines the
fact that the greatest part of the observed signs are pointing towards sorcery,
just as to its tragic impact upon the whole native society. Finally, we have an
example for the great number of possible manners of treatment which are
attributable to this sort of divination, namely the different rites for the resistance
to a dangerous epidemic illness.


	La divination pratiquée à l'aide d'une poule parmi les Humbi du Sud-Ouest de l'Angola

