
Zeitschrift: Acta Tropica

Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 21 (1964)

Heft: 4

Artikel: Das Verhältnis von Offenbarung und religiöser Aussage im Alten
Testament

Autor: Stoebe, Hans Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-311201

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-311201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Verhältnis von Offenbarung und religiöser
Aussage im Alten Testament.

Von Hans Joachim Stoebe.

In der Formulierung des Themas begegnet der Begriff
Offenbarung, er enthält eine Glaubensaussage, die nicht mehr diskutiert
werden kann. Wie weit man der Fragestellung des Themas
Berechtigung zuerkennen will, hängt davon ab, ob man der
Voraussetzung, die mit dem Begriff Offenbarung gemacht wird, zustimmt,
wenigstens grundsätzlich zustimmt. Im einzelnen mögen dann
Unterschiede bestehen bleiben; wir müssen ja im Folgenden selber
erst sagen, wie wir den Begriff Offenbarung in diesem Zusammenhang

abstecken wollen.
Diese Schwierigkeit des Themas wird durch einen Vorteil

aufgewogen. Wir haben nicht von Dingen zu sprechen, die zwar
interessant sind, aber keine von selbst einleuchtende Beziehung zu
unserem Dasein haben. Das Alte Testament, von dem wir zu reden
haben, ist ebenso Eigentum und Glaubensgrundlage der jüdischen
Gemeinde, wie es ein unaufgebbarer Teil des Kanons der christlichen

Kirche ist. Die Konsequenzen, die diese mit geringen
Ausnahmen unbestrittene Tatsache dafür hat, wie sich Kirche und
Synagoge in ihrem Verhältnis zueinander verstehen, muß immer
wieder neu durchdacht werden. Auch wenn diese Fragen hier nicht
explicit zur Sprache kommen, stehen sie mit im Hintergrund.

Aber nun muß doch zuerst einmal gesagt werden, daß das Alte
Testament, die Welt, aus der heraus es entstanden ist, und die es

widerspiegelt, für uns eine fremde Welt ist. Schon dadurch, daß
das Alte Testament in einer Sprache geschrieben ist, die nicht nur
fremde Sprache schlechthin ist, sondern die einer ganz anderen
Sprachfamilie angehört, die sich ihrer Struktur nach an wesentlichen

Punkten von den uns geläufigen Sprachen unterscheidet.
Nun ist es ja bekannt, daß die Sprache jeden Volkes, jeder Zeit

geprägt ist durch Anschauungen und Denkformen, die diesem Volk
und dieser Zeit eigentümlich waren, daß sie auf der anderen Seite
selber auf diese Denkformen zurückwirkt. Spannungen treten
dann auf, wenn eine so von bestimmten Voraussetzungen her
geprägte Sprache und Gedankenwelt Ausdrucksmittel für einen
neuen Inhalt werden muß, dem sie, zunächst jedenfalls, nicht
adäquat ist. Etwas Derartiges geschah, um ein Beispiel zu nennen,
als die biblische Botschaft den Raum überschritt, in dessen Sprache
sie erstmals Gestalt gewonnen hatte; also bei der Übersetzung des
Alten Testaments in das Griechische des ägyptischen Hellenismus.



H. J. Stoebe, Das Verhältnis von Offenbarung und religiöser Aussage 401

Das geschah in noch viel stärkerem Maße, als etwa 300 Jahre später

die Predigt des Evangeliums in den griechischen Raum eintrat.
Verzeihen Sie, wenn ich an dieser Stelle Dinge sage, die vielen

von Ihnen geläufig sind, aber man kann in diesem leidlich
bekannten und überschaubaren Bereich das Problem aufzeigen. Der
Begriff des Erkennens, des Wissens spielt im biblischen Schrifttum
eine bedeutende Rolle; man hat das Erkennen Gottes, das Wissen
um Gott geradezu als Urform der Theologie bezeichnet. Zwischen
dem hebräischen Wort und seinen griechischen Äquivalenten
besteht bei aller Gemeinsamkeit ein tiefgreifender Unterschied. Im
griechischen Denken ist die Wirklichkeit des Erkannten dann am
reinsten erfaßt, wenn die Bezüge zwischen dem Erkennenden und
dem Gegenstand seiner Erkenntnis weitgehend ausgeschaltet sind
und das Erkennen sich auf ein Distanz nehmendes Hinsehen reduziert,

in dem der Gegenstand dem Erkennenden verfügbar wird.
Gewiß eignet auch dem hebräischen «Erkennen» ein kognitives
Moment; aber Erkenntnis ist erst da möglich, wo die Bedeutung
und der Anspruch des Erkannten erfaßt und bejaht sind. Gott
erkennen heißt also nicht, daß man über klare Begriffe über sein
Wesen verfügt oder Seinsaussagen macht, sondern dem in Gehorsam,

Vertrauen und Dankbarkeit begegnet, der begnadet und
fordert. Wenn die Propheten klagen, daß keine Gotteserkenntnis im
Lande ist, meinen sie damit nicht, daß infolge fehlender Unterweisung

oder mangelnden Interesses so etwas wie ein praktischer
Atheismus eingetreten sei, sondern sie vermissen die rechte
Lebenshaltung, die die Folge rechter Gotteserkenntnis sein müßte.

An dieser Stelle wird also das Problem deutlich. Nun geht es

uns heute abend aber nicht darum, die Linie nach vorwärts,
sondern nach rückwärts, ins Alte Testament hinein zu ziehen.

Das Alte Testament umspannt, denkt man an die Entstehungszeit
der in ihm zusammengefaßten Berichte, einen Zeitraum von

etwa tausend Jahren. Die Geschichte, die diese Berichte darstellen,

reicht noch viel weiter zurück, bis etwa in die Mitte des zweiten

Jahrtausends. Nach einem Vorbau, der Urgeschichte, die unter
Verwendung vorgeformten mythologischen Gutes eine Schilderung
von der Schaffung der Welt an bis zum Beginn der sprachlichen
Differenzierung gibt, beginnt die bewußte Darstellung der Vergangenheit

des eigenen Volkes mit dem Befehl Gottes an Abraham,
«gehe aus deinem Vaterlande in ein Land, das ich dir zeigen will».
Die Geschichte wird dann, eingekleidet in die Form einer genealogischen

Abfolge, über Isaak, Jakob zu den zwölf Söhnen Jakobs
weitergeführt. Von diesen zwölf Söhnen kann man annehmen, daß
sie nicht, oder wenigstens nicht nur als Stammväter in Geltung
standen, sondern daß sie auch als Vertreter der späteren Stämme

HO Acta Tropica 21, 4, 1964



402 Acta Trop. XXI, 4, 1964

anzusehen sind, in denen sich die ganze Geschichte dieses Stammes
widerspiegelt. Von den Namen Juda und Ephraim z. B. läßt sich
mit Sicherheit sagen, daß es eigentlich Gebietsbezeichnungen
waren, die dann den in diesem Gebiet seßhaft Gewordenen ihren
Namen gaben. Im Unterschied dazu handelt es sich bei Abraham,
Isaak und Jakob um tatsächliche Gestalten der Vergangenheit.
Wenigstens die Namen Abraham und Jakob sind als Personennamen
im Euphratgebiet zu belegen. Das zeigt schon die Besonderheit
dieser biblischen Überlieferung, die langsam angewachsen ist, die
neben uraltem Gut auch die Zurückverweisung später gewordener
Verhältnisse in die Vergangenheit enthält und Ereignisse auf einer
Ebene aufträgt, mögen sie ihrem Zeitcharakter nach auch sehr
weit auseinanderliegen. Eine historische Fixierung oder auch nur
eine leidlich sichere Scheidung solcher auseinanderliegenden
Ereignisse ist nicht möglich. Möglich ist nur, ganz allgemein den
Raum aufzuzeigen, in dem diese Ereignisse sich vollzogen haben
können, und Analogien zu dem Berichteten nachzuweisen, die
zeigen, daß es sich bei den Berichten nicht um reine Fiktionen handelt.

Ich denke, um einiges anzudeuten, an Aufschlüsse aus dem
umfangreichen Archiv des Königreiches von Mari am mittleren
Euphrat, das um 1700 von starken Nomadengruppen im Raum
von Haran am oberen Euphrat berichtet, von wo aus auch die
Wanderung Abrahams begann; ich denke an das Vorkommen von
Namen aus dem Stammbaum Abrahams als Personen- und
Ortsnamen in Keilschrifttexten verschiedener Zeit und Provenienz, die
Ortsnamen bezeichnenderweise im näheren Umkreis von Haran.
Oder auffallende, wenn auch mit Vorsicht zu bewertende Analogien

zu familien- und erbrechtlichen Gepflogenheiten der
Patriarchenzeit aus dem Osttigrisgebiet um die Wende vom 16. zum 15.
Jahrhundert.

Blicken wir auf die Abwanderung der Jakobsöhne nach Ägypten,

könnte an eine späte Inschrift aus Oberägypten erinnert werden,

die von siebenjähriger Hungersnot infolge Ausbleibens der
Nilschwelle berichtet, dieses Ereignis allerdings in ganz frühe Zeit
zurückverlegt. Oder an einen Grenzrapport um 1200, der den
Grenzübertritt einer edomitischen Beduinengruppe auf der Flucht
vor einer Hungersnot meldet. Schon diese Beispiele zeigen, daß
die Ereignisse, die in der Vätergeschichte in stark legendärer Form
geschildert werden, sich an irgendeiner, wenn auch von uns nicht
mehr genau zu bestimmenden Stelle der Geschichte konturlos
einordnen lassen und dann nicht mehr aus ihrer Umgebung herausragen.

Dasselbe Bild ergibt sich, wenn wir auf den Gottesglauben dieser

Zeit blicken. Die Verehrung eines El, der sich mit verschiede-



H. J. Stoebe, Das Verhältnis von Offenbarung und religiöser Aussage 403

nen Beinamen an einzelnen Kultorten offenbart, bedeutet keinen
Unterschied zur Umwelt, denn der Gott El ist als der höchste Gott
des kanaanäischen Pantheon auch sonst bekannt. Daneben wird
nun der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs genannt. A. Alt hat
— ich darf wohl sagen — nachgewiesen, daß diese Bezeichnung
nicht einem späteren literarischen Ordnungsbedürfnis entspricht,
sondern einen besonderen Typ der Gottesverehrung darstellt, der
auch in anderen Namen — der Starke Jakobs, oder der Schrecken,
vielleicht muß man auch sagen, der Verwandte Isaaks — begegnet.
Es handelt sich dabei um einen ôeoç Ttonrpwoc, eine Gottheit, die
sich nicht an einer einzelnen Kultstätte kundgibt, sondern die sich
mit einer Führergestalt verbindet und ein besonderes Schutzverhältnis

mit ihr und denen eingeht, die von ihr abstammen. Zweifellos

ist es richtig, daß dieser Gottesauffassung stärker ein
geschichtlich-soziales Element eignet als den lokalgebundenen Numina.
Doch darf das nicht überbewertet werden, denn ähnliche Vorstellungen

lassen sich im Bereich nomadischen Lebens auch sonst
nachweisen; angesichts der Konstanz nomadischer Lebensverhältnisse

ist der Zeitraum, aus dem dieser Nachweis geführt werden
kann, wohl nicht entscheidend. Daß mit einem so frühen und letztlich

wohl doch noch dinglichen Verständnis des Gottesverhältnisses

auch die Verheißung von Landbesitz und reicher
Nachkommenschaft verbunden war, kann nicht verwundern, da es sich
dabei um elementare Lebenswünsche des Beduinen handelt.

Wenn wir einen Augenblick den Aufenthalt in Ägypten und
was dort geschah, ausklammern, tritt uns die zweite Phase dieser
Geschichte in den Verhältnissen nach der endgültigen Festsetzung
im Lande Kanaan entgegen. Das Alte Testament gibt im Josua-
buch von der Landnahme so etwas wie eine theologische Quintessenz,

stellt die Vorgänge also vereinfachend als einen geschlossenen

Vorgang dar. Allerdings werden manche dieser Angaben auf
Grund archäologischer Befunde heute wieder positiver beurteilt.
Das Ergebnis ist jedenfalls, daß die Israeliten zu einem Machtfaktor

im Lande werden, dem sich immer mehr das Schwergewicht
zuneigt, bis sie zuletzt in den uneingeschränkten Besitz der
Herrschaft und des Landes kommen. Das geschieht zunächst so, daß
die einzelnen Stämme stärker für sich handeln, sich dabei aber
der Gemeinsamkeit ihres Glaubens bewußt sind und in fester
Bindung an ein religiöses Zentrum stehen; das geschieht schließlich
in einem unter einem König verfaßten Staat. Das heißt aber, daß
die Israeliten nun nicht mehr als Fremdarbeiter, Vertragsnomaden
oder wie sonst am Rande der Kultur des seßhaften Lebens einer
ackerbautreibenden Bevölkerung, ohne von ihr im letzten entscheidend

berührt zu werden, stehen. Jetzt werden sie selber zu Trägern



404 Acta Trop. XXI, 4,1964

dieses Lebens und dieser Kultur. Jeder Kultur entspricht aber eine
Form des Kultus. Nun ist diese schmale Landbrücke zwischen
Nord und Süd, Palästina—Syrien, vielen Einflüssen ausgesetzt
gewesen. Ganz allgemein läßt sich aber der Kultus dieser Bevölkerung

dahin charakterisieren, daß er Ausdruck einer mythischen
Religiosität war, die auf dem ständigen Wechsel von Werden und
Vergehen im Naturkreislauf gründete. Ihrem Wesen nach ist die
Welt des Mythus durch die Annahme einer verborgenen
Übereinstimmung zwischen Gott und Mensch, Gott und Natur, Mensch
und Natur charakterisiert; einer verborgenen Übereinstimmung
auch zwischen dem normativen Uranfang und der konkreten
Gegenwart. Diese Übereinstimmung wird nicht nur bildlich, sondern
als Wirklichkeit verstanden. Der sterbende Tammuz und die
absterbende Natur gleichen nicht nur einander, sondern sie sind
irgendwie identisch. Dieses Verhältnis einer verborgenen Korrespondenz

ist nicht ein Glaubenssatz, sondern es wird im Ritual vom
Menschen dargestellt. Das Rezitieren des Mythus, seine
Wiederaufführung bei den großen Festen, erzählt nicht nur von einer
Vergangenheit, sondern bringt diese Vergangenheit immer wieder
erneut zu Leben und Wirklichkeit. Das bedeutet, allgemein
gesprochen, daß Göttliches und Menschliches, Gott und Natur
ineinander übergehen. Es ist also nicht möglich, das Verhältnis Gottes
zum Menschen als das eines absoluten Gegenübers zu erkennen.

Ihrem Inhalt nach kreisen diese Mythen in verschiedener Form
und Ausdrucksweise um den Kampf der Gottheit gegen die
Chaosmächte und ihren Sieg über sie; um Sterben der Gottheit, ihr
Herabfahren zur Unterwelt und ihr Wiederhervorkommen. Jedesmal
begründet dieser Sieg ein neues Jahr der Ordnung und der
Fruchtbarkeit.

Waren diese Mythologien bisher nur aus dem weiteren Umkreis
des Vorderen Orients bekannt, so kennen wir die Haupttypen dieser

Vorstellung nun aus dem Raum des nördlichen Palästina, also
Syrien; nämlich aus den religiösen Texten des Stadtkönigtums von
Ugarit, das um 1400 v. Chr. in höchster Blüte stand. Aus den
religiösen Dichtungen von Ugarit ragt der Zyklus vom Gott Baal und
der Göttin Anat, seiner Schwester und Gattin, an Wichtigkeit wie
an Umfang heraus. Der Gottesname Baal begegnet im Alten Testament

in verschiedener Weise, die erkennen läßt, daß man im
Anfang diesen Gottesnamen ganz unbefangen für Jahwe übernahm,
daß dann aber der Kampf der Propheten mit allem Nachdruck
gegen die Gefahr einer Überfremdung durch einen anderen Geist
einsetzt. Dieser Zyklus enthält verschiedene Episoden, den Sieg
Baals über den Gott Jam, das Meer, der entfernt an den Kampf
Marduks mit dem Urmeer im Babylonischen anklingt; die wich-



H. J. Stoebe, Das Verhältnis von Offenbarung und religiöser Aussage 405

tigste ist die Ermordung Baals durch den Unterweltsgott Mot, den
Tod, sie hat das Verschwinden aller Vegetation von der Erde zur
Folge; aber Anat sucht Baal, tötet den Mot, und Baal kehrt
siegreich zur Erde zurück. Das heißt natürlich nicht, daß es auf
diesem Hintergrund überhaupt nicht zu so etwas wie einem
Geschichtsbewußtsein kommen kann. Aber Geschichte ist eine
Abfolge von Zeiten, die nach dem, was darin geschieht, heilvoll oder
unheilvoll sind, und die sich nach dem Willen der Götter in
unbestimmten und unberechenbaren Abfolgen wiederholen, denen aber
ein Ziel oder eine Abzweckung nicht zukommt.

Man muß sich vergegenwärtigen, daß es sich dabei nicht um
die Ausdrucksformen einer primitiven, naiven Geistigkeit handelt,
sondern daß dahinter ein ernst zu nehmendes Verständnis der
Wirklichkeit und der Versuch steht, sie zu bewältigen. Diese
Menschen wissen etwas davon, daß unkontrollierbare Gewalten den
geordneten Zustand dieser Welt bedrohen, die darum durch die
Götter immer wieder in Ordnung erhalten werden muß. Dieses
Gefühl der Unsicherheit steht hinter manchem Brauchtum der
Gegenwart, wenn es auch kaum noch bewußt ist; wichtiger ist es

darum, zu sehen, wie auch der moderne Mensch diesem Leben
mit dem Wissen um seine Bedrohung gegenübersteht. Das
Zeitverständnis, das ich eben andeutete, findet sich auch in unseren
Redensarten, daß es auch wieder mal anders kommen müsse, und
daß auf Regen auch mal wieder Sonnenschein folgt.

In diesen Raum, der so bestimmt ist, tritt Israel, oder richtiger,
das, was sich dann als Israel zusammenschließt, ein. Zwischen beiden

Epochen, Väterzeit und Landnahme, ist ein entscheidender
Einschnitt. Israel gründet seine Existenz als Volk auf eine ihm
eigene Gotteserfahrung, die es in Ägypten gemacht hat. Dort hat
sich ihm Gott als Jahwe kundgemacht; dort hat er sich zu diesem
Volk in besonderer Weise bekannt, indem er es aus tödlicher Fron
befreite und aus auswegloser Lage am Schilfmeer rettete. Das war
nicht eine einmalige Befreiungstat, ohne weitere Folgen, sondern
damit beginnt ein Weg, eine Führung Gottes auf ein Ziel hin. Dieses

Ziel ist zunächst einmal trotz mancher Widerstände und
Umwege das Land Kanaan. An diese besondere Tat knüpft das
Glaubensbewußtsein als ein Gegebenes an.

«Als Israel jung war, gewann ich es lieb, und aus Ägypten
berief ich meinen Sohn» (Hos. 1, 11).

«Habe ich nicht Israel heraufgeführt aus dem Lande Ägypten»
(Am. 9, 7).

Nach biblischer Auffassung bildet dieses Ereignis einen festen
Punkt in einem Zeitstrom. Hier wird Gott als der erkannt und
geglaubt, der Welt und Zeit souverän gegenübersteht, so daß er



406 Acta Trop. XXI, 4, 1964

frei ist, einen Anfang an einer ihm gefälligen Stelle zu setzen und
eine Gruppe von Menschen auf ein Ziel hin in Bewegung zu bringen.

Daß Gott so handelt, als Gegenüber, sprengt das mythische
Denken in Korrespondenzverhältnissen. Es ist das, was wir in
diesem Zusammenhang Offenbarung nennen. Man muß sagen, daß
die Dimensionen, die diese Erkenntnis einer Tat Gottes sowohl für
die Vergangenheit wie für die Zukunft in sich schließt, auch für
Israel sich erst langsam eröffnen und im Grunde immer das
übersteigen, was der Mensch denkend nachvollziehen kann.

Von hier aus hat Israel erkannt, daß auch die vorlaufende
Geschichte nicht zufällig oder durch andere Kräfte ins Werk gesetzt
war, hat das, was in einzelnen Stämmen an einzelnen Orten aus
der Vergangenheit berichtet wurde, gesammelt — sicher nur einen
ganz kleinen Ausschnitt davon, und eine fortlaufende Verbindung
hergestellt. Die Berichte über die Väterzeit haben ihre literarische
Gestalt ja erst in der frühen Königszeit erhalten. Auch wenn sich
an vielen Stellen die Nähte erkennen lassen und älteres Material
sich sperrig in den Rahmen fügt, so steht die Gesamtdarstellung
doch unter dem Vorzeichen dieser einen Gottesoffenbarung, und
die Verheißung an Abraham beim Auszugsbefehl: «In dir sollen
gesegnet werden alle Geschlechter der Erde», reicht sicher über
den Inhalt ursprünglicher Väterüberlieferung weit hinaus.

Mit diesem Auszug aus Ägypten gehören schon in der ältesten
Darstellung der Bundschluß am Sinai und die Verpflichtung auf
das Gebot Gottes zusammen; ebenso, daß Mose der Empfänger der
Offenbarung und Mittler des Bundes ist. Angesichts dieser frühen
Bezeugung können wir für unsere Zwecke die verschiedenen lite-
rarkritischen, form- und überlieferungsgeschichtlichen Fragen
außerhalb des Ansatzes lassen, die hier gestellt werden könnten.
Wenn in der Form des Bundschlusses Analogien zu hethitischen
Hoheitsverträgen bestehen, so beweist das zunächst weder etwas
für noch gegen das Alter der Sinaiüberlieferung, auch nichts
dafür, daß es sich hierbei um eine ursprüngliche nordisraelitische
Tradition handelt. Die Tatsache eines mit einem Bundschluß
zusammengehörenden Rituals, das Anklänge an den eigentlichen und
ältesten Ausdruck im Alten Testament: «einen Bund schneiden»
zeigt, ist ebenfalls aus den Maritexten bekannt. Das aber ist von
vornherein anzunehmen, daß eine spätere Darstellung den
ursprünglichen Überlieferungsbestand um Erfahrungen und Brauchtum

der eigenen Zeit bereichert hat, wie sich ja an den Dekalog als
Verpflichtungsgrundlage des Bundes im Bundesbuch eine
Gesetzessammlung anschließt, deren Bestimmungen z. T. Verhältnisse

nach der Landnahme widerspiegeln. Ebenso ist es möglich,
ja von vornherein wahrscheinlich, daß die Gestalt des Mose Über-



H. J. Stoebe, Das Verhältnis von Offenbarung und religiöser Aussage 407

lieferungen angezogen hat, die ihr ursprünglich fremd waren. Die
Sache, um die es beim Bund geht und die auch da ist, wo dieses

Theologumenon nicht gebraucht wird, ist wieder, daß Gott als
das Gegenüber erkannt wird, der sich in der Erwählung (ich ziehe
vereinfachend einige Linien zusammen) willentlich an ein Volk
bindet, nicht eine naturhafte Schicksalsgemeinschaft mit diesem
Volk eingeht, sondern als der Verheißende, Gebende auch der Heilige,

unabdingbar Fordernde bleibt, also seine Freiheit behält.
Dabei schließt Erwählung den Gedanken des Zweckes und der
Aufgabe mit ein. Daß die Gestalt eines menschlichen Mittlers da
ist, kennzeichnet ein personhaftes Verständnis Gottes, in dem der
Mensch Empfänger der Gottesanrede wird. Gewiß ist das anthro-
pomorph gesprochen, in der Möglichkeit, die unserm Verstehen
gegeben ist. Aber deswegen ist es keine mythische Rede, die in
geläufigen Bildern dahergeht. Die Spannung, die sich daraus
ergibt, daß der Herr der Welt den Menschen anredet, durchzieht das
Alte Testament ebenso wie das Leben dessen, der als Christ glaubt.
Wir können sie nicht durchdenken, kaum gedanklich nachvollziehen.

Aber gerade so entspricht sie der Wirklichkeit menschlichen

Lebens. Wenn ich diese Offenbarung personhaft nannte, so
meinte ich damit auch dies, daß dieses Wissen von Gott nicht
einfach auf eine Addition all dessen zurückzuführen ist, was an
Überlieferungsinhalten in verschiedener Form, bei verschiedenen Gruppen,

zu verschiedenen Zeiten in Israel vorhanden war.
Es ist üblich, die Glaubensgeschichte Israels nach der Einwanderung

in das Land Kanaan so anzusehen, daß die Begegnung mit
einer überlegenen Kultur fast notwendig die Übernahme fremder
Vorstellungen und Gebräuche, damit aber die Gefahr der
Überfremdung und Religionsmischung zur Folge hatte. Es ist zweifellos

richtig, die Gefahr bestand. Aber man muß es auch ebenso von
der anderen Seite sehen. Diese Berührung mit fremdem Denken in
Übernahme wie in Auseinandersetzung mit dem Übernommenen
führt auch dazu, daß sich für Israel das Verständnis dessen immer
weiter vertieft und entfaltet, was diese offenbarende Tat Gottes in
bezug auf den Menschen und die Welt in sich schließt. Daß diese

Erschließung schrittweise geschieht, auch nicht geradlinig
verläuft, daß es dabei Rückschläge und Einseitigkeiten gibt, kann
nicht verwundern. Ebensowenig, daß auf diesem Weg der prophetischen

Verkündigung eine besondere Bedeutung zukommt. Aber
gerade wie die Propheten den Anspruch erheben, Empfänger
unmittelbarer göttlicher Anrede und Weisung zu sein, so wissen sie

auch, daß sie Altes zu deuten, nicht neue theologische Anschauungen

zu verbreiten haben; sie waren ja auch deswegen unpopulär.
Diese Auseinandersetzung geschieht nun einmal in der Form,



408 Acta Trop. XXI, 4, 1964

daß Gottesprädikate, die die Macht der kanaanäischen Gottheiten
kennzeichneten, problemlos auf Jahwe übertragen wurden. Auch
das uns so vertraute «Gott Zebaoth» wird dazu gehören. Übernommen

werden auch Agrarfeste, wie sie den Lebensrhythmus eines
ackerbautreibenden Volkes markieren. Dabei ist aber auch die
Entschlossenheit zu beachten, mit der eine Begründung für diese
Feste in dem gesucht wird, was Israel in Ägypten mit Gott erfahren

hat. In diesem Zusammenhang mag auch darauf hingewiesen
werden, wie das alte Bildmaterial, das aus dem Arsenal des
Chaoskampfes stammt, zur reinen Metapher für das geschichtliche Handeln

Gottes wird:
«Warst nicht du es (Arm Jahwes), der die Rahab zerhieb, den

Drachen durchbohrte, warst nicht du es, der das Meer ließ
versiegen, des großen Ozeans Gewässer, der die Tiefen des Meers zum
Wege schuf für den Durchzug der Erlösten?»

Es erscheint mir dabei wenig wichtig, daß diese Stelle aus
exilischer Zeit stammt.

Das Wesentliche liegt dabei nicht im Äußeren dieses Vorganges.
Solche Übertragungen und Übernahmen sind in der
Religionsgeschichte immer wieder geschehen; sie könnten darauf hinauslaufen,

daß ein Naturmythus durch einen Geschichtsmythus
ersetzt wird. Entscheidend ist etwas anderes. Sei es, daß man Riten
neu übernahm oder als schon von alters vorhanden im eigenen
Denken stehen ließ: dadurch, daß sie in Beziehung zu diesem
Jahwe gesetzt werden, verlieren sie den Charakter naturhaft-magischer

Wirksamkeit, werden zu etwas anderem. Das gilt in
weiterem Sinne auch von den Anschauungen, in denen sich Israel
zurechtfinden muß.

Hier muß ich weiter ausholen, um das nun im einzelnen
nachzuweisen.

Ich setze ein bei dem Bericht vom Sündenfall, wie er uns in der
ältesten Darstellung der frühen Geschichte Israels, beim Jahwisten,
erzählt wird. Sie ist uns allen wohl vertraut, auch wenn wir die
Sache mit dem Apfel meist nie so ganz untergebracht haben. Wenn
wir auch nicht mehr eine mythologische Gesamtvorlage zu dieser
Geschichte rekonstruieren können — wohl deswegen, weil sie so
nie bestanden hat, sondern der Jahwist mit übernommenem Bildgut

etwas Eigenes erzählte —, so sind die einzelnen Züge der
Erzählung doch hochmythologisch und uralt. Da ist der Baum des
Lebens im Gottesgarten und daneben der Baum der Erkenntnis;
oder war es, wie manche meinen, eigentlich der Baum des Todes,
bei dessen Berührung man starb? Alles das zielte ja einmal auf die
Frage, warum ist der Mensch nicht unsterblich. Zu dieser Frage
gibt es im Gebiet des Vorderen Orients mannigfach Parallelen; die



H. J. Stoebe, Das Verhältnis von Offenbarung und religiöser Aussage 409

bekannteste und auch wohl am weitesten verbreitete war das Gil-
gameschepos. Der König von Uruk, der % Gott Gilgamesch, dem
zum Gottsein nur die Unsterblichkeit fehlt, macht sich auf, sie zu
suchen. Aber als er das Kraut der Unsterblichkeit gefunden hat
und in seine Heimat zurückkehrt, wird es ihm, während er badet,
von einer Schlange gestohlen. An und für sich spielt die Schlange
in der Welt des Mythus eine große Rolle; sie ist eine chthonische
Gottheit, Vertreterin der Unterwelt, dämonische Macht, die gegen
Gott steht. Dieser ganze mythische Dualismus ist hier nicht da:
aber die Schlange war listiger als alle Tiere des Feldes, die Gott
gemacht hatte. Auch sie ist ein Geschöpf, über das Gott verfügen
kann. So wie es Amos einmal sagt, wo er, um zu zeigen, daß man
sich niemals und nirgends vor Gott emanzipieren kann, auf den
alten Unterweltsmythus anspielt:

« Und wenn sie sich auf dem Grunde des Meeres vor meinen Augen

verbergen, so will ich dort der Schlange gebieten, die soll sie
stechen.» Es geht auch gar nicht um die verlorene Unsterblichkeit.
Der Baum des Lebens steht ganz am Rande. Im Blickpunkt steht
der Baum der Erkenntnis des Guten und Bösen. Wenn diese Worte
auch allgemeiner, fast abgegriffener Sprachgebrauch geworden
sind, so bleiben sie doch geheimnisvoll. Mag sein, daß in einer
ursprünglichen Form einmal an das Erwachen zum Bewußtsein
geschlechtlicher Differenziertheit gedacht war, aber das ist überwunden.

Ich meine auch nicht, daß hier nur an das Verlangen nach
einem die menschlichen Grenzen übersteigenden übernatürlichen
Wissen gedacht ist — «zwar weiß ich viel, doch möcht ich alles
wissen», aber das sagt ja der Wagner —, da hätte «Baum der Erkenntnis»

ausgereicht. Nun sind aber Gut und Böse nicht nur ethische
Begriffe, sondern können auch Vorteilhaft und Nachteilig bedeuten.

Das ist der Anfang der Sünde. Der Mensch verlangt nach der
Autonomie, über sein Leben und die Welt selbständig zu verfügen.

Da ist Sünde nun etwas anderes als ein Zustand von Unreinheit

oder leider noch Unvollkommenheit, auch etwas anderes als
ein schicksalhaftes Hineingerissensein in ein Kämpfen zwischen
Gott und Gegengott. Da wird Sünde zu einer Entscheidung des

menschlichen Willens gegen Gott und so zu einer geschichtlichen
Größe und einer geschichtlichen Macht. Es ist nicht zufällig, daß
in diesem jahwistischen Geschichtswerk mit dem Sündenfall das
geschichtliche Leben der Menschheit als eine Kette von Wanderungen

beginnt. Weil Gott in seinem Tun als der souveräne Herr
erkannt ist, gibt es keinen Gegengott und keine anderen Götter; der
Widerstand liegt im Menschen und seiner Geschichtswelt, die er
ohne Gott aufbauen will. Aber es ist doch die Welt des Geschöpfes,
und darum behält sie Gott in der Hand. Das geheime Thema der



410 Acta Trop. XXI, 4, 1964

Darstellung des Jahwisten — darauf wird immer wieder
hingewiesen — ist es, zu zeigen, wie Gott Herr auch über die Welt und
den Weg des autonom gewordenen Menschen ist und ihn zu seinem
Ziele führt.

Das ist keine handliche Weltanschauung, hier geht nichts glatt
auf. Wie kann die Schlange, das Geschöpf, eine solche Macht
haben, wie kann die Entscheidung eines Menschen solche Folgen
haben. Es geht nicht um die gedankliche Bewältigung eines
Lebensproblems, es geht um die Bezeugung des Gottes, der sich in Ägypten

zu erkennen gab. Aber wer einmal davon geträumt hat, wie
er alles nach seinem Plan gut und richtig machen wollte, und wie
alles anders kam, wer einmal gefragt hat, wenn es einen Gott
gibt, wie konnte es einen Stalin, einen Hitler geben, der weiß, von
welcher Wirklichkeit dieser Jahwist redet und in welchem Glauben

er ihr begegnet.
Verfolgen wir diese Linie noch weiter. Ich wies schon darauf

hin, daß sich das alles langsam dem Verstehen entfaltet. Es ist
nicht verwunderlich, wenn man zuerst und noch lange in Israel
mit dem Vorhandensein anderer Götter bei anderen Völkern rechnet.

Die Unterscheidung zwischen einem Henotheismus, also
ausschließliche Verehrung des eigenen Gottes unter Anerkennung
auch anderer Götter, und einem Monotheismus trifft die Sache
nicht eigentlich. Diese Offenbarung ist schon im Ansatz so, daß
Israel in der Lage war, Niederlagen nicht als Bankrotterklärung
des eigenen Gottes anzusehen, sondern als Gericht und Strafe, und
alles auf den Willen Gottes zurückzuführen. Ein sehr frühes und
darum unverfängliches Beispiel dafür ist der Bericht vom Verlust
der heiligen Lade, des Symbols der gnädigen und hilfreichen
Gegenwart Jahwes bei seinem Volk, an die Philister, obwohl man sie

gerade in das Kriegslager geholt hatte, um den Philistern Widerstand

leisten zu können. Diese Geschichte trägt deutlich die Züge
des Unerfindbaren. Wenn alles so entschlossen und bewußt auf
den Willen des einen Gottes zurückgeführt wird, dann heißt das
wohl, daß es als Glied oder Teil eines göttlichen Planes erkannt
und geglaubt ist. Die begriffliche Formulierung findet sich mit voller

Deutlichkeit erst beim Propheten Jesaja; in der unreflektierten
Erzählung dessen, was man von Jahwe zu sagen weiß, ist sie viel
eher da. Auch der babylonische Fromme ist nicht völlig hilflos
dem willkürlichen Wirken der Götter ausgeliefert, er hat seinen
Schutzgott, an den er sich wenden, und der für ihn eintreten kann.
Als die großen Götter ihr Herz treibt, eine Sintflut anzurichten,
eine Sintflut, deren Ausmaße sie gar nicht übersehen und
abgeschätzt haben, da ist es der gute Ea, der seinem Schützling Utna-
pischtim Bescheid gibt, sehr heimlich übrigens. Im Alten Testa-



H. J. Stoebe, Das Verhältnis von Offenbarung und religiöser Aussage 411

ment beschließt Jahwe ebenso die Flut, wie er den Mann auswählt,
mit dem das Leben der Welt weitergehen soll. Nun, hier handelt
es sich um die Übernahme und Umgestaltung einer gemeinsemitischen

mythologischen Vorlage. In anderen Erzählungen wird das
noch deutlicher. Es gibt eine sonderbare Erzählung vom Saul, dem
ersten König Israels, der von einem bösen Geist von Jahwe her
ergriffen wird, so daß er in seinem Palast rast. Das ist nicht die
zeitbedingt hilflose Beschreibung eines paranoiden Zustandes; durch
die Verleihung des Geistes war Saul zum Helden und schließlich
zum König befähigt worden. Er wird verworfen und ist nun
unfähig zu diesem Amt, weil der Geist Jahwes von ihm weicht und
ein böser Geist von Jahwe an seine Stelle tritt. Noch unbegreiflicher,

ja anstößiger ist eine Stelle im 1. Königsbuch. Ahab von
Israel ruft zu einem Zug gegen Ramoth in Gilead auf, um es zu
erobern. Dabei muß man sich klarmachen, daß Ramoth in Gilead
Bestandteil des israelitischen Reiches gewesen war, seine
Wiedereroberung von den Aramäern so etwas wie eine religiöse Pflicht
und keineswegs nur ein unangebrachtes Säbelrasseln war.
Vierhundert Propheten, deren Votum man einholt, prophezeien nach
bestem Gewissen übereinstimmend ein erfolgreiches Unternehmen,
sind sich bewußt, durch den Geist Gottes zu ihrem Spruch autorisiert

zu sein. Und dann tritt Micha ben Jinda auf und sagt dem
Heere Niederlage und dem König Tod voraus. Und er erklärt, wie
es zu diesem Widerspruch kam. «Ich sah Jahwe auf seinem Thron
sitzen, das Himmelsheer um ihn»; Jahwe fragt: «Wer will Ahab
betören, daß er gegen Ramoth zieht und dort fällt?» Da trat der
Geist heraus, vor Jahwe hin: «Ich will ausgehen und im Munde
aller seiner Propheten zum Lügengeist werden.» Da sagte Jahwe:
«Du vermagst zu betören, gehe aus und tue also.»

Diese und ähnliche Aussagen sind einmal von Volz unter der
Überschrift: «Dämonisches in Jahwe» zusammengestellt worden.
Das ist nicht so zu verstehen, daß Volz der Meinung wäre, daß
tatsächlich dämonische Züge im Bilde Jahwes lägen. Er erklärt es

so, daß alte dämonische Legenden, die man nicht entbehren konnte
oder nicht entbehren wollte, auf Jahwe übertragen hat, weil in
Israel, wo der eine Jahwe alles umspannte, alles Geschehen auf
ihn übertragen werden mußte. Das stimmt sicherlich für Geschichten,

denen man die Herkunft aus vorisraelitischem Bereich noch
abspürt. Also die Erzählung von dem Mann, mit dem Jakob beim
Jabbokübergang ringt, bis die Morgenröte anbricht. Das ist sicher
eine Geschichte, die einen langen, verwickelten Weg durchlaufen
hat, bis sie von Israel übernommen und vom Jahwisten in sein
Erzählungswerk eingestellt wurde. Da ist auch der eigentümliche
Zug, daß Jahwe auf den Mose in der Nachtherberge trifft, um ihn



412 Acta Trop. XXI, 4, 1964

zu töten, gerade in dem Augenblick, als dieser nach Ägypten
zurückkehrt, um auf desselben Gottes Befehl das Volk aus Ägypten
zu befreien. Da wäre auch noch anderes zu nennen. Aufs Ganze

gesehen ist diese Erklärung aber nicht weit genug. Gerade die Saul-
geschichte steht unter der Absicht, zu zeigen, daß es Gottes Plan
war, den Auftrag Saul abzunehmen und ihn an David weiterzugeben.

Gewiß sind das äußerst gewagte Aussagen, die über das

hinausgehen, was ein Mensch sagen darf, und die in kein
konfektioniertes Gottesbild passen. Es ist auch zuzugeben, daß es sich
um bestimmte Formen prophetischer Überlieferung handelt. Aber
die Sache ist auch in der persönlichen Frömmigkeit des einzelnen

da.
Es gibt im Gebet Israels, in den Psalmen, eine besondere

Gattung, das Klagelied. Der Leidende klagt seine Not und bittet um
Befreiung und Rettung. Die Not wird in einer bestimmten Formensprache

dargestellt, als Ausgeliefertsein an den Tod. Das hat noch
nichts mit Auferstehungshoffnung zu tun. Diese Gebetsart ist nichts
spezifisch Israelitisches, sie ist Gemeingut des Vorderen Orients.
Die Bilder, die angewendet werden, sind in einer langen Geschichte
geformt. Sie haben ihre Wurzel in dem dualistischen Denken vom
Chaoskampf der Gottheit: Tod, Unterwelt, brausende Wasser gehen
über mich hin, Feinde, wilde Tiere, davon errette mich Gott. Im
Alten Testament aber finden sich in diesen persönlichen Gebeten,
in denen ein Einzelner oder eine Gemeinde in geprägter Form ihr
eigenstes Anliegen vorträgt, auch das Wissen und die Bereitschaft,
das Leiden aus der Hand Gottes hinzunehmen: In Todesstaub legst
du mich nieder (22, 16). Ich bin stumm, tue meinen Mund nicht
auf, denn du hast es getan (39, 10). Alle deine Wogen und Wellen
schlagen über mir zusammen (42, 8). Du hast mich in die unterste
Grube versetzt, in Finsternis, in die Tiefen; auf mich stemmt sich
dein Grimm, und alle deine Wogen (88, 8).

Schließlich noch einige Bemerkungen zu dem Begriff Bund. Die
dahinter stehende Gotteserfahrung ist auch da, wo dieser Begriff
nicht ausdrücklich gebraucht ist. Ungeachtet der Tatsache, daß
es ein sakraler Akt war, wenn ein solcher Bund geschlossen wurde,
stammt er doch aus dem Profanbereich des zwischenmenschlichen
oder zwischenstaatlichen Lebens. Auf einige Analogien habe ich
schon im Anfang hingewiesen. Auch da, wo ein Bund zwischen
menschlichen Parteien geschlossen wird, bekommt er Eigenart
und Wesen daher, welche Macht die beiden Vertragspartner
repräsentieren und wie weit sie darin voneinander unterschieden sind.
Das Verhältnis Jahwes, des Gottes von Ägypten her, zu seinem
Volk unter dieser Vorstellung zu beschreiben, ist letztlich anthropo-
morph unsachgemäße Rede, denn es gibt keine Entsprechung zwi-



H. J. Stoebe, Das Verhältnis von Offenbarung und religiöser Aussage 413

sehen Mensch und Gott. So bekommt der Bund, den Gott mit dem
Volk schließt, den Charakter der gnädigen Herablassung, der
Hingabe Gottes an sein Volk; aber ebenso unüberhörbar enthält er den
Gedanken des personhaften Gegenübers, des Heiligen, dessen Wille
unabdingbar ist, und der in der Bindung an dieses Volk doch
souverän frei bleibt. Diese Spannung kommt in verschiedener Weise
zum Ausdruck. Ich mache hier nur auf den Unterschied aufmerksam,

der in der Selbstvorstellung, oder sagen wir besser Prädikation

dieses Gottes zwischen Ex. 20 und Ex. 34 besteht.
Ex. 20. Ich bin ein eifersüchtiger Gott, der die Schuld der Väter

heimsucht an den Kindern bis ins dritte und vierte Glied derer,
die mich hassen, aber Gnade erweist dem tausendsten Geschlecht
derer, die mich lieben und meine Gebote halten.

Ex. 34. Jahwe, Jahwe, ein barmherziger und gnädiger Gott,
langmütig und reich an Gnade und Treue. Der Gnade bewahrt den
Tausenden, Schuld und Fehl und Sünde verzeiht, doch nicht ganz
ungestraft läßt, sondern die Schuld der Väter heimsucht an den
Kindern und Kindeskindern bis ins dritte und vierte Glied. — Es sind
dieselben Gedanken, nur anders angeordnet, und sie zeigen die
Spannung. Der Begriff Gnade, der hier vorkommt, hesed, ist viel
diskutiert und in seinem Bedeutungsumfang umstritten. Es scheint
mir eine zu einseitige Bestimmung zu sein, wenn man darin nur
eine gemeinschaftsgemäße Verhaltensweise sieht, wie sie einem
Rechts-Pflichtsverhältnis entspricht. Der Inhalt des Begriffes reicht
weiter, er kennzeichnet nicht nur und nicht zuerst die Folge,
sondern auch die Voraussetzung für das Zustandekommen eines
solchen Verhältnisses, also eines Bundes. Das ist übrigens kein Postulat,

sondern ich meine, daß man es exakt beweisen kann. Die Spannung

wird von jedem oder jeder Zeit verschieden empfunden;
manchmal gar nicht empfunden, so wenn die Propheten dem Volke
vorwerfen, daß es das Besondere seines Gottesverhältnisses
vordergründig als absolute Sicherung versteht, es wird schon nichts
passieren und alles wieder gut werden.

Von hier aus fiele Licht auf eine Frage, die in den letzten zehn
Jahren aufgeworfen wurde, ob es im Alten Testament ein
Vergeltungsdogma gäbe, wonach Gott einem jeden nach seinem Tun
vergilt, oder ob nicht jede Tat, sei sie gut, sei sie schlecht, eine
schicksalhafte Tatsphäre schafft, die von Gott zwar beschleunigt,
vollendet wird, wobei Gott nur das eigene Wesen, das der Mensch
sich selbst geschaffen hat, in Kraft setzt, aber nichts außer ihm
Seiendes an ihn herantritt. Wenn dafür geltend gemacht wird, daß
eine Reihe von hebräischen Wortstämmen doppeldeutig sind und
eine Tat wie ein Ergehen zum Ausdruck bringen können, so wäre
zu bedenken, ob es nicht auch hier so liegt, daß ein geformter Be-



414 Acta Trop. XXI, 4, 1964

griff zu eng für die Sache geworden ist, die mit ihm gesagt werden
soll, und wie diese Form sich zu einem personhaften Gottesglauben
verhält. Das sind Fragen, die ganz exakt exegetisch beantwortet
werden müssen, nicht nach einem Vorverständnis; vielleicht muß
die Exegese noch viel mehr lernen, auf feine Untertöne zu achten.

Ich muß hier aufhören; ich habe nur noch auf eins hinzuweisen,

eine Linie anzudeuten. Der in der Geschichte ein Volk
erwählte, einen Bund schloß und einen Weg ging, ist Gott und nicht
Mensch; darum ist das Ziel unverrückbar und wird nicht durch
unerwartete Schwierigkeiten aufgegeben. Auch die Dimension dieser

Erwartung erschließt sich langsam, nach dem Umfang, daß es

um die Welt geht, nach der Zeit, daß die Propheten es nah und
bald erwarteten. Das kann nach der Art menschlichen Verstehens
wohl nicht anders sein. Auch wo menschliches Denken zu kurz
zielte, Vorläufiges als Endgültiges nahm und dann enttäuscht
wurde — das geschah ganz deutlich nach der Rückkehr aus dem
Babylonischen Exil nach Jerusalem — das Ziel bleibt. Das ist der
Weg, der aus dem Alten Testament zum Neuen, zu Jesus Christus
führt. Auf seine Wiederkunft und mit ihr auf die Vollendung des
Planes Gottes wartet die Gemeinde. Und wie sie wartet die
Synagoge auf die Vollendung des Weges, den Gott begonnen hat.


	Das Verhältnis von Offenbarung und religiöser Aussage im Alten Testament

