
Zeitschrift: Acta Tropica

Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 21 (1964)

Heft: 4

Artikel: Die messianischen Bewegungen der Naturvölker und ihre Bedeutung
für Probleme der Entwicklungsländer

Autor: Bühler, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-311199

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-311199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die messianischen Bewegungen der Naturvölker
und ihre Bedeutung für Probleme

der Entwicklungsländer.
Von Alfred Bühler.

Im Februar 1963 wurde in Genf die «UNO-Konferenz für
Anwendung von Wissenschaft und Technik im Interesse
unterentwickelter Länder (UNCSAT) » durchgeführt. Etwa 2000 Fachleute
aus mehr als 80 Ländern und Vertreter von 20 internationalen
Organisationen nahmen an ihr teil. An den sechzehntägigen
Besprechungen — ihre Ergebnisse sollen in sieben oder acht Sammelbänden

zusammengefaßt werden — kamen die verschiedensten
wirtschaftlichen, sozialen und politischen Fragen zur Sprache.
Zwölf Grundthemen standen im Vordergrund: Bodenschätze,
Arbeitskräfte, Landwirtschaft, Industrie, Verkehr, Gesundheit und
Ernährung, Sozialfragen, Wirtschaftsplanung, wissenschaftliche
Planung, internationale Zusammenarbeit, Ausbildungswesen und
Nachrichtenwesen.

Mit Erstaunen stellt man fest, daß an einer dem Wohl fremder
Völker dienenden und mit einem gewaltigen Kostenaufwand
organisierten Mammutkonferenz kein Wort über die geistigen
Probleme verloren wurde, die sich doch unausweichbar aus jedem
Kontakt zwischen verschiedenartigen Völkern ergeben müssen.
Noch weniger scheint man in Genf daran gedacht zu haben, sich
mit den traditionellen Kulturen der Entwicklungsländer zu
befassen und zu prüfen, ob nicht auch in diesen Kulturen Kräfte
vorhanden sind, die für die Entwicklungspläne nutzbar gemacht werden

könnten. Klar kommt dagegen in den genannten Diskussionsthemata

zum Ausdruck, wie ausschließlich sich Entwicklungshilfe
im heutigen Sinne mit wirtschaftlich-technischen und
gesellschaftlich-politischen Fragen befaßt und wie auch die angestrebte Schul-
und Fachausbildung offensichtlich fast nur in dieser Richtung
geht.

Natürlich kann niemand bezweifeln, daß die Völker der
Entwicklungsländer in wirtschaftlichen, technischen und
wissenschaftlichen Belangen das für uns selbstverständliche Niveau noch
nicht erreichen, und daß die größten Anstrengungen nötig sind,
wenn man jenen Ländern auf materiellem Gebiet den Anschluß
an die moderne Welt ermöglichen will. Die Frage ist aber, ob die
Behebung materieller Schwierigkeiten wirklich genügt, um fremde
Völker in die Weltzivilisation einzugliedern, ob wir nicht auch
berücksichtigen müssen, daß tiefgreifende materielle Änderungen



A. Bühler, Die messianischen Bewegungen der Naturvölker 363

innerhalb einer Kultur entsprechende geistige Umstellungen ihrer
Träger voraussetzen. Merkwürdigerweise scheint dieses Problem
die Entwicklungsplanung nicht oder bloß ganz am Rande zu
interessieren. Was wir in unserer eigenen Kultur als selbstverständlich

erachten, organische Verflechtung geistiger und materieller
Erscheinungen, ursächliche Zusammenhänge und Wechselbeziehungen

zwischen materiellen und geistigen Kulturaspekten,
bleibt hier unberücksichtigt. Ja noch schlimmer: man denkt kaum
daran, daß jede Kultur eigene geistige Werte besitzt, mit denen
man bei Änderungsversuchen rechnen muß. Man befaßt sich also
mit einem Partner, von dem man weder eine geistige Haltung,
noch eine durch seine eigene Kultur bedingte Weltanschauung
erwartet. Völlig befangen von diesem Irrtum hat man auch
weitgehend übersehen, wie oft im Gefolge des Kulturkontaktes
Reaktionen von Fremdvölkern aufgetreten sind und immer noch
auftreten, die nichts anderes darstellen als Folgen unserer falschen
Einstellung. Offiziell hat man sich mit ihnen im allgemeinen nur
dann befaßt, wenn sie Ordnung und Sicherheit zu stören drohten,
ihre eigentliche Bedeutung aber ist außerhalb von Fachkreisen
höchst selten erkannt worden. Darum hat man auch keine Lehren
daraus ziehen und weitere Fehler vermeiden können, man begeht
diese vielmehr noch jetzt.

Solche Reaktionen auf den Kulturkontakt und die daraus zu
ziehenden Lehren sind das Thema meiner Ausführungen. Sie
haben in der Hauptsache in der Kolonialzeit stattgefunden, in
Verhältnissen also, die heute weitgehend überwunden scheinen. Sie
betreffen aber nicht elwa die sehr häufigen primären Folgen von
Kolonisationsunternehmen in Form offenen Widerstandes oder
lethargischer Apathie, sondern Erscheinungen, die meistens erst
später auftreten, Versuche, die durch die Kolonisation geschaffene
neue Situation geistig zu verarbeiten. Die sogenannten messianischen

Bewegungen der Naturvölker gehören in diesen Rahmen.
Betrachten wir zunächst eine davon als Modellfall etwas näher.

Im Jahre 1919 berichteten Weiße, daß die Bevölkerung des Golf¬

distriktes an der Südküste von Neuguinea von merkwürdigen, oft
beängstigenden Erregungszuständen erfaßt wurde. Man dachte
zuerst an eine Massenhysterie oder eine rasch um sich greifende
geistige Verwirrung. Nach einem Dorf, wo solche Ausbrüche
besonders stark und häufig waren, bezeichnete man die Erscheinung
als «Vadala Madness». Bald zeigte sich jedoch, daß sich in dieser
«Massen-Verrücktheit» durchaus nicht eine Krankheit, sondern
eine von einem Propheten ausgelöste geistige Bewegung äußerte,
in der zwar Zustände heftiger Besessenheit bedeutsam, aber
keineswegs ausschlaggebend waren.



364 Acta Trop. XXI, 4, 1964

Der Prophet namens Evara war ein alter, lebhafter und sehr
intelligenter Mann von ausgeprägter Persönlichkeit. Mehr als die
meisten anderen Stammesangehörigen hatte er Kontakt mit den
Weißen gesucht. Er schien von ihrer Tätigkeit beeindruckt, trug
z. B. gern europäische Kleider, um seine positive Einstellung zur
neuen Zeit zu betonen, kurz, er hätte eines jener Bindeglieder sein
können, mit denen man im Prozeß der Europäisierung rechnet.

Dieser Evara nun hatte auf einem anstrengenden Jagdunternehmen

Visionen von einem Zauberer, der ihm, wie er erzählte,
«den Bauch aufschlitzte». Später, im Zusammenhang mit Todesfällen

in seiner Familie, fiel er wiederholt in Trance. Anschließend
daran prophezeite er die baldige Ankunft eines Dampfers mit den
Geistern der Ahnen und dem «Cargo», d. h. mit allen jenen Gütern
europäischer Herkunft, welche die Eingeborenen kannten und
ersehnten, aber, weil sie die Mittel dazu nicht besaßen, nur zum
kleinsten Teil erwerben konnten. Nun enthüllte Evara, daß alle
diese Reichtümer, Mehl, Reis, Tabak, Kleider, Werkzeuge und
Waffen, rechtmäßig den Papua gehörten. Die Weißen hätten sie
ihnen bisher, entgegen den Befehlen der Ahnen, vorenthalten. Jetzt
würden diese selbst zum Rechten sehen; dazu aber sei es nötig, die
Weißen zu vertreiben.

Wenn man bedenkt, wie stark alle Naturvölker an die Möglichkeit

glauben, daß Menschen von übernatürlichen Wesen besessen
sein können, und daß diese in Visionen und Offenbarungen zum
Wort kommen, dann kann man sich vorstellen, wie rasend schnell
sich die Kunde von Evaras Prophezeiungen ausbreitete, wie sich
Anhängerschaften bildeten, wie neue simulierende oder echte
Visionäre auf traten, wie es zu der schon erwähnten «Massenhysterie»
kam. Immer mehr Offenbarungen und Prophezeiungen wurden
bekannt und als Hinweise auf den baldigen Anbruch einer neuen
Zeit herumgegeben. So erzählte man, die Ahnen und die Güter
würden mit dem Flugzeug statt per Schiff eintreffen, Botschaften
für Evara in Form von Briefen seien vom Himmel gefallen, weiße,
im Himmel befindliche Ahnen oder Gott selbst hätten sich mit
Menschen in Verbindung gesetzt, ihnen sogar Geschenke zukommen

lassen. Ein Mann sah in seiner Vision den Himmel («Jehovahs
Land»), der «wie die Erde, aber viel besser» aussah, wo der
Urwald fehlte und dafür massenhaft Fruchtbäume aller Art wuchsen,

Schafe und andere ihres Fleisches wegen geschätzte Tiere
lebten, die Menschen lange Kleider trugen und in Steinhäusern
lebten. Das Oberhaupt in diesem Himmel war Jehovah, unter ihm
standen Noah, Adam, Eva, Maria (die hier als Tochter Adams
galt) und zwei Kinder Jehovahs. Auch sonst traten in den Visionen

oft von der Mission stammende Motive auf. Gott und Christus



A. Bühler, Die messianischen Bewegungen der Naturvölker 365

insbesondere erschienen häufig, und viele Anhänger der Bewegung
nannten sich deshalb Jesus Christus-Männer. Ferner wurden weltliche

Persönlichkeiten mit den himmlischen Gestalten zusammengebracht.

Ein Porträt des englischen Königs Georg V. z. B. galt als
Bild eines jüngeren Bruders von Jesus. Oft glaubte man, daß die
Toten in diesen Himmel eingehen würden. Viel stärker aber standen

Prophezeiungen von der Auferstehung der Toten und des

dann auch für die Lebenden anbrechenden Millenniums im Vordergrund,

des tausendjährigen Reiches oder des goldenen Zeitalters,
das mit der Ankunft des Cargo beginnen sollte.

In kurzer Zeit bildete sich in der Vailala-Bewegung ein eigener
Kult aus. Wie in den traditionellen Glaubensvorstellungen besaßen
darin die Totengeister oder Ahnen zentrale Bedeutung. Man
zerstörte aber die alten Zeremonialhäuser, Kultmasken und anderen
sakralen Objekte, und man ersetzte alle überlieferten religiösen
Bräuche durch neue Riten. Auf den Dorfplätzen stellte man Bänke
und Tische mit Decken und Blättersträußen in Bierflaschen auf.
Dort saßen schweigend, möglichst europäisch gekleidet, die mit
den zu verehrenden Toten verwandten Männer, und ringsum lagerten

die früher zu Totenfeiern überhaupt nicht zugelassenen Frauen
und Kinder. Als Opfer an die Ahnen wurden junge Kokosnüsse,
Schalen mit Reis und Betelnüsse auf die Tische gelegt. Neben den
Tischen und Bänken errichtete man auch schuppenartige, an
einfache Missionsschulen oder Verwaltungsgebäude erinnernde Bauten,

die ebenfalls mit Tischen und Bänken, oft auch mit Wandtafeln

ausgestattet waren und «office» genannt wurden. Nur die
Leiter der Bewegung hatten hier in der Regel Zugang. Im Innern
oder auf den Veranden der Häuser saßen sie oft stundenlang in
größter Stille, genau wie die Männer auf den Dorfplätzen, bis beim
einen oder andern die Besessenheit ausbrach und damit die
Verbindung mit den Totengeistern hergestellt wurde. Fahnenmasten
mit Flaggen, wie man sie bei den Weißen gesehen hatte, stellten
ebenfalls Mittel dar, um mit den Ahnen Beziehungen aufzunehmen.

Man glaubte, daß Mitteilungen von ihnen in den Magen des

am Fuße des Mastes stehenden Empfängers eingingen, diesen in
Ekstase versetzten und als an sich unverständliche, aber nachher
deutbare Gesänge zum Ausdruck gebracht wurden. Man versuchte
auch, über Medien und Fahnenmasten von sich aus mit den Ahnen
Verbindung zu erhalten und sie z. B. zur Heilung Kranker zu
bewegen. Teilweise wurden die Masten mit Hilfe von Lianen (als
«Antennen») und in Verbindung mit kleinen Hütten (für die «Operateure»)

sogar als Radiosender und -empfänger aufgetakelt, um
mit den Toten und vor allem mit dem ersehnten Frachtschiff in
Kontakt zu kommen. Auch im Gehaben imitierte man europäische



366 Acta Trop. XXI, 4,1964

Formen in für uns völlig sinnloser Art. Man führte «militärische
Drillübungen» mit englischen Kommandowörtern und
Pfeifensignalen durch, und man befaßte sich vor allem mit Verrichtungen
der Weißen, die mit Lesen und Schreiben zu tun haben. Die
einheimische Sprache ersetzte man weitgehend durch Pidgin.
Gemeinsame Abendandachten mit Gebet und «Bibellektüre» wurden
von des Lesens völlig unkundigen Männern abgehalten. Die
führenden Männer pflegten unter dem Arm eingeklemmt ein Buch
mit sich herumzutragen oder Papier mit unleserlichen Zeichen zu
bekritzeln, die dann als Briefe galten. Auch das untätige Herumsitzen

gehört zu diesen Nachahmungen, wobei aber zur vollständigen

Imitation Bier oder Whisky fehlten, die in solchen Fällen bei
den ansässigen Weißen normalerweise in reichlichem Maße
Verwendung fanden.

Wenn im Kult Verbindung mit den Toten und Ahnen aufgenommen

wurde, und wenn darin auch Krankenheilungen eine Rolle
spielten, so stand doch der Cargo als Hauptmotiv weitaus an vorderster

Stelle. Mit ihm befaßten sich die meisten Visionen; seinetwegen

vor allem verfiel man in heftigste Erregungszustände. Oft
genug erwartete man das Schiff jeden Augenblick, rannte man selbst
mitten in der Nacht ans Ufer, um es zu empfangen.

Allmählich verloren die Ausbrüche ihren spontanen Charakter,
und an ihre Stelle traten immer stärker Züge einer straffen Organisation.

Die Kultführer versuchten, gewissen ethischen und
moralischen Prinzipien zum Durchbruch zu verhelfen. Auch hier brach
man mit dem Alten: An Stelle früherer Tabus und traditioneller
Restriktionen traten jetzt neue, aber teilweise nicht weniger strenge
Vorschriften. So mußte man allen Vergnügungen entsagen, durfte
keinen Schmuck mehr tragen, nicht mehr rauchen und Betel
kauen, und man hatte die Sonntagsruhe einzuhalten. Diebstahl und
Ehebruch vor allem galten als schwere Verbrechen. Auf die
Sauberhaltung der Dörfer und auf körperliche Reinlichkeit wurde
größtes Gewicht gelegt, öffentliche Anklage und Beichte sowie
Bußen in Form von Schweinen wurden als Mittel zur
Aufrechterhaltung der sozialen Ordnung eingeführt. Ebenso betrachtete man
für Krankenheilungen Sündenbekenntnisse, neben Schweinen als
Geschenke für die Leiter, als unerläßlich.

Die Gewißheit, den Cargo bald empfangen zu dürfen, führte an
vielen Orten zu völliger Untätigkeit. Man kümmerte sich nicht
mehr um seinen Lebensunterhalt, saß meistens ohne Arbeit herum

und wartete auf weitere Visionen und Prophezeiungen vom
goldenen Zeitalter. So hörte mit der Zeit jede geregelte Wirtschaft
auf, und überall drohten Hungersnöte. Schon darum mußte die
Bewegung für die Kolonialverwaltung bald zu einem schwer lös-



A. Bühler, Die messianischen Bewegungen der Naturvölker 367

baren Problem werden. Es kam hinzu, daß sie gegen die Weißen
gerichtet war, die ja in den Visionen und Prophezeiungen immer
wieder als Betrüger an den Eingeborenen dargestellt wurden.
Obwohl es nicht zu Aufständen kam — Strafexpeditionen als Folge
der Ermordung einiger Europäer während der ersten Kontakt-
nahme waren im Golfdistrikt noch in zu frischer Erinnerung —,
verhielt man sich den Weißen gegenüber doch vielfach sehr insolent.

Auch wollten sich die Eingeborenen nicht mehr als Arbeiter
anwerben lassen oder den Händlern weiterhin Kokosnüsse oder
Sago verkaufen. Oft nahm diese Renitenz merkwürdige Formen
an. Ausfälliges Verhalten versteckte man häufig unter «hysterischen»

Anfällen; unter dem Deckmantel der Besessenheit verhielten

sich ganze Dorfschaften den Regierungsbeamten gegenüber
abweisend und unzugänglich. So mußten die Kolonialbehörden
in der Bewegung nicht nur eine Gefahr für die Eingeborenen selbst,
sondern auch eine Bedrohung der Verwaltung und der Weißen im
allgemeinen sehen. Im Jahre 1923 begannen sie deshalb mit
energischen Maßnahmen. Verhaftungen und Deportationen der Führer,
Geldbußen, Zwang zur Bestellung der Felder und zur Gewinnung
von Sago bewirkten zwar zunächst nur, daß der Kult statt öffentlich

im geheimen weitergeführt wurde; langsam aber kam er dann
doch zum Abflauen. Erst um 1931, also nach zwölf Jahren, durfte
man jedoch annehmen, er sei wirklich erloschen, und damals erst
wurde wenigstens zum Teil auch wieder die traditionelle Lebensweise

aufgenommen. Vergessen hat man aber die Vailala-Bewe-
gung noch heute nicht. Schon seit langem ist sie sogar zum Mythus
geworden und beeinflußt auf diese Weise weiterhin die geistige
Haltung der Papua. Noch 1934 zweifelte man nicht daran, daß
einzelne Führer tatsächlich Briefe und andere Botschaften vom
Himmel erhalten hatten. Vieles, was früher bloß prophezeit worden

war, galt schon damals als tatsächlich eingetretenes Ereignis.
So waren Totengeister Nacht für Nacht erschienen, hatten am
Strand Fuß- und sogar Fahrradspuren hinterlassen. Das Schiff
mit dem Cargo war gekommen, obwohl es aus verschiedenen Gründen

nicht entladen werden konnte. Tote waren wieder auferstanden,

nachdem sie tagelang im Jenseits geweilt hatten. Das alles
zeigt, daß man zwar zur Wirklichkeit zurückgekehrt war, daß
aber in der Erinnerung die wunderbare Zeit der Bewegung lebendig

blieb. An verschiedenen Stellen hat sie später sogar Anlaß zu
neuen Kulten ähnlicher Art gegeben.

Bewegungen von der Art der Vadala Madness stellen für Ozeanien

und vor allem für Melanesien durchaus keine Seltenheit dar.
Ihre Zahl geht hier in die Hunderte. Die ältesten begannen schon
um die Mitte des 19. Jahrhunderts, und namentlich seit dem letzten



368 Acta Trop. XXI, 4,1964

Weltkrieg haben sie in erschreckendem Ausmaße zugenommen.
Man darf z. B. mit Sicherheit annehmen, daß gegenwärtig allein
in den verschiedenen Teilen Neuguineas Dutzende im Gang sind.
Ähnliche Erscheinungen kennt man aber auch von Naturvölkern
aus anderen Teilen der Erde. In großer Zahl sind sie immer wieder

aufgetreten in Afrika und in Amerika, wo z. B. die Geisttanz-
Bewegungen nordamerikanischer Indianer gut erforscht worden
sind. Auch von arktischen Völkern sind sie bekannt, und
verwandte Erscheinungen kann man sogar in Hochkulturen und im
Bereich von Hochreligionen nachweisen, seltener im Buddhismus
und Hinduismus, häufiger im späten Juden- und frühen Christentum,

in mittelalterlichen Sektiererbewegungen und im Islam, wo
sie zum Teil sogar mit der Stiftung der Religionen zusammenhängen.

In ihrer Gesamtheit hat man sie schon als Revitalisationsbe-
wegungen zusammengefaßt. Im einzelnen bezeichnet man sie je
nach den im Vordergrund stehenden Gesichtspunkten als
wiederbelebend, nativistisch, vitalistisch oder messianisch, als Propheten-
tum, Schwarmgeistbewegung oder Millennarismus. Die aus Ozeanien

bekannt gewordenen Erscheinungen nennt man sehr häufig
Cargokulte. Ihre Wurzeln, ihr Wesen und ihre Bedeutung sollen
nun näher betrachtet werden, nachdem die Schilderung der Vallala

Madness einen Begriff von diesen Bewegungen gegeben hat.
Zunächst zeigt sich, daß alle Cargokulte in der Südsee eine Folge

des Kontaktes von Naturvölkern mit der modernen Zivilisation
sind, also eine Begleiterscheinung des Akkulturationsprozesses
oder, wenn man so will, der Europäisierung; und ferner stellen
sie ebenso allgemein Versuche dar, befriedigendere Lebensverhältnisse

zu schaffen, als sie im gegebenen Zeitpunkt vorhanden sind.
Damit erweisen sie sich als Ausdruck einer tiefgreifenden, durch
den Kulturkontakt entstandenen Unrast, einer Unzufriedenheit,
wie sie notwendigerweise im Gefolge jeder Kolonisation auftritt.
Keine Verwaltung, sei sie auch noch so human, vermag nämlich
die Tatsache aus der Welt zu schaffen, daß in einer Kolonie Herren
und Untergebene oder doch — in den entscheidenden Belangen —
Überlegene und Unterlegene miteinander in Beziehung stehen. Oft
genug hat diese Art von Kontakt nach anfänglich heftigem, aber
vergeblichem Widerstand Schockwirkungen zur Folge gehabt, hat
sie gerade in der Südsee in extremen Fällen zur völligen Apathie,
zum Verlust alles Lebensmutes, ja zum Aussterben ganzer
Bevölkerungen geführt. Anderseits aber sind daraus auch die Reaktionen

entstanden, wie wir sie hier betrachten. Die Cargokulte sind
also zunächst Abwehrversuche auf den vom überlegenen Partner
des Kulturkontaktes ausgeübten Druck in politischer,
wirtschaftlich-technischer und geistiger Hinsicht. Genau dasselbe gilt auch



A. Bühler, Die messianischen Bewegungen der Naturvölker 369

für die messianischen Bewegungen in anderen Kulturen.
Unterdrückungen haben für sie immer wieder den Boden besonders gut
vorbereitet, im Judentum sogut wie im mittelalterlichen Europa,
ganz zu schweigen von amerikanischen, arktischen und afrikanischen

Völkern.
Cargokulte haben aber nicht nur diesen negativen Charakter, sie

verfolgen vielmehr durchwegs auch das positive und realistische
Ziel, die herrschenden Lebensumstände zu verbessern. Wenn man
an die für die Angehörigen von Naturvölkern geradezu
phantastisch erscheinende materielle Überlegenheit der Weißen denkt,
wenn man sich vorstellt, in was für einem maßlosen Reichtum an
Gütern aller Art die Kolonisatoren in den Augen der Eingeborenen
zu schwelgen scheinen, dann versteht man, daß sie ihre eigene
Ausrüstung als armselig und ungenügend erachten, dann begreift man
ihre Gier, am Besitztum der Weißen Anteil zu haben. Darum steht
in den meisten Bewegungen eben dieser für die Einheimischen nur
zum kleinsten Teil erreichbare «Cargo» im Zentrum.

Und doch geht es nicht allein um den materiellen Besitz. Man
möchte zwar über die Güter der Weißen verfügen können;
mindestens so wichtig ist aber das Bestreben und der Glaube an die
Möglichkeit, auf dem Wege über den Reichtum der Fremden zu
ihrem Wesen zu gelangen und damit ihre Macht zu übernehmen.
Hier liegt das letzte Ziel der Cargokulte, und diese Bewegungen
erweisen sich damit also als ausgesprochen fremdenfeindlich.

Wenn wir nun als nächstes die Frage stellen, wie diese materielle

und geistige Vorherrschaft erreicht werden soll, dann zeigt
das Beispiel der Vailala-Bewegung deutlich, daß der Weg dazu
mystisch-religiös und z.T. auch magisch ist. Versuche, die Fremden

mit Gewalt zu vertreiben, haben keinen Erfolg, das haben auch
die Bewohner Ozeaniens aus bitteren Erfahrungen zur Genüge
gelernt. Schon darum bleibt ihnen nur die andere Möglichkeit, sich
geistig mit einer als unerträglich empfundenen Situation
auseinanderzusetzen. Zudem aber entsprechen Unternehmungen auf
religiös-magischer Ebene auch völlig den Grundprägungen ihrer eigenen

Kulturen und Weltanschauung. Diese ist im Gegensatz zu
unserem rational-wissenschaftlichen Weltbild ausgesprochen irrational,

religiös und magisch. Genau diese geistigen Haltungen nun
prägen sich auch in den Cargokulten sehr stark aus, bedingen
sogar meistens ihren Charakter. Oft hat man diese Prägung als
Notwendigkeit bezeichnet, weil keine realen Widerstands- und
Aufbaumöglichkeiten in Frage kämen, und man betrachtete deshalb
die Kulte als eskapistische, zur Abschließung und Passivität
führende Bewegungen, als eine Flucht ins Irrationale. Das mag zum
Teil richtig sein, im wesentlichen aber geht es nicht einfach um

28 Acta Tropica 21, 4, 1964



370 Acta Trop. XXI, 4,1964

ein negatives Ausweichen, um eine Rettung in geistige Belange.
Wenn ein Volk mit magisch-religiösem Weltbild den Versuch
unternimmt, mit Hilfe der in seiner Kultur besonders stark im
Vordergrund stehenden geistigen Aspekte einen neuen Weg zu finden,
so ist dies doch wohl ebenso positiv zu beurteilen, wie wenn man
in unserer andersartig orientierten Zivilisation politische und
militärische und vor allem materielle Mittel einsetzt, um bestimmte
Ziele zu erreichen. Die Cargokulte sind also durchaus zielstrebige
Unternehmungen, und zugleich entsprechen sie wesensmäßig
ebensosehr traditionellen Kulturprägungen der Naturvölker. Sie wurzeln

in überlieferten magisch-religiösen Anschauungen. Darum
sind sie ausgesprochen nativistisch, darum stellen sie trotz vieler
darin enthaltener fremder Elemente Versuche dar, die eigene
Weltanschauung zu neuer Geltung zu bringen. Selbst die wenigen
Bewegungen in Ozeanien, die vorwiegend wirtschaftliche oder
politische Ziele verfolgten, vermochten nicht, sich von solchen Zügen
freizuhalten.

Der mystische Gehalt der Cargokulte ist vor allem durch die
Prophezeiungen vom kommenden Messias und dem Anbruch des
Goldenen Zeitalters gekennzeichnet; etwa kommen noch Visionen
von Weltkatastrophen hinzu. Auf den ersten Blick ist man hier
versucht, diese Motive auf Einflüsse unserer Kultur und vor allem
auf christliche, durch die Missionen bekannt gewordene Vorstellungen

zurückzuführen. In Wirklichkeit handelt es sich aber nur
zum Teil um Entleihungen und dann eigentlich mehr um formale
Angleichungen. Mythen und Vorstellungen von Erlösergestalten
und vom Paradies sind nämlich keineswegs auf Hochkulturen und
Hochreligionen beschränkt, sondern auch unter Fremdvölkern
schon weit verbreitet gewesen, bevor diese mit unserer Zivilisation
in Berührung kamen. Psychologisch gesehen scheint es sich dabei
um allen Menschen und allen menschlichen Gemeinschaften eigene
Urbilder zu handeln. Schon darum darf man also die zentralen
Motive von Cargokulten nicht einfach auf europäische Einflüsse
zurückführen. Es kommt aber hinzu, daß sie in den messianischen
Bewegungen Ozeaniens in Formen auftreten, die, wie gleich
gezeigt werden soll, durchaus den Prägungen jener Kulturen
entsprechen und keinerlei fremde Charakterzüge aufweisen.

Die Naturvölker, die einfachen Feldbauern zumal, wie sie in der
Südsee zu Hause sind, unterscheiden zwar in ihrem Weltbild sehr
wohl zwischen Diesseits und Jenseits, zwischen Göttlichem und
Menschlichem, zwischen einer mythischen Schöpfungszeit und
einer realen Menschenzeit; ihr ganzes religiöses Streben geht aber
darauf hinaus, diese wesensmäßigen und zeitlichen Unterschiede
aufzuheben. Mit Hilfe ihrer Kulthandlungen versuchen sie letzt-



A. Bühler, Die messianischen Bewegungen der Naturvölker 371

lieh nichts anderes, als die göttliche und die profane Welt immer
aufs neue zu einer einzigen, im Diesseits liegenden Wirklichkeit
zu vereinen. Diese durchaus reale Ganzheit liegt m. E. den
Naturvolkvorstellungen vom goldenen Zeitalter zugrunde. Das Paradies
der Naturvölker befindet sich trotz der Vereinigung mit den
göttlichen Mächten auf dieser Erde, wie es in den Cargokulten prophezeit

wird.
Ganz anders äußern sich die religiösen Grundkonzeptionen der

Hochkulturen mit monotheistischen Glaubensformen. Hier stellt
das Göttliche eine unsichtbare geistige Macht dar, der man sich in
der Hauptsache nur innerlich oder allenfalls über Symbole, nicht
aber über reale Vergegenwärtigungen nähern kann. Diese
Vergeistigung gestattet keine drastische Transzendenz des Göttlichen
ins Diesseits, keine realistische Vereinigung von Gott und Mensch
wie bei den Naturvölkern. So entsteht eine ganze andere,
«pessimistische» Bewertung des menschlichen Daseins, und in ihrem
Gefolge ergeben sich Vorstellungen vom verlorenen Paradies und
von einer kommenden Herrlichkeit, die nichts mit dem jetzigen
Leben gemeinsam haben.

Es muß zugegeben werden, daß die hier zum Ausdruck
kommende Konzeption des Paradieses auch den Vorstellungen der
Naturvölker nicht überall völlig fremd ist, und daß ferner solche
Gedankengänge unter dem Einfluß der Missionen in ihre geistige
Welt eingedrungen sein können. Auch wenn dadurch scharfe
Abgrenzungen der beiden Auffassungen oft schwierig werden, so geht
es aber trotzdem um fundamentale Verschiedenheiten, und bei den
Naturvölkern um einen durchaus traditionellen und traditionell
geformten Begriff.

Genau das gleiche gilt für das fast immer sehr stark hervortretende

Messiasmotiv. Es ist inhaltlich und in seiner Ausformung
wiederum durchaus traditionell und entspricht keinen fremden
Vorbildern. So wie in der Vailala-Bewegung, so erscheint nämlich
der Messias auch in den meisten anderen Cargokulten nicht als
Einzelfigur, sondern in der Form von Ahnen, Kulturheroen oder
mythischen Wesen, in Personifikationen, die längst vor dem
Kulturkontakt als Schöpfungsgestalten oder Träger übernatürlicher
Kräfte im Zentrum der Glaubensvorstellungen standen und als
«Kollektivformen» den individuellen Messiasgestalten gegenüberstehen.

Endlich stellt auch das Prophetentum der Naturvölker eine
bodenständige Erscheinung dar. Wir glauben heute nicht mehr so
ausschließlich an das kollektive Denken der Naturvölker, wie es

zeitenweise geschehen ist, und wir lehnen deshalb die ausschließliche

Deutung kultureller Erscheinungen und Institutionen als Kol-



372 Acta Trop. XXI, 4, 1964

lektivleistung ab. Vielmehr halten wir dafür, daß wie bei uns auch
bei den Naturvölkern Leistungen materieller und geistiger Art
immer von Einzelpersönlichkeiten ausgehen. Schon darum sind für
sie Propheten keine fremde Erscheinung. Sie «passen» aber hier
noch besser als in unseren Kulturen, sind noch verständlicher, weil
der ausgesprochen emotionelle, religiöse und mystische Charakter
der Naturvolkwelt das Erleben des Übernatürlichen, des Göttlichen
in Visionen und Offenbarungen geradezu prädestiniert. Visionäre
und Propheten hat es bei Naturvölkern zu allen Zeiten gegeben.
Auch in den messianischen Bewegungen gehen sie daher
grundsätzlich nicht auf fremde Vorbilder zurück.

Zum bodenständigen religiösen Charakter gesellt sich nun, wie
schon angedeutet wurde, ein weiterer, ebenfalls traditionsbedingter

Wesenszug der Cargokulte: sie entsprechen einer ausgesprochen

magischen Geisteshaltung. Wir haben es für die Vadala Madness

festgestellt — und das gleiche gilt für die meisten anderen
messianischen Bewegungen —, daß nach den Visionen der
Propheten die Übernahme des Cargo notwendigerweise auch zum
Wissen, zum Wesen und zur Macht der Weißen führen werde.
Schon in ihrem Grundcharakter ist diese Weissagung völlig
magisch. Sie entspricht einer bei uns weitgehend verdrängten
Geisteshaltung und äußert sich funktionell in einer Technik, die ohne
rationales Denken und ohne begriffliche Kategorien, nur unter
Verwendung von unserer Meinung nach irrationalen Mitteln bestimmte
Resultate erzwingt. Wie man z. B. mit Hilfe von Teilen eines
Menschen, von Haaren oder Fingernägeln, unter Anwendung bestimmter

Formeln in der schwarzen Magie über Leben und Tod eines
Individuums entscheiden kann, so bedingt der Teilbesitz des Cargo
notwendigerweise auch den Gewinn von Macht und Wissen der
Fremden, sofern man die Voraussetzungen erfüllt, d. h. die
Kultvorschriften genau einhält. Stärker noch als in dieser Grundidee
kommt aber die magische Geisteshaltung in Einzelheiten der Cargokulte

zum Ausdruck. Wenn sich die Anhänger der Vailala-Bewe-
gung wie Weiße kleideten, deren Häuser und Möbel imitierten,
wie die Europäer «untätig» auf der Veranda saßen, mit einem
Buch unter dem Arm herumgingen, aus Büchern lasen (ohne lesen
zu können), militärischen Drill imitierten, so wollte man eben mit
Hilfe von Teilhandlungen das Wesen der Herren in seinen Besitz
bringen. Oder wenn Tommy Kabu, der Prophet einer andern, in
der Hauptsache rationalistisch-wirtschaftlich gerichteten Bewegung

in Süd-Neuguinea, ein «Bureau» einrichtete und dieses mit
allen möglichen, an verschiedensten Orten aufgetriebenen
Briefschaften, Zeitschriften und alten Zeitungen ausstattete, dann zeigt
sich, wie sogar hier die magische Geisteshaltung nicht ausgeschal-



A. Bühler, Die messianischen Bewegungen der Naturvölker 373

tet werden konnte. Umgekehrt waren übrigens die Eingeborenen
davon überzeugt, daß sich auch die Weißen ausschließlich magischer

Mittel bedienten, um zu Gütern zu kommen. Der Cargo traf
ja einfach auf den Schiffen ein, nie sah man, wie er hergestellt
wurde, nie sah man auch die ansässigen Weißen Arbeiten verrichten,

wie sie etwa für die Einheimischen unerläßlich waren, um
existieren zu können. Bezeichnend und nochmals magisch begründet

ist daher für den Cargokult der völlige Verzicht auf Arbeit, das

ausgesprochene Nichtstun.
Es wäre interessant zu verfolgen, wie weit auch in den

messianischen Bewegungen der Hochkulturen neben den mystisch-religiösen

Grundideen die magische Geisteshaltung wirksam ist.
Vermutlich würde sich dann zeigen, daß in dieser Beziehung trotz
der eben festgestellten verschiedenartigen und selbständigen
kulturellen Prägungen höchstens graduelle und nie prinzipielle
Abweichungen zwischen den verschiedenen Formen bestehen.

Weil Religiosität und magische Geisteshaltung sowohl die
Grundprägungen der Naturvolkkulturen bedingen als auch die
treibenden Faktoren ihrer messianischen Strömungen darstellen,
haben solche Bewegungen oft eine unerhörte Suggestivwirkung. Um
der Prophezeiungen willen nimmt man dann die größten Leiden
in Kauf. Nicht nur für die Vailala-Bewegung wurde festgestellt,
daß die Gläubigen willig Hunger und Not ertrugen, um für das
Paradies bereit zu sein und alle Bedingungen für die Aufnahme
darin zu erfüllen. Im letzten Jahrhundert haben z. B. Südbantu-
Stämme auf Gebot eines Propheten ihre Ernten und ihr Vieh
vernichtet, und tausende von Menschen sind in der Folge verhungert.
Noch in diesem Jahrhundert wurden grönländische Eskimos vom
nahen Anbruch des goldenen Zeitalters so sehr überzeugt, daß sie
das Jagen aufgaben, ihre Vorräte aufzehrten und nur mit Hilfe
kostspieliger Hilfsaktionen vor dem Verderben gerettet werden
konnten.

Auch die zweifellos bestehende integrierende Wirkung der Kulte
ist durch ihren religiös-magischen Charakter bedingt. Die Naturvölker

und insbesondere die Bewohner vieler Teile Ozeaniens lebten

vor dem Kulturkontakt in sehr kleinen, in jeder Beziehung
selbständigen Einheiten. Wohl waren gemeinsame weltanschauliche
Grundlagen vorhanden, aber es bestand keine Notwendigkeit,
infolge der sprachlichen Zersplitterung oft auch keine Möglichkeit,
sich deswegen miteinander zu verbinden. Erst die mit der Europäisierung

auftretenden Gefahren ließen das gemeinsame Weltbild
bewußt werden, und darum konnten dann messianische, auf diesem
Weltbild beruhende Bewegungen oft so rasch und weit um sich
greifen. Erleichtert wurde diese Ausbreitung durch die im Kolo-



374 Acta Trop. XXI, 4, 1964

nialzeitalter entstehenden allgemeinen Umgangssprachen, das Pidgin

z. B. in der Südsee. Solche Integrierungsvorgänge können sich
vor allem in Verbindung mit der Fremdenfeindlichkeit politisch
auswirken. Tatsächlich sind denn auch einzelne messianische
Bewegungen zu ausgesprochenen nationalistischen Erhebungen
geworden. In ihrem Grundcharakter aber, das sei hier zusammenfassend

nochmals nachdrücklich betont, sind sie religiös-magisch,
durch eine uns fremde Weltanschauung geformt. Selbst aus unserer

Kultur stammende Einzelheiten sind deshalb darin gedanklich
umgedeutet worden, haben völlig andern Wert erhalten. Da jede
Einsicht in unsere Technik, Wirtschaft und Wissenschaft fehlt,
bleibt gar keine andere Wahl, als zu probieren, sie mit Hilfe von
geläufigen Anschauungen zu erfassen und in Besitz zu bringen.

Selbstverständlich können solche Wege nie zum Ziele führen,
und die Cargokulte wie andere messianische Bewegungen der
Naturvölker erweisen sich damit als Versuche mit untauglichen
Mitteln. Gleichzeitig aber illustrieren sie mit aller Deutlichkeit, wie
selbst in den modernen und sicher zum Wohl der Eingeborenen
gedachten Kolonisationsmethoden jene Fehler tatsächlich begangen

wurden, die ich am Beginn meines Referates zur Diskussion
gestellt habe, und wie katastrophal sie sich auswirken. Keine
Behörde hat eben je ernsthaft versucht, sich auch nur gründliche
Kenntnisse über die Kulturen von Völkern zu verschaffen, für
deren Schicksal sie verantwortlich ist, geschweige denn es gar
unternommen, den Geist solcher Kulturen zu erfassen und ihn in den
kolonisatorischen Maßnahmen zu berücksichtigen. Mit verschwindend

geringen Ausnahmen hat man ebensowenig daran gedacht,
jene Völker nicht nur mit materiellen Errungenschaften, sondern
auch mit den Voraussetzungen dazu, mit den Werten unserer Kultur,

bekannt zu machen oder gar den Versuch zu wagen, zwischen
fremden Weltanschauungen und unserer Zivilisation zu vermitteln,

sie organisch miteinander zu verbinden. So mußte es zu
verderblichen und zugleich unwahrscheinlich grotesken Situationen
kommen. Man hat z. B. offensichtlich erwartet, daß sich Menschen
mit Steinzeitkulturen im Laufe weniger Jahre auf unser modernes
technisches Zeitalter umzustellen vermögen. Unsere Zivilisation
hat dafür Jahrtausende benötigt, grundlegende geistige Wandlungen

sind damit verbunden gewesen. Von den Naturvölkern aber
forderte man dieselben Leistungen innert kürzester Frist, ohne
ihnen dabei zu helfen oder auch nur daran zu denken, daß es für
sie ohne geistige Neuorientierungen unmöglich ist, sich in unsere
Zivilisation einzupassen. Darum hat man auch, außerhalb der
wissenschaftlich interessierten Kreise, die tiefe Bedeutung der Cargokulte

kaum erkannt. Anstatt sie als zugegebenermaßen fruchtlose,



A. Bühler, Die messianischen Bewegungen der Naturvölker 375

zugleich aber als ernsthafte — und auch verzweifelte — Versuche
zum Anschluß an unsere Zivilisation zu würdigen, hat man sie in
den Kolonialverwaltungen mit wenigen Ausnahmen als sinnlos,
als pathologisch, als Äußerungen denkunfähiger Menschen bezeichnet.

Man hat sie unterdrückt, «weil man Verrücktheiten nicht dulden

darf», und weil man die in ihnen zum Ausdruck kommende
Fremdenfeindlichkeit als gefährlich erachtete. Man hat dahingegen

nicht erfaßt, oder gar daraus gelernt, was sie im Hinblick auf
die Europäisierung mit aller Deutlichkeit zeigen: wie oberflächlich

der von uns veranlaßte und gelenkte Akkulturationsprozeß in
seiner Wirkung geblieben ist.

Das sind die Lehren, die man aus den Cargokulten vor allem
ziehen muß. Das sind aber auch Erkenntnisse, die noch heute in
den Problemen der Entwicklungsländer an vorderster Stelle stehen.
Man mache sich hier keine Illusionen: sogar in den neuen
selbständigen Staaten sind die gleichen Situationen in stärkerem oder
geringerem Ausmaße vorhanden, die zur Entstehung von Cargokulten

führten, und Strömungen, die messianischen Bewegungen
sehr nahestehen, zeigen sich auch dort. Dabei wollen wir gar nicht
von jenen Staatengründungen sprechen, in denen Minderheiten in
einem Maße unterdrückt werden, wie es in modernen Kolonien
der europäischen Staaten kaum mehr geschehen ist. Wir wollen
uns vielmehr auch weiterhin bloß mit den Beziehungen zwischen
Weißen und Fremdvölkern befassen. Und hier kommt man nicht
über die Tatsache hinweg, daß zwar die Kolonialherrschaft
verschwunden ist, daß aber ein Druck, ein Übergewicht von unserer
Seite her trotzdem weiter besteht. Was früher durch eine politische
Machtposition gegeben war, wird heute auf Grund einer tatsächlich

vorhandenen oder doch behaupteten wissenschaftlichen,
technischen, wirtschaftlichen und geistigen Überlegenheit geltend
gemacht. Auch jetzt geht es in allen Entwicklungsländern um Akkul-
turationspartner, die auf zwei sehr verschiedenen Ebenen stehen
und in vielen Fällen — was uns betrifft — auch stehen wollen.
Anders kann man es sich jedenfalls nicht erklären, daß man sich
so oft bei der Aufstellung von Entwicklungsprojekten nicht mit
jenen Problemen befaßt, die schon im Kolonialzeitalter wichtig
waren, aber unberücksichtigt blieben.

Noch immer fragt man sich nur sehr selten, ob unsere Hilfe
nötig ist oder gewünscht wird. Das Gefühl unserer Überlegenheit
läßt uns glauben, unsere Unterstützung werde überall erwartet
und müsse sich auch überall segensreich auswirken. Wir können
uns nicht vorstellen, daß die Vermittlung unserer zivilisatorischen
Ausrüstung bei fremden Völkern nicht auch zum Wohlstand führen

soll, wie es bei uns geschieht. Wir klagen dann über Einsichts-



376 Acta Trop. XXI, 4, 1964

losigkeit, Faulheit und Korruption. Wir versuchen, durch
Einschränkung der Hilfe, durch Kontrollmaßnahmen die Übelstände
zu beseitigen und verschärfen damit meistens die Gegensätze
zwischen Überlegenen und Unterlegenen. Nur sehr selten aber suchen
wir die Ursachen für solche Fehlleistungen in uns. Unter dem
Eindruck einer übermächtigen, noch immer von der Idee des
Fortschrittes um jeden Preis beherrschten, materialistischen
Weltanschauung, deren Gefahren wir nicht einmal für uns selbst sehen,
ist es für uns unvorstellbar, daß eine solche Einstellung den meisten
Fremdvölkern einfach fehlt oder erst in sehr verzerrten Formen zu
eigen ist. Auch hier kommt dieselbe Unterlassungssünde klar zum
Ausdruck, die den Hauptanlaß zur Entstehung von Cargokulten
gibt: wir halten es für überflüssig, uns mit den traditionellen geistigen

Grundlagen der Fremdvölker zu befassen oder gar zu versuchen,

sie zu berücksichtigen und auf ihnen weiterzubauen. Darum
die weitgehende Beschränkung auf Hilfe wirtschaftlicher Art und
damit zusammenhängender Schulung, darum auch das Gefühl
unserer Überlegenheit.

In unseren Hilfsmaßnahmen handeln wir immer autoritär.
Dadurch aber ergeben sich verhängnisvolle Verzerrungen in unseren
Beziehungsformen zu den Entwicklungsvölkern. Wir werden zu
Helfern, die andern zu Hilfsbedürftigen in der Art eines Verhältnisses,

wie es zwischen Eltern und Kindern oder Lehrer und Schüler

besteht. Statt zu beraten, will man formen und bilden. Mit
erstaunlicher Souveränität übersieht man dabei, daß die Angehörigen

von Entwicklungsländern keine Kinder sind, daß sich diese
Völker im Laufe von Jahrtausenden Kenntnisse, Weltanschauung
und Kultur erworben haben, daß ihnen schon lange die Mittel
bekannt sind, um alle ihre materiellen und geistigen Bedürfnisse zu
befriedigen. Fehlschläge in wirtschaftlichen Hilfsunternehmungen
haben ja sogar nicht selten erwiesen, wie oft die traditionellen
Wirtschaftsformen den lokalen Verhältnissen besser angepaßt sind
als unsere eigenen technisch höherstehenden Maßnahmen. Nicht
einmal soweit hat man also oft die Grundlagen der Fremdkultur
zu erfassen versucht.

Geradezu tragisch wird nun aber die Situation, weil wir unsere
persönliche Überlegenheit nicht auf materielle Belange beschränken,

sondern auch für geistige Errungenschaften beanspruchen.
Man will diese geistigen Werte zwar im allgemeinen nicht
propagieren, kennt oder hält vielleicht auch selbst nicht allzuviel davon.
Als «zivilisierter» Mensch muß man sie aber doch wohl den andern
gegenüber vertreten, denen man zum vornherein auch in dieser
Hinsicht sehr wenig zutraut. Es ist geradezu unvorstellbar, wie
stark diese Überheblichkeit noch immer gegenüber Entwicklungs-



A. Bühler, Die messianischen Bewegungen der Naturvölker 377

Völkern aller Schattierungen vorherrscht und gegenüber einzelnen
Angehörigen derselben geltend gemacht wird, mit was für einer
Arroganz sich auch heute noch Angehörige westlicher Staaten in
fremden Ländern bewegen. Selbst wenn sie vom Geist der eigenen
Kultur etwas besitzen — erst recht natürlich, wenn nichts davon
vorhanden ist — sind sie von einer ethnozentrischen Einstellung
befangen, die auf der anderen Seite als Druck empfunden wird
und Erfolge verhindert.

Man mag mir entgegenhalten, meine Auffassung sei übertrieben.

Sie beruht aber auf zahlreichen Beobachtungen und Feststellungen.

Nicht nur von Angehörigen der Naturvölker, sondern auch
in Ländern, die sogar von unserer «hohen Warte» aus gesehen
mit größtem Recht auf ihre Kultur stolz sein können, wird über
die Überheblichkeit der Europäer geklagt. Gute Kenner von Indien
z. B. betonen immer wieder, wie sehr man dort die Unkenntnis und
Mißachtung der einheimischen Kultur — dies sogar durch
Diplomaten und durch Vertreter der Entwicklungshilfe — empfinde,
und wie gerade dadurch nicht bloß ein altes Ressentiment gegen
den Westen geschürt, sondern auch die erfolgreiche Zusammenarbeit

zwischen Indien und den westlichen Staaten erschwert
werde. Ich weise auch darauf hin — jeder, der in überseeischen
Ländern gelebt hat, wird hier meine eigene Erfahrung bestätigen
— wie schwer es ist, persönlich gegen die tiefwurzelnde ethno-
zentrische Einstellung aufzukommen und sie zu überwinden. Die
Gefahr ist außerordentlich groß, daß man die Angehörigen fremder

Länder nicht als ganz vollwertig betrachtet und damit eben in
die Situation des Vaters hineingelangt, der nicht bloß raten,
sondern auch erziehen möchte. Erwachsene Menschen oder gar Völker
mit eigenen Kulturen kann man aber nicht erziehen. Und helfen
in diesem Sinne — Wohltätigkeit hat sowieso immer einen
Beigeschmack von Autorität — macht durchaus nicht immer so beliebt,
wie man es sich vorstellen möchte. Das gilt schon für unsere
Verhältnisse, trifft aber in viel stärkerem Maße in Entwicklungsländern

zu, wo wir als Helfende auftreten. Trotz aller gegenteiligen
Anschauungen sind wir dort nämlich vorerst noch Außenseiter,
stehen jedenfalls außerhalb der geltenden Kulturnormen.
Angehörige und selbst Regierungen fremder Völker fühlen sich daher
uns gegenüber nicht einmal zu dem verpflichtet, was innerhalb
ihrer Gemeinschaften selbstverständlich ist. Wenn ferner schon
bei uns wiederholte oder fortdauernde Hilfe von den Unterstützten
bald einmal als selbstverständlich erachtet, ja sogar gefordert
wird, so muß diese Einstellung in den Entwicklungsländern, den
Fremden gegenüber, noch viel stärker sein. Wir sind dort als
Gebende erschienen, und von diesen verlangt man ständig mehr, ohne



378 Acta Trop. XXI, 4, 1964

daß man an Gegenleistungen denkt. Zugleich empfindet man aber
auch die dadurch ständig wachsende Abhängigkeit immer stärker
und unangenehmer. Nicht von ungefähr spricht man in diesem
Zusammenhang in Entwicklungsländern bereits von Neokolonialismus.

Sogar die Mission ist nicht frei von ethnozentrischer Einstellung,

dies trotz ihrer wahrhaftig anerkennenswerten Leistungen in
den verschiedensten fremden Kulturgebieten. Sie hat sogar
versucht, den Fremdvölkern von unseren geistigen Werten zu
vermitteln. Auch sie hat aber nicht vermeiden können, ihre Autorität
zu stark zur Geltung zu bringen, dadurch das neuerdings vom
Konzil propagierte, wenn freilich auch nur für die Christen gelten
sollende Menschenrecht der Religionsfreiheit zu mißachten und
zugleich auch im Rahmen ihrer Aufbaubestrebungen zunächst alle
traditionellen Anschauungen und Grundlagen der Kultur zu
zerstören. Auch hier mußte es deshalb zu Krisensituationen kommen,
die nur schwer überwunden werden können. Es ist z. B. sicher
symptomatisch, daß im Bismarck-Archipel Eingeborenenräte im
Rahmen der ihnen gewährten Selbstverwaltung als eine der ersten
Maßnahmen die Schließung der schon seit Jahrzehnten bestehen-
nen Missionsstationen verfügten.

Wenn im Zusammenhang mit den Cargokulten geltend gemacht
wurde, daß die Fremdvölker nichts sehnlicher erhoffen, als
unsere gesamte zivilisatorische Ausrüstung übernehmen zu können,
so kann hier für die Entwicklungsländer das gleiche Argument in
verstärktem Maße vorgebracht werden. Regierungen und intellektuelle

Schichten jener Staaten wünschen tatsächlich Wirtschaftsund

Ausbildungshilfe, man anerkennt ihre Bedeutung und hat
sogar — ich denke etwa an westafrikanische Staaten — die Arbeit
der Mission für die Heranführung der Bevölkerung an moderne
Verhältnisse als entscheidend bezeichnet. Trotzdem glaube ich, der
für solche Wandlungen notwendige und entscheidende geistige
Umschwung sei sogar in den führenden Bevölkerungskreisen noch
nicht erfolgt. Wenn Sozialwissenschaftler aufs tiefste darüber
enttäuscht sind, daß in den Entwicklungsländern die «sachorientierte
Denkweise» fehlt, daß dort die Grundkategorien des Denkens
«teilweise anders» seien als bei uns, so bringen sie damit in erster
Linie zum Ausdruck, wie sehr die betreffenden Völker in andersartigen

Kulturprägungen verwurzelt sind. Man könnte durch
unzählige Beispiele belegen, wie stark dort die eigene Tradition noch
immer ist. Mag es grotesk und komisch wirken zu hören, daß die
Regierung von Dahomey anläßlich einer Staatsfeier Zauberer
heranzog, die für gutes Wetter zu sorgen hatten, so zeigt sich m. E.
die gleiche Geisteshaltung, wenn in Entwicklungsländern die Paß-



.4. Bühler, Die messianischen Bewegungen der Naturvölker. 379

kontrollen mit zum großen Teil völlig nutzlosen Schreibarbeiten
verbunden sind und durch Dutzende von Funktionären durchgeführt

werden, die oft nicht einmal lesen können. Solche für uns
sinnlose und wichtigtuerische Manipulationen haben wir in den
Cargokulten mit gutem Recht als magisch bezeichnet. Hier dürfen
wir sie doch wohl wenigstens als Hinweis darauf verwenden, wie
wenig man bisher in jenen Ländern den Gehalt unserer Zivilisation

erfaßt hat. Wie in den einfachsten Verhältnissen der Naturvölker

glaubt man auch hier, man könne über Äußerlichkeiten in
den Besitz unserer Lebensformen und damit zu einer geachteten
Position in der modernen Welt gelangen. Dabei ist man gar nicht
fähig, die in unserer Zivilisation maßgeblichen Probleme auch nur
zu sehen, geschweige denn, die Konsequenzen daraus zu ziehen.
Wir dürfen aber darüber nicht enttäuscht sein, und falsch wäre es,
die Fremdvölker dafür verantwortlich zu machen. Nochmals tritt
hier unsere eigene Schuld klar zutage. Wir haben weder daran
gedacht, in diese andere Geisteshaltung einzudringen, noch einen
Weg gesucht, sie wenigstens in einer Übergangsperiode zu
berücksichtigen. Darum haben wir auch kein Recht, uns über die vielen
Mißerfolge zu beklagen oder andere dafür verantwortlich zu
machen.

Darf ich ein letztes Beispiel anführen, um zu belegen, wie wenig
man sich all dieser Tatsachen bewußt ist? Hier in Basel, von wo
aus im Rahmen der Entwicklungshilfe Vieles und sehr viel
Vorbildliches geleistet wird, wurde im Rahmen der Volkshochschulkurse

ein Vortragszyklus über «Probleme der Entwicklungsländer»
abgehalten. Als Referenten wirkten ein Soziologe, ein Arzt, ein
Vertreter des Roten Kreuzes, Biologen, Praktiker aus Wirtschafls-
kreisen und Entwicklungsorganisationen sowie Vertreter der
Mission, alles Persönlichkeiten, die sicherlich über reiche und wertvolle
Erfahrungen verfügen. Ein Ethnologe aber kam darin nicht zu
Wort. Ich bedaure dies nicht etwa aus persönlichen Gründen,
sondern weil man mit einer solchen Auswahl von Themata einmal
mehr zum Ausdruck bringt, wie einseitig man Entwicklungshilfe
noch immer auffaßt und betreibt, wie sehr man die auf der anderen

Seite vorhandenen Werte mißachtet oder sie jedenfalls in der
Entwicklungshilfe als bedeutungslos ansieht.

Durch meine freimütigen Bemerkungen bin ich vielleicht in den
Verdacht gekommen, ein grundsätzlicher Gegner der
Entwicklungshilfe zu sein, ja sogar, es als beste Lösung aller Schwierigkeiten

zu betrachten, wenn man die Naturvölker so gut wie die
neu gebildeten exotischen Staaten isolieren würde, in «Reservaten»
sich selbst überließe. Nichts steht mir ferner. Ich bin mir der
Verantwortung durchaus bewußt, die wir in den Entwicklungsländern



380 Acta Trop. XXI, 4, 1964

zu tragen haben. Durch die Einführung unserer zivilisatorischen
Ausrüstung haben wir ihnen zum vorher fehlenden Bewußtsein
einer eigenen Armut verholfen. Die von uns ausgehende Verbesserung

der hygienischen Verhältnisse und ärztlicher Hilfe vor allem
führte an vielen Orten zu Bevölkerungszunahmen, die man nicht
mehr zu bewältigen vermag. Das allein schon verpflichtet. Isolierung

der Entwicklungsländer spräche aber auch gegen alle
kulturgeschichtliche Erfahrung. Kontakte zwischen verschiedenen
Völkern und Kulturen haben immer stattgefunden und werden sich
immer wieder ergeben. Sie haben auch immer wieder zu
Katastrophen geführt, in extremen Fällen zu Krieg und Ausrottung, in
anderen zu Erscheinungen, wie wir sie heute betrachtet haben.
Ich sehe aber nicht ein, warum wir auch jetzt noch Krisen und
Katastrophen heraufbeschwören müssen, wo wir doch immerhin
über einige Kenntnisse solcher Akkulturationsprozesse verfügen,
und warum wir dafür sogar noch riesige Mittel an Geld, Material
und Arbeitskraft einsetzen sollen.

Noch ist es nicht überall zu spät, um nach erfolgreicheren
Formen der Entwicklungshilfe zu suchen, und der Weg dazu dürfte
jetzt sichtbar sein. Zunächst müssen wir davon überzeugt sein,
daß in allen Entwicklungsländern eigene kulturelle Werte
vorhanden sind, an denen wir nicht achtlos vorbeigehen dürfen. Wir
müssen also zuerst und ständig die Resultate völkerkundlicher
Forschungen berücksichtigen oder solche Untersuchungen nötigenfalls

veranlassen. Nur dann kann man die außerordentlich wichtigen

Grundhaltungen und Grundwerte fremder Kulturen erkennen

und darauf Rücksicht nehmen. Nur dann würde man es
vermutlich auch unterlassen, im Rahmen von Entwicklungsprojekten
immer wieder bloß Spezialisten auszusenden, von denen jeder
sozusagen einen Teil eines kranken Organismus zu behandeln sucht,
seine eigene Maßnahme als entscheidend ansieht und doch gar
nicht weiß, oder nicht wissen will, was für Eigenschaften dem
gesamten Organismus zukommen und wo die Grundursache des
Übels liegt.

Auf einem Vakuum bauen wir aber auch, wenn wir in Unkenntnis
der damit verlorengehenden Werte unbewußt oder absichtlich

die traditionelle Kultur zerstören. Dies ist in unzähligen Fällen
geschehen. Man kann aber in Jahrhunderten oder Jahrtausenden
Gewachsenes nicht einfach ausrotten und in wenigen Jahren etwas
völlig Neues zum Gedeihen bringen, wie es z. B. einmal ein hoher
UNO-Beamter für Neuguinea allen Ernstes verlangt hat. Gerade
wir in der Schweiz sollten wissen, wie sehr die Stärke eines Staates,
eines Volkes auf seiner Tradition beruht. Obschon wir an der
modernen Weltzivilisation Anteil haben, pflegen wir in unserem



A. Bühler, Die messianischen Bewegungen der Naturvölker 381

Lande diese Tradition, und wir sind stolz auf sie. Ich sehe nicht
ein, warum das gleiche nicht auch für fremde Völker zutreffen
soll, wir dort nicht auch darauf Rücksicht nehmen sollen, ja
sogar, warum wir nicht versuchen sollen, dort das Traditionsbewußtsein

wieder zu festigen, wo es am Verschwinden ist.
Auch hier mag man Einwände erheben, vor allem darauf

hinweisen, wie sehr angesichts der bedrohlichen Bevölkerungszunahme

in vielen Fällen rasche und besonders wirtschaftliche
Entwicklung so dringlich seien, daß die Zeit zu einem Aufbau von
Grund auf einfach nicht ausreiche, wenn man eine Katastrophe
verhindern wolle. Ich weiß nicht, ob man mit dieser Hast nicht
andere, vielleicht viel gefährlichere Krisen heraufbeschwört.
Gewiß würden Entwicklungsmaßnahmen in unserem Sinne lange
dauern; denn zu einer organischen geistigen Umstellung ohne
Schockwirkung benötigt es Generationen. Hier kann man nicht
in ein paar Monaten oder Jahren Erfolge erzielen, wie man es aus
wirtschaftlichen oder politischen Erwägungen heraus so oft
erzwingen will. Aber wir hätten dann vielleicht die Genugtuung, an
einem Bau mit festen Fundamenten mitgewirkt zu haben.

Mein Kollege Schmitz hat an dieser Stelle, in einem Vortrag
über das Verstehen fremder Kulturen, mit großem Nachdruck und
mit großem Recht darauf hingewiesen, daß man versuchen müsse,
fremde Menschen und Kulturen mit dem Herzen und nicht mit
dem Kopf zu erfassen. Diese Forderung — sie gilt übrigens doch
wohl ganz allgemein für alle menschlichen Beziehungen — sollte
auch in der Entwicklungshilfe an vorderster Stelle stehen. Wo sie

befolgt wird — ich denke hier vor allem an die bewundernswerten
Leistungen von Baslern in Ostafrika — können Erfolge nicht
ausbleiben. Sie allein führt zur unumgänglichen gegenseitigen Achtung

und zur ebenso notwendigen Handlungsfreiheit auf beiden
Seiten. Aber für sich allein genügt sie nicht. Auch wo das Herz
spricht und die besten Absichten vorhanden sind, kann Schaden
angerichtet werden, wenn man die fremden Verhältnisse zu wenig
kennt. Darum kommt man nicht darum herum zu verlangen, daß
Entwicklungsprojekte vom Verstehen fremder Kulturen ausgehen,
daß sie die reichlich vorhandenen Möglichkeiten ausnützen, um
sie kennenzulernen, oder daß sie doch wenigstens mit dem
Vorhandensein derselben rechnen. Nur wo diese Bereitschaft vorhanden

ist, darf man annehmen, daß die traditionellen Werte fremder
Kulturen geachtet, ja sogar betont werden. Nur dann aber dürfen
wir auch hoffen, daß unsere eigene Kultur mit Werten, die uns
teuer sind, in kommenden Zeiten erhalten bleiben werde.



382 Acta Trop. XXI, 4, 1964

Literatur.

Andersson, E. Messianic Popular Movements in the Lower Congo. Studia
Ethnographica Upsaliensia, Bd. XIV. Upsala 1958.

Bertling, C. T. Technische bijstand van het Westen en psychische afstand
van het Oosten. Indonesie. Jg. 7. Amsterdam 1954.

Bühler, A. Kulturkontakt und Kulturzerfall. Eindrücke von einer Neuguinea-
Reise. Acta Tropica, Bd. 14. Basel 1957.

Gehlen, A. Urmensch und Spätkultur. Bonn 1956.

Herskovits, M. J. Acculturation. New York 1938.

Leeson, J. Bibliography of Cargo Cults and other Nativistic Movements in the
South Pacific. South Pacific Commission, Technical Paper, No. 30. Sydney
1952.

Linton, R. Nativistic Movements. American Anthropologist, Bd. 45, 1943.

Lommel, A. Der «Cargo-Kult» in Melanesien. Ein Beitrag zum Problem der
«Europäisierung» der Primitiven. Zeitschrift für Ethnologie, Bd. 78.
Braunschweig 1953.

Mäher, R. F. New Men of Papua. Madison 1961.

Mead, M. New Lives for Old. New York 1926.

Mühlmann, W. E. Chiliasmus und Nativismus. Studien zur Psychologie, Sozio¬

logie und historischen Kasuistik der Umsturzbewegungen. Berlin 1961.

Schott, R. Die Folgen der europäischen Ausbreitung für die überseeischen
Völker. Historia Mundi, Bd. VIII. Bern 1959.

Schmitz, C. A. Vom besseren Verstehen fremder Kulturen. Akademische Vor¬
träge gehalten an der Universität Basel, Bd. 2. Basel 1962.

Schwartz, Th. The Paliau Movement in the Admiralty Islands, 1946-1954.

Anthropological Papers of the American Museum of Natural History, Vol. 49,
Part. 2. New York 1962.

Wallace, A. F. C. Revitalization Movements. American Anthropologist, Bd. 58,
1956.

Worsley, P. The trumpet shall sound. A Study of "Cargo-Cults" in Melanesia.
London 1957.


	Die messianischen Bewegungen der Naturvölker und ihre Bedeutung für Probleme der Entwicklungsländer

