Zeitschrift: Acta Tropica
Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 21 (1964)

Heft: 4

Artikel: Das wissenschaftliche Denken im alten Indien
Autor: Bloch, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-311198

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-311198
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das wissenschaftliche Denken im alten Indien.

Von ALFRED BLOCH.

Vielleicht erwartet man zunichst eine Definition dessen, was im
folgenden unter «wissenschaftlichem Denken» verstanden werden
soll. An den Beginn gestellt, miite jedoch eine solche Begriffs-
bestimmung unanschaulich und vielleicht schwer verstindlich
wirken. Deshalb sei es gestattet, moglichst bald die konkreten
Beispiele selbst sprechen zu lassen und erst am Schluf3 eine all-
gemeine Kennzeichnung des altindischen wissenschaftlichen Den-
kens zu versuchen. Nur einer moglichen falschen Erwartung sei
sogleich entgegengetreten: Nicht von den Ergebnissen des wissen-
schaftlichen Denkens der Inder soll hier die Rede sein, sondern
von ihrem Denken selbst, nicht von Entdeckungen und Erfindun-
gen, sondern von Verfahrensweisen, von Methoden. Wohl sind Ent-
deckungen und Erfindungen die Kronung wissenschaftlichen Den-
kens und die greifbarste Bestitigung seiner Richtigkeit; aber auch
dann, wenn die Denkarbeit irgendwo stecken bleibt oder in eine
Sackgasse gerit, verliert das vorangegangene Stiick richtigen Den-
kens seinen Wert nicht; vielmehr bleibt es, wo und wann auch im-
mer es erarbeitet worden ist, ein kostbares Vermaéachtnis, das es
zu bewahren und zu wiirdigen gilt. Nicht daBl es den Wissenschaf-
ten in Indien an bedeutenden Ergebnissen gefehlt hiitte': Bekannt-
lich verdankt man den Indern etwa die Erfindung der Zahlzeichen
samt der Null und die geniale Einrichtung des dezimalen Stellen-
werts der Zahlen. In die Trigonometrie haben sie wahrscheinlich
den Sinusbegriff eingefiihrt, und Bedeutendes haben sie in der
Astronomie geleistet. Von der Sprachwissenschaft der alten Inder
soll im folgenden noch kurz die Rede sein. Aber im ganzen hat die
Forschung in Indien nicht so sichtbare Erfolge gezeitigt wie im
alten Griechenland oder gar in Europa seit der Renaissance. Die
vom alten Indien geleistete Denkarbeit wird deshalb oft verkannt,
und das Abendland sieht gerne einen scharfen Gegensatz zwischen

Anmerkungen.

Abkiirzungen: Frauwallner = Erich Frauwallner, Geschichte der indischen
Philosophie, bisher 2 Biinde, Salzburg 1953 und 1956. — Jacobi = Hermann
Jacobi, Die Entwicklung der Gottesidee bei den Indern, Bonn und Leipzig 1923.
— Oldenberg V.W = Hermann Oldenberg, Vorwissenschaftliche Wissenschaft.
Die Weltanschauung der Brahmana-Texte, Gittingen 1919. — Ruben = Walter
Ruben, Die Nyayasiitra’s, Text, Ubersetzung, Erliuterung und Glossar. Abhand-
lungen fiir die Kunde des Morgenlandes, 18. Band, No. 2, Leipzig 1928.

1 Vgl. zum Folgenden J. Filliozat, Les sciences dans I'Inde ancienne, Les
Conférences du Palais de la Découverte, Série D. No 40, Paris 1956.



344 Acta Trop. XXI, 4, 1964

westlicher Wissenschaft und ostlicher Weisheit, zwischen europii-
schem rational-abstraktem Denken und indischer religiés-medita-
tiver Schau. Diese Ansicht ist nicht villig unrichtig, aber einseitig.
Zwar daf} die absolute, iibersinnliche, letzte Wahrheit der gewohn-
lichen Wahrnehmung und dem gewdohnlichen Denken unerreich-
bar ist, wuBiten die Inder, und eine ihrer bezeichnenden Leistungen
ist es bekanntlich, in jahrhundertelangem Bemiihen eine Schulung
des Leibes und des Geistes entwickelt zu haben, die den Menschen
dem Absoluten auf anderem Wege als dem des bloBen Denkens
nahebringen soll. Aber eine FIFeindschaft gegen das Verstandes-
denken oder den Rationalismus, wie sie heute in Europa nicht ganz
selten ist, findet sich im alten Indien kaum. Mit Rationalismus mei-
nen wir wohlgemerkt nicht jene iiberhebliche Vermessenheit, die
alles mit dem Verstande zu meistern sich anmaft und die Unbe-
greiflichkeit des Ubersinnlichen verkennt, sondern wir meinen den
Willen und Mut zum freien, unbefangenen Denken in allen ihm
zuganglichen Gebieten, und die Bereitschaft, Rechenschaft durch
Angabe von Griinden abzulegen und auf Gegengriinde zu horen.

Das ilteste Denkmal des indischen Schrifttums, der Rigveda,
ist eine Sammlung von Lobliedern auf Gotter. Sie mag in der Zeit
von etwa 1200 bis 1000 v. Chr. entstanden sein. Wissenschaftliches
Denken findet sich in den allermeisten dieser Hymnen nicht; ihr
Zweck, die Gotter anzurufen und zu preisen, hiitte fiir forschende
Gedankengiinge, selbst wenn es sie schon gegeben hitte, keinen
Platz gehabt, aber es gab sie wohl noch gar nicht, denn der Rigveda
ist von den Dichtern eines altertiimlichen Hirtenvolkes hervorge-
bracht worden. Eine Ausnahme bilden einige wenige und ver-
gleichsweise spite Lieder der Sammlung; man pflegt sie spekulativ
oder philosophisch zu nennen und in ihnen die frithesten Ansétze
zu wissenschaftlichem Denken zu sehen. Gegenstand ist meistens
die Entstehung der Welt. Wiirde eine bestimmte Art der Weltent-
stehung als einzig mdoglich und sicher hingestellt, so hitten wir
hier nicht dariiber zu sprechen. Das Bemerkenswerte ist aber, da83
der Dichter namentlich des beriihmtesten dieser Lieder® seinem
Zweifel offenen Ausdruck gibt. Zwar die damals offenbar schon
umstrittene Frage, ob die Welt aus dem Nichts oder aus einem
seit ewig vorhandenen Urstoff entstanden sei, entscheidet der Dich-
ter durch eine vermittelnde Losung®: ,Weder Sein noch Nichtsein
war damals, sondern bloBer Geist.” Aber sonst herrscht in seinem
Liede die Frageform vor: ,Was regte sich? Wo? In wessen Ob-

hut? ... Wer weill es gewifl, woher diese Schopfung entstand?
Die Gotter kamen erst nachher. Wer weill es also, woraus sie sich
2 10, 129.

3 K. F. Geldner, Der Rigveda (Wiesbaden 1951), 3. Teil S. 359.



A. Bloch, Das wissenschaftliche Denken im alten Indien 345

entwickelt hat? Woraus sich diese Schopfung entwickelt hat, ob
Er sie gemacht hat oder nicht — der Aufseher der Welt im hoch-
sten Himmel weiB3 es allein — oder auch Er weill es nicht.” Der
Zweifel steht am Anfang der Wissenschaft.

In der Zeit nach dem Rigveda, vielleicht etwa von 1000 bis 600
v. Chr., entwickelte sich der urspriinglich schlichte Gottesdienst
zu einem iiberaus komplizierten Opferritual. Der friithere Grund-
gedanke, die Gotter durch Spenden zu erfreuen und gnidig zu
stimmen, wich einem magischen Zeremonienglauben. Jede Ritual-
handlung, so nahm man an, wirkt auf den Gang der Natur und
auf das Leben der Menschen ein; Kindersegen und Reichtum, Ge-
sundheit und langes Leben, Ruhm und Ansehen kéonnen durch die
richtige Ausfithrung der Opferzeremonien herbeigefithrt und —
bei den Feinden — vernichtet oder verhindert werden. Was im
einzelnen davon abhingt, ob der Priester einen heiligen Spruch
dreimal oder viermal vortriagt, ob er sich westlich oder 6stlich vom
Altar aufstellt, ob er Butter oder Sauermilch ins Feuer giel3t —
solche IFragen bildeten den Inhalt einer umfangreichen und ver-
wickelten Ritualwissenschaft, die uns in alten Prosatexten jener
Zeit, den sogenannten Brahmana’s, iiberliefert ist. Wir diirfen in
der Tat von ,Wissenschaft’ sprechen, insofern man darunter auch
einfach einen ausgedehnten Wissensstoff versteht. Ist aber diese
Ritualistik eine Wissenschaft im strengen Sinne, d. h. herrscht in
ihr eine Logik, eine Ratio, eine sinnvolle Ordnung? Hermann Ol-
denberg hat diese Frage im Titel eines beriihmten, 1919 erschie-
nenen Buches beantwortet: ,Vorwissenschaftliche Wissenschaft.
Die Weltanschauung der Brahmana-Texte.” Wissenschaftlich sind
die Brahmana’s, abgesehen von der Fiille des in ihnen enthaltenen
Wissensstoffs, auch insofern, als sie die Wirkungsweise des Ri-
tuals begriinden wollen; jede Begriindung ist aber ein kleines Stiick
Wissenschaft, und die Begriindungen der Brahmana’s sind sinn-
voll, wenn man ihre Ausgangspunkte als gegeben hinnimmt. Die
Ausgangspunkte sind aber derart, daBl etwa als unzweifelhaft hin-
gestellt wird, die Sonne wiirde nicht aufgehen, wenn man das
Feueropfer nicht am frithen Morgen darbrichte®. Die Folgerun-
gen, die daraus abgeleitet werden, mdégen sinnvoll sein — fiir uns
schweben sie in der Luft; es ist Logik im Rahmen der Magie und
deshalb eben vorwissenschaftliche Logik. Dall aber jene uralten
priesterlichen Gedankengiinge zuweilen recht scharfsinnig sind,
mag das folgende hiibsche Beispiel zeigen: In einem Brahmanatext®
wird die Streitfrage behandelt, ob man vor gewissen Opfern an

4 Satapatha Brahmana 2, 3, 1, 5, vgl. Oldenberg V.W. 151.

5 Satapatha Brahmana 1, 1, 1, 7ff.,, vgl. B. Delbriick, Altindische Syntax
(Halle 1888), 508 f.



346 ActaTrop. XXI, 4, 1964

die Gotter fasten solle. Zwei Theologen vertreten entgegengesetzte
Ansichten. Der erste empfiehlt das Fasten und fiihrt zwei Griinde
an: Erstens: Wenn die Gotter einen Menschen fasten sehen, neh-
men sie an, er werde ihnen am nichsten Tage opfern, und kommen
als Giste in sein Haus. Zweitens: Ist es schon unpassend, wenn ein
Gastgeber menschlicher Giste zu essen beginnt, bevor es seine Giste
tun, so ist es im IFalle gottlicher Giiste noch viel unpassender. Der
zweite Theologe erkennt zwar ebenfalls an, daBl es unpassend
wire, zu essen, bevor die zum Mahle geladenen Gétter es tun. Aber
vor einem Opfer an die Gotter zu fasten ist auch nicht unbedenk-
lich, weil das Fasten ein besonderes Kennzeichen des bevorstehen-
den Opfers an die verstorbenen Vorfahren ist. So konnte das
Fasten bei den Géttern den Irrtum hervorrufen, der Fastende wolle
nicht ihnen, sondern seinen Ahnen opfern. Aus diesem Zwiespalt
hilft der zweite Theologe mit folgender Anweisung: ,Man esse das,
was, obgleich gegessen, doch nicht gegessen ist.” Dieser seltsamen
Anforderung geniigen Speisen, die zum Opfer nicht tauglich sind,
die man also den Géttern nicht vorsetzen kann, z. B. wilde Kriu-
ter. Deshalb esse man vor dem Opfer an die Gotter nur wilde
Kriauter; dadurch iBt man nicht vor den Gottern, denn die Gotter
essen keine wilden Kriuter; anderseits erweckt man bei den Got-
tern auch nicht den Irrtum, man wolle den Ahnen opfern, denn
vor dem Ahnenopfer ist ginzliches Fasten geboten. Diese Uber-
legungen sind nicht ungereimt; vielleicht werden die Juristen sie
als frithe Zeugnisse rechtswissenschaftlichen Denkens gelten lassen.

Die Fortsetzung und Krénung der Brahmana’s bilden die Upa-
nischaden. So bedeutsam sie als Urkunden tiefsinniger Mystik sind
— wissenschaftliches Denken wird man ihnen nicht zuerkennen
wollen. Zwar kommt in ihnen vielfach die Vorliebe der Inder fiir
Systematik zum Ausdruck, indem das Weltbild in symmetrischen
Zahlengefiigen dargestellt wird, etwa in einem Dreierschema®: Den
drei Teilen des Weltraums: Erde, Luftraum, Himmel entsprechen
die drei heiligen Schriften: Rigveda, Samaveda, Yajurveda, ferner
die drei Klassen von Wesen: Menschen, Ahnen, Gotter und die drei
Seelenkrifte: Sprache, Geist, Leben. Dieser Sinn fiir Entsprechun-
gen und symmetrische Ordnung mag die Entstehung wissenschaft-
lichen Denkens begiinstigen, er macht aber reine Spekulationen
noch nicht zur Wissenschaft. Dazu kommt, da manche Entspre-
chungsreihen der Upanischaden Einfédllen des Augenblickes ent-
springen und daher nur fliichtige Gebilde sind. Aber auch die be-
standigeren und reicher ausgestalteten Lehren iiber Entstehung
und Zusammensetzung der Welt, wie die spiteren philosophischen

6 Vgl. Oldenberg V.W. b7.




A. Bloch, Das wissenschaftliche Denken im alten Indien 347

Schulen der Inder sie vertreten, sind zwar groflartige Gedanken-
schopfungen, aber es fehlt ihnen weitgehend die Nachpriifung an
der Wirklichkeit und damit eine wohl unentbehrliche Vorausset-
zung zur Wissenschaftlichkeit. Die Neigung der Inder zur Syste-
matik ist der wissenschaftlichen Erkenntnis sogar auch abtriglich
gewesen, denn man war kaum je bereit, die iiberkommenen, zwar
eindrucksvollen, aber fast rein spekulativen Systeme im Lichte der
fortschreitenden Erkenntnis der Wirklichkeit zu dndern. Beson-
ders deutlich zeigt sich das etwa im geographischen Weltbild.
Zur Bliitezeit der Upanischaden hat auch der Buddha gelebt
(um 520 v. Chr.). Seine Lehre stellt in ausfiihrlicher Theorie dar,
wie das Leiden entsteht, und wie es iiberwunden werden kann.
Seine Lehrweise erinnert zum Teil an die des Sokrates: So wie
Sokrates seine Ansichten seinen Gespriichspartnern nicht auf-
zwingt, sondern sie iiber schrittweise Zustimmung zu schlielicher
Uberzeugung fiihrt, so verfiihrt auch der Buddha mit seinen Mon-
chen, nur in bescheidenerem MafBle. Eine seiner Hauptlehren ist
es etwa, daBl es keine unverinderliche, dauernde Personlichkeit
gebe; was der Mensch filschlich als sein Ich betrachte, sei blo8
eine voriibergehende Verbindung von Korper, Empfindung, Be-
wuBtsein, Willen und Erkennen. Diese fiinf Bestandteile geht der
Buddha in folgender Weise durch?: «,Ist das BewuBtsein, ihr Mon-
che, ewig oder verginglich?’ ,Verginglich, o Herr.” ,Bedeutet et-
was Vergingliches Leiden oder Freude?’ ,Leiden.” ,Kann man von
etwas, was verginglich und leidvoll ist, sagen: Das bin ich, das ist
mein Selbst?’ ,Nein, o Herr.”» Es ist eine Beweisfiihrung, auch
wenn sie fiir uns wohl nicht unbedingt zwingend ist. Hermann Ol-
denberg, der auf die Entwicklung des wissenschaftlichen Denkens
im alten Indien immer besonders geachtet hat, sagt®, die Kunst des
Definierens habe die Zeit Buddha’s noch nicht besessen, und die
der Beweisfiihrung sei nur in den ersten Anfingen entwickelt ge-
wesen. Immerhin fillt uns etwa in der ersten der sogenannten vier
edlen Wahrheiten, der Wahrheit vom Leiden, die zum Teil ab-
strakte Formulierung auf: ,Mit Unliebem vereint sein ist Leiden,
von Liebem getrennt sein ist Leiden’: ganz dhnlich driickt sich
tibrigens auch eine Upanischad aus®. Der Buddha fiigt allerdings

7 Vgl. Frauwallner 1, 223 f.

8 Buddha 236. Uber die noch fehlende Kunst des Definierens in den
Brahmana’s V.W. 230, iiber den Fortschritt des alten Buddhismus gegeniiber
den Upanischaden in der planmifiigen Durchfiihrung der Induktion ebenda
236 f. Allerdings sagt Oldenberg ebenda 232 Fufinote 1 von den Definitionen
in altbuddhistischer Zeit, sie liigen trotz deutlicher Fortschritte doch noch recht
im Argen.

9 Maitrayana Upanischad 1, 3. Ein weiteres Beispiel wortlichen Anklangs



348 Acta Trop. XXI, 4, 1964

hinzu ,Nicht erlangen, was man begehrt, ist Leiden’, und da konnte
man vielleicht einwenden, das Nichterlangen von Begehrtem sei
nur ein Sonderfall des von Liebem Getrenntseins. Wenn Oldenberg
dem alten Buddhismus mit Recht eine gewisse altertiimliche Un-
gewandtheit des Denkens und Formulierens zuschreibt, so ver-
kennt er doch anderseits keineswegs den Fortschritt des altbud-
dhistischen Denkens gegeniiber dem noch ungelenkeren und kurz-
atmigeren der Upanischaden'. Das bewundernde Urteil ,Das ist
die Sprache wissenschaftlichen Denkens’ duBert Oldenberg! iiber
eine Satzreihe, in welcher der Buddha die strenge Kausalitit der
Entstehung und Aufhebung des Leidens darlegt: ,Wenn dies ist,
so ist auch jenes; wenn dies entsteht, entsteht auch jenes. Wenn
dies nicht ist, ist auch jenes nicht; wenn dies aufgehoben wird,
wird auch jenes aufgehoben.” — Der spdtere Buddhismus hat die
Kunst der Dialektik zu blendender Schirfe gebracht™.

Aus chronologischen Griinden verlassen wir fiir kurze Zeit die
religiose und philosophische Entwicklung, um einen Blick auf die
Sprachwissenschaft der alten Inder zu werfen. Ihr Hauptvertreter
Panini hat vielleicht um 400 v. Chr. gelebt . Seine Grammatik der
altindischen Sprache gibt in etwa 4000 duflerst knapp und prizis
gefafiten Regeln eine vollstindige Beschreibung der Laute sowie
der Formen und ihrer Anwendung. Fortlaufend gedruckt wiirde
der Text ohne Kommentare nur etwa 150 Seiten fiillen. Die Laut-
gesetze, Wurzeln, Suffixe und Endungen sind mit einer Schirfe
erkannt, wie sie die européische Sprachwissenschaft erst im 19.
Jahrhundert — und nicht ohne Anregung durch Panini! — er-
reicht hat. Diese Leistung ist der Gefahr, verkannt zu werden, be-
sonders ausgesetzt, weil sie ohne Kenntnis der indischen Sprache
nur schwer gewiirdigt werden kann. Immerhin diirften die folgen-
den zwei Proben auch dem Auflenstehenden einen Begriff von die-
ser Wissenschaft geben konnen. Bekannt sind die deutschen Ver-
ben mit kausativem oder faktitivem Sinne: zum Grundverb ,fallen’
das Kausativ ,fallen’, d. h. zum Fallen bringen oder veranlassen
(daher der Name ,Kausativ’ von lat. causa ,Veranlassung’); ,set-
zen’ zu ,sitzen’, ,trinken’ zu ,trinken’, ,senken’ zu ,sinken’. Den

altbuddhistischer Formulierungen an brahmanische ist die Bezeichnung der
Meidung des Stehlens durch ,Nichtnehmen dessen, was nicht gegeben ist’
Mahabharata 12, 36, 10.

10 Vgl. auch Anm. 8.

11 Reden des Buddha (Miinchen 1922), Einleitung S. XXXIII. Die Stelle im
Palikanon ist Samyutta Nikaya II p. 94.

12 Heinrich Zimmer, Die Inder bis zum Einbruch des Islam, Die Neue Pro-
pylien Weltgeschichte 1, 487.

13 Uber die Bekanntschaft der (vorpanineischen) Brahmana’s mit gram-
matischen Kategorien Oldenberg V.W. 233 und 237.



A. Bloch, Das wissenschaftliche Denken im alten Indien 349

Vokalwechsel im Deutschen bewirkte urspriinglich ein Ablaut
des Wurzelvokals sowie ein an die Verbalwurzel gefiigtes Kau-
sativsuffix, das im Deutschen einen Umlaut hervorrief. Dieses
gleiche Suffix ist nun auch im Altindischen vorhanden. Das be-
griffliche Verhiltnis des Kausativs zum Grundverb fafit Panini
in zwei Regeln *: JHandelnder heiBt, wer aus eigenem Antrieb
handelt’ (,Das Vieh trinkt Wasser’ **). ,Wer einen Handelnden
zu seiner Handlung antreibt, heifit Veranlasser’ (,Der Bauer
trinkt das Vieh’"™). Panini’s Regel iiber die Bildung des Kausativs
lautet **: ,Das an ein Verbum tretende Suffix -ay- sagt aus, daB
ein Veranlasser einen Handelnden zur Handlung antreibt, die das
Grundverb ausdriickt.” Wihrend aber die eben gegebene deutsche
Ubersetzung 35 Silben enthélt, kommt Panini dank seiner genialen
Kurzsprache mit 5 Silben aus. Als zweites Beispiel wihlen wir den
Akkusativbegriff. Ihn zu definieren ist gar nicht leicht; daher
weichen die modernen Definitionsversuche stark voneinander ab.
Zutreffend diirfte wohl Brugmanns' Beschreibung sein, im Ak-
kusativ stehe das von der Verbalhandlung am nichsten und ganz
Betroffene. Demgegeniiber befremdet uns Panini’s Definition ™
zunachst: ,Im Akkusativ steht, was der Handelnde am meisten er-
strebt.” Immerhin enthalten Brugmanns und Panini’s Definition
als Gemeinsamkeit einen Superlativ: ,am nichsten’ sagt Brugmann,
,am meisten’ Panini. Befremdend wirkt bei Panini, daBl er als das
Wesentliche im Akkusativbegriff das Erstrebtsein durch den Han-
delnden ansieht. Und doch ist richtig, dal normalerweise kein
Handelnder etwas tut, was er nicht will. Es war aber Panini be-
wullt, daB seine Definition nicht immer zutrifft. Daher seine nich-
ste Regel™: ,Im Akkusativ steht auch, bei sonst gleichen Verhilt-
nissen, was der Handelnde nicht erstrebt.” Die spiteren Erklirer
geben fiir den Normalfall das Beispiel ,Er verzehrt den Brei’, fiir
den Ausnahmefall das Beispiel ,Er will den Brei verzehren, ver-
zehrt aber Gift’. Das Bedenkliche dieser Zusatzregel ist, da der
Ausdruck ,bei sonst gleichen Verhéltnissen’ das zu Erklirende
schon voraussetzt. Wenn wir es zugespitzt sagen diirfen, ist der
Sinn der beiden Regeln doch wohl: ,Im Akkusativ steht das vom
Handelnden am meisten Erstrebte, und, falls ein Akkusativ von
Nichterstrebtem begegnet, auch das Nichterstrebte.” Wir sehen

14 1 4,54 und 55.

15 Die Beispiele sind von uns erfunden.

16 3, 1, 26.

17 Kurze vergleichende Grammatik der indogermanischen Sprachen (Berlin
und Leipzig 1902) § 560 S. 441.

18 1 4,49

19 1, 4, 50.



350 Acta Trop. XXI, 4, 1964

also bei Panini das noch nicht immer erfolgreiche Ringen um Ab-
straktion. Was es aber trotz gelegentlicher Mifigriffe bedeutet, daf3
die alten Inder ihre Sprache genau untersucht und zerlegt haben,
konnen wir ermessen, wenn wir erstens bedenken, dafl die meisten
Menschen und Volker die Sprache als etwas Gegebenes naiv hin-
nehmen, ohne dariiber nachzudenken. Zweitens ist bemerkens-
wert, dafl die einheimische Grammatik der Inder wahrscheinlich
eine zweckfreie Wissenschaft war, reines IForschen nach der Wahr-
heit also; wenigstens lassen sich Niitzlichkeitsziele auler dem der
Sprachrichtigkeit nicht nachweisen.

Die indische Philosophie, deren Anfinge in den Upanischaden
und beim Buddha wir kurz beriihrt haben, erfuhr ihre volle Rei-
fung und Entfaltung im 1. Jahrtausend n. Chr. Fast alle Gedan-
kenginge, die im folgenden zur Sprache kommen, entstammen
Werken der Zeit zwischen Christi Geburt und etwa 1300 n. Chr.
Damals waren insbesondere Erkenntnislehre und Logik zu hoch-
ster Verfeinerung gelangt. Sie standen groftenteils im Dienste des
Heilsstrebens, d.h. der Erlosungslehre. Insofern war es nicht Er-
kenntnis um der reinen Erkenntnis willen. Das Weltbild gipfelt in
der Erlosung, aber es wird doch auf wissenschaftliche Weise auf-
gebaut, indem seine stofflichen und geistigen Bestandteile einer
genauen Priifung durch den Verstand unterzogen werden. Auch
das letzte Ziel wird ins klare BewuBtsein erhoben und demgeméif
ausdriicklich genannt und begriindet: eben die Erlosung. In dieser
wissenschaftlichen Haltung gleicht die indische Philosophie wie
in vielem anderen der griechischen, die auch nach dem hochsten
Gute fragt und es in der Gliickseligkeit findet. Dal} das priifende
Denken dem Streben nach Erlosung untergeordnet ist, gilt in In-
dien zwar vorwiegend, aber nicht ausschlieBlich; es gab auch Rich-
tungen, die sich nicht aus Erlosungssehnsucht, sondern aus reinem
Erkenntnisstreben um eine Welterklarung bemiihten, nidmlich die
naturphilosophischen Schulen .

Solange die Gegebenheiten als selbstverstindlich hingenommen
werden, entsteht kein wissenschaftliches Denken; es beginnt erst,
wenn sich der Zweifel einstellt; wir haben schon darauf hingewie-
sen®. Das spricht schon ein indischer Autor des 5. Jahrhunderts
n. Chr.” mit folgenden Worten deutlich aus: ,Weder ein unbe-
merkter noch ein eindeutiger Gegenstand gibt Anstoff zu metho-
discher Untersuchung, sondern nur ein bezweifelter Gegenstand.’
Auch der Zweifel selbst wird zum Gegenstand der Priifung ge-

20 Frauwallner 2, 7.

2t Oben S. 345.

22 Vatsyayana, vgl. Ruben S. 185 Anm. 104 und Einleitung S. XVI f.; Jacobi
45; Frauwallner 2, 22,



A. Bloch, Das wissenschaftliche Denken im alten Indien 351
macht. Eine Definition lautet®, der Zweifel sei das Suchen nach
einer entscheidenden Besonderheit in folgenden drei Féllen: Man
hat an einem Ding erst Eigenschaften erkannt, die auch anderen
Dingen zukommen und daher zur eindeutigen Bestimmung des
fraglichen Dings nicht geniigen, z. B. an einer Kuh erst den Tier-
charakter und die Vierbeinigkeit, Eigenschaften also, die auch
z. B. ein Pferd hat; erst wenn man die entscheidende Besonderheit,
niamlich den Kuhcharakter, festgestellt hat, ist der Zweifel beho-
ben. Zweitens liegt Zweifel vor, wenn iiber einen Erkenntnisgegen-
stand Meinungsverschiedenheiten bestehen, drittens, wenn man
unsicher ist, ob man etwas wahrgenommen habe oder nicht. Sol-
che Erorterungen werden meist in der literarischen IForm von Be-
hauptungen, Einwinden und Entgegnungen dargeboten; diese De-
batten oder Disputationen spiegeln wohl die religios-philosophi-
schen Streitgespriche wider, die im weltanschaulich vielgestalti-
gen Indien seit alter Zeit iiblich waren und wohl nicht wenig zur
Entwicklung des wissenschaftlichen Denkens beigetragen haben.
Freilich erscheinen uns die Einwiinde oft spitzfindig und unsach-
lich: So bestreitet etwa ein Gegner die Existenz des Zweifels® mit
der Behauptung, auch wenn man an einer Kuh erst den Tiercha-
rakter und die Vierbeinigkeit erkannt habe, stehe diese Erkenntnis
fest; einen Zweifel gebe es also nicht. Dieser Gegner 148t das ur-
spriingliche Ziel, das sich der Erkennenwollende gesetzt hatte, voll-
stindig auller acht.

Die drei Mittel zu richtiger Erkenntnis sind Sinneswahrneh-
mung, IFolgerung und Schriftzeugnis.

Uber das Wirken der Sinnesorgane hatten sich genaue Lehren
herausgebildet ®. Auge, Ohr, Nase, Zunge und Haut sind nicht die
eigentlichen Sinnesorgane, sondern nur ihre Triger. Die fiinf Sin-
nesorgane selbst bestehen aus den fiinf Elementen: das Riechorgan
aus Erde, das Geschmacksorgan aus Wasser, das Sehorgan aus
Licht oder Feuer und das Hororgan aus Ather. Dadurch sind sie
fahig, die ihnen gleichartigen Elemente wahrzunehmen. Die Wahr-
nehmung selbst erfolgt durch Beriihrung des Gegenstandes durch
das Sinnesorgan. Ob eine eigentliche Beriihrung notwendig sei,
war freilich beim Sehorgan umstritten. Die Buddhisten behaupte-
ten, das Sehen komme auch ohne Beriihrung zustande*, die brah-

23 Ruben S. 9.

24 Ruben S.19.

25 Frauwallner 2, 48 ff.

26 Ruben S. 65 ff.; Th. Stcherbatsky, Erkenntnistheorie und Logik nach der
Lehre der spiteren Buddhisten (Miinchen-Neubiberg 1924) 157; derselbe,
Buddhist Logic (Leningrad 1930), Band 2 S.38 FuBnote 3 am Ende. Stcher-
batsky bezeichnet die Wahrnehmungslehre der Brahmanen als realistisch, die
der Buddhisten als idealistisch.




352 Acta Trop. XX1, 4, 1964

manische Naturphilosophie dagegen nahm an, das aus FFeuer oder
Licht bestehende Sehorgan sende winzige Feuerteilchen in Form
unsichtbarer Augenstrahlen aus, und diese beriihrten den Gegen-
stand tatsichlich. Aus diesem Streit zwischen Buddhisten und
brahmanischen Naturphilosophen seien einige Beweisgriinde bei-
der Parteien einander gegeniibergestellt: Gegen die Annahme der
Beriihrung fiihren die Buddhisten an, dafl man erstens auch ferne
Dinge sieht und zweitens auch Dinge, die gréBer sind als der Aug-
apfel. Beim Gesichtssinn verhalte es sich also anders als etwa beim
Tastsinn: Tasten auf Distanz sei nicht mdéglich, und um die Grofle
eines Gegenstands durch Tasten zu ermitteln, miisse man ihn nach
und nach in seinem ganzen Umfange abtasten; dagegen erblicke
man auch sehr groBle Dinge auf einmal; also arbeite der Augapfel
nicht durch Beriihrung. Beiden Griinden begegnen die Naturphilo-
sophen mit der Annahme des Augenstrahls. Daffl man, was die
Buddhisten den Naturphilosophen entgegengehalten hatten, nahe
und ferne Dinge zugleich sieht, z. B. den Mond durch Zweige hin-
durch, beruhe auf Tduschung: In Wirklichkeit brauche der Augen-
strahl linger, um den Mond als um die Zweige zu erreichen, aber
seine Geschwindigkeit sei so groB, daB die Verschiedenheit der
Dauer der Zuriicklegung des Weges nicht wahrnehmbar sei. Den
Beweisgrund von den Gegenstinden, die unvergleichlich grofer
als das Auge sind, widerlegten die Naturphilosophen durch die An-
nahme, die Augenstrahlen breiteten sich beim Verlassen des Auges
wie der Lichtkegel einer Lampe aus. Natiirlich wandten die Bud-
dhisten ein, die Augenstrahlen miifiten sichtbar sein, wenn es sie
gibe. Diesen Einwand versuchten die Naturphilosophen auf ver-
schiedene Weise zu entkriften: Nicht alles theoretisch Wahr-
nehmbare konne auch wirklich wahrgenommen werden; es miisse
stark genug ausgeprigt sein. Wenn z. B. Wasser erwiarmt werde,
beruhe das auf dem Eindringen von Feuerteilchen ins Wasser;
doch sei von den beiden wahrnehmbaren Eigenschaften des Feuers,
dem Licht und der Wiarme, das Licht in diesem Falle zu schwach
ausgeprigt, um wahrgenommen werden zu konnen. Das Gleiche
gelte von dem aus FFeuer bestehenden Augenstrahl, nur daff bei ihm
auch die Wiarme unterhalb der Wahrnehmbarkeitsgrenze liege, so
dafl der Augenstrahl praktisch nicht wahrnehmbar sei. Eine an-
dere Widerlegung lautet, der Augenstrahl sei am Tage unsichtbar,
weil ihn das Sonnenlicht tiberstrahle, und nachts, weil ihm die
notwendige Beleuchtung von aufien fehle. Nirgends erwihnt fan-
den wir die Frage, warum der Augenstrahl auch in der Dimme-
rung unsichtbar ist: Man sollte doch erwarten, daff er im Didmmer-
licht sichtbar ist, weil es zu schwach ist, um ihn zu iiberstrahlen,
aber doch stark genug, um ihn zu beleuchten. Drittens endlich



A. Bloch, Das wissenschaftliche Denken im alten Indien 353

versuchten die Naturphilosophen das Dasein der Augenstrahlen
mit den leuchtenden Augen gewisser Nachttiere zu beweisen. Es
darf hier noch angefiigt werden, da8 die Theorie der Sinneswahr-
nehmungen auch bei der Streitfrage eine Rolle spielte, ob es eine
Seele gebe oder nicht*: Zum Beweise des Daseins einer Seele wurde
nimlich gegen die Buddhisten und gegen die Materialisten geltend
gemacht, wenn die gleiche Person einen Gegenstand etwa mit dem
Gesichtssinn und mit dem Tastsinn wahrnehme, konnten diese bei-
den Sinne allein nicht feststellen, dafl der Gegenstand einundder-
selbe ist; dazu bediirfe es vielmehr einer den Sinnen iibergeordne-
ten, die Sinneseindriicke zusammenfassenden Kraft, und diese
Kraft konne nur die Seele sein.

Das zweite Erkenntnismittel ist die Folgerung oder der SchluB *.
Das Schulbeispiel dafiir behandelt folgenden Fall: Man sieht auf
einem Berge Rauch und folgert daraus, dafl sich auf diesem
Berge Feuer befindet. Diese Folgerung wird in eine fiinfgliedrige
Formel gekleidet: 1. Auf dem Berge ist Feuer: die Behauptung.
2. Weil Rauch auf ihm ist: die Begriindung. 3. Wo Rauch ist, da
ist Feuer, wie in der Kiiche®: der Beleg. 4. Auf dem Berge ist sol-
cher Rauch: die Anwendung (nimlich der beim Beleg gewonnenen
Erkenntnis auf den Ausgangsfall). 5. Also ist auf ihm Feuer: die
SchluBfolgerung. Gewohnlich wird eine verkiirzte dreigliedrige
Formel angewandt: ,Auf dem Berg ist Feuer, weil Rauch auf ihm
ist, wie in der Kiiche.” Den Erkenntniswert der Folgerung bestrit-
ten hauptsichlich die als Leugner der Seele schon kurz erwihnten
Verneiner oder Negativisten, die Anhiinger des groben Materialis-
mus *. Sie glaubten nur an die grobstofflichen Elemente, aus denen
auch der Mensch bestehe; eine Seele gebe es nicht; der Geist sei
nur ein voriibergehendes Girungserzeugnis der Elemente; ebenso-
wenig gebe es ein Fortleben nach dem Tode; den Verstorbenen
Totenopfer darzubringen sei gleich sinnlos, wie wenn man die er-
loschene Flamme einer Lampe mit Ol weiternihren wollte. Auch
alle sittlichen Verpflichtungen bestritten sie, was mit ihrer Leug-
nung des Jenseits und der Vergeltung von Verdienst und Schuld
zusammenhingt. Da88 sie die Giiltigkeit des Schriftzeugnisses ab-
lehnten, versteht sich. Sie verwarfen aber wie gesagt auch die
Folgerung und lieBen als Erkenntnisquelle nur die sinnliche Wahr-
nehmung gelten. Das scheint zwar, da die IFolgerung im Vergleich
zur Wahrnehmung etwas Unsinnliches, Geistiges ist, zum groben

27 Ruben 57 ff.

28 Jacobi 65 ff.

28 Jacobi 656 FuBnote 2 weist darauf hin, da man in Indien an offenem
Feuer ohne Rauchfang kocht.

30 Frauwallner 2, 295 ff., besonders 308.

27 Acta Tropica 21, 4, 1964



354 Acta Trop. XXI, 4, 1964

Materialismus der Negativisten zu stimmen, ist aber doch kaum
glaublich, denn ohne Folgerung kommt niemand aus. Es ist zu be-
denken, dal uns die Meinungen der Negativisten nicht in ihren
eigenen Schriften iiberliefert sind, sondern nur in Zitaten ihrer
Gegner; wir haben daher wahrscheinlich nur ein Zerrbild von
ihnen. Die Einwinde gegen die Tauglichkeit der Folgerung treffen
denn auch nur das mogliche Versagen des folgernden Menschen,
nicht das Verfahren der Folgerung selbst®: Aus dem Anschwellen
eines Flusses konne man nicht auf vorangegangenen Regen schlie-
Ben, denn auch die Errichtung eines Damms irgendwo fluBabwiirts
konnte die Ursache sein. Wenn man die Ameisen zu ihren Eiern
laufen sehe, sei die FFolgerung, Regen stehe bevor, unsicher, denn
auch eine gewaltsame Beschiadigung des Ameisenhaufens koénne
zu solchem Verhalten der Tiere gefiihrt haben. Die Widerlegung
dieser Einwinde lautet denn auch richtig, die Priifung miisse sich
auf den ganzen FluBflauf und auf alle Ameisen einer Gegend er-
strecken.

Der Wert des Schriftzeugnisses wurde nicht nur von den Nega-
tivisten, sondern auch von den Buddhisten und den Jaina’s be-
stritten, welche die Autoritiit des Veda liberhaupt nicht anerkann-
ten. Sie begriindeten aber ihre Ablehnung nicht nur mit einer all-
gemeinen Leugnung des Offenbarungscharakters des Veda, son-
dern warfen dem Veda auch im einzelnen Fehler vor, wie man sie
den Teilnehmern an religios-philosophischen Streitgesprichen
nicht erlaubte, z. B. Liigen, Wiederholungen und Widerspriiche.
Die Debatte oder Disputation war nimlich durch verbindliche Vor-
schriften geregelt, um ihr Abgleiten ins Uferlose oder in Wortklau-
bereien zu verhindern. Der ernsteste Verstofl gegen die Regeln der
Debatte war natiirlich die Liige, und der Liige zeihen den Veda
die Gegner in den Fillen, wo er Versprechungen nicht zu halten
scheint: ,Wer sich Kinder wiinscht, soll ein bestimmtes Opfer dar-
bringen’ — solche Siitze finden sich im Veda h&ufig. Bringt nun
ein kinderloses Ehepaar ein solches Opfer dar und bleibt ihm
Kindersegen trotzdem versagt, so hat der Veda gelogen — sagen
die Gegner. Nein, erwidern die Rechtglidubigen, sondern schuld ist
ein Fehler bei der Opferzeremonie oder im sonstigen Verhalten des
Ehepaares. — Eine Behauptung zu wiederholen verstofit ebenfalls
gegen die Regeln der Debatte, denn Wiederholung ist kein Beweis.
Nun stehen im Veda oft Vorschriften wie diese: ,Dreimal spreche
man die erste Strophe, dreimal die letzte.” Also schreibt der Veda
— sagen die Gegner — die verponte Wiederholung geradezu vor!
Die Vedagliaubigen aber zeigen, dafi die Wiederholung in diesem
Falle gerechtfertigt ist: Bei der betreffenden Opferhandlung miis-

31 Ruben 30 ff.




A. Bloch, Das wissenschaftliche Denken im alten Indien 355

sen nimlich 15 Strophen vorgetragen werden; das dafiir vorge-
schriebene Lied hat aber nur 11 Strophen, also muf} es durch Wie-
derholung aufgefiillt werden. Am Rande diirfen wir bemerken, da
diese Widerlegung nicht das Wesen des Unterschiedes zwischen
wiederholter Behauptung in einer Debatte und wiederholtem Veda-
vers in der Liturgie trifft; die richtige Antwort wire wohl gewesen,
ein Zauberspruch, von dem magische Wirkungen erhofft werden,
sei etwas grundsiitzlich anderes als ein Argument, das den Gegner
in einem philosophischen Streitgesprich iiberzeugen soll; doch
war das altindische Denken zu formal, zu scholastisch, zu mittel-
alterlich, als daBl wir ein Gefiihl fiir solche Wesensunterschiede
von ihm erwarten diirften 2. — Wie schon kurz angedeutet, hiel-
ten die Schriftgegner den Schriftgliubigen auch angebliche Wider-
spriiche im Veda vor, doch fanden die Vedagliubigen auch darauf
immer eine Antwort. Wir verzichten auf Beispiele.

Wie nun die theoretisch entwickelten Denkregeln bei der Er-
orterung bestimmter Einzelfragen angewandt wurden, soll am
Beispiel der Gottesbeweise gezeigt werden. Dazu noch eine Vor-
bemerkung: Man kénnte uns vorwerfen, da3 wir ein so heikles
Beispiel wiihlen. Gewifl hiitten auch andere Gegenstinde zur Ver-
fiigung gestanden, aber die meisten hiitten auf eigentiimlich indi-
schen Voraussetzungen beruht. Das hitte bedeutet, da der Leser
fremdartigen Erorterungen iiber eine an sich schon fremdartige
Streitfrage hitte folgen miissen. Dann ist aber die Frage des
Daseins Gottes fiir die indischen Religionen viel weniger folgen-
schwer als fiir andere Religionen. Alle indischen Weltanschauun-
gen, mit Ausnahme derjenigen der unwichtigen und nicht recht
faBbaren Negativisten, beruhen nidmlich auf dem grundlegen-
den Glauben, daff jede Tat unausweichliche Wirkungen hervor-
ruft, d. h. Lohn oder Strafe nach sich zieht. Diese Wirkungen
der Taten, auch der guten Taten, sind unheilvoll, weil beim Tode
eines unerlosten Menschen der noch nicht genossene Lohn und die
noch nicht verbiilte Strafe zu seiner Wiedergeburt in einem neuen
Dasein fiihrt. Die endlose Kette der Wiedergeburten aber bedeutet
endloses Leid, aus dem sich der Mensch nur durch die Erlosung
befreien kann. Der Kern aller indischen Religionen ist daher das
Streben nach Erlésung. Erst von hier an trennen sich die Wege,
indem die Erlosung oder der Weg zur Erlésung in den verschiede-
nen Glaubensrichtungen verschiedene Formen annimmt. Die einen

31a Ubrigens hiitten die Gegner des Veda in der vedischen Literatur zahl-
reiche Fiille von Wiederholung in dem von ihnen verponten Sinne finden
konnen: A.Minard, Trois Enigmes sur les Cent Chemins II § 864 a schreibt:
«Il est fréquent qu'une Upanisad [religiése Lehre] soit, non pas éclairée par
un exposé discursif, mais confirmée par sa répétition.»



356 Acta Trop. XXI, 4, 1964

suchen die Hingabe an einen personlichen Gott, andere das Auf-
gehen in einem unpersoénlichen Allwesen, andere das Unsterbliche
in sich selbst durch Ausschaltung aller Bindungen ans Verging-
liche; Mittel zu dieser Ausschaltung sind Askese, Versenkung und
jene Techniken zur Bemeisterung von Leib und Geist, die man
unter dem Namen Yoga zusammenfaBt. Die Erlosung ist auch
ohne Gott denkbar, weil die Vergeltung der Taten als Naturgesetz
von selbst eintritt und die Befreiung vom Geburtenkreislauf weit-
gehend von der Anstrengung des Menschen selbst abhiingt, also
Selbsterlosung ist. Wir haben die Dinge stark vereinfacht, da es
uns hier ja nur darum ging, verstindlich zu machen, wie es mog-
lich ist, daB der Gottesglaube in einem Teil der indischen Religio-
nen, namentlich im Buddhismus und Jainismus, eine unbedeu-
tende Rolle spielt, daBl aber die Frommigkeit und das Erlosungs-
streben in diesen nichttheozentrischen Religionen nicht weniger
stark und innig ist als in den anderen. Die Erorterung der Frage
der Existenz Gottes war deshalb in Indien weniger leidenschaft-
lich als im Abendland und im Islam. Im iibrigen betrachten wir
hier die indischen Gottesbeweise ja nicht um ihrer selbst willen,
sondern nur als Beispiele fiir die Art, wie die Inder solche Beweise
fithrten, und wie sie sich mit Einwinden auseinandersetzten.
Einer der Gottesbeweise—er ist schon im 3. Jahrhundert n. Chr.
bezeugt®” — geht von der nicht bezweifelten Tatvergeltung, dem
sogenannten Karma, aus. Wiire der Mensch imstande, die Vergel-
tung seiner Taten selbst herbeizufiihren, so wiirde der sofortige
Lohn fiir die guten Taten niemals ausbleiben, denn niemand ver-
sagt sich etwas ihm zukommendes Gutes, iiber das er verfiigen
kann. Nun bleibt aber in Wirklichkeit der Lohn fiir gute Taten
oft zunichst aus; damit ist bewiesen, daf} die Vergeltung von einer
tibermenschlichen Macht abhangt, also von Gott. Dagegen wendet
der Gegner ein: Hinge das Schicksal des Menschen von Gott ab,
so wire das Tun des Menschen nicht erforderlich, und die ganze
Vergeltungslehre fiele dahin. Auch der Kompromifivorschlag des
Gottgliaubigen: das Tun des Menschen sei zwar erforderlich, den
Lohn aber fiihre Gott herbei, bringt den Gottesleugner noch nicht
zum Schweigen, denn wenn Gott — so sagt er — an Verdienst und
Schuld des Menschen gebunden ist, untersteht Er einer fremden
Gegebenheit und ist also nicht unumschrinkter Herr. Diesen Grund
laBt wiederum der Gottgliubige nicht gelten, denn das Tun des
Menschen ist seinerseits von Gott eingegeben und hervorgerufen;

32 Im Nyaya Siatra 4, 1, 19, vgl. Jacobi 71 und 113; Ruben 102. Zur Da-
tierung des Nyaya Siitra s. L. Renou in L’Inde classique § 1465 Band 2 S. 57.
Die Einwinde und Entgegnungen stehen nicht im Nyaya Siitra, sondern erst
in spiteren Schriften.



A. Bloch, Das wissenschaftliche Denken im alten Indien 357

das Karma, an das sich Gott hiilt, ist also letztlich sein eigenes
Werk, und die unumschrinkte Herrschaft kann Gott nicht abge-
sprochen werden. Das indische Denken stief hier also wie das
abendlindische an die schwierige IFrage der Vorherbestimmung
und der Willensfreiheit, doch war diese Frage fiir die Inder weni-
ger schwierig, weil nach ihrem Glauben die stofflichen und die
geistigen Bestandteile der Welt von Ewigkeit her vorhanden sind;
zu diesen ewigen Welthestandteilen gehoért auch das Karma, also
Verdienst und Schuld; die letzte Verantwortung fiir das Karma
ist so wenig faBbar wie der Anfang der Welt.

Ein anderer Gottesbeweis® geht vom Schépfungsgedanken aus.
Eine uranfingliche Schopfung aus dem Nichts wird, wie eben an-
gedeutet, nicht angenommen; die Atome, aus denen alles Stoffliche
zusammengesetzt ist, bestehen wie iibrigens auch die Seelen und
das Karma von Ewigkeit her und sind nicht von Gott geschaffen.
Wohl aber haben Dinge wie Leiber, Biume, Berge u. dgl. Gott zum
Urheber. Das wird mit Hilfe einer Folgerung bewiesen: Die er-
wihnten Dinge miissen von einem vernunftbegabten Urheber ge-
schaffen sein, der die Stoffe, aus denen sie zusammengesetzt sind,
vollkommen kennt; das ist die Behauptung. Die Begriindung lau-
tet: Von einem vernunftbegabten Urheber miissen die erwihnten
Dinge geschaffen sein, weil sie aus Teilen zusammengesetzt sind,
also nicht von Ewigkeit an in dieser Gestalt bestanden haben kon-
nen, und weil ihr Stoff vernunftlos ist; alles aber — so lautet der
Beleg —, was aus vernunftlosem Stoff zusammengesetzt ist, hat
einen vernunftbegabten Urheber, wie etwa Topfe, Gewebe und
Bauten den Topfer, Weber und Baumeister zum Urheber haben.
Alles dieses — so heiflen die Anwendung und die Schluifolgerung
—trifft auf Leiber, Biume, Berge u. dgl. zu, also sind sie von einem
vernunftbegabten Schopfer geschaffen. Der Gegner wendet ein:
Diese Folgerung konnte fehlerhaft sein wie das Schulbeispiel der
fehlerhaften Folgerung®: ,Der Schnee enthilt Feuer, weil er das
Gras versengt; denn wo das Gras versengt wird, da ist Feuer, wie
beim Wiesenbrande.” Der IFehler der fehlerhaften IFolgerung liegt
darin®, daB der Beleg nicht ausnahmslos gilt: wihrend Rauch im-
mer Feuer voraussetzt, kommen fiir die Versengung des Grases
noch andere Ursachen als Feuer in Betracht, z. B. eben Schnee oder
Frost. Weil es also — sagt der Gegner — fehlerhafte Schliisse gibt,

3 Von Vacaspatimis$ra, um die Mitte des 9. Jahrhunderts n. Chr. Vgl. Jacobi
45, 92. 124; Frauwallner 2, 22.

34 Jacobi 93 und 125.

35 Die indische Logik hat die moglichen Fehler bei SchluB(folgerungen
klassifiziert, s. Jacobi 66 ff. Auf diese IFeinheiten, die in unserer summarischen
Darstellung nicht beriicksichtigt werden konnen, sei ausdriicklich verwiesen,



358 Acta Trop. XX1, 4, 1964

konnte es auch triigerisch sein, aus Dingen wie Leibern, Biumen
u. dgl. auf Gott als Urheber zu schlieen. Dieser Einwand ist fiir
einen Zug des indischen Denkens bezeichnend, den man vielleicht
,scholastische Erstarrung’ nennen darf, und der ganz am Schluf}
dieses Vortrags noch einmal zur Sprache kommen soll. Ein ande-
rer Einwand lautet, die Entsprechung zwischen dem vernunftbe-
gabten Topfer, Weber, Baumeister und dem vernunftbegabten
Weltschopfer sei ungenau, weil man die genannten menschlichen
Schopfer sehen konne, den gottlichen Weltschopfer aber nicht. Ein
unkorperlicher Schopfer aber konne nicht wissend sein, denn das
Wissen konne von der Seele nur vermittelst leiblicher Organe auf-
genommen werden. Darauf entgegnet der Gottgliubige: Dieser Ein-
wand wiirde nur auf entstandenes, also nichtewiges Wissen zu-
treffen; Gottes Wissen ist aber ewig und nie erworben worden,
setzt also keinen Leib voraus.

Zum Schlufl fragen wir: Was sind die Anforderungen an wis-
senschaftliches Denken, d. h. was darf man wissenschaftliches
Denken nennen, und wieviel haben die Inder darin geleistet? Wis-
senschaftliches Denken ist wohl zunichst einfach richtiges und
methodisches Denken. Dazu mufl aber kommen, dal dieses Den-
ken weiter vorangetrieben wird, als es das praktische Leben er-
heischt. Und zwar, wenn man so sagen darf, in zwei Richtungen
weiter vorangetrieben wird: In die Hohe, indem aus zu erforschen-
den Gegenstinden groBle Sinnzusammenhinge gewonnen, eigent-
liche Wissenschaften errichtet werden; die einheimische Sprach-
wissenschaft der Inder ist ein Beispiel dafiir. In die Tiefe, indem
die Grundlagen der Erkenntnis untersucht werden; dahin gehort
die Priifung der Erkenntnismittel und die Erforschung der Gesetze
des Denkens selbst. Um alles dieses haben sich die alten Inder, wie
uns die Beispiele gezeigt haben, erfolgreich bemiiht; sie gehoéren
zu den ganz wenigen Volkern, die aus eigener Kraft ein wissen-
schaftliches Denken hervorgebracht haben. Schwieriger und heik-
ler ist die I'rage, wieviel die Inder darin geleistet haben. Wenn
wir im folgenden eine Unzulinglichkeit des indischen Denkens
erwihnen zu miissen glauben, so geschieht es unter starken Vor-
behalten. Véllig fern liegt uns erstens die Uberheblichkeit, die Lei-
stungen des Abendlandes als absoluten Mafistab hinzustellen und
alles, was sich an ihm nicht messen 146t, herabzusetzen. Zweitens
aber ist es durchaus moglich, daB manche Unzulédnglichkeiten der
dlteren indischen Denker von spiteren Denkern, die im Abend-
lande noch nicht bekannt sind, oder die der Sprechende nicht
kennt, iiberwunden worden sind; die philosophische Literatur In-
diens ist uniibersehbar groB8. Uberdies haften ihnliche Mingel
auch dem mittelalterlichen Denken des Abendlandes an, und von



A. Bloch, Das wissenschaftliche Denken im alten Indien 359

Indien darf man vielleicht in mancher Beziehung sagen, da auf
ein blithendes Mittelalter keine Neuzeit gefolgt ist. Mit der Unzu-
langlichkeit meinen wir, was wir vorher ,scholastische Erstarrung’
genannt haben. Wie wir gesehen haben, der Folgerung, Leiber,
Biaume u. dgl. miiten ebenso wie Topfe, Gewebe und Bauten einen
vernunftbegabten Schopfer haben, hilt ein Gegner entgegen, diese
Folgerung konnte ebenso fehlerhaft sein wie der Schulfall der
falschen Folgerung, der Schnee miisse Feuer enthalten, weil er
das Gras versenge. Dieser Einwand entspringt nicht der stritti-
gen Sachfrage selbst, sondern geht, wenn wir so sagen diirfen,
vom iiberlieferten Handwerkszeug des Denkens aus und verfiahrt
mit diesem Handwerkszeug schematisch, ohne Blick auf die
Wirklichkeit. Die von den friiheren Geschlechtern ausgearbei-
teten Denkmethoden gewannen allméihlich unerschiitterliches An-
sehen; es wurde ihnen blind vertraut; sie wurden oft nicht mehr
an der Wirklichkeit nachgepriift, sondern nach einer ihnen inne-
wohnenden Eigengesetzlichkeit gehandhabt und dadurch nicht
selten ad absurdum gefiihrt. Dafiir ein Beispiel: Bei der von uns
erwithnten Streitfrage®, ob das Sehorgan das Gesehene durch Be-
rithrung oder anders wahrnehme, wurden von Gegnern und An-
hingern der Beriihrungstheorie auch Beispiele von Durchsichtig-
keit und Undurchsichtigkeit in die Diskussion geworfen ™, aber als
entgegengesetzte Argumente. Die Gegner der Beriihrungstheorie
folgerten aus der Durchsichtigkeit des Glases, das Sehen setze
keine Beriihrung voraus, denn eine Berithrung durch kompakte
Materie hindurch sei offenbar unmaoglich. Die Anhdnger der Be-
rithrungstheorie antworteten, das sei kein Beweisgrund, denn eine
steinerne Wand zwischen Auge und Gegenstand verhindere das
Sehen, und zwar deswegen, weil das Sehen durch Berithrung zu-
stande komme und kompakte Materie diese verunmaogliche. Beide
Parteien sind also darin einig, daf Beriihrung durch feste Stoffe
hindurch unmoglich sei, aber die Beriihrungsgldubigen sagen: Die
undurchsichtige Wand ist der Normalfall; er zeigt, daBl feste Stoffe
das Sehen verhindern, und das erklirt sich daraus, daB die Be-
riihrung, durch die das Sehen zustande kommt, verunmaoglicht
wird. Der Ausnahmefall des Glases muf} sich dem Normalfall un-
terordnen, d. h. weil beide, Wand und Glas, kompakte Materie
sind, mufl die Durchsichtigkeit des Glases ignoriert werden. Die
Gegner der Beriihrungstheorie sagen: Die Durchsichtigkeit des
Glases beweist, dal das Sehen nicht auf Beriithrung beruht. Sehen
durch eine steinerne Wand hindurch sollte daher eigentlich mog-

36 QOben S. 351.
37 Ruben 68 ff.



360 Acta Trop. XXI, 4, 1964

lich sein, denn die Wand verhindert ja bloB die fiir das Sehen
unerhebliche Beriihrung. Daher muf} iiber die Tatsache, dafl eine
Wand das Sehen verhindert, hinweggesehen werden. Wir haben
die Standpunkte absichtlich etwas vergrobert, aber grundsitzlich
verliauft das Streitgesprich wirklich im angegebenen Sinne. Aller-
dings findet die Diskussion schlieBlich durch die Einfiihrung des
entscheidenden Begriffs der Durchsichtigkeit einen befriedigeren-
den AbschluB, aber eine ausdriickliche Warnung vor blinder Ver-
allgemeinerung wird doch nicht fiir iiberfliissig gehalten: Obgleich
etwa, wird hinzugesetzt, Farbe und Geruch die Gemeinsamkeit
haben, sinnlich wahrnehmbar zu sein, darf doch vom Geruch nicht
verlangt werden, daBl er wie die Iarbe sichtbar sei, und umgekehrt
nicht von der Farbe, daB sie riechbar sei. In diesem IFalle haben
die Inder die Korrektur selbst vorgenommen, aber in anderen
Fillen hat der Schematismus gesiegt; die starre Anwendung der
iiberkommenen Denkregeln hat zuweilen die freie unbefangene
Wiirdigung der Tatsachen verhindert. So erkldren sich etwa Urteile
von Europiern wie das Hermann Jacobi’s* {iber den Gottesbeweis
des beriihmten Logikers Udayana, der in der zweiten Héilfte des
10. Jahrhunderts n. Chr. gelebt hat: ,Wenn man Udayana’, schreibt
Jacobi, ,durch diese Irrginge ... gefolgt ist, wird man vielleicht
seinen Scharfsinn bewundern, aber iiber den Beweis selbst den
Kopf schiitteln.”*

Trotz dieser geistesgeschichtlich verstindlichen und eigentlich
zu erwartenden Unzulinglichkeiten verdient die denkerische Lei-
stung Indiens tiefste Bewunderung. Dieses ferne Land, das man
vielleicht das Hellas Asiens nennen darf, hat ein Denken hervor-
gebracht, das in seiner Eigenstindigkeit, Klarheit und Schirfe
wohl nur mit dem griechischen Denken verglichen werden kann,
wenn es auch die griechische Freiheit und Unbefangenheit ver-
missen lift. Die Entsprechung wird durch die beiden Sprachen
noch vollkommener: Das Griechische ist zwar, nach dem Urteil
des Sanskritisten Theodor Benfey *, die ,anerkannt vollendetste
aller Sprachen’; aber keine ist dem Griechischen duBerlich und
innerlich dhnlicher als das Sanskrit, welches dem indischen Den-
ken als Werkzeug von wunderbarer Ausdrucksfihigkeit gedient hat.

Fiir unser Verstehen der Kultur Indiens bedeutet die Schitzung
und Pflege des Verstandesdenkens durch die Inder eine groBle Er-
leichterung. Zwar ist wie jede Kultur auch die indische nicht mit

8 62.

30 Uber die altindische Scholastik und ihre Entartung Frauwallner 2, 158 ff.,
besonders 189 ff.

40 Geschichte der Sprachwissenschaft 640, vgl. Ed. Schwyzer, Griechische
Grammatik 1, 3.



A. Bloch, Das wissenschaftliche Denken im alten Indien 361

dem Verstande allein fafbar; Religion und Dichtung etwa reichen
in andere Bezirke; aber es bedeutet schon viel, daB3 die alten Inder
bereit waren, ihre reiche und fiir uns oft fremdartige Gedanken-
welt mit Begriindungen und Erklarungen zu erliutern, die den
gleichen Denkgesetzen gehorchen, die auch fiir uns giiltig sind.



	Das wissenschaftliche Denken im alten Indien

