
Zeitschrift: Acta Tropica

Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 21 (1964)

Heft: 4

Artikel: Das wissenschaftliche Denken im alten Indien

Autor: Bloch, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-311198

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-311198
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das wissenschaftliche Denken im alten Indien.
Von Alfred Bloch.

Vielleicht erwartet man zunächst eine Definition dessen, was im
folgenden unter «wissenschaftlichem Denken» verslanden werden
soll. An den Beginn gestellt, müßte jedoch eine solche
Begriffsbestimmung unanschaulich und vielleicht schwer verständlich
wirken. Deshalb sei es gestattet, möglichst bald die konkreten
Beispiele selbst sprechen zu lassen und erst am Schluß eine
allgemeine Kennzeichnung des altindischen wissenschaftlichen Denkens

zu versuchen. Nur einer möglichen falschen Erwartung sei

sogleich entgegengetreten: Nicht von den Ergebnissen des
wissenschaftlichen Denkens der Inder soll hier die Rede sein, sondern
von ihrem Denken selbst, nicht von Entdeckungen und Erfindungen,

sondern von Verfahrensweisen, von Methoden. Wohl sind
Entdeckungen und Erfindungen die Krönung wissenschaftlichen Denkens

und die greifbarste Bestätigung seiner Richtigkeit; aber auch
dann, wenn die Denkarbeit irgendwo stecken bleibt oder in eine
Sackgasse gerät, verliert das vorangegangene Stück richtigen Denkens

seinen Wert nicht; vielmehr bleibt es, wo und wann auch
immer es erarbeitet worden ist, ein kostbares Vermächtnis, das es

zu bewahren und zu würdigen gilt. Nicht daß es den Wissenschaften

in Indien an bedeutenden Ergebnissen gefehlt hätte1: Bekanntlich

verdankt man den Indern etwa die Erfindung der Zahlzeichen
samt der Null und die geniale Einrichtung des dezimalen Stellenwerts

der Zahlen. In die Trigonometrie haben sie wahrscheinlich
den Sinusbegriff eingeführt, und Bedeutendes haben sie in der
Astronomie geleistet. Von der Sprachwissenschaft der alten Inder
soll im folgenden noch kurz die Rede sein. Aber im ganzen hat die
Forschung in Indien nicht so sichtbare Erfolge gezeitigt wie im
alten Griechenland oder gar in Europa seit der Renaissance. Die
vom alten Indien geleistete Denkarbeit wird deshalb oft verkannt,
und das Abendland sieht gerne einen scharfen Gegensatz zwischen

Anmerkungen.

Abkürzungen: Frauwallner Erich Frauwallner, Geschichte der indischen
Philosophie, bisher 2 Bände, Salzburg 1953 und 1956. — Jacobi Hermann
Jacobi, Die Entwicklung der Gottesidee bei den Indern, Bonn und Leipzig 1923.

— Oldenberg V.W Hermann Oldenberg, Vorwissenschaftliche Wissenschaft.
Die Weltanschauung der Brähmana-Texte, Göttingen 1919. — Ruben Walter
Ruben, Die Nyäyasütra's, Text, Übersetzung, Erläuterung und Glossar. Abhandlungen

für die Kunde des Morgenlandes, 18. Band, No. 2, Leipzig 1928.

1 Vgl. zum Folgenden J. Filliozat, Les sciences dans l'Inde ancienne, Les
Conférences du Palais de la Découverte, Série D. No 40, Paris 1956.



344 Acta Trop. XXI, 4, 1964

westlicher Wissenschaft und östlicher Weisheit, zwischen europäischem

rational-abstraktem Denken und indischer religiös-meditativer
Schau. Diese Ansicht ist nicht völlig unrichtig, aber einseitig.

Zwar daß die absolute, übersinnliche, letzte Wahrheit der gewöhnlichen

Wahrnehmung und dem gewöhnlichen Denken unerreichbar

ist, wußten die Inder, und eine ihrer bezeichnenden Leistungen
ist es bekanntlich, in jahrhundertelangem Bemühen eine Schulung
des Leibes und des Geistes entwickelt zu haben, die den Menschen
dem Absoluten auf anderem Wege als dem des bloßen Denkens
nahebringen soll. Aber eine Feindschaft gegen das Verstandesdenken

oder den Rationalismus, wie sie heute in Europa nicht ganz
selten ist, findet sich im alten Indien kaum. Mit Rationalismus meinen

wir wohlgemerkt nicht jene überhebliche Vermessenheit, die
alles mit dem Verstände zu meistern sich anmaßt und die
Unbegreiflichkeit des Übersinnlichen verkennt, sondern wir meinen den
Willen und Mut zum freien, unbefangenen Denken in allen ihm
zugänglichen Gebieten, und die Bereitschaft, Rechenschaft durch
Angabe von Gründen abzulegen und auf Gegengründe zu hören.

Das älteste Denkmal des indischen Schrifttums, der Rigveda,
ist eine Sammlung von Lobliedern auf Götter. Sie mag in der Zeit
von etwa 1200 bis 1000 v. Chr. entstanden sein. Wissenschaftliches
Denken findet sich in den allermeisten dieser Hymnen nicht; ihr
Zweck, die Götter anzurufen und zu preisen, hätte für forschende
Gedankengänge, selbst wenn es sie schon gegeben hätte, keinen
Platz gehabt, aber es gab sie wohl noch gar nicht, denn der Rigveda
ist von den Dichtern eines altertümlichen Hirtenvolkes hervorgebracht

worden. Eine Ausnahme bilden einige wenige und
vergleichsweise späte Lieder der Sammlung; man pflegt sie spekulativ
oder philosophisch zu nennen und in ihnen die frühesten Ansätze
zu wissenschaftlichem Denken zu sehen. Gegenstand ist meistens
die Entstehung der Welt. Würde eine bestimmte Art der Weltentstehung

als einzig möglich und sicher hingestellt, so hätten wir
hier nicht darüber zu sprechen. Das Bemerkenswerte ist aber, daß
der Dichter namentlich des berühmtesten dieser Lieder2 seinem
Zweifel offenen Ausdruck gibt. Zwar die damals offenbar schon
umstrittene Frage, ob die Welt aus dem Nichts oder aus einem
seit ewig vorhandenen Urstoff entstanden sei, entscheidet der Dichter

durch eine vermittelnde Lösung3: ,Weder Sein noch Nichtsein
war damals, sondern bloßer Geist.' Aber sonst herrscht in seinem
Liede die Frageform vor: ,Was regte sich? Wo? In wessen
Obhut? Wer weiß es gewiß, woher diese Schöpfung entstand?
Die Götter kamen erst nachher. Wer weiß es also, woraus sie sich

2 10, 129.
s K. F. Geldner, Der Rigveda (Wiesbaden 1951), 3. Teil S. 359.



A. Bloch, Das wissenschaftliche Denken im alten Indien 345

entwickelt hat? Woraus sich diese Schöpfung entwickelt hat, ob
Er sie gemacht hat oder nicht — der Aufseher der Welt im höchsten

Himmel weiß es allein — oder auch Er weiß es nicht.' Der
Zweifel steht am Anfang der Wissenschaft.

In der Zeit nach dem Rigveda, vielleicht etwa von 1000 bis 600

v. Chr., entwickelte sich der ursprünglich schlichte Gottesdienst
zu einem überaus komplizierten Opferritual. Der frühere
Grundgedanke, die Götter durch Spenden zu erfreuen und gnädig zu
stimmen, wich einem magischen Zeremonienglauben. Jede
Ritualhandlung, so nahm man an, wirkt auf den Gang der Natur und
auf das Leben der Menschen ein; Kindersegen und Reichtum,
Gesundheit und langes Leben, Ruhm und Ansehen können durch die
richtige Ausführung der Opferzeremonien herbeigeführt und —
bei den Feinden — vernichtet oder verhindert werden. Was im
einzelnen davon abhängt, ob der Priester einen heiligen Spruch
dreimal oder viermal vorträgt, ob er sich westlich oder östlich vom
Altar aufstellt, ob er Butter oder Sauermilch ins Feuer gießt —
solche Fragen bildeten den Inhalt einer umfangreichen und
verwickelten Ritualwissenschaft, die uns in alten Prosatexten jener
Zeit, den sogenannten Brähmana's, überliefert ist. Wir dürfen in
der Tat von ,Wissenschaft' sprechen, insofern man darunter auch
einfach einen ausgedehnten Wissensstoff versteht. Ist aber diese
Ritualistik eine Wissenschaft im strengen Sinne, d. h. herrscht in
ihr eine Logik, eine Ratio, eine sinnvolle Ordnung? Hermann
Oldenberg hat diese Frage im Titel eines berühmten, 1919 erschienenen

Buches beantwortet: ,Vorwissenschaftliche Wissenschaft.
Die Weltanschauung der Brähmana-Texte.' Wissenschaftlich sind
die Brähmana's, abgesehen von der Fülle des in ihnen enthaltenen
Wissensstoffs, auch insofern, als sie die Wirkungsweise des
Rituals begründen wollen; jede Begründung ist aber ein kleines Stück
Wissenschaft, und die Begründungen der Brähmana's sind sinnvoll,

wenn man ihre Ausgangspunkte als gegeben hinnimmt. Die
Ausgangspunkte sind aber derart, daß etwa als unzweifelhaft
hingestellt wird, die Sonne würde nicht aufgehen, wenn man das
Feueropfer nicht am frühen Morgen darbrächte4. Die Folgerungen,

die daraus abgeleitet werden, mögen sinnvoll sein — für uns
schweben sie in der Luft; es ist Logik im Rahmen der Magie und
deshalb eben vorwissenschaftliche Logik. Daß aber jene uralten
priesterlichen Gedankengänge zuweilen recht scharfsinnig sind,
mag das folgende hübsche Beispiel zeigen: In einem Brähmanatext6
wird die Streitfrage behandelt, ob man vor gewissen Opfern an

4 Satapatha Brähmana 2, 3, 1, 5, vgl. Oldenberg V.W. 151.
5 Satapatha Brähmana 1, 1, 1, 7 ff., vgl. B.Delbrück, Altindische Syntax

(Halle 1888), 508 f.



346 Acta Trop. XXI, 4, 1964

die Götter fasten solle. Zwei Theologen vertreten entgegengesetzte
Ansichten. Der erste empfiehlt das Fasten und führt zwei Gründe
an: Erstens: Wenn die Götter einen Menschen fasten sehen,
nehmen sie an, er werde ihnen am nächsten Tage opfern, und kommen
als Gäste in sein Haus. Zweitens: Ist es schon unpassend, wenn ein
Gastgeber menschlicher Gäste zu essen beginnt, bevor es seine Gäste
tun, so ist es im Falle göttlicher Gäste noch viel unpassender. Der
zweite Theologe erkennt zwar ebenfalls an, daß es unpassend
wäre, zu essen, bevor die zum Mahle geladenen Götter es tun. Aber
vor einem Opfer an die Götter zu fasten ist auch nicht unbedenklich,

weil das Fasten ein besonderes Kennzeichen des bevorstehenden

Opfers an die verstorbenen Vorfahren ist. So könnte das
Fasten bei den Göttern den Irrtum hervorrufen, der Fastende wolle
nicht ihnen, sondern seinen Ahnen opfern. Aus diesem Zwiespalt
hilft der zweite Theologe mit folgender Anweisung: ,Man esse das,
was, obgleich gegessen, doch nicht gegessen ist.' Dieser seltsamen
Anforderung genügen Speisen, die zum Opfer nicht tauglich sind,
die man also den Göttern nicht vorsetzen kann, z. B. wilde Kräuter.

Deshalb esse man vor dem Opfer an die Götter nur wilde
Kräuter; dadurch ißt man nicht vor den Göttern, denn die Götter
essen keine wilden Kräuter; anderseits erweckt man bei den Göttern

auch nicht den Irrtum, man wolle den Ahnen opfern, denn
vor dem Ahnenopfer ist gänzliches Fasten geboten. Diese
Überlegungen sind nicht ungereimt; vielleicht werden die Juristen sie
als frühe Zeugnisse rechtswissenschaftlichen Denkens gelten lassen.

Die Fortsetzung und Krönung der Brähmana's bilden die Upa-
nischaden. So bedeutsam sie als Urkunden tiefsinniger Mystik sind
— wissenschaftliches Denken wird man ihnen nicht zuerkennen
wollen. Zwar kommt in ihnen vielfach die Vorliebe der Inder für
Systematik zum Ausdruck, indem das Weltbild in symmetrischen
Zahlengefügen dargestellt wird, etwa in einem Dreierschema6: Den
drei Teilen des Weltraums: Erde, Luftraum, Himmel entsprechen
die drei heiligen Schriften: Rigveda, Sämaveda, Yajurveda, ferner
die drei Klassen von Wesen: Menschen, Ahnen, Götter und die drei
Seelenkräfte: Sprache, Geist, Leben. Dieser Sinn für Entsprechungen

und symmetrische Ordnung mag die Entstehung wissenschaftlichen

Denkens begünstigen, er macht aber reine Spekulationen
noch nicht zur Wissenschaft. Dazu kommt, daß manche
Entsprechungsreihen der Upanischaden Einfällen des Augenblickes
entspringen und daher nur flüchtige Gebilde sind. Aber auch die
beständigeren und reicher ausgestalteten Lehren über Entstehung
und Zusammensetzung der Welt, wie die späteren philosophischen

6 Vgl. Oldenberg V.W. 57.



A. Bloch, Das wissenschaftliche Denken im alten Indien 347

Schulen der Inder sie vertreten, sind zwar großartige
Gedankenschöpfungen, aber es fehlt ihnen weitgehend die Nachprüfung an
der Wirklichkeit und damit eine wohl unentbehrliche Voraussetzung

zur Wissenschaftlichkeit. Die Neigung der Inder zur
Systematik ist der wissenschaftlichen Erkenntnis sogar auch abträglich
gewesen, denn man war kaum je bereit, die überkommenen, zwar
eindrucksvollen, aber fast rein spekulativen Systeme im Lichte der
fortschreitenden Erkenntnis der Wirklichkeit zu ändern. Besonders

deutlich zeigt sich das etwa im geographischen Weltbild.
Zur Blütezeit der Upanischaden hat auch der Buddha gelebt

(um 520 v. Chr.). Seine Lehre stellt in ausführlicher Theorie dar,
wie das Leiden entsteht, und wie es überwunden werden kann.
Seine Lehrweise erinnert zum Teil an die des Sokrates: So wie
Sokrates seine Ansichten seinen Gesprächspartnern nicht
aufzwingt, sondern sie über schrittweise Zustimmung zu schließlicher
Überzeugung führt, so verfährt auch der Buddha mit seinen
Mönchen, nur in bescheidenerem Maße. Eine seiner Hauptlehren ist
es etwa, daß es keine unveränderliche, dauernde Persönlichkeit
gebe; was der Mensch fälschlich als sein Ich betrachte, sei bloß
eine vorübergehende Verbindung von Körper, Empfindung,
Bewußtsein, Willen und Erkennen. Diese fünf Bestandteile geht der
Buddha in folgender Weise durch7: «,Ist das Bewußtsein, ihr Mönche,

ewig oder vergänglich?' ,Vergänglich, o Herr.' ,Bedeutet
etwas Vergängliches Leiden oder Freude?' ,Leiden.' ,Kann man von
etwas, was vergänglich und leidvoll ist, sagen: Das bin ich, das ist
mein Selbst?' ,Nein, o Herr.'» Es ist eine Beweisführung, auch
wenn sie für uns wohl nicht unbedingt zwingend ist. Hermann
Oldenberg, der auf die Entwicklung des wissenschaftlichen Denkens
im alten Indien immer besonders geachtet hat, sagt8, die Kunst des
Definierens habe die Zeit Buddha's noch nicht besessen, und die
der Beweisführung sei nur in den ersten Anfängen entwickelt
gewesen. Immerhin fällt uns etwa in der ersten der sogenannten vier
edlen Wahrheiten, der Wahrheit vom Leiden, die zum Teil
abstrakte Formulierung auf: ,Mit Unliebem vereint sein ist Leiden,
von Liebem getrennt sein ist Leiden': ganz ähnlich drückt sich
übrigens auch eine Upanischad aus9. Der Buddha fügt allerdings

7 Vgl. Frauwallner 1, 223 f.
8 Buddha 236. Über die noch fehlende Kunst des Definierens in den

Brähmana's V.W. 230, über den Fortschritt des alten Buddhismus gegenüber
den Upanischaden in der planmäßigen Durchführung der Induktion ebenda
236 f. Allerdings sagt Oldenberg ebenda 232 Fußnote 1 von den Definitionen
in altbuddhistischer Zeit, sie lägen trotz deutlicher Fortschritte doch noch recht
im Argen.

' Maiträyana Upanischad 1, 3. Ein weiteres Beispiel wörtlichen Anklangs



348 Acta Trop. XXI, 4, 1964

hinzu ,Nicht erlangen, was man begehrt, ist Leiden', und da könnte
man vielleicht einwenden, das Nichterlangen von Begehrtem sei

nur ein Sonderfall des von Liebem Getrenntseins. Wenn Oldenberg
dem alten Buddhismus mit Recht eine gewisse altertümliche Un-
gewandtheit des Denkens und Formulierens zuschreibt, so
verkennt er doch anderseits keineswegs den Fortschritt des
altbuddhistischen Denkens gegenüber dem noch ungelenkeren und
kurzatmigeren der Upanischaden10. Das bewundernde Urteil ,Das ist
die Sprache wissenschaftlichen Denkens' äußert Oldenberg " über
eine Satzreihe, in welcher der Buddha die strenge Kausalität der
Entstehung und Aufhebung des Leidens darlegt: ,Wenn dies ist,
so ist auch jenes; wenn dies entsteht, entsteht auch jenes. Wenn
dies nicht ist, ist auch jenes nicht; wenn dies aufgehoben wird,
wird auch jenes aufgehoben.' — Der spätere Buddhismus hat die
Kunst der Dialektik zu blendender Schärfe gebracht12.

Aus chronologischen Gründen verlassen wir für kurze Zeit die
religiöse und philosophische Entwicklung, um einen Blick auf die
Sprachwissenschaft der alten Inder zu werfen. Ihr Hauptvertreter
Panini hat vielleicht um 400 v. Chr. gelebt13. Seine Grammatik der
altindischen Sprache gibt in etwa 4000 äußerst knapp und präzis
gefaßten Regeln eine vollständige Beschreibung der Laute sowie
der Formen und ihrer Anwendung. Fortlaufend gedruckt würde
der Text ohne Kommentare nur etwa 150 Seiten füllen. Die
Lautgesetze, Wurzeln, Suffixe und Endungen sind mit einer Schärfe
erkannt, wie sie die europäische Sprachwissenschaft erst im 19.

Jahrhundert — und nicht ohne Anregung durch Panini! —
erreicht hat. Diese Leistung ist der Gefahr, verkannt zu werden,
besonders ausgesetzt, weil sie ohne Kenntnis der indischen Sprache
nur schwer gewürdigt werden kann. Immerhin dürften die folgenden

zwei Proben auch dem Außenstehenden einen Begriff von dieser

Wissenschaft geben können. Bekannt sind die deutschen Verben

mit kausativem oder faktitivem Sinne: zum Grundverb ,fallen'
das Kausativ ,fällen', d. h. zum Fallen bringen oder veranlassen
(daher der Name ,Kausativ' von lat. causa .Veranlassung') ; .set¬
zen' zu .sitzen', ,tränken' zu .trinken', ,senken' zu .sinken'. Den

altbuddhistischer Formulierungen an brahmanische ist die Bezeichnung der
Meidung des Stehlens durch .Nichtnehmen dessen, was nicht gegeben ist'
Mahabharata 12, 36, 10.

10 Vgl. auch Anm. 8.
» Reden des Buddha (München 1922), Einleitung S. XXXIII. Die Stelle im

Pälikanon ist Samyutta Nikäya II p. 94.
12 Heinrich Zimmer, Die Inder bis zum Einbruch des Islam, Die Neue

Propyläen Weltgeschichte 1, 487.
13 Über die Bekanntschaft der (vorpânineïschen) Brähmana's mit

grammatischen Kategorien Oldenberg V.W. 233 und 237.



A. Bloch, Das wissenschaftliche Denken im alten Indien 349

Vokalwechsel im Deutschen bewirkte ursprünglich ein Ablaut
des Wurzelvokals sowie ein an die Verbalwurzel gefügtes
Kausativsuffix, das im Deutschen einen Umlaut hervorrief. Dieses
gleiche Suffix ist nun auch im Altindischen vorhanden. Das
begriffliche Verhältnis des Kausativs zum Grundverb faßt Panini
in zwei Regeln14: .Handelnder heißt, wer aus eigenem Antrieb
handelt' (.Das Vieh trinkt Wasser'15). .Wer einen Handelnden
zu seiner Handlung antreibt, heißt Veranlasser' (,Der Bauer
tränkt das Vieh'15). Pänini's Regel über die Bildung des Kausativs
lautet19: ,Das an ein Verbum tretende Suffix -ay- sagt aus, daß
ein Veranlasser einen Handelnden zur Handlung antreibt, die das
Grundverb ausdrückt.' Während aber die eben gegebene deutsche
Übersetzung 35 Silben enthält, kommt Panini dank seiner genialen
Kurzsprache mit 5 Silben aus. Als zweites Beispiel wählen wir den
Akkusativbegriff. Ihn zu definieren ist gar nicht leicht; daher
weichen die modernen Definitionsversuche stark voneinander ab.
Zutreffend dürfte wohl Brugmanns17 Beschreibung sein, im
Akkusativ stehe das von der Verbalhandlung am nächsten und ganz
Betroffene. Demgegenüber befremdet uns Pänini's Definition18
zunächst: ,1m Akkusativ steht, was der Handelnde am meisten
erstrebt.' Immerhin enthalten Brugmanns und Pänini's Definition
als Gemeinsamkeit einen Superlativ: ,am nächsten' sagtBrugmann,
,am meisten' Panini. Befremdend wirkt bei Panini, daß er als das
Wesentliche im Akkusativbegriff das Erstrebtsein durch den
Handelnden ansieht. Und doch ist richtig, daß normalerweise kein
Handelnder etwas tut, was er nicht will. Es war aber Panini
bewußt, daß seine Definition nicht immer zutrifft. Daher seine nächste

Regel19: ,1m Akkusativ steht auch, bei sonst gleichen Verhältnissen,

was der Handelnde nicht erstrebt.' Die späteren Erklärer
geben für den Normalfall das Beispiel ,Er verzehrt den Brei', für
den Ausnahmefall das Beispiel ,Er will den Brei verzehren,
verzehrt aber Gift'. Das Bedenkliche dieser Zusatzregel ist, daß der
Ausdruck ,bei sonst gleichen Verhältnissen' das zu Erklärende
schon voraussetzt. Wenn wir es zugespitzt sagen dürfen, ist der
Sinn der beiden Regeln doch wohl: ,1m Akkusativ steht das vom
Handelnden am meisten Erstrebte, und, falls ein Akkusativ von
Nichterstrebtem begegnet, auch das Nichterstrebte.' Wir sehen

14 1, 4, 54 und 55.
15 Die Beispiele sind von uns erfunden.
16 3, 1, 26.
17 Kurze vergleichende Grammatik der indogermanischen Sprachen (Berlin

und Leipzig 1902) § 560 S. 441.
18 1, 4. 49.
19 1, 4, 50.



350 Acta Trop. XXI, 4, 1964

also bei Panini das noch nicht immer erfolgreiche Ringen um
Abstraktion. Was es aber trotz gelegentlicher Mißgriffe bedeutet, daß
die alten Inder ihre Sprache genau untersucht und zerlegt haben,
können wir ermessen, wenn wir erstens bedenken, daß die meisten
Menschen und Völker die Sprache als etwas Gegebenes naiv
hinnehmen, ohne darüber nachzudenken. Zweitens ist bemerkenswert,

daß die einheimische Grammatik der Inder wahrscheinlich
eine zweckfreie Wissenschaft war, reines Forschen nach der Wahrheit

also; wenigstens lassen sich Nützlichkeitsziele außer dem der
Sprachrichtigkeit nicht nachweisen.

Die indische Philosophie, deren Anfänge in den Upanischaden
und beim Buddha wir kurz berührt haben, erfuhr ihre volle
Reifung und Entfaltung im 1. Jahrtausend n. Chr. Fast alle
Gedankengänge, die im folgenden zur Sprache kommen, entstammen
Werken der Zeit zwischen Christi Geburt und etwa 1300 n. Chr.
Damals waren insbesondere Erkenntnislehre und Logik zu höchster

Verfeinerung gelangt. Sie standen größtenteils im Dienste des

Heilsstrebens, d.h. der Erlösungslehre. Insofern war es nicht
Erkenntnis um der reinen Erkenntnis willen. Das Weltbild gipfelt in
der Erlösung, aber es wird doch auf wissenschaftliche Weise
aufgebaut, indem seine stofflichen und geistigen Bestandteile einer
genauen Prüfung durch den Verstand unterzogen werden. Auch
das letzte Ziel wird ins klare Bewußtsein erhoben und demgemäß
ausdrücklich genannt und begründet: eben die Erlösung. In dieser
wissenschaftlichen Haltung gleicht die indische Philosophie wie
in vielem anderen der griechischen, die auch nach dem höchsten
Gute fragt und es in der Glückseligkeit findet. Daß das prüfende
Denken dem Streben nach Erlösung untergeordnet ist, gilt in
Indien zwar vorwiegend, aber nicht ausschließlich; es gab auch
Richtungen, die sich nicht aus Erlösungssehnsucht, sondern aus reinem
Erkenntnisstreben um eine Welterklärung bemühten, nämlich die
naturphilosophischen Schulen 20.

Solange die Gegebenheiten als selbstverständlich hingenommen
werden, entsteht kein wissenschaftliches Denken; es beginnt erst,
wenn sich der Zweifel einstellt; wir haben schon darauf hingewiesen21.

Das spricht schon ein indischer Autor des 5. Jahrhunderts
n.Chr.22 mit folgenden Worten deutlich aus: .Weder ein
unbemerkter noch ein eindeutiger Gegenstand gibt Anstoß zu
methodischer Untersuchung, sondern nur ein bezweifelter Gegenstand.'
Auch der Zweifel selbst wird zum Gegenstand der Prüfung ge-

20 Frauwallner 2, 7.
21 Oben S. 345.
22 Vätsyäyana, vgl. Ruben S. 185 Anm. 104 und Einleitung S. XVI f.; Jacobi

45; Frauwallner 2, 22.



A. Bloch, Das wissenschaftliche Denken im alten Indien 351

macht. Eine Definition lautet23, der Zweifel sei das Suchen nach
einer entscheidenden Besonderheit in folgenden drei Fällen: Man
hat an einem Ding erst Eigenschaften erkannt, die auch anderen
Dingen zukommen und daher zur eindeutigen Bestimmung des

fraglichen Dings nicht genügen, z. B. an einer Kuh erst den
Tiercharakter und die Vierbeinigkeit, Eigenschaften also, die auch
z. B. ein Pferd hat; erst wenn man die entscheidende Besonderheit,
nämlich den Kuhcharakter, festgestellt hat, ist der Zweifel behoben.

Zweitens liegt Zweifel vor, wenn über einen Erkenntnisgegenstand

Meinungsverschiedenheiten bestehen, drittens, wenn man
unsicher ist, ob man etwas wahrgenommen habe oder nicht. Solche

Erörterungen werden meist in der literarischen Form von
Behauptungen, Einwänden und Entgegnungen dargeboten; diese
Debatten oder Disputationen spiegeln wohl die religiös-philosophischen

Streitgespräche wider, die im weltanschaulich vielgestaltigen
Indien seit alter Zeit üblich waren und wohl nicht wenig zur

Entwicklung des wissenschaftlichen Denkens beigetragen haben.
Freilich erscheinen uns die Einwände oft spitzfindig und unsachlich:

So bestreitet etwa ein Gegner die Existenz des Zweifels24 mit
der Behauptung, auch wenn man an einer Kuh erst den Tiercharakter

und die Vierbeinigkeit erkannt habe, stehe diese Erkenntnis
fest; einen Zweifel gebe es also nicht. Dieser Gegner läßt das
ursprüngliche Ziel, das sich der Erkennenwollende gesetzt hatte,
vollständig außer acht.

Die drei Mittel zu richtiger Erkenntnis sind Sinneswahrnehmung,

Folgerung und Schriftzeugnis.
Über das Wirken der Sinnesorgane hatten sich genaue Lehren

herausgebildet25. Auge, Ohr, Nase, Zunge und Haut sind nicht die
eigentlichen Sinnesorgane, sondern nur ihre Träger. Die fünf
Sinnesorgane selbst bestehen aus den fünf Elementen: das Riechorgan
aus Erde, das Geschmacksorgan aus Wasser, das Sehorgan aus
Licht oder Feuer und das Hörorgan aus Äther. Dadurch sind sie
fähig, die ihnen gleichartigen Elemente wahrzunehmen. Die
Wahrnehmung selbst erfolgt durch Berührung des Gegenstandes durch
das Sinnesorgan. Ob eine eigentliche Berührung notwendig sei,
war freilich beim Sehorgan umstritten. Die Buddhisten behaupteten,

das Sehen komme auch ohne Berührung zustande26, die brah-
23 Ruben S. 9.
24 Ruben S. 19.
25 Frauwallner 2, 48 ff.
26 Ruben S. 65 ff.; Th. Stcherbatsky, Erkenntnistheorie und Logik nach der

Lehre der späteren Buddhisten (München-Neubiberg 1924) 157; derselbe,
Buddhist Logic (Leningrad 1930), Band 2 S. 38 Fußnote 3 am Ende. Stcherbatsky

bezeichnet die Wahrnehmungslehre der Brahmanen als realistisch, die
der Buddhisten als idealistisch.



352 Acta Trop. XXI, 4,1964

manische Naturphilosophie dagegen nahm an, das aus Feuer oder
Licht bestehende Sehorgan sende winzige Feuerteilchen in Form
unsichtbarer Augenstrahlen aus, und diese berührten den Gegenstand

tatsächlich. Aus diesem Streit zwischen Buddhisten und
brahmanischen Naturphilosophen seien einige Beweisgründe beider

Parteien einander gegenübergestellt: Gegen die Annahme der
Berührung führen die Buddhisten an, daß man erstens auch ferne
Dinge sieht und zweitens auch Dinge, die größer sind als der
Augapfel. Beim Gesichtssinn verhalte es sich also anders als etwa beim
Tastsinn: Tasten auf Distanz sei nicht möglich, und um die Größe
eines Gegenstands durch Tasten zu ermitteln, müsse man ihn nach
und nach in seinem ganzen Umfange abtasten; dagegen erblicke
man auch sehr große Dinge auf einmal; also arbeite der Augapfel
nicht durch Berührung. Beiden Gründen begegnen die Naturphilosophen

mit der Annahme des Augenstrahls. Daß man, was die
Buddhisten den Naturphilosophen entgegengehalten hatten, nahe
und ferne Dinge zugleich sieht, z. B. den Mond durch Zweige
hindurch, beruhe auf Täuschung: In Wirklichkeit brauche der Augenstrahl

länger, um den Mond als um die Zweige zu erreichen, aber
seine Geschwindigkeit sei so groß, daß die Verschiedenheit der
Dauer der Zurücklegung des Weges nicht wahrnehmbar sei. Den
Beweisgrund von den Gegenständen, die unvergleichlich größer
als das Auge sind, widerlegten die Naturphilosophen durch die
Annahme, die Augenstrahlen breiteten sich beim Verlassen des Auges
wie der Lichtkegel einer Lampe aus. Natürlich wandten die
Buddhisten ein, die Augenstrahlen müßten sichtbar sein, wenn es sie
gäbe. Diesen Einwand versuchten die Naturphilosophen auf
verschiedene Weise zu entkräften: Nicht alles theoretisch
Wahrnehmbare könne auch wirklich wahrgenommen werden; es müsse
stark genug ausgeprägt sein. Wenn z. B. Wasser erwärmt werde,
beruhe das auf dem Eindringen von Feuerteilchen ins Wasser;
doch sei von den beiden wahrnehmbaren Eigenschaften des Feuers,
dem Licht und der Wärme, das Licht in diesem Falle zu schwach
ausgeprägt, um wahrgenommen werden zu können. Das Gleiche
gelte von dem aus Feuer bestehenden Augenstrahl, nur daß bei ihm
auch die Wärme unterhalb der Wahrnehmbarkeitsgrenze liege, so
daß der Augenstrahl praktisch nicht wahrnehmbar sei. Eine
andere Widerlegung lautet, der Augenstrahl sei am Tage unsichtbar,
weil ihn das Sonnenlicht überstrahle, und nachts, weil ihm die
notwendige Beleuchtung von außen fehle. Nirgends erwähnt fanden

wir die Frage, warum der Augenstrahl auch in der Dämmerung

unsichtbar ist: Man sollte doch erwarten, daß er im Dämmerlicht

sichtbar ist, weil es zu schwach ist, um ihn zu überstrahlen,
aber doch stark genug, um ihn zu beleuchten. Drittens endlich



A. Bloch, Das wissenschaftliche Denken im alten Indien 353

versuchten die Naturphilosophen das Dasein der Augenstrahlen
mit den leuchtenden Augen gewisser Nachttiere zu beweisen. Es
darf hier noch angefügt werden, daß die Theorie der Sinneswahrnehmungen

auch bei der Streitfrage eine Rolle spielte, ob es eine
Seele gebe oder nicht27: Zum Beweise des Daseins einer Seele wurde
nämlich gegen die Buddhisten und gegen die Materialisten geltend
gemacht, wenn die gleiche Person einen Gegenstand etwa mit dem
Gesichtssinn und mit dem Tastsinn wahrnehme, könnten diese beiden

Sinne allein nicht feststellen, daß der Gegenstand einundder-
selbe ist; dazu bedürfe es vielmehr einer den Sinnen übergeordneten,

die Sinneseindrücke zusammenfassenden Kraft, und diese
Kraft könne nur die Seele sein.

Das zweite Erkenntnismittel ist die Folgerung oder der Schluß28.
Das Schulbeispiel dafür behandelt folgenden Fall: Man sieht auf
einem Berge Rauch und folgert daraus, daß sich auf diesem
Berge Feuer befindet. Diese Folgerung wird in eine fünfgliedrige
Formel gekleidet: 1. Auf dem Berge ist Feuer: die Behauptung.
2. Weil Rauch auf ihm ist: die Begründung. 3. Wo Rauch ist, da
ist Feuer, wie in der Küche29: der Beleg. 4. Auf dem Berge ist
solcher Rauch : die Anwendung (nämlich der beim Beleg gewonnenen
Erkenntnis auf den Ausgangsfall). 5. Also ist auf ihm Feuer: die
Schlußfolgerung. Gewöhnlich wird eine verkürzte dreigliedrige
Formel angewandt: ,Auf dem Berg ist Feuer, weil Rauch auf ihm
ist, wie in der Küche.' Den Erkenntniswert der Folgerung bestritten

hauptsächlich die als Leugner der Seele schon kurz erwähnten
Verneiner oder Negativisten, die Anhänger des groben Materialismus

30. Sie glaubten nur an die grobstofflichen Elemente, aus denen
auch der Mensch bestehe; eine Seele gebe es nicht; der Geist sei

nur ein vorübergehendes Gärungserzeugnis der Elemente; ebensowenig

gebe es ein Fortleben nach dem Tode; den Verstorbenen
Totenopfer darzubringen sei gleich sinnlos, wie wenn man die
erloschene Flamme einer Lampe mit öl weiternähren wollte. Auch
alle sittlichen Verpflichtungen bestritten sie, was mit ihrer Leugnung

des Jenseits und der Vergeltung von Verdienst und Schuld
zusammenhängt. Daß sie die Gültigkeit des Schriftzeugnisses
ablehnten, versteht sich. Sie verwarfen aber wie gesagt auch die
Folgerung und ließen als Erkenntnisquelle nur die sinnliche
Wahrnehmung gelten. Das scheint zwar, da die Folgerung im Vergleich
zur Wahrnehmung etwas Unsinnliches, Geistiges ist, zum groben

27 Ruben 57 ff.
28 Jacobi 65 ff.
29 Jacobi 65 Fußnote 2 weist darauf hin, daß man in Indien an offenem

Feuer ohne Rauchfang kocht.
30 Frauwallner 2, 295 ff., besonders 308.

27 Acta Tropica 21, 4, 1964



354 Acta Trop. XXI, 4,1964

Materialismus der Negativisten zu stimmen, ist aber doch kaum
glaublich, denn ohne Folgerung kommt niemand aus. Es ist zu
bedenken, daß uns die Meinungen der Negativisten nicht in ihren
eigenen Schriften überliefert sind, sondern nur in Zitaten ihrer
Gegner; wir haben daher wahrscheinlich nur ein Zerrbild von
ihnen. Die Einwände gegen die Tauglichkeit der Folgerung treffen
denn auch nur das mögliche Versagen des folgernden Menschen,
nicht das Verfahren der Folgerung selbst31: Aus dem Anschwellen
eines Flusses könne man nicht auf vorangegangenen Regen schließen,

denn auch die Errichtung eines Damms irgendwo flußabwärts
könnte die Ursache sein. Wenn man die Ameisen zu ihren Eiern
laufen sehe, sei die Folgerung, Regen stehe bevor, unsicher, denn
auch eine gewaltsame Beschädigung des Ameisenhaufens könne
zu solchem Verhalten der Tiere geführt haben. Die Widerlegung
dieser Einwände lautet denn auch richtig, die Prüfung müsse sich
auf den ganzen Flußlauf und auf alle Ameisen einer Gegend
erstrecken.

Der Wert des Schriftzeugnisses wurde nicht nur von den
Negativisten, sondern auch von den Buddhisten und den Jaina's
bestritten, welche die Autorität des Veda überhaupt nicht anerkannten.

Sie begründeten aber ihre Ablehnung nicht nur mit einer
allgemeinen Leugnung des Offenbarungscharakters des Veda,
sondern warfen dem Veda auch im einzelnen Fehler vor, wie man sie
den Teilnehmern an religiös-philosophischen Streitgesprächen
nicht erlaubte, z. B. Lügen, Wiederholungen und Widersprüche.
Die Debatte oder Disputation war nämlich durch verbindliche
Vorschriften geregelt, um ihr Abgleiten ins Uferlose oder in Wortklaubereien

zu verhindern. Der ernsteste Verstoß gegen die Regeln der
Debatte war natürlich die Lüge, und der Lüge zeihen den Veda
die Gegner in den Fällen, wo er Versprechungen nicht zu halten
scheint: ,Wer sich Kinder wünscht, soll ein bestimmtes Opfer
darbringen' — solche Sätze finden sich im Veda häufig. Bringt nun
ein kinderloses Ehepaar ein solches Opfer dar und bleibt ihm
Kindersegen trotzdem versagt, so hat der Veda gelogen — sagen
die Gegner. Nein, erwidern die Rechtgläubigen, sondern schuld ist
ein Fehler bei der Opferzeremonie oder im sonstigen Verhalten des
Ehepaares. — Eine Behauptung zu wiederholen verstößt ebenfalls
gegen die Regeln der Debatte, denn Wiederholung ist kein Beweis.
Nun stehen im Veda oft Vorschriften wie diese: ,Dreimal spreche
man die erste Strophe, dreimal die letzte.' Also schreibt der Veda
— sagen die Gegner — die verpönte Wiederholung geradezu vor!
Die Vedagläubigen aber zeigen, daß die Wiederholung in diesem
Falle gerechtfertigt ist: Bei der betreffenden Opferhandlung müs-

31 Ruben 30 ff.



A. Bloch, Das wissenschaftliche Denken im alten Indien 355

sen nämlich 15 Strophen vorgetragen werden; das dafür
vorgeschriebene Lied hat aber nur 11 Strophen, also muß es durch
Wiederholung aufgefüllt werden. Am Rande dürfen wir bemerken, daß
diese Widerlegung nicht das Wesen des Unterschiedes zwischen
wiederholter Behauptung in einer Debatte und wiederholtem Veda-
vers in der Liturgie trifft; die richtige Antwort wäre wohl gewesen,
ein Zauberspruch, von dem magische Wirkungen erhofft werden,
sei etwas grundsätzlich anderes als ein Argument, das den Gegner
in einem philosophischen Streitgespräch überzeugen soll; doch
war das altindische Denken zu formal, zu scholastisch, zu
mittelalterlich, als daß wir ein Gefühl für solche Wesensunterschiede
von ihm erwarten dürften313. — Wie schon kurz angedeutet, hielten

die Schriftgegner den Schriftgläubigen auch angebliche
Widersprüche im Veda vor, doch fanden die Vedagläubigen auch darauf
immer eine Antwort. Wir verzichten auf Beispiele.

Wie nun die theoretisch entwickelten Denkregeln bei der
Erörterung bestimmter Einzelfragen angewandt wurden, soll am
Beispiel der Gottesbeweise gezeigt werden. Dazu noch eine
Vorbemerkung: Man könnte uns vorwerfen, daß wir ein so heikles
Beispiel wählen. Gewiß hätten auch andere Gegenstände zur
Verfügung gestanden, aber die meisten hätten auf eigentümlich
indischen Voraussetzungen beruht. Das hätte bedeutet, daß der Leser
fremdartigen Erörterungen über eine an sich schon fremdartige
Streitfrage hätte folgen müssen. Dann ist aber die Frage des
Daseins Gottes für die indischen Religionen viel weniger
folgenschwer als für andere Religionen. Alle indischen Weltanschauungen,

mit Ausnahme derjenigen der unwichtigen und nicht recht
faßbaren Negativisten, beruhen nämlich auf dem grundlegenden

Glauben, daß jede Tat unausweichliche Wirkungen hervorruft,

d. h. Lohn oder Strafe nach sich zieht. Diese Wirkungen
der Taten, auch der guten Taten, sind unheilvoll, weil beim Tode
eines unerlösten Menschen der noch nicht genossene Lohn und die
noch nicht verbüßte Strafe zu seiner Wiedergeburt in einem neuen
Dasein führt. Die endlose Kette der Wiedergeburten aber bedeutet
endloses Leid, aus dem sich der Mensch nur durch die Erlösung
befreien kann. Der Kern aller indischen Religionen ist daher das
Streben nach Erlösung. Erst von hier an trennen sich die Wege,
indem die Erlösung oder der Weg zur Erlösung in den verschiedenen

Glaubensrichtungen verschiedene Formen annimmt. Die einen

31a Übrigens hätten die Gegner des Veda in der vedischen Literatur
zahlreiche Fälle von Wiederholung in dem von ihnen verpönten Sinne finden
können: A. Minard, Trois Énigmes sur les Cent Chemins II § 864 a schreibt:
«Il est fréquent qu'une Upanisad [religiöse Lehre] soit, non pas éclairée par
un exposé discursif, mais confirmée par sa répétition.»



356 Acta Trop. XXI, 4,1964

suchen die Hingabe an einen persönlichen Gott, andere das
Aufgehen in einem unpersönlichen Allwesen, andere das Unsterbliche
in sich selbst durch Ausschaltung aller Bindungen ans Vergängliche;

Mittel zu dieser Ausschaltung sind Askese, Versenkung und
jene Techniken zur Bemeisterung von Leib und Geist, die man
unter dem Namen Yoga zusammenfaßt. Die Erlösung ist auch
ohne Gott denkbar, weil die Vergeltung der Taten als Naturgesetz
von selbst eintritt und die Befreiung vom Geburtenkreislauf
weitgehend von der Anstrengung des Menschen selbst abhängt, also
Selbsterlösung ist. Wir haben die Dinge stark vereinfacht, da es

uns hier ja nur darum ging, verständlich zu machen, wie es möglich

ist, daß der Gottesglaube in einem Teil der indischen Religionen,

namentlich im Buddhismus und Jainismus, eine unbedeutende

Rolle spielt, daß aber die Frömmigkeit und das Erlösungsstreben

in diesen nichttheozentrischen Religionen nicht weniger
stark und innig ist als in den anderen. Die Erörterung der Frage
der Existenz Gottes war deshalb in Indien weniger leidenschaftlich

als im Abendland und im Islam. Im übrigen betrachten wir
hier die indischen Gottesbeweise ja nicht um ihrer selbst willen,
sondern nur als Beispiele für die Art, wie die Inder solche Beweise
führten, und wie sie sich mit Einwänden auseinandersetzten.

Einer der Gottesbeweise — er ist schon im 3. Jahrhundert n. Chr.
bezeugt32 — geht von der nicht bezweifelten Tatvergeltung, dem
sogenannten Karma, aus. Wäre der Mensch imstande, die Vergeltung

seiner Taten selbst herbeizuführen, so würde der sofortige
Lohn für die guten Taten niemals ausbleiben, denn niemand
versagt sich etwas ihm zukommendes Gutes, über das er verfügen
kann. Nun bleibt aber in Wirklichkeit der Lohn für gute Taten
oft zunächst aus; damit ist bewiesen, daß die Vergeltung von einer
übermenschlichen Macht abhängt, also von Gott. Dagegen wendet
der Gegner ein: Hinge das Schicksal des Menschen von Gott ab,
so wäre das Tun des Menschen nicht erforderlich, und die ganze
Vergeltungslehre fiele dahin. Auch der Kompromißvorschlag des
Gottgläubigen: das Tun des Menschen sei zwar erforderlich, den
Lohn aber führe Gott herbei, bringt den Gottesleugner noch nicht
zum Schweigen, denn wenn Gott — so sagt er — an Verdienst und
Schuld des Menschen gebunden ist, untersteht Er einer fremden
Gegebenheit und ist also nicht unumschränkter Herr. Diesen Grund
läßt wiederum der Gottgläubige nicht gelten, denn das Tun des
Menschen ist seinerseits von Gott eingegeben und hervorgerufen;

32 Im Nyäya Sütra 4, 1, 19, vgl. Jacobi 71 und 113; Ruben 102. Zur
Datierung des Nyäya Sütra s. L. Renou in L'Inde classique § 1465 Band 2 S. 57.
Die Einwände und Entgegnungen stehen nicht im Nyäya Sütra, sondern erst
in späteren Schriften.



A. Bloch, Das wissenschaftliche Denken im alten Indien 357

das Karma, an das sich Gott hält, ist also letztlich sein eigenes
Werk, und die unumschränkte Herrschaft kann Gott nicht
abgesprochen werden. Das indische Denken stieß hier also wie das
abendländische an die schwierige Frage der Vorherbestimmung
und der Willensfreiheit, doch war diese Frage für die Inder weniger

schwierig, weil nach ihrem Glauben die stofflichen und die
geistigen Bestandteile der Welt von Ewigkeit her vorhanden sind;
zu diesen ewigen Weltbestandteilen gehört auch das Karma, also
Verdienst und Schuld; die letzte Verantwortung für das Karma
ist so wenig faßbar wie der Anfang der Welt.

Ein anderer Gottesbeweis33 geht vom Schöpfungsgedanken aus.
Eine uranfängliche Schöpfung aus dem Nichts wird, wie eben
angedeutet, nicht angenommen; die Atome, aus denen alles Stoffliche
zusammengesetzt ist, bestehen wie übrigens auch die Seelen und
das Karma von Ewigkeit her und sind nicht von Gott geschaffen.
Wohl aber haben Dinge wie Leiber, Bäume, Berge u. dgl. Gott zum
Urheber. Das wird mit Hilfe einer Folgerung bewiesen: Die
erwähnten Dinge müssen von einem vernunftbegabten Urheber
geschaffen sein, der die Stoffe, aus denen sie zusammengesetzt sind,
vollkommen kennt; das ist die Behauptung. Die Begründung lautet:

Von einem vernunftbegabten Urheber müssen die erwähnten
Dinge geschaffen sein, weil sie aus Teilen zusammengesetzt sind,
also nicht von Ewigkeit an in dieser Gestalt bestanden haben können,

und weil ihr Stoff vernunftlos ist; alles aber — so lautet der
Beleg —, was aus vernunftlosem Stoff zusammengesetzt ist, hat
einen vernunftbegabten Urheber, wie etwa Töpfe, Gewebe und
Bauten den Töpfer, Weber und Baumeister zum Urheber haben.
Alles dieses — so heißen die Anwendung und die Schlußfolgerung
— trifft auf Leiber, Bäume, Berge u.dgl. zu, also sind sie von einem
vernunftbegabten Schöpfer geschaffen. Der Gegner wendet ein:
Diese Folgerung könnte fehlerhaft sein wie das Schulbeispiel der
fehlerhaften Folgerung34: ,Der Schnee enthält Feuer, weil er das
Gras versengt; denn wo das Gras versengt wird, da ist Feuer, wie
beim Wiesenbrande.' Der Fehler der fehlerhaften Folgerung liegt
darin35, daß der Beleg nicht ausnahmslos gilt: während Rauch
immer Feuer voraussetzt, kommen für die Versengung des Grases
noch andere Ursachen als Feuer in Betracht, z. B. eben Schnee oder
Frost. Weil es also — sagt der Gegner — fehlerhafte Schlüsse gibt,

33 Von Vacaspatimisra, um die Mitte des 9. Jahrhunderts n. Chr. Vgl. Jacobi
45. 92. 124; Frauwallner 2, 22.

34 Jacobi 93 und 125.
35 Die indische Logik hat die möglichen Fehler bei Schlußfolgerungen

klassifiziert, s. Jacobi 66 ff. Auf diese Feinheiten, die in unserer summarischen
Darstellung nicht berücksichtigt werden können, sei ausdrücklich verwiesen,



358 Acta Trop. XXI, 4, 1964

könnte es auch trügerisch sein, aus Dingen wie Leibern, Bäumen
u. dgl. auf Gott als Urheber zu schließen. Dieser Einwand ist für
einen Zug des indischen Denkens bezeichnend, den man vielleicht
,scholastische Erstarrung' nennen darf, und der ganz am Schluß
dieses Vortrags noch einmal zur Sprache kommen soll. Ein anderer

Einwand lautet, die Entsprechung zwischen dem vernunftbegabten

Töpfer, Weber, Baumeister und dem vernunftbegabten
Weltschöpfer sei ungenau, weil man die genannten menschlichen
Schöpfer sehen könne, den göttlichen Weltschöpfer aber nicht. Ein
unkörperlicher Schöpfer aber könne nicht wissend sein, denn das
Wissen könne von der Seele nur vermittelst leiblicher Organe
aufgenommen werden. Darauf entgegnet der Gottgläubige: Dieser
Einwand würde nur auf entstandenes, also nichtewiges Wissen
zutreffen; Gottes Wissen ist aber ewig und nie erworben worden,
setzt also keinen Leib voraus.

Zum Schluß fragen wir: Was sind die Anforderungen an
wissenschaftliches Denken, d. h. was darf man wissenschaftliches
Denken nennen, und wieviel haben die Inder darin geleistet?
Wissenschaftliches Denken ist wohl zunächst einfach richtiges und
methodisches Denken. Dazu muß aber kommen, daß dieses Denken

weiter vorangetrieben wird, als es das praktische Leben
erheischt. Und zwar, wenn man so sagen darf, in zwei Richtungen
weiter vorangetrieben wird: In die Höhe, indem aus zu erforschenden

Gegenständen große Sinnzusammenhänge gewonnen, eigentliche

Wissenschaften errichtet werden; die einheimische
Sprachwissenschaft der Inder ist ein Beispiel dafür. In die Tiefe, indem
die Grundlagen der Erkenntnis untersucht werden; dahin gehört
die Prüfung der Erkenntnismittel und die Erforschung der Gesetze
des Denkens selbst. Um alles dieses haben sich die alten Inder, wie
uns die Beispiele gezeigt haben, erfolgreich bemüht; sie gehören
zu den ganz wenigen Völkern, die aus eigener Kraft ein
wissenschaftliches Denken hervorgebracht haben. Schwieriger und heikler

ist die Frage, wieviel die Inder darin geleistet haben. Wenn
wir im folgenden eine Unzulänglichkeit des indischen Denkens
erwähnen zu müssen glauben, so geschieht es unter starken
Vorbehalten. Völlig fern liegt uns erstens die Überheblichkeit, die
Leistungen des Abendlandes als absoluten Maßstab hinzustellen und
alles, was sich an ihm nicht messen läßt, herabzusetzen. Zweitens
aber ist es durchaus möglich, daß manche Unzulänglichkeiten der
älteren indischen Denker von späteren Denkern, die im Abendlande

noch nicht bekannt sind, oder die der Sprechende nicht
kennt, überwunden worden sind; die philosophische Literatur
Indiens ist unübersehbar groß. Überdies haften ähnliche Mängel
auch dem mittelalterlichen Denken des Abendlandes an, und von



A. Bloch, Das wissenschaftliche Denken im alten Indien 359

Indien darf man vielleicht in mancher Beziehung sagen, daß auf
ein blühendes Mittelalter keine Neuzeit gefolgt ist. Mit der
Unzulänglichkeit meinen wir, was wir vorher ,scholastische Erstarrung'
genannt haben. Wie wir gesehen haben, der Folgerung, Leiber,
Bäume u. dgl. müßten ebenso wie Töpfe, Gewebe und Bauten einen
vernunftbegabten Schöpfer haben, hält ein Gegner entgegen, diese
Folgerung könnte ebenso fehlerhaft sein wie der Schulfall der
falschen Folgerung, der Schnee müsse Feuer enthalten, weil er
das Gras versenge. Dieser Einwand entspringt nicht der strittigen

Sachfrage selbst, sondern geht, wenn wir so sagen dürfen,
vom überlieferten Handwerkszeug des Denkens aus und verfährt
mit diesem Handwerkszeug schematisch, ohne Blick auf die
Wirklichkeit. Die von den früheren Geschlechtern ausgearbeiteten

Denkmethoden gewannen allmählich unerschütterliches
Ansehen; es wurde ihnen blind vertraut; sie wurden oft nicht mehr
an der Wirklichkeit nachgeprüft, sondern nach einer ihnen
innewohnenden Eigengesetzlichkeit gehandhabt und dadurch nicht
selten ad absurdum geführt. Dafür ein Beispiel: Bei der von uns
erwähnten Streitfrage36, ob das Sehorgan das Gesehene durch
Berührung oder anders wahrnehme, wurden von Gegnern und
Anhängern der Berührungstheorie auch Beispiele von Durchsichtigkeit

und Undurchsichtigkeit in die Diskussion geworfen37, aber als
entgegengesetzte Argumente. Die Gegner der Berührungstheorie
folgerten aus der Durchsichtigkeit des Glases, das Sehen setze
keine Berührung voraus, denn eine Berührung durch kompakte
Materie hindurch sei offenbar unmöglich. Die Anhänger der
Berührungstheorie antworteten, das sei kein Beweisgrund, denn eine
steinerne Wand zwischen Auge und Gegenstand verhindere das
Sehen, und zwar deswegen, weil das Sehen durch Berührung
zustande komme und kompakte Materie diese verunmögliche. Beide
Parteien sind also darin einig, daß Berührung durch feste Stoffe
hindurch unmöglich sei, aber die Berührungsgläubigen sagen: Die
undurchsichtige Wand ist der Normalfall; er zeigt, daß feste Stoffe
das Sehen verhindern, und das erklärt sich daraus, daß die
Berührung, durch die das Sehen zustande kommt, verunmöglicht
wird. Der Ausnahmefall des Glases muß sich dem Normalfall
unterordnen, d. h. weil beide, Wand und Glas, kompakte Materie
sind, muß die Durchsichtigkeit des Glases ignoriert werden. Die
Gegner der Berührungstheorie sagen: Die Durchsichtigkeit des
Glases beweist, daß das Sehen nicht auf Berührung beruht. Sehen
durch eine steinerne Wand hindurch sollte daher eigentlich mög-

36 Oben S. 351.
37 Ruben 68 ff.



360 Acta Trop. XXI, 4, 1964

lieh sein, denn die Wand verhindert ja bloß die für das Sehen
unerhebliche Berührung. Daher muß über die Tatsache, daß eine
Wand das Sehen verhindert, hinweggesehen werden. Wir haben
die Standpunkte absichtlich etwas vergröbert, aber grundsätzlich
verläuft das Streitgespräch wirklich im angegebenen Sinne. Allerdings

findet die Diskussion schließlich durch die Einführung des

entscheidenden Begriffs der Durchsichtigkeit einen befriedigeren-
den Abschluß, aber eine ausdrückliche Warnung vor blinder
Verallgemeinerung wird doch nicht für überflüssig gehalten: Obgleich
etwa, wird hinzugesetzt, Farbe und Geruch die Gemeinsamkeit
haben, sinnlich wahrnehmbar zu sein, darf doch vom Geruch nicht
verlangt werden, daß er wie die Farbe sichtbar sei, und umgekehrt
nicht von der Farbe, daß sie riechbar sei. In diesem Falle haben
die Inder die Korrektur selbst vorgenommen, aber in anderen
Fällen hat der Schematismus gesiegt; die starre Anwendung der
überkommenen Denkregeln hat zuweilen die freie unbefangene
Würdigung der Tatsachen verhindert. So erklären sich etwa Urteile
von Europäern wie das Hermann Jacobi's38 über den Gottesbeweis
des berühmten Logikers Udayana, der in der zweiten Hälfte des
10. Jahrhunderts n.Chr. gelebt hat: ,Wenn man Udayana', schreibt
Jacobi, ,durch diese Irrgänge gefolgt ist, wird man vielleicht
seinen Scharfsinn bewundern, aber über den Beweis selbst den
Kopf schütteln.'39

Trotz dieser geistesgeschichtlich verständlichen und eigentlich
zu erwartenden Unzulänglichkeiten verdient die denkerische
Leistung Indiens tiefste Bewunderung. Dieses ferne Land, das man
vielleicht das Hellas Asiens nennen darf, hat ein Denken
hervorgebracht, das in seiner Eigenständigkeit, Klarheit und Schärfe
wohl nur mit dem griechischen Denken verglichen werden kann,
wenn es auch die griechische Freiheit und Unbefangenheit
vermissen läßt. Die Entsprechung wird durch die beiden Sprachen
noch vollkommener: Das Griechische ist zwar, nach dem Urteil
des Sanskritisten Theodor Benfey 40, die ,anerkannt vollendetste
aller Sprachen'; aber keine ist dem Griechischen äußerlich und
innerlich ähnlicher als das Sanskrit, welches dem indischen Denken

als Werkzeug von wunderbarer Ausdrucksfähigkeit gedient hat.
Für unser Verstehen der Kultur Indiens bedeutet die Schätzung

und Pflege des Verstandesdenkens durch die Inder eine große
Erleichterung. Zwar ist wie jede Kultur auch die indische nicht mit

38 62.
39 Über die altindische Scholastik und ihre Entartung Frauwallner 2, 158 ff.,

besonders 189 ff.
40 Geschichte der Sprachwissenschaft 640, vgl. Ed. Schwyzer, Griechische

Grammatik 1, 3.



A. Bloch, Das wissenschaftliche Denken im alten Indien 361

dem Verstände allein faßbar; Religion und Dichtung etwa reichen
in andere Bezirke; aber es bedeutet schon viel, daß die alten Inder
bereit waren, ihre reiche und für uns oft fremdartige Gedankenwelt

mit Begründungen und Erklärungen zu erläutern, die den
gleichen Denkgesetzen gehorchen, die auch für uns gültig sind.


	Das wissenschaftliche Denken im alten Indien

