Zeitschrift: Acta Tropica
Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 21 (1964)

Heft: 4

Artikel: Die Begegnung Europas mit Agypten
Autor: Morenz, Siegfried

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-311197

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-311197
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Begegnung Europas mit Agypten.*

Von SIEGFRIED MORENZ.

Wir schreiben heute den 25. November und tun oder sagen das
mit jener Unbedenklichkeit, die sich fiir die Praxis des Alltags von
selbst versteht. Da es jedoch zum Wesen der Wissenschaft gehort,
die Dinge grundsitzlich in Frage zu stellen, um sich ihrer dann
um so inniger zu vergewissern, fragen auch wir, was sich denn
hinter diesem schlichten Satz verbirgt: «Wir schreiben heute den
25. November». Es ist zweierlei: «Wir schreiben» und «Wir fixie-
ren schreibend einen Tag im Jahreslauf». Mit beiden Titigkeiten
sind wir in der Wurzel einer Zivilisation verpflichtet, die vor fiinf
Jahrtausenden sowohl zu schreiben wie das Jahr zu erfassen und
anniherungsweise richtig zu bestimmen begann. Es waren die Agyp-
ter, die diese Marksteine hoher Kultur gesetzt und sie in dieser
oder jener Form an die Volker des klassischen Altertums weiter-
gegeben haben, auf deren Fundament dann unsere eigene Welt
errichtet wurde. Was zunichst die Schrift betrifft, so sind die Zu-
sammenhinge verwickelter und zugleich lockerer, als dies noch
die evolutionistisch denkende Generation unserer Viiter zu sehen
vermochte. Der Agyptologe Kurt Sethe hat in einer nachgelassenen
Arbeit mit dem kennzeichnenden Titel «Vom Bilde zum Buchsta-
ben» eine Linie gezeichnet, die von der um 3000 v. Chr. in Agypten
geschaffenen, in Bildern und daraus abgeleiteten Kursiven ge-
schriebenen Schrift iiber gewisse Zwischenglieder dann auf syri-
schem Boden zum Buchstaben, genauer gesagt zum ausschlieB-
lichen Gebrauch von Zeichen fiir den einzelnen Konsonanten ge-
fiihrt habe. Diese syrische Schrift, herkémmlich phdénikisch ge-
nannt, gelangte zu den Griechen, wobei sie spitestens in Hellas
selbst um Zeichen fiir die Vokale vermehrt und damit lautlich ver-
vollkommnet wurde. In dieser schlichten und zugleich idealen
Form wurde sie in prinzipiell unwesentlichen Verzweigungen die
Grundlage unserer Schrift, die heute drauf und dran ist, sich die
Welt zu erobern. In Tat und Wahrheit liegen die Dinge jedoch
in ihrer ersten, fiir unsere Betrachtungen entscheidenden Phase
anders.

* Der Vortrag wurde am 16. November 1963 an einer 6ffentlichen Sitzung
der Sichsischen Akademie der Wissenschaften zu Leipzig und am 25. des
gleichen Monats an der Universitit Basel gehalten. Mit freundlicher Zustim-
mung beider Institutionen und der Verlage lege ich hier im wesentlichen die
einfache Vortragsform vor. In Kiirze wird eine vor allem um Nachweise und
Abbildungen erweiterte Fassung in den Sitzungsberichten der Sichsischen
Akademie erscheinen, auch sie freilich nicht mehr als Skizze und Programm.



S. Morenz, Die Begegnung Europas mit Agypten 325

Die dgyptische Schrift selbst entwickelte sich nicht vom Bilde
zum Buchstaben, sie blieb vielmehr einem komplexen System
verhaftet, das um einen festen Kern von Wortzeichen eine Anzahl
von Bildern fiir einen, zwei und drei Konsonanten gruppiert, die
ihrerseits nach dem Rebus-Prinzip unter Absehung von Vokalen
aus Wortzeichen abgeleitet worden waren. Dabei zeigt die Ge-
schichte dgyptischen Schreibens keine Tendenz zum Einkonsonan-
tenzeichen, also zum Buchstaben. Sie dringt vielmehr in die Ge-
genrichtung, da die &ltesten Texte in vielen Fillen Buchstaben
schreiben, wo die spéteren Schreiber das nicht mehr tun. So tritt
die schopferische Tat jener genialen Syrer, die die Buchstaben-
schrift als Prinzip fanden und damit geistige Weltgeschichte mach-
ten, in ein um so helleres Licht. Dennoch bleibt Agyptens Anteil
eminent: Da ist zunéchst die Tatsache von Schrift und Schriftkul-
tur selbst, deren Ruhm Agypten freilich mit dem Zweistromland
teilt. Dariiber hinaus aber sind es die innerlich zusammenhéngen-
den Tatsachen der Vokallosigkeit und des Angebotes von Einkon-
sonantenzeichen, also Buchstaben, die Syrien mit Agypten verbin-
den, jedoch von der mesopotamischen Keilschrift scheiden, die
eine Silbenschrift gewesen ist. Wahrscheinlich hat sich die syrische
Idee der Buchstabenschrift als Konsonantenschrift an dgyptischen
Gegebenheiten entziindet, so daB die Kultur des Pharaonenreiches
wenn auch nicht in einer simplen historischen Kette, so doch in
einer Kettenreaktion steht, die bis in unseren Alltag hineinwirkt.

Dagegen bleibt es bei der einfachen Kette, wenn wir auf die Ge-
schichte der Jahresberechnung schauen. Bekanntlich folgen wir
einem Kalender, der 1582 auf Veranlassung Papst Gregors XIII.
reformiert wurde und seither den Jahreslauf véllig ausreichend
bestimmt. Diesem (gregorianischen) Kalender liegt der einst vom
Christentum iibernommene julianische zu Grunde, mit dem Julius
Caesar den romischen Kalender verbessert hatte. Caesar seinerseits
aber hatte das annihernd richtig bestimmte Jahr von 365% Tagen
durch Ubernahme des égyptischen Kalenders gewonnen, wobei ihn
der alexandrinische Gelehrte Sosigenes beriet. Was das dgyptische
Jahresma@ betrifft, so mufl hier der Hinweis geniigen, daf§ das alte
Bauernvolk am Nil friihzeitig die Einheit eines Jahres von 365 Ta-
gen, im Laufe der Zeit auch Kenntnis von einem zusitzlichen Vier-
teltag gewonnen hatte. Indem wir alles Niihere auf sich beruhen
lassen, halten wir fest, da§ im Falle des Kalenders eine Errungen-
schaft dgyptischer Zivilisation teils durch folgerichtige Nutzung
alter dgyptischer Einsichten, teils durch erst spiter verfeinerte
Kenntnis der Dinge verbessert, aber im Kern von Rémern, Christen,
Européern iibernommen wurde.

Es sei uns erlaubt, diesen einfachen und grofien Dingen sogleich



326 Acta Trop. XXI, 4, 1964

einige Einzelziige beizufiigen, die Schrift und Kalender in der
europiischen Zivilisation noch zusiitzlich verankern. In Hinsicht
der Schrift ist zunichst des Buches zu gedenken. Das hatte im
pharaonischen Agypten die Form der Rolle, die zusammen mit
dem vorherrschenden Schreibstoff, dem Papyrus, spéiter den grie-
chischen und romischen Markt eroberte. Um die Zeitwende wurde
die Rolle zwar von dem seither herrschenden Codex verdriangt,
hat aber fiir feierliche Anlisse bis heute ihren Platz behauptet,
wovon z. B. jede Ehrenpromotion Zeugnis ablegt. Auch darf daran
erinnert werden, dal noch wir die Abschnitte groferer Zusammen-
hinge deshalb «Rubriken» nennen, weil die agyptischen Schreiber
u. a. gliedernde Formeln gern durch rote Tinte aus dem normalen
Schwarz des Schriftbildes heraushoben und griechische wie rémi-
sche Zunftgenossen ihnen darin folgten. Seither bezeichnet rubrum
«Rotes» die abgegliederte kleine Einheit. Wirkungsmiichtiger, frei-
lich in seinem Lauf noch der Fixierung bediirftig, ist der Strom,
der von dgyptischer Buchillustration zur klassischen Antike und
von da ins spitere Europa geflossen ist. Die Diskussion iiber die-
sen interessanten Sachverhalt ist im Gange. Im Zusammenhang
mit dem Kalender verdient ein unmittelbarer Riickgriff aus der
Neuzeit zwar nicht auf das alte Agyplen, aber auf seine alexandri-
nische Abspiegelung erwihnt zu werden. Der Konvent in der groffen
Franzosischen Revolution beschlol, das Jahr ganz wie einst die
Agypter einzuteilen: 12 Monate zu 30 Tagen, Dekadenprinzip, 5
bzw. 6 Schalttage am Schluf.

Ich habe mit vollen Akkorden medias in res gefiihrt, um das
Recht und den Sinn unseres Vortrages von vornherein deutlich zu
machen. Der Begegnung mit Agypten verdankt Europa bis heute
zwei Saulen seiner Zivilisation und dazu auch manche Liane, die
sie umrankt. Dabei dringt sich ein Problem auf, das ich zugespitzt
formulieren will, um es fruchtbar zu machen: Wiirden wir bei sol-
cher Abhéngigkeit heute nicht schreiben koénnen und keinen
brauchbaren Kalender haben, wenn nicht einst in Agypten das
Eine und das Andere auf den Weg gebracht worden wire? Nun,
es fithren viele Wege nach Rom, und auch zu Schrift und Kalen-
der hiitten andere Wege gefiihrt. Aber wer so fragt, stellt eine un-
historische Frage. In der Geschichte <hiitte» man nicht, sondern
man «<hat». Da wir aber Schrift und Kalender letztlich aus Agypten
bezogen haben, befinden wir uns unwiderruflich im Zuge eines
bestimmten Erbganges. Ich will es allgemeiner sagen: Die Volker
des klassischen Altertums und spiiter das Europa von Mittelalter
und Neuzeit hatten gar nicht mehr die Moglichkeit eines freien
Anfanges. Im westlichen Teil der Alten Welt war nur den Agyptern
am Nil und den Sumerern am Unterlauf von Euphrat und Tigris



S. Morenz, Die Begegnung Europas mit Agypten 327

die unmittelbare Zeugung einer Hochkultur aus dem Schof3 natur-
volklichen Mutterbodens beschieden. Alle anderen traten — und
sei es mit der groBiten Freiheit — in den Bannkreis geprigter Zi-
vilisation ein. Es kann auch fiir die Offentlichkeit kein Geheimnis
bleiben, daB selbst das einzigartige Schopfertum der Hellenen nicht
die Grundlegung, sondern die Vertiefung und Erweiterung, die
Verwandlung und Veredelung innerer und duBlerer Werte einer
zivilisierten menschlichen Existenz bewirkt hat. Nicht zuletzt im
Blick auf den Vorgang Agyptens gilt auch von Hellas Goethes Wort:

«Daf Du nicht enden kannst, das macht Dich gro8,
Und dafl Du nie beginnst, das ist Dein Los.»

Jetzt sind wir, so hoffe ich, besser als am Anfang auf eine Ver-
stindigung dariiber eingerichtet, was das heifit: Die Begegnung
Europas mit Agypten. Es heiB8t, sich in einem Stiick historischen
Geschehens ein Stiick historischen Schicksals vergegenwirtigen
— das Schicksal des Ich und des Du in der Dimension geschicht-
licher GroBen, deren Begegnung vom Mifverstehen iiber die Frucht-
barkeit zur Dauer recht verschiedene Moglichkeiten einschlief3t.
Zwei Aspekte sind zu unterscheiden: Einerseits das lebendige Wer-
den und zihe Beharren der dgyptischen Zivilisation vom Ausgang
des 4. Jahrtausends v. Chr. bis zum Anfang der christlichen Aera,
anderseits das Dasein einer Formenwelt, deren menschliche Tra-
ger vergangen waren und die sich als Summe der Petrefakten ein-
stigen Lebens der Nachwelt anbot. Solange die aAgyptische Zi-
vilisation lebendig war, tauschte sie ihre Hervorbringungen ma-
terieller und geistiger Art mit den zeitgendssischen Nachbarn.
Es war in &lteren Zeiten mehr ein Geben, spiter wenigstens
ebensosehr ein Nehmen, es war ein Wandeln und Anverwan-
deln des Empfangenen hiiben und driiben und als Ganzes im
unmittelbaren Sinne lebendige Begegnung. Von Begegnung diirfen
wir aber auch dann noch sprechen, nachdem Agypten aus der Zeit-
lichkeit herausgeriickt war. Denn historisch wirkte es auf zwei-
fache Weise weiter: Einmal in dem Erbteil, das, wie Schrift und
Kalender, in die klassische Antike eingegangen war und von ihr
weitergegeben wurde, zum anderen in der Faszinierung, die Agyp-
tische Form in vielerlei Gestalt auf das spitere Europa iibte, als
dessen Augen fiir die Wahrnehmung dieses Phinomens wach und
geschiirft waren. Begegnung dieser letzteren Art ist lebendig in
dem tiefen geistigen Sinn, daf§ die Spéteren im Umgang mit grofler
Form der Vergangenheit erzogen werden. Es scheint so, als bliebe
der nachantike Europier dann nur der Nehmende. Doch vermag
auch er dem alten Agypten, das er als Kiinstler oder Gelehrter ins
Leben holt, Recht und Dauer seines groffen Namens zuriickzuge-



328 Acta Trop. XXI, 4, 1964

ben, und das ist ein Dienst nach dem ausdriicklichen Wunsch die-
ser alten Kultur mit ihrem grandiosen Drang zur Ewigkeit.

Es ist selbstverstindlich, daB die Begegnung Europas mit Agyp-
ten ihre Grundlage zuniichst in der politischen Geschichte hat. Da-
her entspricht die wachsende Dichte wechselseitiger kultureller
Beziehungen von den Anfingen bis zur Kaiserzeit den politischen
Bindungen beider GroBlen. Was die édltere Zeit betrifft, so verdient
zunichst bemerkt zu werden, daB8 Agypten auch in seiner imperia-
len Zeit keinen Zoll breit europiischen Bodens in seinen Macht-
bereich einbezog. Aber auch umgekehrt traten die Kréifte des euro-
péischen Kontinents als politische FFaktoren am Nil zunichst nur
geringfiigig in Erscheinung. Die Hyksos und spiiter die Mitanni,
die den Agyptern ja nicht als Pferdeziichter der siidrussischen
Steppen, sondern als lingst akklimatisierte Vorderasiaten begeg-
neten, haben wir iiberhaupt auszuklammern. Es ist moglich, daf3
ein Biindnis der 17. Dynastie, die im frithen 16. Jahrhundert die
Fremdherrschaft der Hyksos brach, mit Kreta bestanden hat. Von
der Mitte des 14. Jahrhunderts ab (Amarnazeit) treffen wir in
Agypten Angehorige und Gruppen der sog. Seevolker, die die Ost-
liche Mittelmeerwelt vom Balkan bis liber die Schwelle des Pha-
raonenreiches bewegten und u. a. die dorischen Einwanderer nach
Griechenland und die Philister nach Paldstina brachten. Aber
groBe geschichtliche Folgen, wie sie diese Volker vor allem in
Kleinasien mit der Vernichtung des Hethiterreiches bewirkt haben,
blieben in Agypten aus. Das Bild édndert sich erst im 7. Jahrhun-
dert v. Chr., als Psametik 1. Agypten duBerlich und innerlich re-
staurierte und dabei auf ionische und karische Soldner zuriick-
griff, die wir Européer nennen diirfen, auch wenn sie an der West-
kiiste Kleinasiens zu Hause waren. Von da an wurde der Kontakt
nicht mehr unterbrochen. Wir erinnern an das Biindnis des Amasis
(569/26) mit Polykrates von Samos, das in Schillers «Ring des
Polykrates» widerklingt, und vor allem an die wiederholte Zusam-
menarbeit Athens mit Agypten im gemeinsamen Freiheitskampf
gegen die Perser im 5. und 4. Jahrhundert. Eine neue Intensivie-
rung fiihrte Alexander der GroB8e herbei, der, als Befreier begriifit,
auf seinem Kriegszug gegen die Perser Agypten 332 v. Chr. besetzte
und an seinem duflersten Nordwestrand die Stadt Alexandria griin-
dete. Sie wurde alsbald zum Zentrum griechischer Kultur und zu-
gleich zum Schmelztiegel, in dem agyptische Elemente fiir den
Fingang in die griechische Weltkultur des Hellenismus aufbereitet
wurden. Dreihundert Jahre lang regierte von da an die makedo-
nische Dynastie der Ptolemier das LLand am Nil. Ethnisch, sprach-
lich und zivilisatorisch entstanden breite Zonen der Verbindung,
trotz spiirbarer Bewahrung der Besonderheiten von Griechen und



S. Morenz, Die Begegnung Europas mit Agypten 329

Agyptern. Als Augustus 30 v. Chr. seinen Rivalen Antonius besiegte,
der in den Armen der 7. Kleopatra und damit in Agypten seine
Heimat gewihlt hatte, machte er Agypten zur romischen, genauer
gesagt: zur kaiserlichen Provinz. Damit wurde das Land, das zu-
vor zwar von Europiern regiert worden war, jedoch als selbstin-
dige GroBe seinen eigenen Schwerpunkt behielt, zum Bestandteil
eines europiischen Reiches. Es wurde ausgebeutet als Kornkam-
mer und nebenbei als Schatzkammer grofier Kunstwerke. Trotz-
dem blieb es auch unter den Romern, was es gewesen war — eine
geschichtliche Erscheinung eigenen Ranges, von seltsamem Zau-
ber, von groBler Kraft der Anziehung und Ausstrahlung. Mochten
die dgyptischen Menschen als dediticii, als bedingungslose Kapitu-
lanten der niedersten rechtlichen Kategorie zugehoren, so begehr-
ten dessen ungeachtet wie einst die Griechen so nun auch die
Romer die Gnade der dgyptischen Gotter, voran der Isis. Agypten
war oder wurde Gotterheimat. Ein getretenes Volk und ein gehei-
ligtes Land traten auseinander. Der Weg wurde frei fiir Agypten
als Idee. Damit zeigt sich die Briicke zur Zukunft geschlagen. Denn
indem eine Idee entstanden war, blieb sie auch iiber den physi-
schen Tod ihrer Triiger, also ohne politische Geschehnisse, sicht-
bar und attraktiv. Wir miissen trotzdem noch davon sprechen, wie
sich am Ausgang der Antike die Szenerie auf beiden Seiten griind-
lich veridnderte. Mit dem Aufstieg der Kelten, Germanen und Sla-
wen formiert sich im Norden des Mittelmeeres erst das, was wir
heute Europa nennen. Der Siidrand des GroBlen Teiches der Antike
aber fillt der arabischen, von Muhammeds Botschaft befliigelten
Expansion anheim. Agypten selbst wird 640/2 n. Chr. von den Mus-
limen erobert und bildet sich zum Glied der arabischen Voélker-
familie und zum Hort islamischen Glaubens um. Es nimmt mit
dem Koran im Laufe der Zeit die arabische Sprache an. Damit
verschwindet es als eigene Griofle vorerst aus dem Bereich euro-
piischen Lebenszusammenhanges. Dann bringt der Feldzug Napo-
leons nach Agypten im Zusammenhang der franzosisch-englischen
Auseinandersetzung am Ausgang des 18. Jahrhunderts eine neue
Wendung, die uns freilich nur um ihrer geistigen I'olgen willen
betrifft. Das zeitgenossische, jetzt wissenschaftlich und speziell
historisch orientierte Europa ergreift Agypten mit Feuereifer nun
als geschichtliches Phinomen. Die Kunst des Klassizismus agypti-
sierender Art und die Wissenschaft der Agyptologie treten etwa
gleichzeitig ins Leben. Davon wird an seinem Orte zu reden sein.

Wir versuchen nun, die unabsehbar zahlreichen und in ver-
schiedenem Grade erforschten oder sinnfélligen Gehalte dgyptisch-
europiischer Begegnung in den Hauptlinien darzustellen. Bezeich-
nenderweise geht Europa als Inbegriff kultureller Potenzen von



330 Acta Trop. XXI, 4, 1964

seinem AuBersten Siidostwinkel, von der Insel Kreta aus. So haben
wir als erstes die Beziehungen zwischen Agypten und Kreta ins
Auge zu fassen. Sie setzen im dgyptischen Alten Reich ein, denn
in den friith-minoischen Schichten des 3. Jahrtausends finden sich
bereits Steingefiifle, auch Elfenbeine, Fayencen und StrauBleneier
aus dem Lande der Pharaonen. Im Mittleren Reich, zwischen 2000
und 1800 v. Chr., wird umgekehrt auch kretischer EinfluB in Agyp-
ten spiirbar, z. B. in den spiraligen Ornamenten fgyptischer Fels-
griber. Auch findet sich jetzt Importware aus Kreta in Gestalt der
nach ihrem Fundort benannten Kamaresvasen. Handel der Hyksos
mit Kreta bezeugen u. a. Funde in Knossos, und die Hyksos-Ver-
treiber verfiigen im Schatz der Konigin Ahhotep iiber technisch
wie stilistisch einwandfrei als kretisch-mykenisch bestimmbare
Erzeugnisse der Metallkunst. Die dltere 18. Dynastie zeigt in Grab-
bildern ihrer Beamten kostbare Tongefifle des nordlichen Insel-
reiches, die viel prunkvoller sind als die seit frithgeschichtlicher
Zeit nicht mehr bemalte dgyptische Ware. Der Import umfat dann
auch das griechische IFestland, und die kennzeichnenden mykeni-
schen Biigelkannen sind durch Agypten bis nach Nubien hinauf
angetroffen worden. Nun muf freilich der Eindruck vermieden
werden, als handle es sich in dieser Phase nur um Austausch mate-
rieller Giiter. Es ist lediglich so, daf z. B. im Bereiche der Literatur
die Forschung noch im Argen liegt. Deshalb sei wenigstens darauf
hingewiesen, dafl man den Ursprung zweier wesentlicher Gestalten
der mykenischen Heldensage, Perseus und Andromeda, in einer
dagyptischen (auch syrischen) Gottergeschichte wahrscheinlich ma-
chen kann. Sie handelt vom unersittlichen Meer, das man durch
Entsendung der Fruchtbarkeitsgottin vergeblich zu befrieden
sucht, und berichtet schlieBlich von dem helfenden Eingriff des
ménnlichen Partners der gefihrdeten Go6ttin, der das Meer be-
zwingt. Wir sehen daraus, dafl die festlandgriechischen Partner
Kretas, die vordorischen Mykener, auf die die griechische Sagen-
bildung im wesentlichen zuriickgeht, ihre Stoffe auch aus Agypten
und Vorderasien bezogen haben, was spiitere griechische Uberlie-
ferung iibrigens richtig bewahrt hat.

Um uns nicht in Aufzidhlungen zu erschopfen, stellen wir zum
Schluf} dieses ersten Abschnittes zwei wesentliche Fragen: Haben
sich agyptische und kretische Kunst im Kern getroffen und ist
Kreta als Ganzes von der ilteren dgyptischen Hochkultur entschei-
dend gepriagt worden? Die erste Frage ist die schwierigere, denn
es laBt sich nicht sagen, ob die lebhafte Bewegtheit dgyptischer Fi-
guren und Gruppen, die im Neuen Reich, also in der Zeit unbe-
streitbaren regelméfligen Austauschs mit Kreta sichtbar wird, auf
die dem kretischen Kiinstler eigene Bewegtheit zuriickgeht oder



S. Morenz, Die Begegnung Europas mit Agypten 331

ob sie aus innerigyptischen Stiltendenzen ausreichend erklirt wer-
den kann. Wahrscheinlich ist fremder Reiz auf aktuelles eigenes
Streben getroffen. Mindestens beim derzeitigen Stand der For-
schung sollte man nur dort von Abhéngigkeiten sprechen, wo die
Gesamtheit von Inhalt und Form Zusammenhinge unabweislich
macht. Das ist der Fall bei einem mykenischen Wandbild aus
Tiryns, das drei Hunde, einen Eber jagend, zeigt und das man mit
einer etwa gleichzeitigen dgyptischen Scherbenzeichnung verbin-
den muB, auf der ebenfalls drei Hunde in verbliiffend dhnlicher
Komposition einer Hyine das gleiche Schicksal bereiten. Die zweite
Frage 148t sich rasch und glatt verneinen, denn der ekstatische und
tinzerische Charakter kretischer Werke ist im Tiefsten verschie-
den von der Ruhe und Monumentalitat altigyptischer Kunst. Er
weist bekanntlich nach Kleinasien und Nordsyrien. Kreta ver-
harrte, um es mit unseren obigen Worten zu sagen, in Freiheit am
Rande des Bannkreises geprigter Zivilisation.

Weltgeschichtlich gesehen blieben Kreta und auch Mykene eine
Episode. Die griechische Kultur diesseits der dorischen Wande-
rung aber gewann fiir alle ihre Nachfahren eine unvergleichliche
Bedeutung, der sich spiiter die organisatorische und zivilisatorische
Kraft der Romer zugesellte. Es versteht sich von daher, daf§ die
Begegnung der Griechen und Rémer mit Agypten ebenfalls bis
zum heutigen Tage fortwirkt, wie wir dies am Schicksal von Schrift
und Kalender gezeigt haben. Was die Begegnung selbst betrifft, die
der klassischen Antike mit Agypten zu vollziehen beschieden war,
so ist sie schon deshalb viel besser bezeugt als die Agyptens mit
Kreta und Mykene, weil jetzt das Zeugnis des Wortes zu dem des
Stoffes hinzutritt. Griechen und Romer haben es uns gesagt, wie
sie Agypten sahen, Agypten an sich und als Wert fiir sie selbst.
Herodot, der um 450 v.Chr. das Nilland bereist hat, beschreibt es
hauptsidchlich im zweiten seiner neun Biicher der Geschichte zwi-
schen Hellenen und Barbaren. Sein Bestreben ist zweifellos, zu sa-
gen was ist. Doch sagt er uns dariiber hinaus, bezeichnenderweise
ganz ohne Werturteil, daB Agypter alles anders machen, als Grie-
chen und andere Volker es gewohnt sind. Damit setzt er ein Zei-
chen fiir das BewuBtsein eines Gegeniiber, das nun einmal zum
Wesen der historischen Begegnung gehort. Das Werturteil aber,
und zwar ein positives, als Mahnung an die Heimat gerichtet,
vernehmen wir ein knappes Jahrhundert spiiter aus dem Munde
Platons. Der philosophische Erzieher rithmt vor allem in seinem
Spatwerk, den Gesetzen, die Starrheit digyptischer Formen speziell
in Bildkunst und Musik und das Bewahren fester Ordnung und
auch Frommigkeit, das damit zusammenhingt. Nun ist Starrheit
gewifl kein Wert an sich, und der Agyptologe weil auBerdem, dafl



332 Acta Trop. XXI, 4, 1964

selbst unter der Decke gleicher Formen sich auch in Agypten tiefe
geschichtliche Wandlungen voilzogen haben. Doch muf3 man na-
tiirlich berticksichtigen, was Platon insgesamt wollte, der ja gegen
die Subjektivitit sowohl der Sophisten wie der genialen Bahnbre-
cher perspektivischer Bildkunst zu Felde zog, die als «Schatten-
malerei» verdammt wurde. Dann sieht man, daf8 Platon einen
kardinalen Zug Agyptens begriffen hat: Das in seiner Bildkunst
bis heute sichtbare Streben dieses Volkes zum Wesen der Dinge,
zum objektiven Sein statt des subjektiven Scheins — ein Streben,
das dann tatsichlich Stetigkeit, besser gesagt: Zeitlosigkeit be-
wirkt hat.

Hatte sich Platon aus der Wesensschau des groBen fremden Bei-
spiels eine Heilung des eigenen griechischen Lebens erhofft, so ist
diese Heilung zwar ausgeblieben, aber man hat in ganz spezieller
Weise das Heil in der dgyptischen Fremde gesucht. Hatte Herodot
bereits geschrieben, die Agypter seien die gottesfiirchtigsten unter
allen Menschen, so suchten die Griechen, mit 4gyptischen Go6ttern
langst bekannt, in der tiefen Krise ihres Gottesglaubens Zuflucht
bei dgyptischen Goéttern. Als sich der Akzent in Hellas vom staat-
lichen Kultus zur individuellen Frommigkeit verschob, wirkte es
sich verhingnisvoll aus, dafl die griechischen Goétter in entschei-
denden Positionen, nicht zuletzt mit Hinsicht auf den Tod, keine
Macht iiber das Schicksal hatten. Was in der Gestalt des Natur-
gesetzes von den Griechen in groBartiger Schau gewonnen worden
war, das verloren sie auf der anderen Seite, weil ihre in der Macht
begrenzten Gotter an Insuffizienz litten. Mit der Einsicht in Gesetz
und Notwendigkeit gab sich allenfalls der Weise zufrieden, die
groBe Mehrzahl schlichter Einzelner indes verlangte in ihrer Exi-
stenzangst nach dem gottlichen Du, das ihm iiberall hilfreich den
Arm entgegenstreckt. Hier lag die Einbruchsstelle orientalischer,
vorab dgyptischer Gotter, die seit eh und je als Herren des Schick-
sals gesehen worden waren. Sie drangen in das religiose Tief ein,
und indem sie es erfiillten, erfiillte sich eine neue Phase griechi-
scher, dann rémischer Begegnung mit Agypten: Griechen begehr-
ten dgyptische Gotter, von denen sie Hilfe im Leben, Heil in Ewig-
keit erwarteten. Es muB betont werden, daB es nicht die Agypter
waren, die Mission getrieben hiitten — war doch ihre Religion Natio-
nalreligion und schloB Mission im Prinzip aus—, sondern daf} Grie-
chen Isis und ihr Gefolge fiir sich und die Ihren begehrten. Dabei
haben sie fiir die Mysterien der fdgyptischen G6ttin und ihres Part-
ners Osiris eine Form gewihlt, die nicht aus altigyptischem, son-
dern aus griechisch-hellenistischem Geist und Streben geboren
war: die Einweihung des Lebenden in die Gottesgemeinschaft,
nicht die rituelle Weihung des Toten. Wir treffen in diesem Vor-



S. Morenz, Die Begegnung Europas mit Agypten 333

gang auf ein besonders eindrucksvolles Zeugnis der Anverwand-
lung, wie sie sich bei substantiellen Ubergingen so oft vollzieht.
Man mag die hellenistischen Isismysterien ein Kind der Begegnung
Agyptens mit Griechenland nennen, das gewif nicht mehr, aber
insgesamt anders ist als die Eltern, die es schufen. Wenn wir vor-
hin davon sprachen, da Agypten zur Idee geworden sei, so fiigen
wir jetzt hinzu, daB} es als Idee im Kern eine Frucht der Isisreligion
gewesen ist. Nehmen wir den Reiz des Fremden, der auch damals
schon zum Tourismus gefiihrt hat, und das Anreicherungsstreben
hinzu, durch das barocke Kunst allenthalben gekennzeichnet ist,
s0 haben wir die Anlisse und Triebkrifte beisammen, die Agypten
als Landschaft, dgyptische Formen und fgyptische Gottergestalten
zum Gegenstand hellenistischer und romischer Kunst gemacht ha-
ben. Bevor wir davon sprechen konnen, sei unsere gedankliche
Linie rasch zum Ziel gebracht. Theologisches Denken iiber das Ver-
héltnis des Gottes zu seinem Bild, eine besondere Leistung dgypti-
scher Priester seit drei Jahrtausenden, half spéitantike Philosophie
formen, die nicht zuletzt unter diesem Einflul theologisch wurde.
GroBle Anliegen agyptischer Theologie, darunter die Entfaltung
des Vielen aus dem Einen, werden bei dem gewaltigen Denker
erkennbar, der das Gebdude der antiken Philosophie abgeschlos-
sen hat, bei dem im oberigyptischen Lykopolis geborenen Plotin.
Die Gleichung dreier Gotter bei dennoch gehiiteter Besonderheit
ihrer Person endlich fiihrte in der folgenreichsten Symbiose grie-
chischer Begrifflichkeit und Argumentationskunst mit dgyptischen
Denkbahnen auf der Grundlage biblischer Substanz zur Trinitits-
lehre der alten Kirche. Damit tritt uns noch einmal ein Phinomen
entgegen, das wie Schrift und Kalender aus fgyptischer Wurzel
stammt und bis heute wirksam ist. Wir fiigen hinzu, daf§ der Ge-
samtbereich der Kultur an der Begegnung Griechenlands und
Roms mit Agypten Anteil hatte, und erinnern wenigstens an die
agyptischen Angebote astronomischer, mathematischer und vor
allem medizinischer Kenntnisse an die Gelehrten der klassischen
Antike, auf deren Kennzeichnung wir in diesem Rahmen leider
verzichten miissen.

Auch im groBen Stoffkreis der Bildkunst ist es nur Weniges,
was wir herausgreifen konnen. Im spiten 7. Jahrhundert wagt die
griechische Plastik den Schritt zur monumentalen Form in Stein.
Diese archaischen Statuen sind durch ihr tektonisches, die Glieder
aufeinander tiirmendes Gefiige gekennzeichnet, lassen die Stein-
fiilllung in der geballten Hand stehen und stellen, im Unterschied
zur spiteren Regel, das linke Bein vor. Das alles verbindet sie mit
agyptischer Plastik, wie sie im Alten Reich ihre klassische Form
gefunden hatte und in der klassizistischen Saitenzeit, also gerade



334 Acta Trop. XXI, 4, 1964

im 7. Jahrhundert, wieder gebildet worden ist. Da auch hier in
voller I'reiheit eine Anverwandlung vollzogen wurde, die fast alle
griechischen Rezeptionen begleitet, lehrt uns die Bewegtheit der
Arme, die das griechische Werk von der Starrheit des Vorbildes
scheidet. Das Kristallinische ist vom Organischen aufgelost und
abgelost worden. Aus dem Strom agyptisierenden Kunstgewerbes
heben wir Bronzespiegel heraus, die der Grieche mit einem Griff
in Midchengestalt versah, wie es der Agypter seit dem Neuen Reich
getan hatte. Selbst in der Hoch-Zeit griechischer Klassik, um die
Mitte des 5. Jahrhunderts, hat sich Athen bereitgefunden, agyp-
tische Anregungen aufzunehmen. Gerade damals, als man mit den
Agyptern gegen die Perser verbiindet war, wurden Urkundenreliefs
gestaltet, die in ihrer formalen und sachlichen Verbindung von
Bildfeld und Text von der seit damals unvordenklichen Zeiten ge-
iibten Einrichtung dgyptischer Stelen abhingen. Aus der Fiille des
hellenistischen Materials nennen wir Tatbestéinde, die fiir die Be-
gegnung Agyptens mit Griechenland und Rom in hohem Grade
charakteristisch sind. Es gibt, vor allem im Grab eines hermo-
politanischen Priesters namens Petosiris, Flachbilder, die agypti-
sche und griechische Stilelemente addieren oder amalgamieren,
aber nicht zu einer Durchdringung beider Formbereiche gelangen.
Auf der anderen Seite zeigt sich die Durchdringung in Bildnis-
kopfen und Statuen hellenistischer und romischer Zeit bisweilen
in bewundernswerter Weise vollzogen, besonders in den Alters-
bildnissen republikanischer Zeit. Eine Erklirung dafiir sollte man
mit der These versuchen, dal im einen Falle dgyptische, im an-
deren alexandrinische Meister griechischer oder romischer Schu-
lung am Werke gewesen sind. Anders ausgedriickt: Von der stein-
alten idgyptischen Kunst aus gelang der Durchbruch zur echten
Begegnung nicht, von der anderen Seite her jedoch bemichtigte
man sich in frischer Schaffenskraft der gegebenen Uberlieferung.
Stimmt unsere These, so wird hier zum ersten Male sichtbar, was
von nun an bis auf den heutigen Tag giiltig ist: Aus der zunichst
wechselseitigen Begegnung beider GroBien beginnt die Entdeckung
und Aneignung der dlteren durch die jlingere zu werden. Von nun
an gilt nur die Richtung, die in unserem Titel angedeutet ist: die
Begegnung Europas mit Agypten — und nicht umgekehrt!
Inzwischen hat sich die Stofirichtung des Vorganges nach Rom
verlagert. Das ist zwar auch, aber nicht nur geographisch zu ver-
stehen. In Agypten selbst kommt es jetzt zu den sog. Mumienpor-
triats der ersten vier nachchristlichen Jahrhunderte, in denen sich
eine Begegnung der im griechischen Boden verwurzelten romi-
schen Kunst mit dgyptischem Brauchtum und Glauben bekundet.
Das romische Individualportrit, auf Holz oder Leinwand gemalt,



S. Morenz, Die Begegnung Europas mit Agypten 335

wird in die nach altem Brauch bereitete Mumie eingebunden. In
der westlichen Mittelmeerwelt aber breiten sich Landschaftsbilder
von Agypten sowie Darstellungen von Tempeln und heiligen Hand-
lungen dgyptischer Kulte aus. Sie gehen wahrscheinlich auf Bilder-
blicher zurtick, die, fiir Griechen und Romer zurechtgemacht, in
Alexandrien ihren Ursprung hatten. Gewifl gibt es iltere Ansiitze,
wie die sog. Bokchoris-Vase aus einem etruskischen Grab des 7.
Jahrhunderts, die mit Lotus, Papyrus und Dattelpalmen agypti-
sche Vegetation unverkennbar andeutet. Aber erst jetzt kommt es
zu vollstindigen Landschaften, so in dem Nilmosaik von Palestrina
aus sullanischer Zeit, oder zur Nachahmung ganzer agyptischer
Partien in Bauwerken, die Hadrian in seiner Villa bei Tivoli vor-
nehmen lie. In altchristlichen Landkarten lebt die Setzung dgypti-
scher Marksteine fort: des Nilmessers von Altkairo und der dorti-
gen FFestung Babylon. Nun ist es aber auch zu jenen grolen Trans-
porten dgyptischer Denkmiiler nach Rom und Italien gekommen,
die romische Kaiser als Nachfolger der Pharaonen veranstalteten.
Wir nennen als reichstes Depositum das Isis-Heiligtum in Bene-
vento, das Domitian errichtete und mit dgyptischen Plastiken aus-
schmiicken lieB3. Bei diesen Gelegenheiten sind auch die Obelisken
und Sphingen nach Italien gekommen, die iiber ein Jahrtausend
spiter zum Anschauungsmaterial fiir die Kiinstler und Denker
werden sollten, die die dritte und letzte Phase der Begegnung Eu-
ropas mit Agypten ins Leben riefen.

Unser Urteil iiber diesen zweiten Akt lautet anders als im Falle
des ersten. Griechenland und Rom verharrten nicht am Rande
einer geprigten Zivilisation, sondern traten mitten in sie hinein.
Sie taten es in jener Verbindung von Bescheidenheit, Kraft und
Selbstbewuftsein, die der Stempel des Genius verleiht. Im vollen,
immer neu verlautbarten Wissen um ihre Verpflichtung an die
Alteren und namentlich an Agypten haben sie reiche Gaben ge-
nutzt und, jedenfalls in Kunst und Religion, sich anverwandelt.
«Alles, was Hellenen von den Barbaren iibernommen haben, fiihr-
ten sie zu einem schoneren Ziel», sagt Platons Schiiler Philippus
von Opus. Wenden wir es ohne Pathos ins Sachliche: Die Jiinge-
ren nahmen, was sie brauchten, wandelten oder mehrten es und
gaben ihm den Sinn, der auf ihr eigenes Menschentum beziehbar
und bezogen war. Kann man etwas Besseres von historischer Be-
gegnung sagen, die in solcher Ireiheit vollzogen wird?

Wenn wir nun auf die Begegnung des nachantiken Europa mit
Agypten zu sprechen kommen, so miissen wir zunichst bekannt-
machen, daB Agypten dabei, wie bisher, auf die pharaonische oder
heidnische Zeit beschrinkt bleiben soll. Das keineswegs unbedeu-
tende christliche Zwischenspiel und die reiche islamische Periode



336 Acta Trop. XX1, 4, 1964

miissen auBer Betracht bleiben, was nicht nur aus Griinden des
Umfanges notwendig, sondern weitestgehend auch sachlich ge-
rechtfertigt ist. Dal damit die heikle Frage nach Einfliissen spit-
hellenistischer und christlicher Kunst Agyptens auf Westeuropa
im ersten Jahrtausend unter dem Horizont bleibt, nehmen wir
beim Stand der Forschung gern in Kauf. Was aber das alte Agyp-
ten betrifft, so werden seine Spuren im europiischen Mittelalter
nicht leicht sichtbar. Mit wiinschenswerter Klarheit geschieht es
in den siulentragenden Sphingen vom Kreuzgang in San Giovanni
in Laterano (1255), die durch die Form ihres Kopftuches am Ort
ausreichend verfiigbare dgyptische Vorbilder verraten. Ein schwie-
rigeres, aber dankenswertes Geschift wére es, den agyptischen
Waurzeln des sog. Physiologus nachzugehen, dessen Rolle fiir die
Bewertung des Tieres, ja der Natur iiberhaupt, im Denken und
Bilden des Mittelalters schwerlich iiberschétzt werden kann. Die
agyptische Herkunft der Texte ist wahrscheinlich, aber vermutlich
lassen sich neben klassisch-antiken auch altigyptische Naturleh-
ren darin nachweisen. Wenn wir ein Urteil iiber das, was ander-
wirts erst zu beweisen ist, vorwegnehmen diirfen, so lautet es:
Agyptische Spuren sind durch Einbettung in die Gesamtantike
verwischt, aber als solche anzusetzen.

Als Gelehrte und Kiinstler in Humanismus und Renaissance sich
in stark gesteigerter BewuBtheit und Intensitit der Antike zuwand-
ten, war Agypten darin eingeschlossen. Damit ist zugleich gesagt,
daB auch jetzt der Zugang zur Hinterlassenschaft des Pharaonen-
reiches in der Hauptsache iiber eine Vermittlung des klassischen
Altertums fithrt. Wir sehen es daran, daf8 auch die Bildkunst 4gyp-
tische Stoffe oft genug aus literarischen Quellen bezogen hat, daf3
sie sich also beim damaligen Stand des Wissens nicht auf altigyp-
tische, sondern auf griechische und lateinische Autoren bezog, die
von Agypten berichteten. Die Deckenfresken Pinturicchios im Ap-
partamento Borgia des Vatikan folgen in ihrer Schilderung der
Kulturbringer Isis und Osiris dem griechisch verfaBten Agypten-
bericht Diodors. Die eminenten Einfliisse der Renaissance-Philo-
sophie auf die zeitgenossische Bildkunst vermitteln eine Fiille an-
tiken und spitantiken Gutes, in das dgyptische Elemente einge-
schlossen waren. Die Bilderschriften der Renaissance sind mehr
an den Nachrichten griechischer und lateinischer Autoren, haupt-
sichlich an Horapollon, als an den in Italien ausreichend vorhan-
denen Inschriften auf agyptischen Denkmélern orientiert. Hielt
man sich aber an Denkmaler, so lieB man sich bezeichnenderweise
von einem alexandrinischen oder wohl sogar italischen Werk be-
eindrucken, das mit erstaunlich guter und reicher Dokumentation
dgyptischer Szenen auf seine Weise schaltete. Wir meinen die sog.



S. Morenz, Die Begegnung Europas mit Agypten 337

Mensa Isiaca, eine Bronzetafel aus dem italischen Isisdienst. Sie
wurde in einem Codex wohl des 16. Jahrhunderts (C. Phigianus)
kopiert; spiter hat sich u. a. Lessing damit beschéiftigt. Selbst un-
ter den Obelisken, die neben den Sphingen die altigyptische Welt
unmittelbar vor Augen stellten, finden sich, wenn der Ausdruck
erlaubt ist, klassisch-antike Bastarde. Wir wissen seit kurzem, da3
der Obelisk vor St. Peter in Rom im Auftrag des Cornelius Gallus,
Zeitgenossen des Augustus und ersten romischen Prifekten Agyp-
tens, entweder hergestellt oder mindestens neu verwandt wurde.
Freilich trat mit diesen vom Ursprung her symbolschweren Denk-
millern die altigyptische Formenwelt geradewegs ins Abendland
ein. Das schwierige Geschift der Wiederaufrichtung eines Obe-
lisken prigte sich als wahrhaftige Haupt- und Staatsaktion der
Mitwelt und Nachwelt kriftig ein. Es war im wahrsten Sinne des
Wortes eine schwer errungene Aneignung, iiber die wir gerade
im Falle des Obelisken vor St. Peter unter Papst Sixtus V. genau
unterrichtet sind. Die bedeutende und kennzeichnende FForm hat
die zeitgenossischen Kiinstler sogleich angezogen. Wir nennen den
Aufsatz mit hieroglyphiertem Obelisken vom Hirschvogelsaal in
Niirnberg oder die monumentale Markierung des Brunnens vom
Monte Cavallo in Rom und vergegenwiirtigen uns, daB3 wohl aller
Orten in Europa eine reiche Uberlieferung bis in unsere Tage hin-
einfiihrt.

Im Barock beginnt, wenn auch mit untauglichen Mitteln, der
Versuch, das Geheimnis der &agyptischen Bilderschrift zu ent-
schleiern und damit den unmittelbaren Zugang zum versunkenen
Reich der Pharaonen auf der HauptstraBe zu o6ffnen. Er ist fiir
immer mit der Gestalt des Jesuiten-Paters Athanasius Kircher ver-
bunden, der in dem weiten Ausgriff wie in dem unbekiimmerten
Dilettantismus seiner Unternehmungen als typische Figur seiner
Zeit erscheint (1601/80). Als Sammler altigyptischer Denkmiler
hat er absolute Verdienste, aber auch seine Bemiihungen um die
Entzifferung der Hieroglyphenschrift verdienen in unserer Per-
spektive eine relative Achtung, denn sie weisen trotz griindlich ver-
fehltem Ziel das Streben zur Erkenntnis Altagyptens dem Barock
des 17. Jahrhunderts zu. Es waren die Methoden, nicht das Ziel,
die den heraufsteigenden Klassizismus und Historismus kenn-
zeichneten und zugleich mit dem Erfolg auszeichneten. Was der
Philologie noch ganz versagt blieb, bahnte sich im Bereiche der
Archiologie schon an: das Wissen um Altagypten als einen wesent-
lichen und eigenstindigen Teil der vierfachen antiken Welt, die
sich aus dgyptischen, etruskischen, griechischen und romischen
Altertiimern aufbaut. Die vielbindigen Sammelwerke von B. de
Montfaucon (ab 1719) und des Grafen Caylus (ab 1752) hinter-

26 Acta Tropica 21, 4, 1964



338 ActaTrop. XX1, 4, 1964

lieBen im bildkiinstlerischen Bereich ihre Spuren in einer unver-
kennbaren Historisierung der Wiedergabe #gyptischer Gehalte.
Der eigenwillige Gestaltungstrieb eines Fischer von Erlach in sei-
nem Entwurf eines dgyptischen Grabes (1725) unterscheidet sich
griindlich von der schon auf den Klassizismus zusteuernden Tem-
pelarchitektur der Porta Egiziana in der Villa Borghese (2. Hilfte
18. Jh.). Eine so seltsame Addition, wie sie die kiirzlich vom Louvre
erworbene Verbindung des Rumpfes einer naophoren Statue der
agyptischen Spétzeit mit einem hellenistischen Isiskopf aufweist,
diirfte in dieser Zeit kaum noch moglich sein. Sie ist denn auch
mit guten Griinden dem 17. Jahrhundert oder sogar der Renais-
sance zugewiesen worden. J. J. Winckelmann endlich folgte in
seiner epochemachenden «Geschichte der Kunst des Altertums»
der gleichen Vierheit und auch der Periodisierung &agyptischer
Kunst, die dem Werk des Grafen Caylus zu Grunde liegt. Es ist
bezeichnend, dafl die Titel-Vignette zur zweiten Ausgabe dieses
Standardwerkes (1776) neben Homer-Biiste, romischer Wélfin und
etruskischer Vase den dgyptischen Sphinx zeigt. Doch ehe Klassi-
zismus und Historismus die letzte Phase der Begegnung Europas
mit Agypten bestimmen, wird das Land am Nil noch einmal ganz
mit den Augen der klassischen Antike gesehen. Das geschieht in
Mozarts und Schikaneders «Zauberflote», die uns zugleich ins Be-
wuBtsein rufen mag, daB sich die Beziige auf Agypten keineswegs
auf die Bildkunst beschrinken. Neben anderwartigen verstreuten
literarischen Verbindungen treffen wir in diesem I‘alle auf eine
religiose Konzeption. Denn hier werden ja die Mysterien um die
agyptischen Gotter Isis und Osiris dargestellt. Gerade das aber ge-
schieht vom Blickwinkel der klassischen Freimaurerei aus im
Sinne hellenistischer und nicht altigyptischer Auffassung. Es ver-
dient bemerkt zu werden, da§ sich auch in der Musik nicht die
Spur eines Orientalisierens findet, das ein Agyplisieren andeuten
konnte, obwohl sich doch Mozart anderwirts in der Janitscharen-
Musik, librigens nach dem Brauch der Zeit, um eine Bezeichnung
des Tiirkischen bemiiht hat.

Ein eigenes kurzes Wort sei iiber Goethes Verhiltnis zur dgyp-
tischen Hinterlassenschaft gestattet. IXs scheint sich, jedenfalls im
Vordergrund, gewandelt zu haben. Man sagt, der Schiiler Winckel-
manns habe Agypten zunichst als Glied der vierteiligen antiken
Kunst gesehen, und als solcher war er in Italien auch vor den agyp-
tischen Originalen begeistert. Unter dem Einflufl von J. G. Herders
historischer Auffassung, die Agypten aus der Winckelmannschen
Vierheit herausholte, habe sich eine Entfremdung angebahnt, die
schlieflich zur Ablehnung fiihrte. Es ergibt sich aber der Verdacht,
daff Goethe lediglich von der 6den, oft genug wahllosen Imitiererei



S. Morenz, Die Begegnung Europas mit Agypten 339

von AuBerlichkeiten abgestoBen war, sich jedoch fiir die groBen
Formen des «wesentlichen Stils» dgyptischer Kunst Bewunderung
und Sympathie bewahrte. Es wire nicht wunderbar, wenn der
einzigartige Mann, wie stets, die echte Begegnung gesucht, aber
das triigerische Flitterwerk verschmiht und verwiinscht hitte.
Goethe hat wahrhaftig Musik und Handlung der «Zauberflote» ge-
liebt, hat zur letzteren sogar eine Fortsetzung geschrieben. Aber
von einem frischfrohlichen «Bald gras’ ich am Ganges, bald gras’
ich am Nil» wollte er nichts wissen, und so lief§ er in seinem Spott
dariiber auch die «(heiligen) Hallen» und «Isis und Osiris» an-
klingen:
«Auf ewig hab’ ich sie vertrieben,
Vielkopfige Gotter trifft mein Bann,
So Wischnu, Kama, Brahma, Schiven,
Sogar den Affen Hannemann.
Nun soll am Nil ich mir gefallen,
Hundskopfige Gotter heilen grofl:
O, wir’ ich doch aus meinen Hallen
Auch Isis und Osiris los!»

Der Vorhang vor dem letzten Aufzug des groBen Spieles wird
von der hohen oder auch ordiniren Politik aufgezogen, und als
seine Darsteller figurieren in erster Linie Gelehrte neuen Stils:
Philologen und Archéologen mit wachsendem historischen Sinn.
Bei Schanzarbeiten an der Festung Rosette im nordwestlichen Nil-
delta fanden Soldaten Napoleons 1799 jenen beschrifteten schwar-
zen Block, der zum Stein des AnstoBes fiir die moderne Agypto-
logie werden sollte, weil er den gleichen Text einerseits in den zu
deutenden Hieroglyphen und einer (demotisch genannten) kursi-
ven Ableitung, anderseits in der bekannten griechischen Schrift
und Sprache darbot. J. F. Champollion gelangen die entscheiden-
den Schritte zur Entzifferung (1822). Neben dieser allgemein be-
kannten Grofitat darf aber eine zweite nicht vergessen werden:
die Aufnahme dgyptischer Denkmiler von einem Stab franzosi-
scher Gelehrter im Auftrag und Gefolge Napoleons — «mitten im
Kriegsgetiimmel auf dem Boden einer fremden Erde». Sie fand in
den Folianten der Description de I’Egypte ihren Niederschlag. In
der Wiedergabe der igyptischen Denkmiler wird sogleich ein
Problem sichtbar, das den neuen Geist exakter Wissenschaft kenn-
zeichnet und in dessen Geschichte sich die Wissenschaft von der
Kunst abtrennt. Es entziindet sich an dem Umstand, da8 Zeich-
nung bei aller Treue gegeniiber dem Objekt etwas Eigenes und
daher einem Zeitstil verhaftet ist. Die kiirzlich behandelten Kopien
von Champollions Freund Nestor L’Hote (1804/42) und ihre Nach-



340 ActaTrop. XXI, 4, 1964

fahren kiinden davon, und so hat denn ausdriicklich auch dieser
Komplex den franzosischen Physiker Arago dazu veranlaBit, eine
freie Bahn fiir die Erfindung der originalgetreuen Photographie zu
fordern. Trotzdem darf nicht verkannt werden, daf Wissenschaft
und zeitgenossische Kunst auf gleichem Boden stehen und daf3
dem Historismus der Klassizismus entspricht. Was die mit dem
alten Agypten befaBte Wissenschaft betrifft (Agyptologie), so muf}
hier geniigen zu wissen, daf} sie in den 150 Jahren ihres Bestehens
zu jenen MaB3stiben gelangt ist, an denen gemessen zu werden die
Hinterlassenschaft Altigyptens beanspruchen darf. Knapp, und
sicher etwas kiihn, gesagt: Die Agyptologie hat den unmittelbaren
Kontakt zum pharaonischen, vorgriechischen Agypten hergestellt
und kann die Begegnung von Auge zu Auge, von Wort zu Wort,
wohl gar von Herz zu Herz vollziehen. Das «Verstehen fremder
Kulturen», um das sich diese Vortragsreihe ihrem Leitwort gemif}
bemiiht, wird nur hier in optimaler Weise erreicht, wo maf@stab-
getreue Bilder nach handwerksgerechten Interpretationen unter
Entiuflerung des eigenen Selbst im Ziele stehen.

Aber erst die Kunst, zunichst also die des Klassizismus, macht
sinnenfiillig, daB die moderne Begegnung mit Agypten einen Ra-
dius hat, der weit iiber den winzigen und nicht reprisentativen
Kreis der Fachgelehrten hinausreicht. Aus der IFiille der Bildwerke
des dgyptisierenden Klassizismus wihlen wir drei Beispiele aus.
Das erste, ein fdgyptisches Zimmer in Napoleons Haus auf der
Insel Elba (1814/5), nimmt sich wie die Nutzanwendung einer Il-
lustration der von dem Korsen veranlafiten Description de 'Egypte
aus. Der (unausgefiihrte) Entwurf fiir die Miinchner Glyptothek
Haller von Hallersteins folgt geradezu dem Vorbild des spatigyp-
tischen Tempels von Dendera. Klassizistische Biihnenbilder der
«Zauberflote» schlieSlich, das Schinkelsche von 1815 und ein
Weimarisches von 1817, bemiihen sich im Unterschied zu den
alten Auffiihrungen um Lokalfarbe und historische Stiltreue. Die
Romantik bleibt der einmal gewonnenen und zur Norm geworde-
nen Denkmiilerkenntnis verhaftet, wenn sie sie auch in den Dienst
einer Thematik stellt, die ihrem Wesen gemap ist, wie C. Spitzwegs
«Schlangenbeschworerin», die einen dgyptischen Tempeltyp zi-
tiert. Im Bezug auf Wahl und Ausfiihrung dgyptischer Vorbilder
erscheint sogar der Expressionist P. Gauguin als Klassizist. Sein
in Basel befindliches Meisterwerk «Ta Matete» vereinigt Thema
und Struktur agyptischer Gastmihlerdarstellungen mit den Ein-
driicken der Siidsee, und «es ist glaubwiirdig tiberliefert, daf§ sich
in seinem NachlaBl unter anderen Reproduktionen solche von agyp-
tischen Malereien und Reliefs gefunden haben». Im Bereich der
Musik ist ein Vergleich von Verdis «Aida» (1870) mit der «Zauber-



S. Morenz, Die Begegnung Europas mit Agypten 341

flote» von besonderem Reiz. Fiir Text, Szenerie und Kostiime er-
teilte in diesem Falle eine dgyptologische Autoritit, der Ausgriber
und Schopfer des Kairener Museums A. Mariette, vielfachen Rat,
und die Musik ist zwar nicht «igyptisierend» — noch immer kon-
nen wir ja nur mittelbare und entsprechend begrenzte Schliisse
auf die Gestalt der altigyptischen Musik ziehen —, aber sie ist
spiirbar um orientalische Charakterisierung bemiiht.

Fiir die Darstellung der Begegnung Europas mit Agypten in
der Kunst unseres Jahrhunderts fehlen weitestgehend die Voraus-
setzungen, fehlen insbesondere einschligige Untersuchungen. Da
der Gegenstand uns zu einer AuBerung verpflichtet, wollen wir sie
kurz und in aller Bescheidenheit versuchen. Mit Sicherheit kann
zunichst gesagt werden, dall die einmal iiber den Horizont ge-
kommene Kenntnis der Dinge bis zum heutigen Tage fiir den
Kiinstler Schicksal bleibt und oft genug persiénlich angestrebt wird.
Th. Mann war ein gelehrter Autor, und seine Trilogie «Joseph und
seine Briider» bekundet Quellenstudien gegentiber der altigypti-
schen Welt. R. M. Rilke hat Agypten bereist und hiitte beinahe an
einer Grabung teilgenommen; die spit geernteten Friichte seines
Reiseerlebnisses zeigen freilich die unerfiillte Sehnsucht nach dem
Gegensatz zur eigenen Natur. P. Klee ist ebenfalls in Agypten ge-
wesen und hat die Begegnung mit dem Land und seinen Denk-
miilern noch in Werken des gleichen Jahres (1929) vollzogen.
H. Moore, den es zur Kunst des Zweistromlandes zieht, hat sich als
Theoretiker und Kritiker zur mesopotamischen Kunst geduBert.
Diesem Streben zu Erlebnis und Sachkenntnis geht, wenn wir es
auf das Gebiet der bildenden Kunst einengen diirfen, eine innere
Beziehung zwischen Agypten und der Moderne seit dem Expres-
sionismus parallel. « (Sie) liegt im Verzicht auf den Bildaufbau nach
optischen Gesetzen, im Fehlen der Perspektive mit allen sich dar-
aus ergebenden Folgerungen.» Trotzdem lassen sich kaum groBere
Gegensitze denken, als sie zwischen diesen beiden Welten bestehen.
Solange die moderne Kunst dem Gegenstand treu bleibt und sich
etwa mit einem geometrischen Figurenstil begniigt, bleiben die
Bilder kommensurabel. Das ist z. B. der Fall bei Klee’s «Legende
vom Nil», in der sich der moderne Meister iibrigens an Denkméler
der spiten Kupfersteinzeit des Nillandes angeschlossen hat, wie
sie auf Felsbildern und Tonvasen erscheinen. Wenn aber die Ich-
bezogenheit des Heutigen den Gegenstand vernichtet und zur ge-
genstandslosen Darstellung fortschreitet, wird eine uniiberbriick-
bare Kluft zum alten Agypten aufgerissen. Ob wir diesen trennen-
den Abgrund mit einer Warnungstafel versehen sollten oder uns
damit beruhigen diirfen, da der Kiinstler nur die wissenschaft-
liche und moralische Situation des Menschen im Atomzeitalter an-



342 Acta Trop. XXI, 4, 1964

schaulich mache, lassen wir dahingestellt. Wir verzichten auf Wer-
tung und bleiben bei der Sache. W. Kandinsky, dem im vergange-
nen Jahr in Basel eine Ausstellung galt, hat in einem Bild seinen
geometrischen Figuren trotz Asymmetrie durch Andeutung agyp-
tischer Hieroglyphen die Assoziation dgyptischer Pyramiden ge-
geben. Das fordert eine Besinnung auf Geist und Sinn heraus, in
dem die Agypter ihre Werke gestalteten. Der Agypter mindert auf
das entschiedenste die Rechte des Betrachters und die Eigenwillig-
keit des Schopfers, jedoch niemals Recht und Art des Gegenstan-
des, den er vielmehr oft genug zum Symbol erhéht. Im Lande der
Pyramiden ist eine gegenstandslose Kunst abseits des Ornaments
undenkbar. Gerade dieses Wesentliche, Objektive und vom Objekt
getragene Symbolische ist Inhalt und Botschaft, die, in Schonheit
erscheinend, aus Agypten zu uns heriiberklingt. Die monumentale
Sprache des Steines in ganz einfachen und ganz groflen Formen,
allenfalls der abendlindischen Romanik vergleichbar, gegenstind-
lich und von héchster Symbolkraft, verkiindet in Gestalt der Pyra-
miden von Giza das Lied von der Unvergéinglichkeit Agyptens:

«Es kann die Spur von seinen Erdetagen
Nicht in Aeonen untergehn.»



	Die Begegnung Europas mit Ägypten

