
Zeitschrift: Acta Tropica

Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 21 (1964)

Heft: 4

Artikel: Die Begegnung Europas mit Ägypten

Autor: Morenz, Siegfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-311197

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-311197
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Begegnung Europas mit Ägypten/
Von Siegfried Morenz.

Wir schreiben heute den 25. November und tun oder sagen das
mit jener Unbedenklichkeit, die sich für die Praxis des Alltags von
selbst versteht. Da es jedoch zum Wesen der Wissenschaft gehört,
die Dinge grundsätzlich in Frage zu stellen, um sich ihrer dann
um so inniger zu vergewissern, fragen auch wir, was sich denn
hinter diesem schlichten Satz verbirgt: «Wir schreiben heute den
25. November». Es ist zweierlei: «Wir schreiben» und «Wir fixieren

schreibend einen Tag im Jahreslauf». Mit beiden Tätigkeiten
sind wir in der Wurzel einer Zivilisation verpflichtet, die vor fünf
Jahrtausenden sowohl zu schreiben wie das Jahr zu erfassen und
annäherungsweise richtig zu bestimmen begann. Es waren die Ägypter,

die diese Marksteine hoher Kultur gesetzt und sie in dieser
oder jener Form an die Völker des klassischen Altertums
weitergegeben haben, auf deren Fundament dann unsere eigene Welt
errichtet wurde. Was zunächst die Schrift betrifft, so sind die
Zusammenhänge verwickelter und zugleich lockerer, als dies noch
die evolutionistisch denkende Generation unserer Väter zu sehen
vermochte. Der Ägyptologe Kurt Sethe hat in einer nachgelassenen
Arbeit mit dem kennzeichnenden Titel «Vom Bilde zum Buchstaben»

eine Linie gezeichnet, die von der um 3000 v. Chr. in Ägypten
geschaffenen, in Bildern und daraus abgeleiteten Kursiven
geschriebenen Schrift über gewisse Zwischenglieder dann auf
syrischem Boden zum Buchstaben, genauer gesagt zum ausschließlichen

Gebrauch von Zeichen für den einzelnen Konsonanten
geführt habe. Diese syrische Schrift, herkömmlich phönikisch
genannt, gelangte zu den Griechen, wobei sie spätestens in Hellas
selbst um Zeichen für die Vokale vermehrt und damit lautlich
vervollkommnet wurde. In dieser schlichten und zugleich idealen
Form wurde sie in prinzipiell unwesentlichen Verzweigungen die
Grundlage unserer Schrift, die heute drauf und dran ist, sich die
Welt zu erobern. In Tat und Wahrheit liegen die Dinge jedoch
in ihrer ersten, für unsere Betrachtungen entscheidenden Phase
anders.

* Der Vortrag wurde am 16. November 1963 an einer öffentlichen Sitzung
der Sächsischen Akademie der Wissenschaften zu Leipzig und am 25. des

gleichen Monats an der Universität Basel gehalten. Mit freundlicher Zustimmung

beider Institutionen und der Verlage lege ich hier im wesentlichen die
einfache Vortragsform vor. In Kürze wird eine vor allem um Nachweise und
Abbildungen erweiterte Fassung in den Sitzungsberichten der Sächsischen
Akademie erscheinen, auch sie freilich nicht mehr als Skizze und Programm.



S. Morenz, Die Begegnung Europas mit Ägypten 325

Die ägyptische Schrift selbst entwickelte sich nicht vom Bilde
zum Buchstaben, sie blieb vielmehr einem komplexen System
verhaftet, das um einen festen Kern von Wortzeichen eine Anzahl
von Bildern für einen, zwei und drei Konsonanten gruppiert, die
ihrerseits nach dem Rebus-Prinzip unter Absehung von Vokalen
aus Wortzeichen abgeleitet worden waren. Dabei zeigt die
Geschichte ägyptischen Schreibens keine Tendenz zum Einkonsonantenzeichen,

also zum Buchstaben. Sie drängt vielmehr in die
Gegenrichtung, da die ältesten Texte in vielen Fällen Buchstaben
schreiben, wo die späteren Schreiber das nicht mehr tun. So tritt
die schöpferische Tat jener genialen Syrer, die die Buchstabenschrift

als Prinzip fanden und damit geistige Weltgeschichte machten,

in ein um so helleres Licht. Dennoch bleibt Ägyptens Anteil
eminent: Da ist zunächst die Tatsache von Schrift und Schriftkultur

selbst, deren Ruhm Ägypten freilich mit dem Zweistromland
teilt. Darüber hinaus aber sind es die innerlich zusammenhängenden

Tatsachen der Vokallosigkeit und des Angebotes von
Einkonsonantenzeichen, also Buchstaben, die Syrien mit Ägypten verbinden,

jedoch von der mesopotamischen Keilschrift scheiden, die
eine Silbenschrift gewesen ist. Wahrscheinlich hat sich die syrische
Idee der Buchstabenschrift als Konsonantenschrift an ägyptischen
Gegebenheiten entzündet, so daß die Kultur des Pharaonenreiches
wenn auch nicht in einer simplen historischen Kette, so doch in
einer Kettenreaktion steht, die bis in unseren Alltag hineinwirkt.

Dagegen bleibt es bei der einfachen Kette, wenn wir auf die
Geschichte der Jahresberechnung schauen. Bekanntlich folgen wir
einem Kalender, der 1582 auf Veranlassung Papst Gregors XIII.
reformiert wurde und seither den Jahreslauf völlig ausreichend
bestimmt. Diesem (gregorianischen) Kalender liegt der einst vom
Christentum übernommene julianische zu Grunde, mit dem Julius
Caesar den römischen Kalender verbessert hatte. Caesar seinerseits
aber hatte das annähernd richtig bestimmte Jahr von 365 A. Tagen
durch Übernahme des ägyptischen Kalenders gewonnen, wobei ihn
der alexandrinische Gelehrte Sosigenes beriet. Was das ägyptische
Jahresmaß betrifft, so muß hier der Hinweis genügen, daß das alte
Bauernvolk am Nil frühzeitig die Einheit eines Jahres von 365

Tagen, im Laufe der Zeit auch Kenntnis von einem zusätzlichen
Vierteltag gewonnen hatte. Indem wir alles Nähere auf sich beruhen
lassen, halten wir fest, daß im Falle des Kalenders eine Errungenschaft

ägyptischer Zivilisation teils durch folgerichtige Nutzung
alter ägyptischer Einsichten, teils durch erst später verfeinerte
Kenntnis der Dinge verbessert, aber im Kern von Römern, Christen,
Europäern übernommen wurde.

Es sei uns erlaubt, diesen einfachen und großen Dingen sogleich



326 Acta Trop. XXI, 4, 1964

einige Einzelzüge beizufügen, die Schrift und Kalender in der
europäischen Zivilisation noch zusätzlich verankern. In Hinsicht
der Schrift ist zunächst des Buches zu gedenken. Das hatte im
pharaonischen Ägypten die Form der Rolle, die zusammen mit
dem vorherrschenden Schreibstoff, dem Papyrus, später den
griechischen und römischen Markt eroberte. Um die Zeitwende wurde
die Rolle zwar von dem seither herrschenden Codex verdrängt,
hat aber für feierliche Anlässe bis heute ihren Platz behauptet,
wovon z. B. jede Ehrenpromotion Zeugnis ablegt. Auch darf daran
erinnert werden, daß noch wir die Abschnitte größerer Zusammenhänge

deshalb «Rubriken» nennen, weil die ägyptischen Schreiber
u. a. gliedernde Formeln gern durch rote Tinte aus dem normalen
Schwarz des Schriftbildes heraushoben und griechische wie römische

Zunftgenossen ihnen darin folgten. Seither bezeichnet rubrum
«Rotes» die abgegliederte kleine Einheit. Wirkungsmächtiger, freilich

in seinem Lauf noch der Fixierung bedürftig, ist der Strom,
der von ägyptischer Buchillustration zur klassischen Antike und
von da ins spätere Europa geflossen ist. Die Diskussion über diesen

interessanten Sachverhalt ist im Gange. Im Zusammenhang
mit dem Kalender verdient ein unmittelbarer Rückgriff aus der
Neuzeit zwar nicht auf das alte Ägypten, aber auf seine alexandri-
nische Abspiegelung erwähnt zu werden. Der Konvent in der großen
Französischen Revolution beschloß, das Jahr ganz wie einst die
Ägypter einzuteilen: 12 Monate zu 30 Tagen, Dekadenprinzip, 5

bzw. 6 Schalttage am Schluß.
Ich habe mit vollen Akkorden médias in res geführt, um das

Recht und den Sinn unseres Vortrages von vornherein deutlich zu
machen. Der Begegnung mit Ägypten verdankt Europa bis heute
zwei Säulen seiner Zivilisation und dazu auch manche Liane, die
sie umrankt. Dabei drängt sich ein Problem auf, das ich zugespitzt
formulieren will, um es fruchtbar zu machen: Würden wir bei
solcher Abhängigkeit heute nicht schreiben können und keinen
brauchbaren Kalender haben, wenn nicht einst in Ägypten das
Eine und das Andere auf den Weg gebracht worden wäre? Nun,
es führen viele Wege nach Rom, und auch zu Schrift und Kalender

hätten andere Wege geführt. Aber wer so fragt, stellt eine
unhistorische Frage. In der Geschichte «hätte» man nicht, sondern
man «hat». Da wir aber Schrift und Kalender letztlich aus Ägypten
bezogen haben, befinden wir uns unwiderruflich im Zuge eines
bestimmten Erbganges. Ich will es allgemeiner sagen: Die Völker
des klassischen Altertums und später das Europa von Mittelalter
und Neuzeit hatten gar nicht mehr die Möglichkeit eines freien
Anfanges. Im westlichen Teil der Alten Welt war nur den Ägyptern
am Nil und den Sumerern am Unterlauf von Euphrat und Tigris



S. Morenz, Die Begegnung Europas mit Ägypten 327

die unmittelbare Zeugung einer Hochkultur aus dem Schoß
naturvolklichen Mutterbodens beschieden. Alle anderen traten — und
sei es mit der größten Freiheit — in den Bannkreis geprägter
Zivilisation ein. Es kann auch für die Öffentlichkeit kein Geheimnis
bleiben, daß selbst das einzigartige Schöpfertum der Hellenen nicht
die Grundlegung, sondern die Vertiefung und Erweiterung, die
Verwandlung und Veredelung innerer und äußerer Werte einer
zivilisierten menschlichen Existenz bewirkt hat. Nicht zuletzt im
Blick auf den Vorgang Ägyptens gilt auch von Hellas Goethes Wort :

«Daß Du nicht enden kannst, das macht Dich groß,
Und daß Du nie beginnst, das ist Dein Los.»

Jetzt sind wir, so hoffe ich, besser als am Anfang auf eine
Verständigung darüber eingerichtet, was das heißt: Die Begegnung
Europas mit Ägypten. Es heißt, sich in einem Stück historischen
Geschehens ein Stück historischen Schicksals vergegenwärtigen
— das Schicksal des Ich und des Du in der Dimension geschichtlicher

Größen, deren Begegnung vom Mißverstehen über die Fruchtbarkeit

zur Dauer recht verschiedene Möglichkeiten einschließt.
Zwei Aspekte sind zu unterscheiden: Einerseits das lebendige Werden

und zähe Beharren der ägyptischen Zivilisation vom Ausgang
des 4. Jahrtausends v. Chr. bis zum Anfang der christlichen Aera,
anderseits das Dasein einer Formenwelt, deren menschliche Träger

vergangen waren und die sich als Summe der Petrefakten
einstigen Lebens der Nachwelt anbot. Solange die ägyptische
Zivilisation lebendig war, tauschte sie ihre Hervorbringungen
materieller und geistiger Art mit den zeitgenössischen Nachbarn.
Es war in älteren Zeiten mehr ein Geben, später wenigstens
ebensosehr ein Nehmen, es war ein Wandeln und Anverwandeln

des Empfangenen hüben und drüben und als Ganzes im
unmittelbaren Sinne lebendige Begegnung. Von Begegnung dürfen
wir aber auch dann noch sprechen, nachdem Ägypten aus der
Zeitlichkeit herausgerückt war. Denn historisch wirkte es auf
zweifache Weise weiter: Einmal in dem Erbteil, das, wie Schrift und
Kalender, in die klassische Antike eingegangen war und von ihr
weitergegeben wurde, zum anderen in der Faszinierung, die
ägyptische Form in vielerlei Gestalt auf das spätere Europa übte, als
dessen Augen für die Wahrnehmung dieses Phänomens wach und
geschärft waren. Begegnung dieser letzteren Art ist lebendig in
dem tiefen geistigen Sinn, daß die Späteren im Umgang mit großer
Form der Vergangenheit erzogen werden. Es scheint so, als bliebe
der nachantike Europäer dann nur der Nehmende. Doch vermag
auch er dem alten Ägypten, das er als Künstler oder Gelehrter ins
Leben holt, Recht und Dauer seines großen Namens zurückzuge-



328 Acta Trop. XXI, 4,1964

ben, und das ist ein Dienst nach dem ausdrücklichen Wunsch dieser

alten Kultur mit ihrem grandiosen Drang zur Ewigkeit.
Es ist selbstverständlich, daß die Begegnung Europas mit Ägypten

ihre Grundlage zunächst in der politischen Geschichte hat. Daher

entspricht die wachsende Dichte wechselseitiger kultureller
Beziehungen von den Anfängen bis zur Kaiserzeit den politischen
Bindungen beider Größen. Was die ältere Zeit betrifft, so verdient
zunächst bemerkt zu werden, daß Ägypten auch in seiner imperialen

Zeit keinen Zoll breit europäischen Bodens in seinen
Machtbereich einbezog. Aber auch umgekehrt traten die Kräfte des
europäischen Kontinents als politische Faktoren am Nil zunächst nur
geringfügig in Erscheinung. Die Hyksos und später die Mitanni,
die den Ägyptern ja nicht als Pferdezüchter der südrussischen
Steppen, sondern als längst akklimatisierte Vorderasiaten begegneten,

haben wir überhaupt auszuklammern. Es ist möglich, daß
ein Bündnis der 17. Dynastie, die im frühen 16. Jahrhundert die
Fremdherrschaft der Hyksos brach, mit Kreta bestanden hat. Von
der Mitte des 14. Jahrhunderts ab (Amarnazeit) treffen wir in
Ägypten Angehörige und Gruppen der sog. Seevölker, die die
östliche Mittelmeerwelt vom Balkan bis über die Schwelle des
Pharaonenreiches bewegten und u. a. die dorischen Einwanderer nach
Griechenland und die Philister nach Palästina brachten. Aber
große geschichtliche Folgen, wie sie diese Völker vor allem in
Kleinasien mit der Vernichtung des Hethiterreiches bewirkt haben,
blieben in Ägypten aus. Das Bild ändert sich erst im 7. Jahrhundert

v. Chr., als Psametik I. Ägypten äußerlich und innerlich
restaurierte und dabei auf ionische und karische Söldner zurück-
griff, die wir Europäer nennen dürfen, auch wenn sie an der Westküste

Kleinasiens zu Hause waren. Von da an wurde der Kontakt
nicht mehr unterbrochen. Wir erinnern an das Bündnis des Amasis
(569/26) mit Polykrates von Samos, das in Schillers «Ring des

Polykrates» widerklingt, und vor allem an die wiederholte
Zusammenarbeit Athens mit Ägypten im gemeinsamen Freiheitskampf
gegen die Perser im 5. und 4. Jahrhundert. Eine neue Intensivierung

führte Alexander der Große herbei, der, als Befreier begrüßt,
auf seinem Kriegszug gegen die Perser Ägypten 332 v. Chr. besetzte
und an seinem äußersten Nordwestrand die Stadt Alexandria gründete.

Sie wurde alsbald zum Zentrum griechischer Kultur und
zugleich zum Schmelztiegel, in dem ägyptische Elemente für den
Eingang in die griechische Weltkultur des Hellenismus aufbereitet
wurden. Dreihundert Jahre lang regierte von da an die makedonische

Dynastie der Ptolemäer das Land am Nil. Ethnisch, sprachlich

und zivilisatorisch entstanden breite Zonen der Verbindung,
trotz spürbarer Bewahrung der Besonderheiten von Griechen und



S. Morenz, Die Begegnung Europas mit Ägypten 329

Ägyptern. Als Augustus 30 v. Chr. seinen Rivalen Antonius besiegte,
der in den Armen der 7. Kleopatra und damit in Ägypten seine
Heimat gewählt hatte, machte er Ägypten zur römischen, genauer
gesagt: zur kaiserlichen Provinz. Damit wurde das Land, das
zuvor zwar von Europäern regiert worden war, jedoch als selbständige

Größe seinen eigenen Schwerpunkt behielt, zum Bestandteil
eines europäischen Reiches. Es wurde ausgebeutet als Kornkammer

und nebenbei als Schatzkammer großer Kunstwerke. Trotzdem

blieb es auch unter den Römern, was es gewesen war — eine
geschichtliche Erscheinung eigenen Ranges, von seltsamem Zauber,

von großer Kraft der Anziehung und Ausstrahlung. Mochten
die ägyptischen Menschen als dediticii, als bedingungslose Kapitulanten

der niedersten rechtlichen Kategorie zugehören, so begehrten

dessen ungeachtet wie einst die Griechen so nun auch die
Römer die Gnade der ägyptischen Götter, voran der Isis. Ägypten
war oder wurde Götterheimat. Ein getretenes Volk und ein geheiligtes

Land traten auseinander. Der Weg wurde frei für Ägypten
als Idee. Damit zeigt sich die Brücke zur Zukunft geschlagen. Denn
indem eine Idee entstanden war, blieb sie auch über den physischen

Tod ihrer Träger, also ohne politische Geschehnisse, sichtbar

und attraktiv. Wir müssen trotzdem noch davon sprechen, wie
sich am Ausgang der Antike die Szenerie auf beiden Seiten gründlich

veränderte. Mit dem Aufstieg der Kelten, Germanen und
Slawen formiert sich im Norden des Mittelmeeres erst das, was wir
heute Europa nennen. Der Südrand des Großen Teiches der Antike
aber fällt der arabischen, von Muhammeds Botschaft beflügelten
Expansion anheim. Ägypten selbst wird 640/2 n. Chr. von den
Muslimen erobert und bildet sich zum Glied der arabischen Völkerfamilie

und zum Hort islamischen Glaubens um. Es nimmt mit
dem Koran im Laufe der Zeit die arabische Sprache an. Damit
verschwindet es als eigene Größe vorerst aus dem Bereich
europäischen Lebenszusammenhanges. Dann bringt der Feldzug Napoleons

nach Ägypten im Zusammenhang der französisch-englischen
Auseinandersetzung am Ausgang des 18. Jahrhunderts eine neue
Wendung, die uns freilich nur um ihrer geistigen Folgen willen
betrifft. Das zeitgenössische, jetzt wissenschaftlich und speziell
historisch orientierte Europa ergreift Ägypten mit Feuereifer nun
als geschichtliches Phänomen. Die Kunst des Klassizismus ägypti-
sierender Art und die Wissenschaft der Ägyptologie treten etwa
gleichzeitig ins Leben. Davon wird an seinem Orte zu reden sein.

Wir versuchen nun, die unabsehbar zahlreichen und in
verschiedenem Grade erforschten oder sinnfälligen Gehalte ägyptisch-
europäischer Begegnung in den Hauptlinien darzustellen.
Bezeichnenderweise geht Europa als Inbegriff kultureller Potenzen von



330 Acta Trop. XXI, 4,1964

seinem äußersten Südostwinkel, von der Insel Kreta aus. So haben
wir als erstes die Beziehungen zwischen Ägypten und Kreta ins
Auge zu fassen. Sie setzen im ägyptischen Alten Reich ein, denn
in den früh-minoischen Schichten des 3. Jahrtausends finden sich
bereits Steingefäße, auch Elfenbeine, Fayencen und Straußeneier
aus dem Lande der Pharaonen. Im Mittleren Reich, zwischen 2000
und 1800 v. Chr., wird umgekehrt auch kretischer Einfluß in Ägypten

spürbar, z. B. in den spiraligen Ornamenten ägyptischer
Felsgräber. Auch findet sich jetzt Importware aus Kreta in Gestalt der
nach ihrem Fundort benannten Kamaresvasen. Handel der Hyksos
mit Kreta bezeugen u. a. Funde in Knossos, und die Hyksos-Ver-
treiber verfügen im Schatz der Königin Ahhotep über technisch
wie stilistisch einwandfrei als kretisch-mykenisch bestimmbare
Erzeugnisse der Metallkunst. Die ältere 18. Dynastie zeigt in
Grabbildern ihrer Beamten kostbare Tongefäße des nördlichen
Inselreiches, die viel prunkvoller sind als die seit frühgeschichtlicher
Zeit nicht mehr bemalte ägyptische Ware. Der Import umfaßt dann
auch das griechische Festland, und die kennzeichnenden mykeni-
schen Bügelkannen sind durch Ägypten bis nach Nubien hinauf
angetroffen worden. Nun muß freilich der Eindruck vermieden
werden, als handle es sich in dieser Phase nur um Austausch
materieller Güter. Es ist lediglich so, daß z. B. im Bereiche der Literatur
die Forschung noch im Argen liegt. Deshalb sei wenigstens darauf
hingewiesen, daß man den Ursprung zweier wesentlicher Gestalten
der mykenischen Heldensage, Perseus und Andromeda, in einer
ägyptischen (auch syrischen) Göttergeschichte wahrscheinlich
machen kann. Sie handelt vom unersättlichen Meer, das man durch
Entsendung der Fruchtbarkeitsgöttin vergeblich zu befrieden
sucht, und berichtet schließlich von dem helfenden Eingriff des
männlichen Partners der gefährdeten Göttin, der das Meer
bezwingt. Wir sehen daraus, daß die festlandgriechischen Partner
Kretas, die vordorischen Mykener, auf die die griechische
Sagenbildung im wesentlichen zurückgeht, ihre Stoffe auch aus Ägypten
und Vorderasien bezogen haben, was spätere griechische Überlieferung

übrigens richtig bewahrt hat.
Um uns nicht in Aufzählungen zu erschöpfen, stellen wir zum

Schluß dieses ersten Abschnittes zwei wesentliche Fragen: Haben
sich ägyptische und kretische Kunst im Kern getroffen und ist
Kreta als Ganzes von der älteren ägyptischen Hochkultur entscheidend

geprägt worden? Die erste Frage ist die schwierigere, denn
es läßt sich nicht sagen, ob die lebhafte Bewegtheit ägyptischer
Figuren und Gruppen, die im Neuen Reich, also in der Zeit
unbestreitbaren regelmäßigen Austauschs mit Kreta sichtbar wird, auf
die dem kretischen Künstler eigene Bewegtheit zurückgeht oder



S. Morenz, Die Begegnung Europas mit Ägypten 331

ob sie aus innerägyptischen Stiltendenzen ausreichend erklärt werden

kann. Wahrscheinlich ist fremder Reiz auf aktuelles eigenes
Streben getroffen. Mindestens beim derzeitigen Stand der
Forschung sollte man nur dort von Abhängigkeiten sprechen, wo die
Gesamtheit von Inhalt und Form Zusammenhänge unabweislich
macht. Das ist der Fall bei einem mykenischen Wandbild aus
Tiryns, das drei Hunde, einen Eber jagend, zeigt und das man mit
einer etwa gleichzeitigen ägyptischen Scherbenzeichnung verbinden

muß, auf der ebenfalls drei Hunde in verblüffend ähnlicher
Komposition einer Hyäne das gleiche Schicksal bereiten. Die zweite
Frage läßt sich rasch und glatt verneinen, denn der ekstatische und
tänzerische Charakter kretischer Werke ist im Tiefsten verschieden

von der Ruhe und Monumentalität altägyptischer Kunst. Er
weist bekanntlich nach Kleinasien und Nordsyrien. Kreta
verharrte, um es mit unseren obigen Worten zu sagen, in Freiheit am
Rande des Bannkreises geprägter Zivilisation.

Weltgeschichtlich gesehen blieben Kreta und auch Mykene eine
Episode. Die griechische Kultur diesseits der dorischen Wanderung

aber gewann für alle ihre Nachfahren eine unvergleichliche
Bedeutung, der sich später die organisatorische und zivilisatorische
Kraft der Römer zugesellte. Es versteht sich von daher, daß die
Begegnung der Griechen und Römer mit Ägypten ebenfalls bis
zum heutigen Tage fortwirkt, wie wir dies am Schicksal von Schrift
und Kalender gezeigt haben. Was die Begegnung selbst betrifft, die
der klassischen Antike mit Ägypten zu vollziehen beschieden war,
so ist sie schon deshalb viel besser bezeugt als die Ägyptens mit
Kreta und Mykene, weil jetzt das Zeugnis des Wortes zu dem des
Stoffes hinzutritt. Griechen und Römer haben es uns gesagt, wie
sie Ägypten sahen, Ägypten an sich und als Wert für sie selbst.
Herodot, der um 450 v. Chr. das Nilland bereist hat, beschreibt es

hauptsächlich im zweiten seiner neun Bücher der Geschichte
zwischen Hellenen und Barbaren. Sein Bestreben ist zweifellos, zu
sagen was ist. Doch sagt er uns darüber hinaus, bezeichnenderweise
ganz ohne Werturteil, daß Ägypter alles anders machen, als Griechen

und andere Völker es gewohnt sind. Damit setzt er ein
Zeichen für das Bewußtsein eines Gegenüber, das nun einmal zum
Wesen der historischen Begegnung gehört. Das Werturteil aber,
und zwar ein positives, als Mahnung an die Heimat gerichtet,
vernehmen wir ein knappes Jahrhundert später aus dem Munde
Piatons. Der philosophische Erzieher rühmt vor allem in seinem
Spätwerk, den Gesetzen, die Starrheit ägyptischer Formen speziell
in Bildkunst und Musik und das Bewahren fester Ordnung und
auch Frömmigkeit, das damit zusammenhängt. Nun ist Starrheit
gewiß kein Wert an sich, und der Ägyptologe weiß außerdem, daß



332 Acta Trop. XXI, 4,1964

selbst unter der Decke gleicher Formen sich auch in Ägypten tiefe
geschichtliche Wandlungen vollzogen haben. Doch muß man
natürlich berücksichtigen, was Piaton insgesamt wollte, der ja gegen
die Subjektivität sowohl der Sophisten wie der genialen Bahnbrecher

perspektivischer Bildkunst zu Felde zog, die als «Schattenmalerei»

verdammt wurde. Dann sieht man, daß Piaton einen
kardinalen Zug Ägyptens begriffen hat: Das in seiner Bildkunst
bis heute sichtbare Streben dieses Volkes zum Wesen der Dinge,
zum objektiven Sein statt des subjektiven Scheins — ein Streben,
das dann tatsächlich Stetigkeit, besser gesagt: Zeitlosigkeit
bewirkt hat.

Hatte sich Piaton aus der Wesensschau des großen fremden
Beispiels eine Heilung des eigenen griechischen Lebens erhofft, so ist
diese Heilung zwar ausgeblieben, aber man hat in ganz spezieller
Weise das Heil in der ägyptischen Fremde gesucht. Hatte Herodot
bereits geschrieben, die Ägypter seien die gottesfürchtigsten unter
allen Menschen, so suchten die Griechen, mit ägyptischen Göttern
längst bekannt, in der tiefen Krise ihres Gottesglaubens Zuflucht
bei ägyptischen Göttern. Als sich der Akzent in Hellas vom
staatlichen Kultus zur individuellen Frömmigkeit verschob, wirkte es
sich verhängnisvoll aus, daß die griechischen Götter in entscheidenden

Positionen, nicht zuletzt mit Hinsicht auf den Tod, keine
Macht über das Schicksal hatten. Was in der Gestalt des
Naturgesetzes von den Griechen in großartiger Schau gewonnen worden
war, das verloren sie auf der anderen Seite, weil ihre in der Macht
begrenzten Götter an Insuffizienz litten. Mit der Einsicht in Gesetz
und Notwendigkeit gab sich allenfalls der Weise zufrieden, die
große Mehrzahl schlichter Einzelner indes verlangte in ihrer
Existenzangst nach dem göttlichen Du, das ihm überall hilfreich den
Arm entgegenstreckt. Hier lag die Einbruchsstelle orientalischer,
vorab ägyptischer Götter, die seit eh und je als Herren des Schicksals

gesehen worden waren. Sie drangen in das religiöse Tief ein,
und indem sie es erfüllten, erfüllte sich eine neue Phase griechischer,

dann römischer Begegnung mit Ägypten: Griechen begehrten

ägyptische Götter, von denen sie Hilfe im Leben, Heil in Ewigkeit

erwarteten. Es muß betont werden, daß es nicht die Ägypter
waren, die Mission getrieben hätten — war doch ihre Religion
Nationalreligion und schloß Mission im Prinzip aus —, sondern daß Griechen

Isis und ihr Gefolge für sich und die Ihren begehrten. Dabei
haben sie für die Mysterien der ägyptischen Göttin und ihres Partners

Osiris eine Form gewählt, die nicht aus altägyptischem,
sondern aus griechisch-hellenistischem Geist und Streben geboren
war: die Einweihung des Lebenden in die Gottesgemeinschaft,
nicht die rituelle Weihung des Toten. Wir treffen in diesem Vor-



S. Morenz, Die Begegnung Europas mit Ägypten 333

gang auf ein besonders eindrucksvolles Zeugnis der Anverwand-
lung, wie sie sich bei substantiellen Übergängen so oft vollzieht.
Man mag die hellenistischen Isismysterien ein Kind der Begegnung
Ägyptens mit Griechenland nennen, das gewiß nicht mehr, aber
insgesamt anders ist als die Eltern, die es schufen. Wenn wir vorhin

davon sprachen, daß Ägypten zur Idee geworden sei, so fügen
wir jetzt hinzu, daß es als Idee im Kern eine Frucht der Isisreligion
gewesen ist. Nehmen wir den Reiz des Fremden, der auch damals
schon zum Tourismus geführt hat, und das Anreicherungsstreben
hinzu, durch das barocke Kunst allenthalben gekennzeichnet ist,
so haben wir die Anlässe und Triebkräfte beisammen, die Ägypten
als Landschaft, ägyptische Formen und ägyptische Göttergestalten
zum Gegenstand hellenistischer und römischer Kunst gemacht
haben. Bevor wir davon sprechen können, sei unsere gedankliche
Linie rasch zum Ziel gebracht. Theologisches Denken über das
Verhältnis des Gottes zu seinem Bild, eine besondere Leistung ägyptischer

Priester seit drei Jahrtausenden, half spätantike Philosophie
formen, die nicht zuletzt unter diesem Einfluß theologisch wurde.
Große Anliegen ägyptischer Theologie, darunter die Entfaltung
des Vielen aus dem Einen, werden bei dem gewaltigen Denker
erkennbar, der das Gebäude der antiken Philosophie abgeschlossen

hat, bei dem im oberägyptischen Lykopolis geborenen Plotin.
Die Gleichung dreier Götter bei dennoch gehüteter Besonderheit
ihrer Person endlich führte in der folgenreichsten Symbiose
griechischer Begrifflichkeit und Argumentationskunst mit ägyptischen
Denkbahnen auf der Grundlage biblischer Substanz zur Trinitäts-
lehre der alten Kirche. Damit tritt uns noch einmal ein Phänomen
entgegen, das wie Schrift und Kalender aus ägyptischer Wurzel
stammt und bis heute wirksam ist. Wir fügen hinzu, daß der
Gesamtbereich der Kultur an der Begegnung Griechenlands und
Roms mit Ägypten Anteil hatte, und erinnern wenigstens an die
ägyptischen Angebote astronomischer, mathematischer und vor
allem medizinischer Kenntnisse an die Gelehrten der klassischen
Antike, auf deren Kennzeichnung wir in diesem Rahmen leider
verzichten müssen.

Auch im großen Stoffkreis der Bildkunst ist es nur Weniges,
was wir herausgreifen können. Im späten 7. Jahrhundert wagt die
griechische Plastik den Schritt zur monumentalen Form in Stein.
Diese archaischen Statuen sind durch ihr tektonisches, die Glieder
aufeinander türmendes Gefüge gekennzeichnet, lassen die
Steinfüllung in der geballten Hand stehen und stellen, im Unterschied
zur späteren Regel, das linke Bein vor. Das alles verbindet sie mit
ägyptischer Plastik, wie sie im Alten Reich ihre klassische Form
gefunden hatte und in der klassizistischen Saitenzeit, also gerade



334 Acta Trop. XXI, 4, 1964

im 7. Jahrhundert, wieder gebildet worden ist. Daß auch hier in
voller Freiheit eine Anverwandlung vollzogen wurde, die fast alle
griechischen Rezeptionen begleitet, lehrt uns die Bewegtheit der
Arme, die das griechische Werk von der Starrheit des Vorbildes
scheidet. Das Kristallinische ist vom Organischen aufgelöst und
abgelöst worden. Aus dem Strom ägyptisierenden Kunstgewerbes
heben wir Bronzespiegel heraus, die der Grieche mit einem Griff
in Mädchengestalt versah, wie es der Ägypter seit dem Neuen Reich
getan hatte. Selbst in der Hoch-Zeit griechischer Klassik, um die
Mitte des 5. Jahrhunderts, hat sich Athen bereitgefunden,
ägyptische Anregungen aufzunehmen. Gerade damals, als man mit den
Ägyptern gegen die Perser verbündet war, wurden Urkundenreliefs
gestaltet, die in ihrer formalen und sachlichen Verbindung von
Bildfeld und Text von der seit damals unvordenklichen Zeiten
geübten Einrichtung ägyptischer Stelen abhängen. Aus der Fülle des
hellenistischen Materials nennen wir Tatbestände, die für die
Begegnung Ägyptens mit Griechenland und Rom in hohem Grade
charakteristisch sind. Es gibt, vor allem im Grab eines hermo-
politanischen Priesters namens Petosiris, Flachbilder, die ägyptische

und griechische Stilelemente addieren oder amalgamieren,
aber nicht zu einer Durchdringung beider Formbereiche gelangen.
Auf der anderen Seite zeigt sich die Durchdringung in Bildnisköpfen

und Statuen hellenistischer und römischer Zeit bisweilen
in bewundernswerter Weise vollzogen, besonders in den
Altersbildnissen republikanischer Zeit. Eine Erklärung dafür sollte man
mit der These versuchen, daß im einen Falle ägyptische, im
anderen alexandrinische Meister griechischer oder römischer Schulung

am Werke gewesen sind. Anders ausgedrückt: Von der steinalten

ägyptischen Kunst aus gelang der Durchbruch zur echten
Begegnung nicht, von der anderen Seite her jedoch bemächtigte
man sich in frischer Schaffenskraft der gegebenen Überlieferung.
Stimmt unsere These, so wird hier zum ersten Male sichtbar, was
von nun an bis auf den heutigen Tag gültig ist: Aus der zunächst
wechselseitigen Begegnung beider Größen beginnt die Entdeckung
und Aneignung der älteren durch die jüngere zu werden. Von nun
an gilt nur die Richtung, die in unserem Titel angedeutet ist: die
Begegnung Europas mit Ägypten — und nicht umgekehrt!

Inzwischen hat sich die Stoßrichtung des Vorganges nach Rom
verlagert. Das ist zwar auch, aber nicht nur geographisch zu
verstehen. In Ägypten selbst kommt es jetzt zu den sog. Mumienporträts

der ersten vier nachchristlichen Jahrhunderte, in denen sich
eine Begegnung der im griechischen Boden verwurzelten
römischen Kunst mit ägyptischem Brauchtum und Glauben bekundet.
Das römische Individualporträt, auf Holz oder Leinwand gemalt,



S. Morenz, Die Begegnung Europas mit Ägypten 335

wird in die nach altem Brauch bereitete Mumie eingebunden. In
der westlichen Mittelmeerwelt aber breiten sich Landschaftsbilder
von Ägypten sowie Darstellungen von Tempeln und heiligen
Handlungen ägyptischer Kulte aus. Sie gehen wahrscheinlich auf
Bilderbücher zurück, die, für Griechen und Römer zurechtgemacht, in
Alexandrien ihren Ursprung hatten. Gewiß gibt es ältere Ansätze,
wie die sog. Bokchoris-Vase aus einem etruskischen Grab des 7.

Jahrhunderts, die mit Lotus, Papyrus und Dattelpalmen ägyptische

Vegetation unverkennbar andeutet. Aber erst jetzt kommt es

zu vollständigen Landschaften, so in dem Nilmosaik von Palestrina
aus sullanischer Zeit, oder zur Nachahmung ganzer ägyptischer
Partien in Bauwerken, die Hadrian in seiner Villa bei Tivoli
vornehmen ließ. In altchristlichen Landkarten lebt die Setzung ägyptischer

Marksteine fort: des Nilmessers von Altkairo und der dortigen

Festung Babylon. Nun ist es aber auch zu jenen großen Transporten

ägyptischer Denkmäler nach Rom und Italien gekommen,
die römische Kaiser als Nachfolger der Pharaonen veranstalteten.
Wir nennen als reichstes Depositum das Isis-Heiligtum in
Benevento, das Domitian errichtete und mit ägyptischen Plastiken
ausschmücken ließ. Bei diesen Gelegenheiten sind auch die Obelisken
und Sphingen nach Italien gekommen, die über ein Jahrtausend
später zum Anschauungsmaterial für die Künstler und Denker
werden sollten, die die dritte und letzte Phase der Begegnung
Europas mit Ägypten ins Leben riefen.

Unser Urteil über diesen zweiten Akt lautet anders als im Falle
des ersten. Griechenland und Rom verharrten nicht am Rande
einer geprägten Zivilisation, sondern traten mitten in sie hinein.
Sie taten es in jener Verbindung von Bescheidenheit, Kraft und
Selbstbewußtsein, die der Stempel des Genius verleiht. Im vollen,
immer neu verlautbarten Wissen um ihre Verpflichtung an die
Älteren und namentlich an Ägypten haben sie reiche Gaben
genutzt und, jedenfalls in Kunst und Religion, sich anverwandelt.
«Alles, was Hellenen von den Barbaren übernommen haben, führten

sie zu einem schöneren Ziel», sagt Piatons Schüler Philippus
von Opus. Wenden wir es ohne Pathos ins Sachliche: Die Jüngeren

nahmen, was sie brauchten, wandelten oder mehrten es und
gaben ihm den Sinn, der auf ihr eigenes Menschentum beziehbar
und bezogen war. Kann man etwas Besseres von historischer
Begegnung sagen, die in solcher Freiheit vollzogen wird?

Wenn wir nun auf die Begegnung des nachantiken Europa mit
Ägypten zu sprechen kommen, so müssen wir zunächst bekanntmachen,

daß Ägypten dabei, wie bisher, auf die pharaonische oder
heidnische Zeit beschränkt bleiben soll. Das keineswegs unbedeutende

christliche Zwischenspiel und die reiche islamische Periode



336 Acta Trop. XXI, 4,1964

müssen außer Betracht bleiben, was nicht nur aus Gründen des

Umfanges notwendig, sondern weitestgehend auch sachlich
gerechtfertigt ist. Daß damit die heikle Frage nach Einflüssen
späthellenistischer und christlicher Kunst Ägyptens auf Westeuropa
im ersten Jahrtausend unter dem Horizont bleibt, nehmen wir
beim Stand der Forschung gern in Kauf. Was aber das alte Ägypten

betrifft, so werden seine Spuren im europäischen Mittelalter
nicht leicht sichtbar. Mit wünschenswerter Klarheit geschieht es

in den säulentragenden Sphingen vom Kreuzgang in San Giovanni
in Laterano (1255), die durch die Form ihres Kopftuches am Ort
ausreichend verfügbare ägyptische Vorbilder verraten. Ein schwierigeres,

aber dankenswertes Geschäft wäre es, den ägyptischen
Wurzeln des sog. Physiologus nachzugehen, dessen Rolle für die
Bewertung des Tieres, ja der Natur überhaupt, im Denken und
Bilden des Mittelalters schwerlich überschätzt werden kann. Die
ägyptische Herkunft der Texte ist wahrscheinlich, aber vermutlich
lassen sich neben klassisch-antiken auch altägyptische Naturlehren

darin nachweisen. Wenn wir ein Urteil über das, was anderwärts

erst zu beweisen ist, vorwegnehmen dürfen, so lautet es:
Ägyptische Spuren sind durch Einbettung in die Gesamtantike
verwischt, aber als solche anzusetzen.

Als Gelehrte und Künstler in Humanismus und Renaissance sich
in stark gesteigerter Bewußtheit und Intensität der Antike zuwandten,

war Ägypten darin eingeschlossen. Damit ist zugleich gesagt,
daß auch jetzt der Zugang zur Hinterlassenschaft des Pharaonenreiches

in der Hauptsache über eine Vermittlung des klassischen
Altertums führt. Wir sehen es daran, daß auch die Bildkunst
ägyptische Stoffe oft genug aus literarischen Quellen bezogen hat, daß
sie sich also beim damaligen Stand des Wissens nicht auf altägyptische,

sondern auf griechische und lateinische Autoren bezog, die
von Ägypten berichteten. Die Deckenfresken Pinturicchios im
Appartamento Borgia des Vatikan folgen in ihrer Schilderung der
Kulturbringer Isis und Osiris dem griechisch verfaßten Ägyptenbericht

Diodors. Die eminenten Einflüsse der Renaissance-Philosophie

auf die zeitgenössische Bildkunst vermitteln eine Fülle
antiken und spätantiken Gutes, in das ägyptische Elemente
eingeschlossen waren. Die Bilderschriften der Renaissance sind mehr
an den Nachrichten griechischer und lateinischer Autoren,
hauptsächlich an Horapollon, als an den in Italien ausreichend vorhandenen

Inschriften auf ägyptischen Denkmälern orientiert. Hielt
man sich aber an Denkmäler, so ließ man sich bezeichnenderweise
von einem alexandrinischen oder wohl sogar italischen Werk
beeindrucken, das mit erstaunlich guter und reicher Dokumentation
ägyptischer Szenen auf seine Weise schaltete. Wir meinen die sog.



S. Morenz, Die Begegnung Europas mit Ägypten 337

Mensa Isiaca, eine Bronzetafel aus dem italischen Isisdienst. Sie

wurde in einem Codex wohl des 16. Jahrhunderts (C. Phigianus)
kopiert; später hat sich u. a. Lessing damit beschäftigt. Selbst unter

den Obelisken, die neben den Sphingen die altägyptische Welt
unmittelbar vor Augen stellten, finden sich, wenn der Ausdruck
erlaubt ist, klassisch-antike Bastarde. Wir wissen seit kurzem, daß
der Obelisk vor St. Peter in Rom im Auftrag des Cornelius Gallus,
Zeitgenossen des Augustus und ersten römischen Präfekten Ägyptens,

entweder hergestellt oder mindestens neu verwandt wurde.
Freilich trat mit diesen vom Ursprung her symbolschweren
Denkmälern die altägyptische Formenwelt geradewegs ins Abendland
ein. Das schwierige Geschäft der Wiederaufrichtung eines
Obelisken prägte sich als wahrhaftige Haupt- und Staatsaktion der
Mitwelt und Nachwelt kräftig ein. Es war im wahrsten Sinne des
Wortes eine schwer errungene Aneignung, über die wir gerade
im Falle des Obelisken vor St. Peter unter Papst Sixtus V. genau
unterrichtet sind. Die bedeutende und kennzeichnende Form hat
die zeitgenössischen Künstler sogleich angezogen. Wir nennen den
Aufsatz mit hieroglyphiertem Obelisken vom Hirschvogelsaal in
Nürnberg oder die monumentale Markierung des Brunnens vom
Monte Cavallo in Rom und vergegenwärtigen uns, daß wohl aller
Orten in Europa eine reiche Überlieferung bis in unsere Tage
hineinführt.

Im Barock beginnt, wenn auch mit untauglichen Mitteln, der
Versuch, das Geheimnis der ägyptischen Bilderschrift zu
entschleiern und damit den unmittelbaren Zugang zum versunkenen
Reich der Pharaonen auf der Hauptstraße zu öffnen. Er ist für
immer mit der Gestalt des Jesuiten-Paters Athanasius Kircher
verbunden, der in dem weiten Ausgriff wie in dem unbekümmerten
Dilettantismus seiner Unternehmungen als typische Figur seiner
Zeit erscheint (1601/80). Als Sammler altägyptischer Denkmäler
hat er absolute Verdienste, aber auch seine Bemühungen um die
Entzifferung der Hieroglyphenschrift verdienen in unserer
Perspektive eine relative Achtung, denn sie weisen trotz gründlich
verfehltem Ziel das Streben zur Erkenntnis Altägyptens dem Barock
des 17. Jahrhunderts zu. Es waren die Methoden, nicht das Ziel,
die den heraufsteigenden Klassizismus und Historismus
kennzeichneten und zugleich mit dem Erfolg auszeichneten. Was der
Philologie noch ganz versagt blieb, bahnte sich im Bereiche der
Archäologie schon an: das Wissen um Altägypten als einen wesentlichen

und eigenständigen Teil der vierfachen antiken Welt, die
sich aus ägyptischen, etruskischen, griechischen und römischen
Altertümern aufbaut. Die vielbändigen Sammelwerke von B. de
Montfaucon (ab 1719) und des Grafen Caylus (ab 1752) hinter-

26 Acta Tropica 21, 4, 1964



338 Acta Trop. XXI, 4,1964

ließen im bildkünstlerischen Bereich ihre Spuren in einer
unverkennbaren Historisierung der Wiedergabe ägyptischer Gehalte.
Der eigenwillige Gestaltungstrieb eines Fischer von Erlach in
seinem Entwurf eines ägyptischen Grabes (1725) unterscheidet sich
gründlich von der schon auf den Klassizismus zusteuernden
Tempelarchitektur der Porta Egiziana in der Villa Borghese (2. Hälfte
18. Jh.). Eine so seltsame Addition, wie sie die kürzlich vom Louvre
erworbene Verbindung des Rumpfes einer naophoren Statue der
ägyptischen Spätzeit mit einem hellenistischen Isiskopf aufweist,
dürfte in dieser Zeit kaum noch möglich sein. Sie ist denn auch
mit guten Gründen dem 17. Jahrhundert oder sogar der Renaissance

zugewiesen worden. J. J. Winckelmann endlich folgte in
seiner epochemachenden «Geschichte der Kunst des Altertums»
der gleichen Vierheit und auch der Periodisierung ägyptischer
Kunst, die dem Werk des Grafen Caylus zu Grunde liegt. Es ist
bezeichnend, daß die Titel-Vignette zur zweiten Ausgabe dieses
Standardwerkes (1776) neben Homer-Büste, römischer Wolfin und
etruskischer Vase den ägyptischen Sphinx zeigt. Doch ehe
Klassizismus und Historismus die letzte Phase der Begegnung Europas
mit Ägypten bestimmen, wird das Land am Nil noch einmal ganz
mit den Augen der klassischen Antike gesehen. Das geschieht in
Mozarts und Schikaneders «Zauberflöte», die uns zugleich ins
Bewußtsein rufen mag, daß sich die Bezüge auf Ägypten keineswegs
auf die Bildkunst beschränken. Neben anderwärtigen verstreuten
literarischen Verbindungen treffen wir in diesem Falle auf eine
religiöse Konzeption. Denn hier werden ja die Mysterien um die
ägyptischen Götter Isis und Osiris dargestellt. Gerade das aber
geschieht vom Blickwinkel der klassischen Freimaurerei aus im
Sinne hellenistischer und nicht altägyptischer Auffassung. Es
verdient bemerkt zu werden, daß sich auch in der Musik nicht die
Spur eines Orientalisierens findet, das ein Ägyptisieren andeuten
könnte, obwohl sich doch Mozart anderwärts in der Janitscharen-
Musik, übrigens nach dem Brauch der Zeit, um eine Bezeichnung
des Türkischen bemüht hat.

Ein eigenes kurzes Wort sei über Goethes Verhältnis zur
ägyptischen Hinterlassenschaft gestattet. Es scheint sich, jedenfalls im
Vordergrund, gewandelt zu haben. Man sagt, der Schüler Winckel-
manns habe Ägypten zunächst als Glied der vierteiligen antiken
Kunst gesehen, und als solcher war er in Italien auch vor den
ägyptischen Originalen begeistert. Unter dem Einfluß von J. G. Herders
historischer Auffassung, die Ägypten aus der Winckelmannschen
Vierheit herausholte, habe sich eine Entfremdung angebahnt, die
schließlich zur Ablehnung führte. Es ergibt sich aber der Verdacht,
daß Goethe lediglich von der öden, oft genug wahllosen Imitiererei



S. Morenz, Die Begegnung Europas mit Ägypten 339

von Äußerlichkeiten abgestoßen war, sich jedoch für die großen
Formen des «wesentlichen Stils» ägyptischer Kunst Bewunderung
und Sympathie bewahrte. Es wäre nicht wunderbar, wenn der
einzigartige Mann, wie stets, die echte Begegnung gesucht, aber
das trügerische Flitterwerk verschmäht und verwünscht hätte.
Goethe hat wahrhaftig Musik und Handlung der «Zauberflöte»
geliebt, hat zur letzteren sogar eine Fortsetzung geschrieben. Aber
von einem frischfröhlichen «Bald gras' ich am Ganges, bald gras'
ich am Nil» wollte er nichts wissen, und so ließ er in seinem Spott
darüber auch die «(heiligen) Hallen» und «Isis und Osiris»
anklingen:

«Auf ewig hab' ich sie vertrieben,
Vielköpfige Götter trifft mein Bann,
So Wischnu, Kama, Brahma, Schiven,
Sogar den Affen Hannemann.
Nun soll am Nil ich mir gefallen,
Hundsköpfige Götter heißen groß:
O, war' ich doch aus meinen Hallen
Auch Isis und Osiris los!»

Der Vorhang vor dem letzten Aufzug des großen Spieles wird
von der hohen oder auch ordinären Politik aufgezogen, und als
seine Darsteller figurieren in erster Linie Gelehrte neuen Stils:
Philologen und Archäologen mit wachsendem historischen Sinn.
Bei Schanzarbeiten an der Festung Rosette im nordwestlichen
Nildelta fanden Soldaten Napoleons 1799 jenen beschrifteten schwarzen

Block, der zum Stein des Anstoßes für die moderne Ägyptologie

werden sollte, weil er den gleichen Text einerseits in den zu
deutenden Hieroglyphen und einer (demotisch genannten) kursiven

Ableitung, anderseits in der bekannten griechischen Schrift
und Sprache darbot. J. F. Champollion gelangen die entscheidenden

Schritte zur Entzifferung (1822). Neben dieser allgemein
bekannten Großtat darf aber eine zweite nicht vergessen werden:
die Aufnahme ägyptischer Denkmäler von einem Stab französischer

Gelehrter im Auftrag und Gefolge Napoleons — «mitten im
Kriegsgetümmel auf dem Boden einer fremden Erde». Sie fand in
den Folianten der Description de l'Egypte ihren Niederschlag. In
der Wiedergabe der ägyptischen Denkmäler wird sogleich ein
Problem sichtbar, das den neuen Geist exakter Wissenschaft
kennzeichnet und in dessen Geschichte sich die Wissenschaft von der
Kunst abtrennt. Es entzündet sich an dem Umstand, daß Zeichnung

bei aller Treue gegenüber dem Objekt etwas Eigenes und
daher einem Zeitstil verhaftet ist. Die kürzlich behandelten Kopien
von Champollions Freund Nestor L'Hôte (1804/42) und ihre Nach-



340 Acta Trop. XXI, 4,1964

fahren künden davon, und so hat denn ausdrücklich auch dieser
Komplex den französischen Physiker Arago dazu veranlaßt, eine
freie Bahn für die Erfindung der originalgetreuen Photographie zu
fordern. Trotzdem darf nicht verkannt werden, daß Wissenschaft
und zeitgenössische Kunst auf gleichem Boden stehen und daß
dem Historismus der Klassizismus entspricht. Was die mit dem
alten Ägypten befaßte Wissenschaft betrifft (Ägyptologie), so muß
hier genügen zu wissen, daß sie in den 150 Jahren ihres Bestehens
zu jenen Maßstäben gelangt ist, an denen gemessen zu werden die
Hinterlassenschaft Altägyptens beanspruchen darf. Knapp, und
sicher etwas kühn, gesagt: Die Ägyptologie hat den unmittelbaren
Kontakt zum pharaonischen, vorgriechischen Ägypten hergestellt
und kann die Begegnung von Auge zu Auge, von Wort zu Wort,
wohl gar von Herz zu Herz vollziehen. Das «Verstehen fremder
Kulturen», um das sich diese Vortragsreihe ihrem Leitwort gemäß
bemüht, wird nur hier in optimaler Weise erreicht, wo maßstabgetreue

Bilder nach handwerksgerechten Interpretationen unter
Entäußerung des eigenen Selbst im Ziele stehen.

Aber erst die Kunst, zunächst also die des Klassizismus, macht
sinnenfällig, daß die moderne Begegnung mit Ägypten einen
Radius hat, der weit über den winzigen und nicht repräsentativen
Kreis der Fachgelehrten hinausreicht. Aus der Fülle der Bildwerke
des ägyptisierenden Klassizismus wählen wir drei Beispiele aus.
Das erste, ein ägyptisches Zimmer in Napoleons Haus auf der
Insel Elba (1814/5), nimmt sich wie die Nutzanwendung einer
Illustration der von dem Korsen veranlaßten Description de l'Egypte
aus. Der (unausgeführte) Entwurf für die Münchner Glyptothek
Haller von Hallersteins folgt geradezu dem Vorbild des spätägyptischen

Tempels von Dendera. Klassizistische Bühnenbilder der
«Zauberflöte» schließlich, das Schinkelsche von 1815 und ein
Weimarisches von 1817, bemühen sich im Unterschied zu den
alten Aufführungen um Lokalfarbe und historische Stiltreue. Die
Romantik bleibt der einmal gewonnenen und zur Norm gewordenen

Denkmälerkenntnis verhaftet, wenn sie sie auch in den Dienst
einer Thematik stellt, die ihrem Wesen gemäß ist, wie C. Spitzwegs
«Schlangenbeschwörerin», die einen ägyptischen Tempeltyp
zitiert. Im Bezug auf Wahl und Ausführung ägyptischer Vorbilder
erscheint sogar der Expressionist P. Gauguin als Klassizist. Sein
in Basel befindliches Meisterwerk «Ta Matete» vereinigt Thema
und Struktur ägyptischer Gastmählerdarstellungen mit den
Eindrücken der Südsee, und «es ist glaubwürdig überliefert, daß sich
in seinem Nachlaß unter anderen Reproduktionen solche von
ägyptischen Malereien und Reliefs gefunden haben». Im Bereich der
Musik ist ein Vergleich von Verdis «Aida» (1870) mit der «Zauber-



S. Morenz, Die Begegnung Europas mit Ägypten 341

flöte» von besonderem Reiz. Für Text, Szenerie und Kostüme
erteilte in diesem Falle eine ägyptologische Autorität, der Ausgräber
und Schöpfer des Kairener Museums A. Mariette, vielfachen Rat,
und die Musik ist zwar nicht «ägyptisierend» — noch immer können

wir ja nur mittelbare und entsprechend begrenzte Schlüsse
auf die Gestalt der altägyptischen Musik ziehen —, aber sie ist
spürbar um orientalische Charakterisierung bemüht.

Für die Darstellung der Begegnung Europas mit Ägypten in
der Kunst unseres Jahrhunderts fehlen weitestgehend die
Voraussetzungen, fehlen insbesondere einschlägige Untersuchungen. Da
der Gegenstand uns zu einer Äußerung verpflichtet, wollen wir sie
kurz und in aller Bescheidenheit versuchen. Mit Sicherheit kann
zunächst gesagt werden, daß die einmal über den Horizont
gekommene Kenntnis der Dinge bis zum heutigen Tage für den
Künstler Schicksal bleibt und oft genug persönlich angestrebt wird.
Th. Mann war ein gelehrter Autor, und seine Trilogie «Joseph und
seine Brüder» bekundet Quellenstudien gegenüber der altägyptischen

Welt. R. M. Rilke hat Ägypten bereist und hätte beinahe an
einer Grabung teilgenommen; die spät geernteten Früchte seines
Reiseerlebnisses zeigen freilich die unerfüllte Sehnsucht nach dem
Gegensatz zur eigenen Natur. P. Klee ist ebenfalls in Ägypten
gewesen und hat die Begegnung mit dem Land und seinen
Denkmälern noch in Werken des gleichen Jahres (1929) vollzogen.
H. Moore, den es zur Kunst des Zweistromlandes zieht, hat sich als
Theoretiker und Kritiker zur mesopotamischen Kunst geäußert.
Diesem Streben zu Erlebnis und Sachkenntnis geht, wenn wir es

auf das Gebiet der bildenden Kunst einengen dürfen, eine innere
Beziehung zwischen Ägypten und der Moderne seit dem
Expressionismus parallel. « (Sie) liegt im Verzicht auf den Bildaufbau nach
optischen Gesetzen, im Fehlen der Perspektive mit allen sich daraus

ergebenden Folgerungen.» Trotzdem lassen sich kaum größere
Gegensätze denken, als sie zwischen diesen beiden Welten bestehen.
Solange die moderne Kunst dem Gegenstand treu bleibt und sich
etwa mit einem geometrischen Figurenstil begnügt, bleiben die
Bilder kommensurabel. Das ist z. B. der Fall bei Klee's «Legende
vom Nil», in der sich der moderne Meister übrigens an Denkmäler
der späten Kupfersteinzeit des Nillandes angeschlossen hat, wie
sie auf Felsbildern und Tonvasen erscheinen. Wenn aber die
Ichbezogenheit des Heutigen den Gegenstand vernichtet und zur
gegenstandslosen Darstellung fortschreitet, wird eine unüberbrückbare

Kluft zum alten Ägypten aufgerissen. Ob wir diesen trennenden

Abgrund mit einer Warnungstafel versehen sollten oder uns
damit beruhigen dürfen, daß der Künstler nur die wissenschaftliche

und moralische Situation des Menschen im Atomzeitalter an-



342 Acta Trop. XXI, 4, 1964

schaulich mache, lassen wir dahingestellt. Wir verzichten auf Wertung

und bleiben bei der Sache. W. Kandinsky, dem im vergangenen
Jahr in Basel eine Ausstellung galt, hat in einem Bild seinen

geometrischen Figuren trotz Asymmetrie durch Andeutung
ägyptischer Hieroglyphen die Assoziation ägyptischer Pyramiden
gegeben. Das fordert eine Besinnung auf Geist und Sinn heraus, in
dem die Ägypter ihre Werke gestalteten. Der Ägypter mindert auf
das entschiedenste die Rechte des Betrachters und die Eigenwilligkeit

des Schöpfers, jedoch niemals Recht und Art des Gegenstandes,

den er vielmehr oft genug zum Symbol erhöht. Im Lande der
Pyramiden ist eine gegenstandslose Kunst abseits des Ornaments
undenkbar. Gerade dieses Wesentliche, Objektive und vom Objekt
getragene Symbolische ist Inhalt und Botschaft, die, in Schönheit
erscheinend, aus Ägypten zu uns herüberklingt. Die monumentale
Sprache des Steines in ganz einfachen und ganz großen Formen,
allenfalls der abendländischen Romanik vergleichbar, gegenständlich

und von höchster Symbolkraft, verkündet in Gestalt der
Pyramiden von Gîza das Lied von der Unvergänglichkeit Ägyptens:

«Es kann die Spur von seinen Erdetagen
Nicht in Aeonen untergehn.»


	Die Begegnung Europas mit Ägypten

