
Zeitschrift: Acta Tropica

Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 21 (1964)

Heft: 1

Artikel: La poterie chez les Ovimbundu (Angola)

Autor: Hauenstein, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-311181

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-311181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La poterie chez les Ovimbundu (Angola).
Par A. Hauenstein, Caluquembe (Angola).

Introduction.

Avant de traiter de la poterie proprement dite chez les Ovimbundu, disons
juste quelques mots sur la céramique en général. Il est certain que cet art est
un des plus anciens. V. Guardoni ' le place au début de la civilisation des
agriculteurs qui aurait suivi celle des chasseurs. Cet auteur nous dit : « Entre le
premier, le vrai grand art .classique' des chasseurs paléolithiques, et celui des

agriculteurs de l'époque immédiatement postérieure, il y a un abîme. On a
l'impression d'être passé d'un monde à l'autre, d'avoir affaire à de nouvelles
races d'hommes, qui éprouvent les choses et vivent d'une façon toute différente :

le second grand cycle de la civilisation universelle est né... On voit apparaître
aussi de nouvelles techniques industrielles, comme la cuite de l'argile et le

tressage du jonc : paniers et vases sont les témoins éloquents de nouveaux
systèmes de vie matérielle. » N. Lambert 2 décrit en détail des débris de poterie
néolithique trouvés au Nord de l'Afrique. Il semble évident que c'est
l'agriculture qui a rendu la poterie indispensable. Il est du reste frappant de constater,

bien que Ballif3 en ait vu quelques-uns semble-t-il, que les pygmées et
les bochimans, résidus des anciennes civilisations de chasseurs, ne s'adonnent
pas à la poterie 4. Ils se contentent généralement d'échanger des vases contre
différents produits de la brousse 5.

L'Afrique est certainement un des continents où la manière de pratiquer la
céramique n'a pas varié depuis ses origines. S'il est vrai que l'on ne connaît
pas exactement la technique de l'âge néolithique, les vases qui sont à notre
disposition suffisent pour confirmer cette remarque. Le mode de fabrication
qui consiste à façonner les vases, sans l'aide de tour, se retrouve dans l'Afrique
entière6. Le fait qu'occasionnellement, certains apports européens tels poi-

1 Virgilio Guardoni : « Naissance de l'Art ». Ed. La Guilde du livre,
Lausanne 1948, p. 45.

2 N. Lambert : « Le site néolithique de MédinetSbat dans l'Ifozouiten
(Mauritanie) ». Bulletin de l'Institut Français d'Afrique Noire. Tome XXIII, p. 423,
1961.

3 Noël Ballif : « Die Tänzer Gottes ». Orell Füssli Verlag, Zürich 1955,

p. 68.
4 H. Baumann et D. Westermann : « Les Peuples et les Civilisations de

l'Afrique », Payot, Paris 1948, pp. 36 et 39.
5 H. Baumann : Ouv. Cit. p. 100.
8 Nous ne citons que quelques auteurs : Henri Junod : « Mœurs et

coutumes des Bantous ». Payot, Paris 1936, Vol. II p. 104 ; Fred Blanchod :

« Estranhos costumes do continente Negro ». Livraria Tavares Martins, Porto
1951, p. 87 ; Elsy Leuzinger : « Afrika ». Schweizer Druck- und Verlagshaus
AG., Zürich 1961, p. 32 ; Padre Carlos Estermann, C.S.Sp. : « Etnografia do
Sudoeste de Angola», Vol. II. Ministerio do Ultramar 1957; Denise Paulme :

« Les sculptures de l'Afrique noire ». Presses universitaires de France, Paris
1956, p. 15 ; Sœur Marie-André du Sacré-Cœur : « La femme noire en Afrique
Occidentale ». Payot, Paris 1939, p. 136 ; Herbert Tischner : « Völkerkunde ».

Fischer-Bücherei, Frankfurt a. M. 1959, p. 276 ; H. D. Disselhoff : «Alt-Ame-
rika ». Schweiz. Druck- und Verlagshaus AG., Zürich 1961, p. 191, etc. Nous



A. Hauenstein, La poterie chez les Ovimbundu (Angola) 49

gnées, couvercles, etc. (pl. V. D) soient venus s'y ajouter, n'infirme en rien
cette règle. Nombre de motifs décoratifs sont encore absolument identiques à

ce qu'ils étaient à l'âge néolithique 7. Nous avons donc affaire à une espèce
de constante que nous ne devons pas perdre de vue si nous voulons bien
comprendre la céramique telle qu'elle est pratiquée par les Ovimbundu.

La poterie est généralement considérée comme un art. Mais si l'art est le

privilège de certaines personnes particulièrement douées qui expriment leur
personnalité en imprégnant à leur œuvre des éléments très personnels, la
poterie des Ovimbundu n'en est pas un. Si, par contre, il est l'expression d'un
peuple tout entier ou d'une tribu, elle en est véritablement un. Bien qu'il y ait
naturellement toujours eu certaines spécialistes, on peut dire que la potière
ocimbundu8 (sing, de ovimbundu) car ce sont avant tout les femmes qui
s'adonnent à cet art, s'adonne à la poterie au même titre qu'elle fait de
l'agriculture, pile son maïs ou s'acquitte de n'importe quelle autre tâche. Elle
n'aspire pas à davantage que cela ; aussi à part quelques rares exceptions les
formes et les décorations sont-elles restées statiques de même que la méthode
de travail9. Très souvent les femmes après avoir simplement observé une
potière à l'œuvre commencent à s'adonner également à cet art sans aucun
enseignement proprement dit.

L'art des Ovimbundu est l'expression de la tribu tout entière. II est dicté
par la religion, la tradition et les coutumes. Il reste toujours fortement utilitaire.
L'art de la poterie comme celui de la vannerie, pour être très humbles n'en
sont pas moins beaux. Le priver de ces éléments fondamentaux c'est le priver
de sa raison d'être.

Un autre élément important est que, à part de rares exceptions près, la
poterie est pratiquée par les femmes. Nous reprenons V. Guardoni 10

: « la
fécondité de la terre, dont la femme avait pris conscience au cours des milliers
d'années qu'elle avait récolté les baies et les tubercules, d'autre part la relation

avons cité quelques auteurs d'autres Continents afin de bien montrer que cette
technique était universelle.

' Les points de comparaison sont très nombreux : nous ne donnons que
certains exemples. V. Guardoni : Ouv. Cit. p. 43, fig. 26, 29, 30 ; N. Lambert :

Ouv. cit. pl. 4, 5, 8 et 9. José Bedinha : « Campanha Etnografica ao Tchiboco ».

Ed. Companhia de Diamantes de Angola. Lisboa 1955, pp. 187-194. Voir aussi
nos propres exemples.

8 Voici quelques indications sur l'orthographe que nous adoptons. Nous
rappelons que l'umbundu est une langue bantoue qui, comme toutes ces
dernières, est basée sur un admirable système de préfixes indiquant d'une part le
pluriel et le singulier, et d'autre part la concordance de chaque expression avec
le groupe de mots ou classe à laquelle elle est liée.

a) A part de rares exceptions, l'accent tonique se trouve toujours sur l'avant-
dernière syllabe, b) Nous maintenons les « m » et les « n » devant la première
consonne du mot, comme par exemple « mbamba », « ndumbu », etc. c) Devant
une voyelle le « c » se prononce « tch » assez dur et sec. d) Le «u » correspond
au « u » allemand et se prononce « ou » en français, e) Le « w » devant une
voyelle forme diphtongue et se prononce « ou ». Ainsi « wa » se lit « oua ». f) Le
« s », même seul est toujours dur. g) Nous maintenons dans certains cas le
« y » après le « i », ce qui donne un « i » un peu mouillé et prolongé. Mais le
« i » autant que le « y » peuvent être écrits seuls, h) Le tilde « - » donne le son
nasal qui en umbundu, sans être exagéré est nécessaire pour la bonne prononciation

et la compréhension de la langue.
9 Voir entre autre E. Leuzinger : Ouv. Cit. p. 26.
10 Ouv. Cit. p. 46.



50 Acta Trop. XXI, 1, 1964 — Ethnologic

que l'on établit entre les cycles lunaires, la maturation des différentes cultures
alors connues et les phénomènes sexuels de la femme, favorisèrent et
justifièrent la prédominance de l'élément féminin dans l'organisation sociale
néolithique... » En parlant de l'art l'auteur reprend : « Hœrnes voudrait voir dans
l'origine même de la décoration géométrique, l'expression de la nature physiologique

et psychologique de la femme. Cette hypothèse pourrait être confirmée
par certaines études récentes sur l'origine féminine du travail de la terre cuite. »

E. Leuzinger " nous dit que pratiquement dans toute l'Afrique c'est la femme
qui s'adonne à la poterie, et cela non pas uniquement dans les régions à
traditions matrilinéaires. En ce qui concerne la tribu qui nous intéresse nous nous
rangeons encore une fois aux remarques de V. Guardoni 12 : « De par sa forme
même, le vase dut acquérir un sens symbolique se rapportant à la femme. »

Cela non seulement parce que les vases sont liés à la préparation de la nourriture

et, comme nous le verrons plus loin, à des rites de fécondité et de prospérité

; mais parce que c'est elle qui donne la vie. En édifiant un vase elle le
crée, le met symboliquement au monde. Elle moule, travaille, palpe, lisse,
édifie la terre glaise qui, sous ses doigts, prend littéralement vie. Il y a comme
un pouvoir qui émane de sa personne.

Il est intéressant de constater que bien que la poterie masculine ,s soit
techniquement supérieure à celle faite par les femmes, cette dernière résiste
victorieusement à cette concurrence. Dans la contrée qui nous intéresse nous
connaissons deux cas de poterie masculine : d'une part celle des Tchokwe où
les hommes l'abandonnent cependant de plus en plus aux femmes et d'autre
part celle des Tchiaka où ce n'est que tardivement que les hommes se sont mis
à ce travail. Mais même là elle n'arrive pas à concurrencer le travail féminin.
La beauté et la perfection importent peu, ce qui compte c'est qu'elle remplisse
son rôle utilitaire. Le fait que la femme passe une grande partie de son temps
près du foyer à préparer la nourriture joue peut-être aussi son rôle. Mais à

elle seule cette raison ne nous semble pas concluante.
Dans le même ordre d'idées, bien que les exemples soient peut-être moins

nombreux qu'on ne pourrait le supposer, les vases anthropomorphes ou cé-

phalomorphes sont répandus dans le monde entier. Bien que certains des

exemples les plus parfaits proviennent de l'Amérique ancienne 14, l'Afrique n'est
pas des plus mal représentée 15. Parmi les Ovimbundu et les tribus que nous
avons eu l'occasion de visiter nous n'avons jamais vu de poterie de représentation

humaine. Mais on trouve de nombreux autres indices humains tels que,
représentations de seins 16, désignation des différentes parties des vases (voir
plus bas), certaines décorations représentant des bijoux ou ceintures ainsi que
les conséquences du brisement volontaire d'un pot.

Le dernier élément, et non le moins important, confirmant que parmi les

11 Ouv. Cit. p. 34 ; 1). P. de Pedrals: «Archéologie de l'Afrique Noire».
Payot, Paris 1950, p. 136.

12 Ouv. Cit. p. 49.
13 Nous pensons avant tout à la poterie des Tchokwe, tribu avec laquelle les

Ovimbundu entretiennent des relations avant tout commerciales. Mais nous
pourrions aussi parler du cas des Tchiaka, sous-tribu des Ovimbundu où les
hommes n'ont commencé que tardivement à s'adonner à la poterie.

14 Voir par exemple : H. D. Disselhoff : Ouv. Cit. pp. 162, 167, 173.
15 H. Baumann : Ouv. Cit. pp. 75 et 82 ; Marcel Griaule : « Arts de l'Afrique

Noire ». Ed. du Chêne, Paris 1947, pp. 80, 91.
16 Théodore Delachaux : « Ethnographie de la région du Cunène ». Bull, de

la Soc. Neuchâteloise de Géographie. Tome XLIV, Volume II, 1936, pl. XXXIV,
3 et pl. XXXVI, 1, 2. Voir aussi notre planche III, D.



A. Hauenstein. La poterie chez les Ovimbundu (Angola) 51

Ovimbundu la poterie est une activité avant tout féminine, est l'existence d'un
esprit de poterie provoquant des transes et qui s'empare exclusivement des

représentantes du sexe faible.
Nous ne sommes pas compétents pour entrer dans tous les détails que soulève

cette importante question 17 et ce n'est d'ailleurs pas le but de la présente
étude ; disons seulement pour terminer que la poterie en tant que travail avant
tout féminin nous semble liée à la procréation, la fécondité et à l'entretien de
la vie. Le fait que parmi les Ovimbundu on ne fait jamais de la céramique par
pur plaisir en est aussi une preuve. Etant strictement utilitaire, elle est un
apport indispensable à la vie et l'existence de la tribu et de l'individu.

Toutes les observations présentées dans le présent travail se limitent à la
fraction des Ovimbundu habitant la région de Caluquembe, dépendante du
Poste Administratif du même nom et du Concelho de Caconda. Nos investigations

concernant la poterie ont été faites au cours de nombreux voyages
durant les années 1961 et 1962. Il nous est impossible d'indiquer les noms des
informateurs vu qu'ils sont trop nombreux et que notre ministère ne nous a

jamais permis de faire des recherches suivies avec un seul d'entre eux.

Fabrication des vases.

Comme nous avons déjà eu Toccasion de le faire remarquer, la
manière de pratiquer la poterie chez les Ovimbundu, ne doit guère
avoir varié depuis ses débuts. Les terrains argileux semblent être
assez nombreux dans la partie du pays occupée par cette tribu. Il
faut aussi dire que, d'une manière générale, les potières ne sont

pas très exigentes quant au choix de la qualité de l'argile. Après en
avoir pris suffisamment pour la fabrication de quelques vases,
elles l'apportent au village où elles la pilent soigneusement sur une
pierre ou dans un grand bout d'écorce (« ongonjo ») au moyen
d'un grand pilon (« upi ») à maïs. Puis après l'avoir arrosée deau
elles la travaillent et la pétrissent (« okunyata ») avec les mains.
Avant de commencer le travail elles y mélangent encore de la
poudre (« ohelo ») faite avec des débris d'anciens vases déjà cuits et
soigneusement piles sur une pierre. Le but de l'adjonction de
F« ohelo » serait, selon elles, de rendre la masse plus compacte et

plus résistante à la cuisson. Les vases se fendraient ainsi moins
facilement. Nous ne sommes pas capables de juger du bien-fondé
de cette précaution, mais il est certain que toutes les femmes
ovimbundu de la région que nous étudions, la prennent. Mais dans
d'autres contrées, comme celle des Humbi au Quilengues par
exemple, cette précaution n'est pas jugée nécessaire, l'argile de la
région étant plus résistant au feu. Mais de toutes manières même
ainsi la céramique des Ovimbundu est très friable et peu résistante

17 Nous renvoyons aussi aux remarques de Mario Milheiros : « A Familia
Tribal ». Ed. Museu de Angola. Luanda 1960, p. 165, sur le ciel représentant
l'élément masculin et la terre l'élément féminin.



52 Acta Trop. XXI, 1, 1964 — Ethnologie

aux chocs. Ce n'est que grâce au soin avec lequel les femmes
africaines saisissent et déposent les vases qu'ils peuvent résister aussi
longtemps. Mais les mêmes vases entre les mains plus nerveuses
de femmes européennes, n'auraient certainement pas la vie
bien longue

Pour travailler la potière est assise de préférence par terre 18

les jambes étendues et légèrement écartées afin de pouvoir déposer
sur le sol devant elle, 1'« ongalo », corbeille plate sur laquelle elle
« édifie » (« okutunga ») son vase. Il lui arrive de garder pour ce
travail les jambes serrées, mais même dans ce cas, elles sont à plat
sur le sol ; elle dépose alors 1'« ongalo » sur ses jambes à la hauteur

des genoux. Il arrive aussi, mais c'est plus rare, que l'artisane
s'asseye pour ce travail sur un petit siège (pl. I). A sa droite elle
place une petite calebasse contenant de l'eau ; elle y trempe à de
courts intervalles ses mains et ses instruments de travail. Il arrive
que, au lieu de faire sur un « ongalo », elle se serve d'un « ocim-
bamba » (pl. II. C), espèce de plateau fait avec des « olondovi » in.

L'outillage est excessivement simple puisqu'il ne consiste qu'en
quelques débris de calebasses, « oviwa » (pluriel de « ociwa ») plus
ou moins grands lui permettant de « okukueya » (lisser) la terre
glaise qu'elle édifie (pl. II. C).

Le mode de travail consiste en un montage de boudins de terre
glaise roulés entre les paumes des mains et superposés. S'il s'agit
d'un petit vase, deux boudins suffisent. S'il est plus grand, il en
faudra trois ou quatre, ou davantage (pl. IV. A, I). L'épaisseur de
ces boudins varie, mais ils ne dépassent généralement pas deux à

trois centimètres. Il s'agit réellement de « okutunga » (même
expression que lorsqu'il s'agit d'une hutte ou d'une maison) c'est à
dire « édifier ». Nous avons observé deux manières de débuter. La
première consiste à empiler 2-3 boudins dont la longueur correspond

à la circonférence, encore rétrécie il est vrai du futur vase,
les extrémités se rejoignant et étant pétries ensemble pour former
des anneaux de terre glaise (pl. IV. I). La seconde méthode
consiste à ne préparer qu'un seul long boudin enroulé sur lui-même
en spirale (pl. IV. A). Mais d'une façon ou de l'autre il s'agit de

18 Voir par exemple Carlos Estermann : Ouv. Cit. pl. XXII fig. 130 et 131.
19 « Olundovi » (pluriel « olondovi ») est une membrane très résistante qui

se trouve entre l'écorce et le bois de certaines espèces d'arbres d'Angola. Elle
peut être séparée sans aucune difficulté de l'écorce à laquelle elle reste attachée
après l'écorçage. L'« olundovi » est la corde ou ficelle par excellence des
africains habitant le Haut-Plateau angolais. Elle est employée pour la fabrication
de corbeilles, travaux de tissage, construction des huttes, etc. Les « olondovi »

sont extraits avant tout des arbres suivants : « omanda » (Brachystegia hockii
de Willd), « osamba » (Brachystegia tamarindoides Welw.), « Mukuve » (Cryp-
tosepalum pseudotaxus Bak.) et « omue » (Berlinia



A. Hauenstein, La poterie chez les Ovimbundu (Angola) 53

poser les « parois » du futur vase. Dès que ces anneaux de terre
glaise sont bien placés, l'artisane se met à les travailler de ses
mains pour les lier les uns aux autres et n'en former qu'une seule
paroi en lissant toujours la terre glaise de bas en haut (pl. IV. B).
Ce travail est appelé « okukueya ». Lorsque le vase est ébauché
elle commence à lisser avec son « ociwa », morceau de calebasse
qu'elle trempe régulièrement dans l'eau après chaque 4-5ème

mouvement. Pour cette première partie du travail la forme
exacte du futur vase ne joue aucun rôle. Les vases plats sont
souvent édifiés en hauteur pour être rabaissés ensuite. Les vases
étroits sont souvent élargis au début. Il s'agit avant tout d'amincir
les parois du vase et les étirer. Généralement au début elle n'emploie

1'« ociwa » que pour l'extérieur du vase alors que l'intérieur
est travaillé et lissé de la main gauche. Ce n'est que plus tard
qu'elle l'emploie pour l'intérieur également. La tendance des

mouvements reste toujours de bas en haut et dans la direction du
corps de l'artisane. Lorsqu'il s'agit des finitions la direction des

mouvements semble ne plus avoir d'importance. Lorsque les
parois sont assez minces et que le vase a subi diverses transformations

(pl. IV. A-D), la femme cherche à lui donner sa forme définitive.

Mais auparavant elle termine le haut du vase, 1'« ongoyelo
yombia » et aplati bien le bord en le tapottant avec 1'« ociwa »

bien mouillé. Alors seulement elle donne la forme définitive. Bien
que certaines formes se retrouvent, c'est la part de la tradition,
on peut dire que chaque vase est une nouvelle création. Les
Ovimbundu ne connaissent pas le travail en série. Nous renvoyons par
exemple à pl. II. A où pour une seule fournée il n'y a pas deux
vases identiques. S'il est vrai qu'il y a des formes données par la
tradition, c'est avant tout la destination du vase qui dicte la forme
à lui donner.

Si pour une raison ou une autre l'artisane trouve que le col
du vase, « utue wombia », n'est pas assez haut, et qu'il lui manque
de la terre glaise, elle applique un nouveau petit boudin, celui-là
généralement beaucoup plus mince (pl. IV. F-G) qu'elle travaille
avec les doigts afin de l'amalgamer au corps du vase. Le fond n'est
fait que lorsque la paroi est assez solide pour que le vase puisse
être retourné sur lui-même. Lorsqu'il s'agit d'un petit vase nous
l'avons vu faire deux heures plus tard. C'est la partie inférieure,
à laquelle on a eu soin de donner plus d'épaisseur qui est étirée
pour former le fond. Lorsqu'il s'agit d'un très grand vase et que
le danger de le retourner sur lui-même est trop grand, la potière
le laisse debout par terre, en ayant soin de plâtrer toute la partie
inférieure avec de la terre bien humide ; de cette façon le haut du
vase peut sécher et le bas se maintient humide de manière à pou-



54 Acta Trop. XXI, 1, 1964 — Ethnologie

voir être travaillé plus tard, soit en général le lendemain. Les
décorations du vase, « olonaleko », sont toujours faites quand la
terre glaise est encore humide, mais cependant suffisamment durcie

pour que le vase ne risque pas de se déformer. Ce travail se fait
généralement une ou deux heures après qu'on ait terminé l'édification

du vase, juste avant de faire le fond.
Le vase sec présente des parois rugueuses ; c'est pourquoi avant

de le brûler, on le frotte soigneusement avec 1'« ociwa » pour le

polir. Autrefois, et parfois encore de nos jours, ce travail se faisait
avec une pierre bien plate choisie dans un cours d'eau et appelée
« oseko ». La cuisson se fait en plein air. On rassemble rarement
plus de 10-15 vases pour cela ; en général il y en a moins. Tout
d'abord on place une bonne couche de bois sec sur laquelle on
dispose les pots. Puis on entoure et recouvre ces derniers d'une
autre couche de bois bien sec. On a également toujours soin de
mettre du bois pour autant que c'est possible, à l'intérieur des vases
(pl. II. A)20. On y met alors le feu qui doit être entretenu environ
une à deux heures. Il est évident que cette chaleur n'est nullement
suffisante pour durcir vraiment la terre glaise. Preuve en sont les
débris de vases brisés dont l'intérieur n'est souvent pas du tout
cuit. El pourtant c'est avec ces ustensiles fragiles que les femmes
ovimbundu travaillent des années et il existe même des vases hérités

des aïeuls Mais il en est aussi qui se fendent déjà au cours
de la cuisson.

Une fois jugés assez cuits, les vases couleur brique sont retirés
du feu, et frappés alors qu'ils sont encore incandescents, avec des
racines écrasées de la plante appelée « ohamba »

21 desquelles
s'échappe un liquide blanchâtre qui les rend foncés et plus résistants

semble-t-il. Le vase non cuit est appelé « ocimiamia » ; quand
il est terminé mais qu'il n'a pas encore servi il est appelé « ohanu ».

Avant d'être employé pour préparer la nourriture des hommes on
y cuit une ou deux fois celle des porcs et des chiens. Prêts à l'emploi

les pots des Ovimbundu sont gris foncés ou pour la plupart
du temps noircis par le feu.

Les termes techniques pour les différentes parties du vase sont
les suivants (pl. V. G) : L'ouverture est appelée « omêlâ yombia »

soit, « bouche du vase » ; le bord supérieur est 1'« ongoyelo yombia
» ; 1'« utue wombia » est le col ou partie supérieure et signifie

« tête du vase », 1'« oneyelo » est la ligne de démarcation des deux
parties principales du vase. Enfin la base est appelée « atako om-
bia », soit « arrière-train » ou « siège » du vase.

20 Henri Junod : Ouv. Cit. p. 112.
21 II nous a été impossible de découvrir le nom scientifique de 1- ohamba

Il s'agit d'une plante rampante généralement assez peu feuillue.



A. Hauenstein, La poterie chez les Ovimbundu (Angola) 55

Disons encore pour terminer ce paragraphe que nombreuses
sont les femmes capables de faire elles-mêmes leurs vases. Cependant

à l'heure actuelle leur nombre diminue et il est de plus en
plus fréquent de voir une femme désireuse d'avoir des pots, mais
incapable de les faire elle-même, se procurer la terre glaise et
1'« ohelo », préparer tout le nécessaire et inviter une potière à

venir les fabriquer chez elle.

Motifs décoratifs de la poterie.

D'une manière générale, comme les vases eux-mêmes, les motifs

décoratifs sont grossièrement faits et caractérisés par leur
irrégularité. Les instruments employés sont peu nombreux,
simples et primitifs. Le plus usité est le même que pour l'édification

du vase, soit 1'« ociwa » (pl. II. C). Mais pour ce second travail
le côté employé a été soigneusement aminci au couteau afin de ne
pas marquer des traits trop épais ; il est également légèrement
incurvé. La potière le pose sur l'un de ses angles et le fait rouler sur
cette partie incurvée (à la manière d'un tampon-buvard) ce qui
forme le trait voulu. Certaines artisanes gravent leurs motifs avec
un « ohumbo », longue aiguille métallique de 10-12 cm. de long et
servant à tresser les corbeilles. Cette méthode permet un dessin
plus net et plus précis. D'autres enfin, mais c'est plus rare,
préfèrent décorer leurs vases à l'aide d'un petit morceau de bois taillé
en pointe ; cela permet également la précision du dessin tout en
évitant la dureté que donne F« ohumbo ». Pour exécuter les traits
pointillés appelés « olombumba » (tatouages), on emploie un « ociwa

» dont l'un des côtés a été taillé en dents plus ou moins grandes
selon les besoins. La méthode de travail est la même que celle ci-
dessus mentionée. Enfin il arrive, mais cela plus rarement, que la
potière se serve simplement de ses doigts pour faire certains motifs
décoratifs comme les « olonombi », sorte de petits seins sur 1'« one-
yelo » ou au haut du col du vase (pl. III. D) ou d'autres décorations

diverses (pi. III. A et pl. VI. G)22.

Tous les motifs sont incrustés de manière à former une frise
qui, semblable à un collier, fait le tour du vase. A part de très rares
exceptions (pi. VII. E, pl. IX. H et pl. X. G) ils sont formés presque
exclusivement de traits droits, soit des losanges, des lignes brisées,
des anglets, des chevrons, des triangles, des réseaux réticulés et

quadrillés (pl. VII-X). Ils se trouvent toujours sur 1'« utue wom-
bia » entre 1'« ongoyelo » et 1'« oneyelo ». Il arrive aussi, mais c'est

22 Voir aussi Th. Delachaux : Ouv. Cit. pl. XXXIV et XXXVI ; Carlos
Estermann : Ouv. Cit. p. 199, IV.



56 Acta Trop. XXI, 1, 1964 — Ethnologie

plus rare, que l'on retrouve un second motif juste au-dessous de
1'« oneyelo » (pl. III. B et pi. VI. E et G). Chaque motif porte un
nom spécial bien que souvent il ne soit qu'une schématisation fort
imparfaite de ce qu'il désigne. La plupart des motifs décoratifs se

retrouvent sur les corbeilles, les calebasses, les bracelets, les
diadèmes et occasionnellement sur les tatouages. Il s'agit donc
véritablement d'un bien commun à la tribu entière. Le fait est d'autant
plus intéressant que la potière ne reproduit pas seulement des
motifs se trouvant sur des objets de fabrication féminine comme
les corbeilles et les diadèmes, mais aussi de ceux de fabrication
masculine comme les bracelets et les calebasses. Si comme nous
l'avons déjà fait remarquer, l'art bantou est la forme d'expression
d'une tribu tout entière, la poterie et en particulier ses décorations

en sont un. Redisons également qu'en décorant son vase
la potière le revêt, l'orne, l'embellit, comme elle le ferait avec son
enfant ou sa poupée. Aussi elle sait généralement adapter le motif
qui correspond le mieux à la forme du vase qu'elle fait. Il n'existe
aucune règle concernant le choix des motifs. Le même peut être
appliqué à des vases de formes fort différentes les unes des autres.
Faisons également remarquer que pour la décoration, comme pour
la poterie elle-même la femme ocimbundu ne fait jamais de l'art
pour l'art ; elle suit tout simplement l'impulsion du moment.

Voici l'explication de quelques motifs :

a) Le motif « olomunda ».

Ce motif (pi. VII) est le plus usité de tous, et on le retrouve sur
plus de la moitié des vases. Ce mot veut dire « montagnes ». Très
souvent il est isolé, mais il n'est pas rare non plus qu'il forme la
base de plusieurs autres motifs superposés (pl. X. C, F). C'est le cas
surtout sur les grandes poteries. Le plus courant représente la
crête des montagnes à l'envers avec les triangles remplis de
hachures obliques (pi. VII. A, D) souvent parallèles à l'une des
deux pentes de la montagne (pi. VII. C). Il arrive qu'il soit formé
de traits parallèles aux deux pentes ce qui donne un gaufrage en
carrés ou en losanges (pi. VII. B, C). Mais il est certain que ce
motif est moins harmonieux que le précédent qui épouse la forme
du vase et semble entraîné dans son mouvement circonférique.
Il arrive également, mais c'est plus rare, que le triangle formé par
le motif soit rempli de hachures horizontales parallèles au trait
supérieur (pi. VII. C) du dessin. Mais dans ce cas il est généralement

alterné avec l'un ou les deux autres motifs décrits ci-dessus.
Mais il est évident que cette forme de dessin donne une impression
de déséquilibre et manque d'harmonie. Parfois il s'agit d'un dessin



.4. Höllenstein, La poterie chez les Ovimbundu (Angola) 57

'.#'

ET*
%***&% "Mf

• - ASA ^^"•S**;

%

>¦____.

B

Planche I.

Potière au travail.

A Vue d'ensemble. A sa gauche on dislingue le récipient contenant de l'eau.

B Début du modelage d'un vase avec les mains seules, avant l'emploi de
1'« ociwa

5 Acta Tropica 21, 1, 1964



58 Acta Trop. XXI. 1. 1964 Ethnologic

k.
Wi- '¦.•£

«•£.

1"

17 ?•
A 4a èfî_

iJPO
i

Planche II.

A Préparation des vases pour la cuisson.
15 Ombia yokukela vase spécial pour la préparation de la bière indigène

appelée ocimbombo Hauteur 60 cm.
C « Ocimbamba espèce de plateau sur lequel certaines policies fabriquent

leurs vases. A droite on dislingue deux oviwa



^
A v 2k«:,^ ¦¦,"

:.¦--'* r • v^J&'S '¦'i, v.

»*d

*-

s*— __>

y
«r-w*N

—>¦¦»-<»

-»

•-W-..X
fci^^b^. -**&&*¦r~.

t» ^KW*m

-!rt'c* y*- é A--.~<

^ > '*_-**"' .;

Planche III.
A < Ondeneneka >, vase réservé à la préparation de la viande et du poisson.
15 Ondungu », vase réservé à la préparation des légumes.
C « Ocisanja », vase réservé à la préparation de la bouillie de maïs.
1) « Ondimbe », assiette des « Ovimbundu ».
E « Ombutula », vase destiné spécialement à puiser de l'eau.
F « Omulingi > appelé également « olungunga par les Humbi, jarre destinée

à conserver diverses boissons.



(ill Acta Trop. XXI, t, 1964 — Ethnologie

m

Planche IV.

A-II Différentes étapes de la Iransformation d'un vase depuis le début jusqu'à
sa finition.

I Autre procédé pour débuter le travail.

plus perfectionné, le Irait formant la crête de la montagne est
arrondi (pi. VII. E) et souligné par trois on quatre lignes parallèles
accentué encore de petits triangles, cercles on losanges appelés
« olombnmba » (tatouages) (pi. VII. A, 1), K). Bien que le motif reste
toujours le même, les variantes sont innombrables. Aussi dans ce
dessin dicté par la communauté, la potière peut-elle manifester son
goût personnel. C'est ainsi que ce motif de « olomunda » concilie-
t-il ces deux éléments si importants pour la compréhension de l'art
bantou, soit d'une part celui de la tribu ou de la tradition et
d'antre part le caractère personnel et individuel. Nous n'avons pas
pu découvrir ce qui a poussé les Ovimbundu à choisir ce thème,
car les montagnes ne jouent aucun rôle dans leur idéologie, leur
religion ou leurs intérêts. Cependant il se retrouve fréquemment
sur les diadèmes et les bracelets. Fn parlant de la tribu des

Tchokwe avec laquelle les Ovimbundu entretiennent depuis
longtemps déjà des relations commerciales et autres, M.-L. BASTIN 2:i

voit dans tous les motifs en zig-zag une représentation du serpent.
Mais nous reviendrons sur ce sujet en parlant de la prochaine
catégorie.

23 Marie-Louise 15astin : Art Décoratif Tshokwe ». Ed. Companhia de
Diamantes de Angola, Lisboa, 1961, pp. 122-125.



A. Hauenstein, La poterie chez les Ovimbundu (Angola) (il

»UKi

ongoyelo

oneyelo

omela yombia

tue wombia

atako ombia

Planche V.

l'tue wosima >, « tête de singe ». Hauteur 16,8 cm.
Ocisanja. > Hauteur 32,5 cm.
l'tue wosima », « tête de singe ». Hauteur 12 cm.
Ondeneneka », imitation européenne. Hauteur 13,5 cm.
Omulingi. »

Okandeneneka. » Hauteur 10,5 cm.

b) Motifs zoomorphes.

Bien que les Ovimbundu soient une ancienne tribu de
chasseurs, il est étonnant que les motifs zoomorphes ne soient pas plus
nombreux. Il est vrai que notre étude concerne une branche des

Ovimbundu qui s'est fortement métissée avec les tribus du Sud
de l'Angola, et non plus des anciennes familles venant du Viyé
(Bié). Bien qu'il y en ait plusieurs assez variés, ces motifs ne

représentent qu'une faible proportion de l'ensemble. Le plus typique est
« ornai yonjila », motif formé de traits en chevrons qui signifie
« patte d'oiseau » (pl. IX. B). Il est vrai que parfois, comme nous
le montrons sur notre exemple, cette patte soit très schématisée.
La ligne centrale représente d'une part l'ergot et d'autre part un
des doigts de devant. Les lignes obliques représentent les autres
doigts 24. Ce motif n'est pas à confondre avec « usanje » (pl. VIII.

24 Ce motif semble être assez fréquent chez d'autres tribus. Nous n'en citons
que deux : Les Tchokwe où il représente un « Palmrippenmuster » ou «

Fischgrätenmuster > (M.-L. Bastin : Ouv. Cit. pp. 118 et 119) et au Mali où on le
retrouve sur des pipes en terre cuite (J. Daget el Z. Ligers : « Une ancienne
industrie malienne : les pipes en terre ». Bull, de l'I.F.A.N. Tome XXIV, pl. F
1962).



62 Acta Trop. XXI, 1. 1964 — Ethnologic

A

m>

m

Planche VI.

Noms des différentes catégories de vases.

A « Ondimbe > ou « ocilindo ». Hauteur 8 cm.
15 « Ociyo » ou « oluyo ». Hauteur 13 cm.
C « Ondeneneka. »

I) « Ombutula. »

E « l'tue wosima », « tête de singe ». Hauteur 25 cm.
F « Onduligli. »

G « Ocisanja. » Hauteur 20 cm.
H « Ombia yokukela. »

D) où les lignes obliques latérales ne se rejoignent pas sur une
ligne centrale. Dans la même catégorie nommons « ekonjo liom-
bambi » (pl. XIII. B), soit « le sabot de l'antilope ombambi » (Ce-
phalophus grimmi). Ce motif est rare en poterie mais il se retrouve
par contre fréquemment sur les corbeilles et les diadèmes. Nous
n'avons vu que deux motifs représentant le serpent, soit « omoma »

(pl. IX. A) qui signifie « python ». et « onyôhâ » (pl. IX. H) qui
veut dire « serpent ». Mais ni l'un ni l'autre ne sont des représentations

typiques. Nous avons l'impression que le but du premier est
de rendre l'impression de longueur sans fin du python qui est le
plus grand serpent du pays et du second d'exprimer ce manque de

sécurité, cet aspect éternellement fugitif, sournois, trompeur, du
serpent enroulé sur lui-même ou se cachant dans les herbes. Dans
ce motif l'impression produite par le serpent joue un plus grand
rôle que l'observation. C'est une espèce de surréalisme primitif.
Un autre motif également rare en poterie, mais très fréquent en
vannerie et sur les bracelets, est « ewa liombeu », soit « carapace



A. Houenstein. La poterie chez les Ovimbundu (Angola) lui

W7a WMs

* _.i>

f Q a"
"»«ÒPÌPÓ" O o

Planche VII.

Motifs décoratifs appelés « olomunda ».

A Lignes droites parallèles inclinées. Au bas motif « olombumba », tatouages.
B Gaufrages en carrés ou losanges.
C Décoration « olomunda > avec 3 motifs alternés.
I) Motif « lignes droites parallèles inclinées avec une large bordure de cinq

lignes, complétée de représentations de tatouages.
E Même motif avec bordure ondulée, relativement rare parmi les Ovimbundu.

de tortue » (pl. VIII. C) 2\ « Olomati viohosi », « côtes de lion »

(pl. IX. C) est un autre motif rare. Nous ne l'avons vu qu'une seule
fois. Les lignes intercroisées indiquent les deux rangées de côtes.
Un motif très intéressant et caractéristique par son irrégularité est
celui de « ongendo yolonjinji », soit « colonne de fourmis » (pl. VIII.
A). Aucun dessin ne revient deux fois sur toute la circonférence
du vase. Cela peut étonner car s'il est dans le règne animal une
chose qui semble donner l'impression de régularité, c'est bien une
colonne de fourmis : et pourtant l'œil exercé de l'africain sait déceler

l'élément particulier dans l'impression générale que donne une
telle colonne. Pour terminer mentionnons encore « kemo » (pl. X.
B), soit le petit scorpion angolais. Ce motif ne montre que la queue
de l'insecte, si funeste à ceux qui ont le malheur de s'en approcher.
Ici, comme pour le motif « serpent », l'impression générale domine
sur l'observation.

c) Représentations de colliers et de bijoux.

A part le motif « olomunda », la catégorie la mieux représentée
est celle des bijoux, ceintures et diadèmes féminins. Nous rappelons

la remarque de notre introduction selon laquelle les vases
peuvent être comparés à des véritables représentations d'êtres
humains. Plus que pour n'importe quel autre motif décoratif, il

25 La carapace de tortue est aussi un motif décoratif assez fréquent chez les
Tchokwe (M.-L. BASTIN : Ouv. Cit. pp. 112-118).



(il Acta Trop. XXI, 1, 1964 — Ethnologie

M

m m m m m
% w, m m Wa, WA

m, Wa $% m m

Planche VIII.

A Motif zoomorphe appelé « ongendo yolonjinji colonne de fourmis.
B Motif zoomorphe appelé < ekonjo liombambi empreinte du sabot de l'an¬

tilope ombambi
C Motif zoomorphe appelé < ewa liombeu soit carapace de tortue.
D Motif de chevrons appelé « usanje ».
E Motif de olomunda (montagnes) emboîtées les unes dans les autres,

appelé < ocitàlà
F Ipapa pendentif. Bijou que l'on retrouve encore souvent chez les femmes

de la tribu voisine des Hunibi.

serait indiqué de présenter à côté de chacun d'eux une photo du
collier ou bijoux qu'il représente. Mais les limitations ([n'impose
le présent article ne nous permettent pas de le faire. Nous nous
contenterons donc de quelques remarques générales. Le motif le
plus simple est celui de « ulame » (pl. IX. D), soit un diadème fait
pour la plupart du temps avec des petites perles blanches, rouges
et noires. Anciennement c'était avec des petits morceaux de l'herbe
« osoke » (Cymbopogon densiflorus hyparrhenia ruta, ou diplan-
dra) qu'ils étaient faits. Le motif est excessivement simple et si

ce nom ne nous avait pas été indiqué nous aurions été incapables
de nous en rendre compte nous-mêmes. Disons également que le
terme « ulame » désigne le diadème comme tel ; mais qu'il peut
lui-même être orné de l'un des motifs mentionnés ci-dessus.
« Osonje » (pl. X. I), nom d'un esprit, désigne la bande tressée avec
des « olondovi » 26, portée en bandoulière par les femmes qui en
sont possédées. Il s'agit d'un esprit devant favoriser la conception.
Ce motif est également très simple. « Uvia » (pl. IX. G) est la
représentation d'une espèce de ceinture portée par les femmes, mais
que l'on voit de moins en moins dans la région de Caluquembe.
« Ocitono » (pl. X. F) est une autre espèce de diadème dont on
retrouve de temps à autre le motif sur les vases. Très souvent il est
complété, surtout lorsqu'il s'agit d'un plus grand vase, du motif

26 Nous renvoyons à notre Note N» 19.



A. Hauenstein, La poterie chez les Ovimbundu (Angola) 65

I
7

Planche IX.

A Motif zoomorphe « omoma », python.
B Motif zoomorphe « ornai yonjila », patte d'oiseau.
C Motif zoomorphe « olomati vionguli », côtes de lion.
D « Ulame », diadème porté par les femmes.
E et F Deux représentations de « olombamba », cauris.
G Deux motifs superposés soit pour le haut « olomunda » et pour le bas

« uvia », c'est-à-dire « ceinture ».
H Motif zoomorphe excessivement rare appelé « onyôhâ » serpent.

« olomunda ». Le motif « olombamba » est fréquent (pl. IX. E-F).
Nous en donnons deux exemples différents, mais ils sont
nombreux : il représente le coquillage cauris (cyproea). Alors que
l'un (E) insiste sur le contraste du blanc sur la peau noire, l'autre
(F) relève avant tout la fente centrale. Bien que les cauris n'aient
jamais servi de monnaie parmi les Ovimbundu " comme c'est le
cas dans d'autres parties de l'Afrique, on les retrouve malgré tout
assez fréquemment surtout dans le domaine de la demonologie
féminine. Les représentations de tatouages, motif poinçonné
appelé « olombumba » (pl. X. G), sont fréquentes bien que fort peu
variées. Les traits poinçonnés qui accompagnent d'autres motifs
(pi. VII. A, D, E ; pl. X. E, F et H) sont également appelés «

olombumba ». « Ocipando » (pl. X. E) désigne la large ceinture de

perles présentant différents motifs portée par les femmes. De nos
jours on la voit encore fréquemment dans le Hanya. « Ipapa »

(pl. VIII. F) est une espèce de pendentif de perles blanches que
l'on retrouve de nos jours encore dans le Sud parmi les Humbi.
Mais parmi les Ovimbundu de Caluquembe il a complètement
disparu. « Ocitâlâ » (pl. VIII. E) est une autre décoration féminine
ainsi que « Usanje » (pl. VIII. D). Il serait trop long d'entrer dans
tous les détails soulevés par cette catégorie de décorations. Répé-

27 Ingeborg Schönberg-Lothholz nous parle dans : « Karawanenreisen
der Tjiaka » de l'emploi occasionnel des cauris comme monnaie. Mais il ne
doit sûrement pas s'agir là d'un emploi généralisé.

6 Acta Tropica 21, 1, 1964



66 Acta Trop. XXI, 1, 1964 — Ethnologie

ODO O O O O O o
OOO O D O O OO
OOO oo o o r>t>
O O D o o o o o o

O Ç>

ooooooooOOOo

oo o o _> __ 00 o o o »_<=uo„°„o_c>00
c ^ q O Q ~ Qo o o c_> o_s_e o o o o O(_ro o o

22[^
Planche X.

A Motif « ocipala cusepakai » soit « le visage qui dédaigne la femme ».

B Motif zoomorphe appelé « kemo », soit « scorpion ». Il s'agit d'une
représentation de la queue de cet arachnide.

C et D Motif « Epumu » soit la représentation d'un trognon d'epi de maïs.
C est complété d'une représentation de « olomunda » bordé de « olombumba ».

E « Ocipando », large ceinture de femme.
F « Ocitono », diadème doublé du motif « olomunda ».
G « Olombumba » tatouages en courbe.
H « Ociyavela » soit « motif épousant le mouvement tournant » donné par la

forme du vase. Il s'agit d'un motif fantaisiste qui ne prétend pas représenter
quelque chose.

I « Osonje », représentation d'une bande de fibre végétale portée en bandoulière

par les femmes possédées de l'esprit supérieur appelé « Sonje ».

tons-le seulement qu'elles sont choisies avec prédilection par les
potières qui de nos jours n'en connaissent souvent plus elles-
mêmes la véritable signification. Il se pourrait bien qu'un jour les
motifs décoratifs de la poterie des Ovimbundu deviennent une
source de recherche archéologique qui permettra de reconstituer
certaines anciennes coutumes Dans le domaine végétal nous
n'avons rencontré qu'un seul motif. Il s'agit de « epumu » (pl. X.
C-D), représentation d'un trognon d'épi de maïs. C'est là un motif
que la femme ocimbundu a continuellement devant les yeux. Il ne
nous est pas possible d'entrer dans des détails concernant ces

trognons. Disons seulement que les femmes aiment à en faire des

poupées pour leurs fillettes. Pour cela elles y ajoutent des cheveux,
des colliers et un pagne.

Pour terminer faisons encore allusion à un motif qui, bien
qu'assez rare en poterie, ne manque d'intérêt. Il s'agit de « ocipala
cusepakai » (pl. X. A) soit textuellement : « le visage qui méprise
ou déteste la femme ». Il consiste en deux triangles qui se font face
à face, un clair et l'autre foncé. Il peut avoir d'autres formes
comme par exemple deux motifs différents qui s'opposent l'un à

l'autre, mais la pensée reste la même. Selon l'explication qui nous



A. llauenstein, La poterie chez les Ovimbundu (Angola) 67

a été donnée il exprime les pensées qu'a une femme polygyne à

l'égard de sa concurrente. Elles sont ce qu'est le blanc à l'égard
du noir. Mais ces deux faces expriment aussi le fait qu'extérieurement

la femme peut montrer un visage souriant alors que dans son
cœur elle méprise l'autre épouse de son mari. Par cela ce dessin
devient l'expression d'un proverbe umbundu « Ca pua kiso kutima
ka ca puile », c'est-à-dire : « pour l'œil c'est terminé, mais pas pour
le cœur ». Nous avons là une manière typique — nous allions dire :

« des Ovimbundu » ; mais n'est-ce pas aussi le cas chez nous —
d'entretenir le dédain où la haine contre un autre. On ne veut à

aucun prix l'oublier, aussi la communique-t-on par le moyen de ce
motif, au vase duquel on se sert tous les jours. Soit dit en passant
qu'on peut aussi fixer cette haine en donnant un nom spécial au
chien qu'on a toujours près de soi28. Comme le chien, le vase
devient ce confident auquel on communique ce que l'on n'ose pas
exprimer ouvertement et les sentiments dont on est animé, soit
dans notre cas particulier la haine et le dédain. C'est ainsi qu'une
fois de plus nous rejoignons la remarque faite au début de ce
travail selon laquelle le vase est une représentation humaine.

Catégories de vases.

Delachaux dans sa remarquable étude des populations habitant

sur les bords du Cunène 29 (tribus qui ont largement influencé
les Ovimbundu de Caluquembe dont nous nous occupons) parle de
4 formes de marmites. Personnellement nous en connaissons 9,
distinctes les unes des autres, si l'on inclut la jarre d'influence
européenne. Les termes qui les qualifient sont liés avant tout à la
forme et non pas à la grandeur qui peut varier sensiblement
suivant les cas. Ils le sont également comme nous le verrons, à

l'emploi qu'on en fait. Voici ces différents types :

a) « Ombutula » (pi. III. E et pi. VI. D). C'est le récipient
réservé exclusivement pour l'eau. 11 peut contenir environ 10-15
litres. C'est avec 1'« ombutula » que l'on va puiser l'eau à la rivière,
et au cas où on le ferait avec la calebasse, c'est dans 1'« ombutula »

qu'on la conserve dans la cuisine. Ce vase a ceci de particulier :

c'est que la partie inférieure est large afin de pouvoir contenir
beaucoup d'eau tandis que le col est assez resserré pour qu'on ne
risque pas d'en renverser trop en le portant sur la tête. Néanmoins

28 Voir notre article « Noms accompagnés de proverbes chez les Ovimbundu
et les Humbi du Sud de l'Angola ».

29 Ouv. Cit. p. 42.



68 Acta Trop. XXI, 1, 1964 — Ethnologie

l'ouverture doit être assez large pour que l'on puisse y introduire
un « ekuambo », petite calebasse servant de puisette. L'ouverture
est généralement inférieure à la moitié du diamètre de la partie
la plus large du vase. L'« ombutula » n'est jamais mise sur le feu.
A l'occasion on y fait tremper le maïs (« okuyaveka epungu »)

avant de le piler.
b) « Ocisanja » (pl. III. C, pl. V. B, pl. VI. G). L'« ocisanja » est

certainement le vase le plus important. Il ne saurait manquer nulle
part. Il sert exclusivement à la préparation de 1'« ohita », bouillie
de maïs qui est l'aliment de base de tous les Ovimbundu. En
opposition avec 1'« ombutula » conçue de manière à empêcher que l'eau
ne gicle hors du vase, 1'« oneyelo » de 1'« ocisanja » est peu marqué
afin d'éviter que la bouillie de maïs n'y reste attachée. D'autre
part, étant donné que pendant toute la durée de la cuisson de cet
aliment il faut remuer, un « oneyelo » par trop marqué entraverait
le travail. L'ouverture des « ovisanja » (pluriel de « ocisanja ») est

toujours très large. Nous en avons trouvé chez les Tchiaka dont
l'ouverture était à peine inférieure à la largeur maximale du vase,
avec par contre une base très rétrécie.

A part ces deux vases importants les Ovimbundu possèdent
3 vases différents destinés à la préparation des légumes et de la
viande. Ce sont :

c) « Ondungu » (pl. III. B, pl. VI. F), petit vase ne dépassant
généralement guère 15 cm. de haut ayant le cou bien marqué mais
pas trop long. La partie inférieure est généralement assez évasée.
L'« ondungu » sert exclusivement à la préparation des légumes
suivants : « ocipoke », haricot en graines sèches, « olombi », espèce
de légume préparé avant tout avec des feuilles de pomme de terre
douce (Pomaea batatas), « akunde » (Vigna unguiculata Wapl.),
etc.

d) « Ondeneneka » (pl. III. A et VI. C). Ce récipient est réservé
à la viande et au poisson. A défaut de « ondungu » on y prépare
naturellement aussi des légumes. L'« ondeneneka » a généralement
une forme plus trapue ; elle est beaucoup plus large que haute. Le
cou est court et 1'« oneyelo » bien marqué. D'une manière générale
les « olondeneneka » (pluriel de « ondeneneka ») ont une forme
gracieuse et les potières aiment à les orner de « olonombi »,

espèces de petits seins, juste au-dessous de F« oneyelo ». Il existe
aussi une petite « ondeneneka » appelée « okandeneneka » qui très
souvent n'a pas de cou (pl. V. F). Comme pour 1'« ondimbe » (voir
plus bas) mais plus étroit et plus haut, il n'y a aucune rupture de

ligne depuis F« ongoyelo » jusqu'au bas. Actuellement ce sont
souvent des vases d'imitation européenne qui servent à la cuisson
de la viande (pl. V. D) mais alors pour la plupart du temps ils sont



A. Ilaueiistein, La poterie chez les Ovimbundu (Angola) 69

fabriqués par des hommes. Mais même dans ce cas, ils
maintiennent certains traits de la forme primitive.

e) « Utue wosima » (pl. V. A, C, pl. VI. E). Le vase le plus
intéressant et original est celui appelé « utue wosima », c'est-à-dire
« tête de singe ». Il est réservé surtout à la préparation de la viande
pour les hôtes. Il ne s'agit évidemment pas là d'une règle absolue.
« Utue wosima » est en somme un assemblage de deux vases superposés.

Cette comparaison n'est peut-être pas tout à fait juste vu
que le vase supérieur correspond au cou de l'inférieur. Cela se

remarque surtout lorsque cette partie supérieure est étroite (pl. V.
A). Il arrive que cette partie bourrelée soit placée au-dessus d'un
cou primitif de la partie inférieure (pl. V. C). Le nom de « tête de
singe » lui vient précisément de cette partie bourrelée qui ressemble
à la mâchoire et aux joues des singes qui sont, selon l'opinion
indigène, comme gonflées par l'habitude d'y conserver de la nourriture.

Nous avons aussi vu des spécimens qui n'avaient pas cette
partie supérieure bourrelée mais dont F« ongoyelo » était évasé
d'une manière absolument anormale pour un vase des
Ovimbundu, afin de former un col très marqué suivi d'un renflement
brusque en dessous de F« oneyelo », rappelant cette forme de
mâchoire propre aux singes.

Il existe deux vases qui peuvent servir à divers usages, mais qui
se différencient nettement de ceux que nous avons vus jusqu'ici. Ce

sont :

f) « Ondimbe » appelé aussi « Ocilindo » (pl. III. D, pl. VI. A).
L'« ondimbe » est le plat des Ovimbundu. Il est généralement trois
fois plus large que haut. Il n'est pourvu que fort rarement d'un
« oneyelo » ; la décoration est toujours très simple. L'« ondimbe »

est le plat dans lequel l'Africain met la viande ou le légume cuit
dans d'autres vases, et où il puise avec les mains. En général
plusieurs personnes se servent au même « ondimbe ». Mais ce
récipient ne sert pas uniquement de plat. On aime aussi à y préparer
des petites quantités d'aliments. Actuellement, à défaut de poêle on
y frit les œufs.

g) « Oluyo » ou « Ociyo » (pl. VI. B). L'« ociyo » est le proche
parent de F« ondimbe ». Mais la différence entre la largeur et la
hauteur est nettement moins grande bien qu'il soit toujours plus
large que haut. Très souvent il se resserre légèrement vers le haut.
Mais comme F« ondimbe » il n'a pas de col marqué ni d'« oneyelo

». Selon Delachaux30 F« oluyo » sert à cuire le lait. Il semble
qu'anciennement on l'employait surtout pour chauffer (et non pas
cuire comme le dit Delachaux) le petit-lait après la préparation
du beurre. Alors tout le monde s'asseyait autour de F« oluyo »,

30 Ouv. Cit. p. 42.



70 Acta Trop. XXI, 1, 1964 — Ethnologie

prenait un peu d'« ohita » (épaisse bouillie de maïs) avec ses

doigts et la trempait dans le lait avant de la mettre à la bouche.
Cela se pratique encore ainsi de nos jours parmi les Humbi, plus
au Sud. C'est également dans F« oluyo » que l'on expose pendant
quelques heures à l'air frais, le beurre qui a été retiré de la
calebasse où il a été battu 31. C'est encore dans F« oluyo » que sont cuits
les « akende », espèce de pains faits avec de la farine de maïs et

que les Ovimbundu aiment à emporter en voyage. Enfin, et ce
n'est peut-être pas son emploi le moins important, F« oluyo » sert
de brasier que l'on place à côté du lit durant les nuits froides du
Haut-Plateau angolais, au cours desquelles la température descend
parfois jusqu'au-dessous de zéro.

h) « Ombia yokukela » (pl. II. B, pl. VI. H). Bien que pour la
forme ce vase puisse être comparé à certaines « ovisanja » (pluriel

de « ocisanja »), il doit être placé dans une autre catégorie vu
son emploi spécial. L'« ombia yokukela » sert à la préparation de
la bière indigène « ocimbombo », qui dure plusieurs jours. Lors des

grandes festivités de nombreux vases de cette catégorie sont
préparés afin de permettre de vastes beuveries, vraie plaie de l'Afrique

noire. Les « olombia viokukela » atteignent jusqu'à 70 cm. et
davantage de hauteur. Celle que nous reproduisons a 66 cm. D'une
manière générale F« oneyelo » ne représente jamais un renfoncement,

mais bien la partie la plus large du cou. Ce dernier est
toujours très court comparé à la hauteur totale du vase. Les décorations

sont toujours très simples. D'ordinaire ce vase s'amincit vers
le bas, mais il en existe également dont les parois sont
perpendiculaires pour se rétrécir très brusquement vers le bas. A part la
préparation de la bière, ces vases servent aussi à conserver les
céréales « ohué » (Pennisetum typhoideum Stapf et Hubbard) et
« oluku » (Eleusine corocana, Gaertn.) ; ces céréales peuvent être
conservées pendant de nombreuses années en prévision d'années
de sécheresse. Dans ce cas les indigènes en bouchent l'ouverture
avec une couche de terre bien amalgamée. Même une fois fendus
(ce qui n'est pas rare vu leur grandeur et leur solidité relative) les
« olombia viokukela » sont employés à cet effet ; mais on les
consolide alors en les recouvrant d'un véritable filet de « olondovi » 32.

Généralement le tout est encore soigneusement recouvert de terre.
Dans ce cas les « olombia viokukela » deviennent les silos des
Ovimbundu.

i) « Omulingi » (pl. III. F, pl. V. E). Ce terme n'est qu'une adap-

31 Au sujet de ces calebasses spéciales pour battre le beurre voir Carlos
Estermann : Ouv. Cit. Vol. I p. 176 et vol. II pl. XVI fig. 94, 95, 96. Th.
Delachaux : Pl. XLV et pl. LXX fig. 1.

32 Nous renvoyons à notre Note N° 19.



A. Ilaueiistein, La poterie chez les Ovimbundu (Angola) 71

tation du terme portugais « moringo ». L'« omulingi » est une jarre
pour conserver diverses boissons alcooliques ou non. Sous ce

rapport F« omulingi » remplace en quelque sorte la calebasse qui,
si nous ne faisons erreur, était avant tout consacrée à cela autrefois.

S'il est vrai, comme nous avons déjà eu l'occasion de le faire
remarquer, que la technique pour la fabrication de la poterie
semble ne pas avoir varié depuis ses origines, la forme de certains
vases dénote une nette influence européenne. L'« omulingi »

toujours fabriqué par des hommes en est un exemple. L'influence
portugaise en Angola remontant à plusieurs siècles déjà, et ce vase
jouant un rôle important dans différents coutumes magiques
autochtones, nous croyons que malgré son nom semi-portugais
il peut être classé parmi les différentes poteries ci-dessus
mentionnées. L'« omulingi » a généralement un long cou mince avec
une partie inférieure bien élargie. Les Humbi semblent l'avoir
mieux assimilé et en ont fait un vase quasi autochtone appelé
« olungunga ». Celui que reproduit notre photo (pl. III. F) a été

photographié dans la région du Ngola un peu au Sud de Calu-
quembe. Delachaux33 en donne un exemple intéressant qu'il
nomme « etyiuli ». Les « olomulingi » (pluriel de « omulingi »)

sont choisis de prédilection comme « olonjava » ou récipients
servant aux ablutions sacrées des monarques ovimbundu (voir
plus bas).

Avant de terminer ce paragraphe disons encore deux mots sur
F« ongoyelo » ou bord supérieur des vases. Il n'y a aucune règle
absolue ; il est parfois légèrement incliné vers l'extérieur ; parfois
c'est vers l'intérieur. Mais le plus souvent il est horizontal et plat.
Ce n'est que rarement qu'il est plus large que l'épaisseur de la
paroi du vase. Parfois il est décoré de petits bourrelets appelés
« olonombi ».

Coutumes diverses liées à la poterie.

a) Prix de vente.

Bien que, comme nous l'avons déjà vu, il ne soit pas rare que
les femmes fassent elles-mêmes les vases dont elles ont besoin, il
existe aussi de véritables potières dont la renommée dépasse
souvent largement le village voire même la région. Le prix est calculé
de la façon suivante : la cliente doit remplir de maïs le vase qu'elle
désire, jusqu'à hauteur de F« oneyelo ». Mais actuellement le montant

est souvent fixé en argent soit, 2,50 ; 5.— ; 10.—, et même

33 Ouv. Cit. p. 42 et pl. XXXVI, 4.



72 Acta Trop. XXI, 1, 1964 — Ethnologie

20.— Escudos par vase selon la qualité et la grandeur. D'une
manière générale les potières n'ont pas de peine à vendre leur
marchandise. Et comme nous l'avons déjà fait remarquer, une
cliente désireuse d'avoir plusieurs vases, prépare elle-même la
terre glaise et F« ohelo » et invite la potière à travailler dans son
village. Si les vases se fendent pendant la cuisson, la perte est pour
la potière, mais elle est pour la cliente si l'accident arrive après
quelques jours d'usage. Mais il est évident que si ce cas se présente
trop souvent, la potière perdra peu à peu sa clientèle. Mais
n'oublions pas que, même si ce cas se présente, la perte n'est jamais
très grande, la poterie n'étant jamais pour les femmes une activité
purement lucrative, mais toujours accessoire, et cela même pour
les potières plus spécialisées.

b) Héritage des vases.

Il ne saurait être question pour nous d'entrer dans la vaste
question des héritages. Disons quelques mots seulement concernant

la poterie. Lors du décès d'une femme, c'est seulement sa
parenté qui hérite des vases existants et cela dans l'ordre d'importance

suivant : la sœur, la tante (soit la sœur du père), les enfants
de la sœur. De nos jours, la coutume que ce soient les enfants qui
héritent s'établit peu à peu. Mais elle est encore loin d'être acceptée
entièrement. Le partage même est fait surtout par la mère de la
défunte et son oncle maternel. Lors d'un mariage c'est généralement

la jeune femme qui apporte les pots nécessaires. Il arrive
aussi que l'homme en hérite quelques-uns de sa tante paternelle
qu'il joint à ceux de sa femme.

c) Séparation des biens.

Bien que la séparation des biens soit une coutume solidement
établie parmi les Ovimbundu, il semble qu'elle ne joue pas un rôle
bien important en ce qui concerne la poterie. La nourriture peut
être préparée indifféremment dans les récipients apportés par la
femme ou par l'homme, sans que cela joue un rôle dans le droit
de priorité sur la nourriture. Il est évident qu'en cas de difficultés
entre les conjoints tout, même les vases, peut être un sujet de litige.

d) Brisement de vases.

Un vase brisé par mégarde n'entraîne aucune difficulté, que
l'auteur de la maladresse soit l'homme ou la femme. Si par contre,
dans un moment de colère, l'homme brise un vase appartenant à



A. Hauenstein, La poterie chez les Ovimbundu (Angola) 73

sa femme (littéralement « okuipa », c'est-à-dire « tuer »), cet acte
est considéré comme un crime de lèse-majesté (« ovimbu ») qui peut
être puni avec la même rigueur qu'un vrai crime. C'est un cas
judiciaire et le responsable est sommé de se présenter devant les
juges. Il doit payer une chèvre à la famille de sa femme auprès
de laquelle cette dernière n'a pas manqué de s'enfuir. Cette chèvre
est tuée ; le coupable doit s'asseoir sur la peau étendue par terre et
s'enduire (« okunyata ») le corps avec les restes de nourriture
encore mal digérée (« anina »), se trouvant dans les intestins de l'animal.

Cette coutume est appelée « okupiolisa ». Il s'agit de « okusa-
kula », c'est-à-dire littéralement « guérir » le dommage fait. C'est en
véritable rite de propitiation. Il coupe ensuite dans la peau de la
chèvre juste au-dessus du sabot une bande mince comprenant
l'ergot (« onkangekangeke »), et il en fait un petit bracelet.
Ensuite seulement la femme revient au foyer, son mari ayant sacrifié
une vie pour réparer sa faute. De nos jours cette coutume tend à

s'effacer partiellement, mais parmi les primitifs elle existe encore.
Au cas où la femme, dans un moment de colère, briserait un vase
(ce qui est plus rare), il lui suffit d'apprêter une poule qu'elle
mangera avec son mari en signe de réconciliation.

e) Préparation des produits laitiers.

D'une manière générale les vases de terre glaise ne sont pas
employés pour la préparation de produits laitiers. Il est vrai que
nous avons fait allusion ci-dessus à l'emploi de F« oluyo » pour le

petit-lait. Mais il ne s'agit pas là semble-t-il d'une coutume absolument

établie. Il est frappant que tous les ustensiles employés pour
les produits laitiers sont de bois ou alors des calebasses u. On nous
a expliqué que le soin du bétail est une activité strictement masculine

(bien qu'il y ait aussi des femmes possédant des troupeaux)
tandis que la poterie et les travaux de cuisine sont de la responsabilité

de la femme. Il est vrai que cette règle ne joue pas absolument

vu qu'au Quilengues, par exemple, parmi les Humbi qui ont
fortement influencé les Ovimbundu de Caluquembe, le lait est
souvent versé pour être mangé avec la bouillie de maïs, dans des
corbeilles35 appelées « ovisolombola » ; or la vannerie est une
activité exclusivement féminine parmi ces tribus. Il arrive égale-

34 Le plus important est 1'« eholo » (C. Estermann : « Ouv. Cit. p. 204, I et
Delachaux : Ouv. Cit. pi. XLV 1 et 6). L'entonnoir est appelé « omakelo »

(C. Estermann : Ouv. Cit. p. 204, Il et Th. Delachaux : Ouv. Cit. pl. XLV, 2)
et 1'« ocimanda » (Th. Delachaux : Ouv. Cit. pl. XLI).

36 Les corbeilles des Ovimbundu sont d'un tressage si serré que l'on peut
facilement y transporter des liquides.



74 Acta Trop. XXI, 1, 1964 — Ethnologie

ment, mais c'est rare, que le premier lait d'une vache qui vient
d'avoir un veau soit réchauffé dans un petit vase après qu'on y ait
ajouté un peu de farine de maïs, ce qui donne une bouillie appréciée

de tout le monde 36. Enfin les Mussio du Quilengues aiment à

conserver le beurre dans des récipients de terre glaise appelés
« olombambelo » qu'ils couvrent soigneusement d'un morceau de

peau de chèvre. Mais ces diverses coutumes nous semblent être
des cas limites provenant de l'influence des tribus à élevage de

grand bétail, du Sud. Nous croyons donc que parmi les
Ovimbundu de Caluquembe l'emploi de la poterie pour la préparation
des produits laitiers est une influence tardive des tribus bergères
du Sud de l'Angola 37.

La poterie dans divers rites et coutumes magico-religieuses.

R. Mohr fait remarquer dans son article «Zum Glaubensleben
Westafrikanischer Stämme»3S : Die Verbindung von Fetischen mit
Töpfen ist besonders häufig, wie wir es schon bisher sahen. Die
Töpfe enthalten Medizinen, meist mit Kräutern gemischtes Wasser

zum Waschen und Trinken für Kranke, unfruchtbare Frauen
und eine Art Taufe der Kinder. Vielfach ist es so, daß der Lehmkonus

in einem Topfe endigt, Der Topf stellt dann oft auch
allein den Fetisch dar... »

Nous n'entrons pas dans cette vaste question. Disons seulement
que, à part son emploi pour la préparation de la nourriture, la
poterie joue un rôle immense dans la demonologie, le fétichisme
et le culte. Etant donné les limites du présent travail, nous ne
donnerons que quelques exemples, mais qui sont suffisants pour
démontrer l'importance de la poterie.

a) « Ondele yokutunga », ou esprit de poterie. Encore actuellement

il existe parmi les Humbi, et il y a encore peu parmi les

Ovimbundu de Caluquembe, trois esprits strictement féminins,
véritable triade démonologique, formant un groupe à part. Il
s'agit de F« ondele yokutunga » (esprit de potière), « ondele yoku-
lima » (esprit d'agriculture) et « ondele yokuvinda » (esprit de

coiffeuse). Il s'agit d'esprits favorables transmis par des défuntes
généralement de la lignée maternelle et qui rendent la bénéficiaire
malade. C'est le devin qui dit de quoi il s'agit. Après avoir pris

36 Th. Delachaux : Ouv. Cit. p. 42.
37 Voir aussi Mario Milheiros : Ouv. Cit. p. 115.
38 « wiener Völkerkundliche Mitteilungen », 5. Jahrgang, Nr. 1, 1957, p. 26.



A. Hauenstein, La poterie chez les Ovimbundu (Angola) 75

divers médicaments, la patiente devra réjouir cet esprit en s'adon-
nant à la poterie afin de se maintenir en santé. Elle est soumise
à une initiation par une femme-devin possédant ce même esprit.
A cette occasion d'autres potières se joignent à elle et une grande
fête est préparée avec des boissons alcooliques en abondance. On
prépare de la terre glaise et toutes se mettent au travail en chantant

jusqu'à ce que la novice enlre en transe (« okutunyuha »).
Dans cet état de transe elle pétrit de la pâte et fait tous les mouvements

nécessaires à son futur métier, mais généralement sans
parvenir à faire un vase. Les participantes à la cérémonie font également

des vases mais sans entrer en transe. Cette cérémonie est la
seule occasion au cours de laquelle l'intéressée entre en état
cataleptique. Dès ce jour, elle s'adonne régulièrement, bien que pas
exclusivement, à la poterie. Ce métier sera donc en un certain sens
son culte à l'ancêtre potière, et la condition pour se maintenir en
bonne santé. En cas d'une rechute, même si le devin déclare que
le mal vient de cette même ancêtre, l'initiation ne devra pas être
recommencée ; la malade se soumettra à un simple traitement. Il
semble que cet « ondele » (esprit) ne s'empare que de femmes, et

jamais de fillettes impubères 3". Ce culte accompagné de possession
nous semble très important vu que, à sa manière, il établit la poterie

comme activité strictement féminine. D'une manière générale
les vases faits par une femme possédant cet esprit sont préférés
aux autres, mais ce n'est pas absolu40.

b) L'« onjava » et le culte pour la pluie à Caluquembe.

A part ce premier exemple du culte des ancêtres où la poterie
occupe la place centrale, il en existe un autre d'une grande importance

pour la tribu entière et dans lequel certains vases appelés
« olonjava » (pluriel de « onjava ») occupent le centre. Vu que
nous avons décrit ce culte d'une façon détaillée dans notre article
« L'Ombala de Caluquembe » ", nous n'en donnons ici que les
éléments principaux. Il s'agit du culte pour la pluie. Comme dans
la plupart des rites païens il ne se présente pas partout exactement
la même chose. Il est des endroits où les vases doivent toujours
contenir un peu d'eau (par exemple à Mbuandangi) afin d'assurer

39 Pour plus de détails concernant cet esprit voir C. Estermann : Ouv. Cit.
Vol. II, pp. 246-248.

40 La potière de notre planche I est une femme possédant cet esprit. Mais
notre photo ne la montre naturellement pas en état de transe. La photo n'a
pas été prise à Caluquembe même, mais dans la région du Ngola, contrée
limitrophe de la tribu de laquelle nous nous occupons. Mais, bien que ce soit rare,
de nos jours encore il existe à Caluquembe des femmes possédées de cet esprit.

41 Anthropos, vol. 58, 1963, p. 47-120.



76 Acta Trop. XXI, 1, 1964 — Ethnologie

la régularité des pluies. Ces vases sont soit des « olomulingi », des
« ovisanja », ou occasionnellement des « olombia viokukela ». Très
souvent on les enterre en ne laissant sortir de terre que le cou et

l'ouverture. Nos remarques décrivent le culte pour la pluie tel qu'il
est pratiqué sur la montagne Puyu en face de F« ombala » (village
royal) de Caluquembe. En cas de sécheresse les anciens du pays
rattachés à F« ombala » se rendent sur la colline Puyu vers les
« olonjava » situés près de la tombe de l'ancêtre de ce nom. Il y a
d'abord un petit culte au cours duquel on tue une chèvre et une
poule qu'on offre à l'ancêtre. Cette offrande est accompagnée de la
prière suivante : « Nous sommes venus vers toi, ancien Puyu, car
la pluie ne tombe plus. Nous avons préparé une chèvre, une poule
et les « asululu » (bâtons sacrés représentant les ancêtres) et nous
allons allumer le feu. Veuille nous faire grâce et entendre notre
prière et faire tomber la pluie » Ensuite ils allument un feu par
friction. Les sacrifiants écrasent des racines de la plante « ocun-
dundu » qu'ils mettent dans les « olonjava ». Puis ils versent un
peu de sang de la poule sacrifiée dans les vases et aspergent les bois
sacrés (« asululu ») placés devant les vases ainsi que les sièges des
officiants. Le même rituel est répété avec le sang de la chèvre. Des
morceaux de foie, d'estomac et un peu de viande de cette dernière
sont également mis dans les vases sacrés. Ensuite on y verse de
l'eau jusqu'à mi-hauteur seulement. Car selon les principes de

magie par imitation, les remplir trop risquerait de provoquer des

pluies torrentielles. Ceci fait, les participants prennent de longs
fétus de paille avec lesquels ils soufflent dans les « olonjava ».

Sous l'influence des racines de « ocundundu » l'eau mélangée de

sang provoque une espèce d'écume, symbole de la pluie qui va
venir. De même que l'eau semble augmenter, enfle dans les
« olonjava » ainsi le ciel va « augmenter », « enfler » et provoquer
les nuages qui déverseront sur la terre desséchée la pluie tant
désirée. Ensuite à l'endroit même on procède à un repas rituel.

c) Vases sacrés rattachés à la royauté.

Un autre exemple de l'importance de la poterie est celui des

vases sacrés qu'on trouve dans les résidences royales et réservés
exclusivement aux rois "2. A Caluquembe ils sont appelés « olombia

viohanu », pour n'avoir jamais été employés pour la préparation

d'un repas. Comme c'est le cas pour les « olonjava », ils
peuvent être enterrés en ne laissant dépasser que le cou ; sinon ils
sont simplement déposés sur une pierre ou dans une hutte du sou-

42 Nous renvoyons à nouveau à notre article sur « L'ombala de
Caluquembe ».



A. Ilauenstein, La poterie chez les Ovimbundu (Angola) 77

verain. Les coutumes varient avec les familles royales. Dans un
certain nombre d'entre elles, au début du règne d'un nouveau roi,
ses principaux conseillers, « Kesongo » et « Kalei » doivent pêcher
au cours d'eau le plus proche un poisson plat qui fuit la lumière
et affectionne la vase et les profondeurs, et appelé « eponde » ; ce
poisson est déposé dans le vase sacré du roi et c'est de lui que
dépend la vie du souverain. Si F« eponde » meurt, le roi ne tardera
pas à le suivre dans la mort. Autrefois lorsque quelqu'un voulait
attenter à la vie du souverain il n'était pas rare qu'il cherchât
simplement à s'emparer de F« eponde » ; chose cependant assez
difficile vu que les lieux sacrés des « olombala » (villages royaux)
étaient toujours soigneusement gardés. L'« eponde » aimant
l'obscurité peut facilement être conservé vivant pendant des années
dans un simple vase. Il était régulièrement nourri principalement
avec une espèce de vers qu'il apprécie spécialement et appelés
« onjambu ». Durant toute la durée de son règne le souverain doit
faire des ablutions sinon journalières du moins tous les deux, trois
jours avec cette eau, ceci pour se rendre invincible et invulnérable
aux mauvais sorts lancés contre lui. Cela lui communique en outre
la sagesse nécessaire pour les jugements et les décisions qu'il est

appelé à prendre. Chaque fois qu'il est nécessaire de rajouter de
l'eau dans F« onjava », c'est une fillette impubère qui en est

chargée. Elle doit se rendre au cours d'eau de bon matin avant le
lever du soleil et avant que qui que ce soit ait puisé de l'eau. Pour
cela elle doit se dévêtir complètement et, contrairement au bon
sens, incliner la calebasse en aval pour puiser l'eau, car l'eau
n'apporte-t-elle pas aussi des mauvais sorts

Nous avons aussi eu l'occasion de visiter une résidence royale
de descendance Pembe, tribu sœur des Ovimbundu de
Caluquembe, au Quipungo 43 à quelque 140 kilomètres de la région de
laquelle nous nous occupons. Dans cette « ombala » il y avait trois
« olonjava » placées dans une petite hutte sacrée au centre d'une
petite cour spéciale. Elles étaient enfouies en terre ne laissant
apparaître que l'ouverture. Deux d'entre elles étaient des représentations

d'hommes et l'autre de femme. Idéologiquement il semble
donc que ces vases sont des espèces de représentations humaines.
Pendant toute la saison des pluies (octobre-avril) le roi doit se

laver 2 à 3 fois par semaine en prenant un peu d'eau dans chacun
des vases ; sans cette précaution la pluie risquerait de s'en aller.
Vu que chaque fois il doit veiller à prendre de l'eau soit dans les
vases masculins et soit dans le féminin, n'y aurait-il pas là un rite

43 II s'agit de l'ombala de Ngungu qui est située à quelque 6 kilomètres de
Vila Paiva Couceiro.



78 Acta Trop. XXI, 1, 1964 — Ethnologie

de procréation et de fécondité Nous sommes fortement enclins à

le croire. Avec ces vases servant aux ablutions des chefs nous
touchons certainement à l'un des rôles les plus importants de la
poterie dans la demonologie et le culte des ancêtres.

d) Vases liés à l'ordalie.

Chez les Ovimbundu de la région de Chicuma nous avons
rencontré un cas dans lequel l'ordalie est pratiquée à l'aide d'un vase.
La coutume était de planter en terre 4 petits piquets de 10-15 cm.,
supportant un petit vase contenant de l'eau mélangée à certains
médicaments. Ensuite un petit feu était allumé sous ce vase. Si,
lorsque les piquets étaient consumés le vase se renversait cela
signifiait que les responsabilités étaient partagées et que l'accusation

portée contre un certain individu était fausse. Si par contre le
vase restait debout le devin trempait dans l'eau bouillante un petit
rameau feuillu avec lequel il aspergeait les assistants ; celui d'entre
eux sur lequel on trouvait des marques de brûlure état déclaré
être le jeteur de sorls.

e) Vase lié au culte devant rendre les crocodiles inoffensifs.

Cette coutume nous a été relatée chez les Humbi de la région du
Quipungo, mais on nous a affirmé qu'elle était aussi connue des
Ovimbundu. Il s'agit de sorts assez puissants pour rendre les cro-
crodiles inoffensifs. L'amateur de tels sorts s'adresse à un magicien

spécialisé. A part certaines ablutions spéciales qui lui sont
prescrites il doit se procurer un vase appelé également « ombia
yohanu » et qui n'a encore jamais été utilisé. Ensuite il tresse une
espèce de plateau avec des herbes enroulées appelé « oliata », qu'il
asperge (« okupambela ») avec des bouchées d'eau puisée dans le
cours d'eau où se trouvent les crocodiles. Il pose ensuite le vase
contenant des médicaments magiques sur cet « ohata » au bord du
cours d'eau. Il doit encore se procurer une corne (« ohiva »)

d'antilope « ombambi » (Cephalophus grimmi) n'ayant pas été tuée
au fusil ou à l'arc mais par un fauve. A partir de ce jour, chaque
fois qu'il voit un crocodile s'emparer d'un de ses animaux (bœuf,
chèvre ou chien), il lui suffit de siffler avec sa corne d'« ombambi »

et l'hydrosaurien est sensé lâcher sa proie. Mais s'il veut que ses

sorts conservent toute leur force, il n'ose jamais puiser de l'eau
dans ce cours d'eau avec un vase de terre glaise ou une corbeille ;

il ne peut le faire qu'avec une calebasse non décorée, c'est-à-dire
un récipient qui ne soit pas fait de main d'homme.



A. Ilauenstein, La poterie chez les Ovimbundu (Angola) 79

f) Vase lié au culte de l'esprit Mbimbi.

Pour terminer nous donnons encore un exemple parmi beaucoup

d'autres, d'un vase lié à l'adoration d'un esprit. Il s'agit de
l'esprit Mbimbi qui est adoré dans tout le Hanya, le Quilengues et
le Quipungo et qui, il y a peu de temps encore, était l'esprit de
fécondité principal de Caluquembe. Il se manifeste en provoquant
la stérilité et de nombreuses maladies d'enfants. Nous laissons de
côté les détails des rites liés à cet esprit qui provoque la possession
chez les femmes. Disons seulement qu'on tue une chèvre dont on
fixe ensuite les cornes au haut d'un poteau planté généralement à
droite de l'entrée de la hutte ; et hachuré de traits rouges faits
avec le sang de l'animal sacrifié, de traits noirs faits avec du charbon

mélangé de ricin et de traits blancs faits avec une espèce de
chaux naturelle (« ocikela »). Au haut de la perche sont généralement

fixés des « olondovi » u. La patiente fait également des traits
noirs sur son front. A l'intérieur de la hutte, près de la porte, on
enterre un petit vase de façon à ce que le haut (« ongoyelo yom-
bia ») soit exactement à raz le sol. Ce vase contient une décoction
faite avec des médicaments indigènes. Lorsque l'enfant en faveur
duquel ce culte a lieu se met à pleurer, sa mère remplit sa bouche
de cette décoction et en asperge son enfant. Toute femme qui vient
rendre visite à la mère doit, en entrant dans la hutte, déposer un
bracelet ou un pendentif dans ce vase. Pendant tout le temps où
la femme s'adonne è ce culte, « okuikiwa la Mbimbi » c'est-à-dire
« est emprisonnée par l'esprit Mbimbi », elle est soumise à
certains tabous, soit entre autre celui de ne pas pouvoir répondre
quand on lui adresse la parole par la locution « ka » propre à
toutes les femmes ovimbundu, mais seulement par une autre telle
« ngama », « yó », « soma », etc. Lorsque l'enfant est sevré, le vase
est enlevé et au cours d'une cérémonie spéciale appelée « okusa-
kula », la possédée est libérée de ce culte.

Comme nous l'avons déjà fait remarquer plus haut, l'emploi
des vases dans les rites païens est très répandu. Nous n'avons
donné que quelques exemples qui nous démontrent que pour les
Ovimbundu comme pour tous les Bantous la délimitation entre
les morts et les vivants n'est pas aussi rigoureuse que pour les
peuples civilisés et que, s'il est vrai que la poterie sert avant tout
à la préparation de la nourriture des vivants, elle joue un rôle
moins visible mais non moins important dans les relations avec
les esprits et les défunts.

44 Nous renvoyons à notre Note No 19.



80 Acta Trop. XXI, 1, 1964 — Ethnologie

Bibliographie.

Ballif, Noël. (1955). Die Tänzer Gottes. — Zürich: Orell Füssli Verlag
Bastin, Marie-Louise. (1961). Art Décoratif Tshokwe. — Lisboa: Ed. Diamang,

Museu do Dunde No. 55, 2 Vol.
Baumann, Hermann & Westermann, D. (1948). Les peuples et les civilisations

de l'Afrique. — Paris: Payot
Blanchod, Fred. (1951). Estranhos Costumes do Continente Negro. — Porto:

Livraria Tavares Martins
Delachaux, Théodore. (1936). Ethnographie de la région du Cunène. — Bull.

Soc. Neuchâteloise de Géographie. Tome XLIV, Voi. II.
Disselhoff, Hans-Dietrich. (1961). Alt-Amerika. — Zürich: .Schweizer Druck-

und Verlagshaus AG.

Estermann, Carlos C. S. Sp. (1957). Etnografia do Sudoeste de Angola. —
Lisboa: Ed. Junta de Investigates do Ultramar, 2 Voi.

Cardi, Bene. (1955). Kirdi. — Bern: A. Scherz Verlag
Guardoni, Virgilio. (1948). Naissance de l'Art. — Lausanne: Ed. la Guilde du

Livre
Griaule, Marcel. (1947). Arts de l'Afrique Noire. — Paris : Ed. du Chêne
Hauenstein, Alfred. (1962). Noms accompagnés de proverbes, chez les

Ovimbundu et les Humbi du Sud de l'Angola. — Anthropos 57, 97-120
Hauenstein, Alfred. (1963). L'Ombala de Caluquembe. — Anthropos, 58,

47-120
Junod, Henri A. (1936). Mœurs et coutumes des Bantous. Tome IL — Paris:

Payot
Lamhert, N. (1961). Le site néolithique de Médinet Sbat dans l'Ifozouiten

(Mauritanie). — Bull. Inst. Franc. Afr. Noire 23, B, 423-455

Leuzinger, Elsy. (1961). Afrika. — Zürich: Schweizer Druck- und Verlags¬
haus AG.

Marie-André du Sacré-Cœur, Sœur. (1939). La femme noire en Afrique
Occidentale. — Paris: Payot

Mohr, Bichard. (1957). Zum Glaubensleben Westafrikanischer Stämme. —
Wiener Völkerkundliche Mitteilungen, 5, Nr. 1

Paulme, Denise. (1956). Les sculptures de l'Afrique Noire. — Paris: Presses
Universitaires de France

Redinha, José. (1955). Campanha Etnografica de Tchiboco (Alta Tchicapa).
— Lisboa: Ed. Diamang Museu do Dundo, 2. Vol.

Tischner, Herrert. (1959). Völkerkunde. — Frankfurt/M.: Fischer Bücherei
Tolstov, S. P. (1960). Les principaux problèmes théoriques de l'ethnographie

soviétique moderne. — Paris: Vie Congrès International des Sciences
Anthropologiques et Ethnologiques

Zusammenfassung.

Der Autor gibt eine ausführliche Beschreibung der Töpferei der Ovimbundu
in Angola. Die Töpferei ist fast ausnahmslos Frauenarbeit wie in ganz Afrika.
Die Herstellungstechnik, die sich seit dem Neolithikum kaum geändert hat,
wird im einzelnen besprochen. Die Gefäße werden aus Tonspiralen aufgebaut
(Wulsttechnik). Die Verzierungen der Töpfe werden beschrieben und 28
verschiedene Motive abgebildet. Man kann 9 Typen von Gefäßformen
unterscheiden. Jeder Typus ist für eine bestimmte Tätigkeit oder für die
Zubereitung bestimmter Gerichte vorgesehen. Auch einige Gebräuche, welche im
Zusammenhang mit der Töpferei stehen, werden erwähnt, so z. B. die Vor-



A. Ilauenstein, La poterie chez les Ovimbundu (Angola) 81

kehrungen, die man nach dem Zerschlagen eines Topfes treffen muß, der
Verkaufspreis, das Erbrecht, die Gütertrennung usw. Anhand von 6 Beispielen
wird die Beziehung zwischen Töpferei und Magie aufgezeigt.

Summary.

The author studies the pottery of the Ovimbundu of Angola. The pottery
is made by women. The fabrication technique, which is nearly unchanged
since the neolithic age, is described in detail. The pots are built up by the
coiling method. The decorations of the pots are described and illustrated by
28 patterns. 9 types of pot forms can be distinguished. Each type is destinated
for a special purpose or for the preparation of special dishes. Some customs
connected with the pottery as the breakage of pots, selling-price, hereditary
right, separated property are mentioned and 6 examples show up the
connection of pottery with magic.

7 Acta Tropica 21, 1, 1964


	La poterie chez les Ovimbundu (Angola)

