
Zeitschrift: Acta Tropica

Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 20 (1963)

Heft: 3

Artikel: Miscellanea : "Entwicklung"

Autor: Barth, Karl / Imboden, Max / Portmann, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-311110

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-311110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miscellanea.

«Entwicklung»

Am 26. und 27. April 1963 anläßlich der Schweizerischen Mustermesse sind
in Rasel ca. 300 ausländische Studierende empfangen worden, die auf Grund
eines von der Schweizerischen Eidgenossenschaft gewährten Stipendiums an
Schweizer Universitäten und Instituten ihren Studien obliegen. Unter diesen
befanden sich auch zahlreiche aus sogenannten Entwicklungsländern Asiens,
Afrikas und Südamerikas.

Bei ihrem Besuch sind sie auch in der Universität Basel von Rector Magni-
ficus Prof. Dr. Max Imboden willkommen geheißen worden und gleich
nachfolgend haben drei prominente Dozenten dieser Universität in Kurzvorträgen
ihre Gedanken zum Thema «Entwicklung» dargelegt und zwar Herr Prof. Dr.
Karl Barth als Theologe, Herr Prof. Dr. Max Imboden (d. Z. Rektor) als
Vertreter der Staatslehre, und Herr Prof. Dr. A. Portmann als Eiologe.

Die Redaktion ist überzeugt, daß diese Äußerungen von berufener Stelle die
Leser der Acta Tropica, von denen sich ja auch zahlreiche mit Problemen
der Entwicklungshilfe auseinandersetzen müssen, interessieren werden, und
freut sich deshalb, sie hier im Wortlaut wiedergeben zu dürfen.

Das Christentum und die Religion
von Karl Rarth.

Ich habe mich Ihnen vorzustellen als Theologe, d. h. aber als Vertreter einer
Wissenschaft, die wohl den Meisten von Ihnen kaum dem Namen und Gerücht
nach bekannt ist. An den Universitäten mancher Länder wird sie heute
überhaupt nicht vorgetragen. Und auch hier in Basel, in der übrigen Schweiz und
im übrigen Europa spielt sie fast überall eine äußerlich ziemlich bescheidene
Rolle. Man muß freilich wissen, daß sie einst gerade äußerlich die beherrschende

Mitte aller abendländisch-akademischen Forschung und Lehre gewesen ist.
Aber das beruhte auf einem Mißverständnis, nach dessen Wiederkehr sie selbst
kein Verlangen hat. Wenn es irgendeine Wissenschaft gibt, die innerlich und
äußerlich nur eben dienen wollen kann, so ist es die Theologie. Sie lebt von
dem verborgenen Glanz des Gegenstandes, dem sie zugewendet ist, nicht von
irgendwelchem Ruhm ihrer Beschäftigung mit diesem Gegenstand.

Doch ich möchte Sie in dieser kurzen Viertelstunde nicht bei der Theologie
aufhalten, sondern versuchen, Ihnen eine Andeutung eben über den sie als
besondere Wissenschaft konstituierenden sehr besonderen Gegenstand zu
geben.

Ihnen begegnen hier in Basel wie im übrigen Europa neben viel anderem
auch gewisse Lebensäußerungen dessen, was man das Christentum zu nennen
pflegt: kirchliche Gebäude und Einrichtungen, Behörden und Vereine,
Veranstaltungen und Veröffentlichungen, Menschen, die sich als Christen bekennen.
Eben das in all dem mehr oder weniger sichtbare Christentum ist die besondere

Sache, um die es in der Theologie geht. Aber wenn es Ihnen der Mühe
wert erscheinen sollte, auch in dieser Sache richtig zu sehen und zu verstehen,
so seien Sie vorsichtig! Das Wort «Christentum- assoziiert sich für Sie vermutlich

sofort mit dem Allgemeinbegriff «Religion Es stellt Ihnen die Sache also
wohl dar als einen jener kühnen, aber etwas zweideutigen und unheimlichen



Entwicklung 261

Versuche des Menschen, sich in einem gefühlsmäßigen, gedanklichen, aber auch
praktischen Übergriff der Gottheit zu bemächtigen: der Gottheit als des
Jenseits seiner eigenen Natur und Geschichte, ja des ganzen physischen und geistigen

Kosmos. Karl Marx hatte nicht Unrecht, wenn er die Religion als eine

von den Unternehmungen verstanden hat, dem Leben des menschlichen
Individuums und der menschlichen Gesellschaft einen zu seiner Begründung und
Erhaltung wünschenswerten «ideologischen Überbau» zu geben. Das Christentum

aber wurde immer von Grund auf mißverstanden, wo es als einer von
diesen Übergriffen und überbauten und also als eine Religion verstanden
wurde, wohl auch sich selber so verstehen und erklären wollte. Das Christentum

ist keine Religion. Alles nämlich, was an ihm menschlich ist, alle seine

Lebensäußerungen, in denen es einer Religion ähnlich erscheinen mag, sind
doch nur das Echo oder der Reflex einer nicht vom Menschen ausgehenden
und von ihm auszuführenden, sondern dem Menschen nur eben widerfahrenden,

von ihm nur eben zu beantwortenden Bewegung eines ganz andern
Subjektes. Einsam inmitten aller Religionen ist das Christentum wesentlich
ein einziger, nach rückwärts und nach vorwärts und beidemale in die Höhe
zeigender Hinweis auf diese von aller Religion verschiedene, allen menschlichen
übergriffen und Überbauten, ja aller Religion geradezu entgegengesetzte
Bewegung dieses andern Subjektes.

Versteht man das Christentum nämlich — und das ist, beiläufig gesagt,
die Aufgabe der Theologie — wesentlich, d. h. von seinen geschichtlichen
Quellen: von den im Alten und Neuen Testament vorliegenden Dokumenten
seines Ursprungs her, dann kann man sich die Augen nicht davor verschließen,
daß es hier im Unterschied, ja Gegensatz zu allen Religionen nicht um einen
Aufbruch des Menschen zu Gott, sondern um einen Aufbruch Gottes zum
Menschen hin geht. In jenen Dokumenten findet man nämlich keine Menschen,
die damit beschäftigt wären, in Überanstrengung ihres menschlichen
Vermögens, ihres Fühlens, Denkens, Wollens und Vollbringens, einem höchsten
Wesen jenseitiger Art auf die Spur und auf den Grund zu kommen und ihm
in Form von allerlei hier feineren, dort gröberen Gottesvorstellungen und von
allerlei mehr kultischen oder mehr moralischen Gottesdiensten gerecht zu
werden. In jenen Dokumenten findet man statt dessen Menschen, die nur eben
dadurch in Anspruch genommen sind, daß das sog. Jenseits vor ihren Augen
und Ohren der ganzen Welt und ihnen selbst zugute Diesseits geworden ist.
Der eine, der wahre, der lebendige Gott — er ist jenes ganz andere Subjekt —
erhob sich in seiner ganzen Macht: bevor der Mensch seiner gedachte, bevor
der Mensch ihn suchte, ohne daß der Mensch ihn dazu veranlaßte. Er, der
freie Gott, wirkte, wirkt und wird wirken — sprach, spricht und wird wieder
sprechen: Alles um sich des Menschen anzunehmen, um seine Sache in seine
eigenen Hände zu nehmen und selber zum Ziel zu führen — er, der freie, aber
in seiner Freiheit gnädige Gott! Er, der in der diesseitigen, der irdischen
Geschichte dessen existiert, von dem das Christentum seinen Namen hat. Er, der
in dem Mann Jesus Christus auch den Beweis seiner Existenz führt, neben
dem es keinen anderen gibt. Das Christentum ist in seinem Ursprung und Wesen
bis auf diesen Tag da, wo Menschen durch diesen Gott aufgerufen, durch ihn
zum Glauben, zur Liebe, zur Hoffnung erweckt und ermächtigt, wo sie ihm
gehorsam werden. Das wesentliche Christentum besteht — vielmehr: es
geschieht im tätigen Aufmerken auf das Werk und Wort dieses Gottes. Es beginnt
also da, wo es mit aller Religion zu Ende, wo die Religion grundsätzlich
überwunden ist. Der schlimmste Sündenfall der Theologie geschah — um beiläufig
doch auch das zu erwähnen — damals, als sie begann, sich selbst als
«Religionswissenschaft» zu verstehen und auszugeben.



262 Ada Trop. XX, 3, 1963 — Miscellanea

Sie weilen hier in unserem alten Europa, von dessen Tradition, Zivilisation
und Kultur Ihnen gerade unsere gute Stadt und Universität Basel samt der
Mustermesse ein anschauliches Bild geben kann. Eignen Sie sich von unserer
Wissenschaft und Technik, Kunst und Politik so viel an und machen Sie in
Ihrer Heimat so viel Gebrauch davon, als Sie können und dürfen! Und nun
stoßen Sie hier also auch auf die Anzeichen dessen, was man das Christentum
nennt. Möchten es echte Anzeichen des echten Christentums sein! Möchten Sie
sie nicht mit den Anzeichen unserer Religion verwechseln. Wir sind hier
nämlich außer dem, daß wir wohl Christen sein und uns nennen möchten,
alle auch religiös, z. T. sogar schrecklich religiös. Es gibt ja auch als Wissenschaft,

Kunst und Politik, als Technik, Sport und Mode verkleidete Religionen:
unter aller zur Schau getragenen Säkularität verborgen, aber umso rüstiger
vollzogene Übergriffe und Überbauten in irgendein Jenseits hinein, Verehrungen

der verschiedensten Götter und Götzen: Mammon, das Geld, die mächtigste
dieser verborgenen, aber sehr reellen Gottheiten! Lassen Sie sich von Niemandem

vormachen, daß Sie sich hier im Räume einer christlichen Tradition,
Zivilisation und Kultur, eines «christlichen Abendlandes» befänden! «Christlich»

müßte ja, wesentlich verstanden, heißen: bestimmt durch die Botschaft
von Jesus Christus, durch die befreiende Erkenntnis von Gottes gnädigem
Zuvorkommen gegenüber dem Menschengeschlecht. Solche Erkenntnis ist aber
ein Ereignis, keine Zuständlichkeit, keine Institution und also kein Prädikat,
mit dem man irgendwelche menschlichen Gebilde schmücken und auszeichnen
könnte. Und eben durch dieses Ereignis sind wir auch hier nicht bestimmt,
sondern bestenfalls von ferne berührt. Was es auf sich hat mit dem wesentlichen

Christentum und also mit dem Ereignis der fröhlichen Umkehrung,
in der Gott voran geht, der Mensch ihm nachfolgt — Gott der Herr, der Mensch
sein Knecht — Gott der Vater, der Mensch sein Kind ist: was es damit, was
es mit Jesus Christus auf sich hat, das haben auch wir hier eigentlich und in
Wahrheit erst zu lernen. Es gibt ein religiöses, es gibt aber kein christliches
Abendland, es gibt nur mit Jesus Christus konfrontierte abendländische
Menschen.

Mit Jesus Christus sind aber auch Sie konfrontiert: ob Sie es schon wissen
oder nicht, woher Sie auch kommen, welcher offenen oder verkappten Religion
Sie auch angehören, welcher Art und Gesinnung Sie auch sein mögen. Er ist
für alle Menschen gestorben und er lebt für Sie alle. Das in ihm geschehene
Werk und das in ihm gesprochene Wort Gottes geht jeden Menschen an. Das
wesentliche Christentum ist unser aller Horizont und Hoffnung. Es könnte
sein, daß es eines Tages in Asien und Afrika besser verstanden und gelebt
werden wird als in unserem alten Europa. Versuchen Sie es vorläufig, nicht
von uns, aber mit uns zu lernen, daß es als unser aller Horizont und Hoffnung
auch das gibt: Gott für uns! Gott mit uns! Das Christentum als diese fröhliche
Umkehrung und Aufhebung aller Religion! Das Stücklein Theologie, das ich
Ihnen jetzt vorgetragen habe, sollte Ihnen eine Anregung dazu bieten, darüber
jedenfalls nachzudenken.

Der Staat in der Entwicklung
von Max Imboden.

Unierliegt auch der Staat als die bestimmende Form des menschlichen
Zusammenlebens der Entwicklung? Läßt sich im Aufstieg und im Zerfall der
Nationen mehr erkennen als das Walten eines blinden Zufalles? Gibt es gar
ein inneres Gesetz, nach dem sich das Leben des Staates erfüllt und nach
dem sich seine Gestalt wandelt?



Entwicklung 263

Die Fragen sind so alt wie die Besinnung des Menschen auf seine soziale
Umwelt. Sie zählen zu den großen Problemen, die mit dem Erbe der klassischen
Staatslehre auf uns gekommen sind. Wie immer und überall im abendländischen

Denken haben sich auch hier die Anschauungen in These und Gegenthese,

in Bild und Gegenbild geformt. So sind auf die gestellten Fragen zwei
entgegengesetzte äußerste Antworten erteilt worden.

Die einen wollen alles soziale Geschehen als ewigen Kreislauf verstehen.
Die Staaten entstehen und vergehen; sie wachsen und zerfallen wie Geschöpfe
der lebendigen Natur. In einem unablässigen Rhythmus folgen sich Aufstieg
und Niedergang. Es gibt kein Ziel, auf das die Ereignisse hinwirken; es gibt
keine Entwicklung; es gibt nur einen dauernden Wandel. Alle äußeren
Veränderungen vollziehen sich in den gleichen Formen. Die gleichen Gestalten
des Staates lösen sich ab. Unter der Herrschaft mächtiger Führer — so will
es das Bild des Kreislaufes — werden die Staaten groß und stark. Je fester
sie nach außen und nach innen geworden sind, desto mehr kann das Volk
an den Angelegenheiten des Gemeinwesens teilhaben. Aber schließlich
zerbricht die vom Volke getragene Regierung an der inneren Uneinigkeit der
Bürger. Wiederum geht die Macht in die Hand weniger über. Vergeblich
versuchen diese, der drohenden inneren Auflösung und dem äußeren Abstieg
entgegenzuwirken. Alles, was sie zu erreichen vermögen, ist Aufschub. Das
Schicksal des Staates ist besiegelt. Entweder wird er das Opfer einer fremden
Macht, eines anderen noch im Werden begriffenen jungen Staates; oder er
bricht auseinander. So bleiben die Staaten in einen ruhelosen Kreislauf
verstrickt. Niemand kann das Gesetz durchbrechen, das sie zunächst zum
Aufstiege führt und das ihnen sodann den Niedergang bringt.

Diesem bedrückenden Bild einer ewigen Wiederkehr von Größe und Zerfall,
von Macht und Ohnmacht, ist eine andere Vision entgegengestellt worden.
Alles, was geschieht, sind Schritte zu einer besseren Welt — so will es diese
andere Deutung. Der Kampf der Staaten, die Not und die Entbehrungen der
Völker sind nicht vergeblich. An die Stelle der unvollkommenen äußeren
Ordnung, an die Stelle der von Zwietracht, Irrtum und Versagen gezeichneten
sozialen Wirklichkeit wird dereinst die vollkommene soziale Gemeinschaft
treten. Not und Kampf finden ein Ende. Die Menschen gehen in eine Welt
des Friedens, der Freiheit und des Uberflußes ein. Kein harter Zwang ist mehr
erforderlich, um die Menschen zu veranlassen, das Richtige und Vernünftige
zu tun. Aus freier Einsicht wird sich dereinst jeder einzelne in die Gemeinschaft

einordnen. Der Staat als Instrument der Macht und als Organisation
des Zwanges wird entbehrlich werden. Auf diese große Verheißung eines
goldenen Zeitalters ist alles Geschehen ausgerichtet. Die Menschheit ist nicht auf
einer Fahrt ins Ungewisse. Sie schreitet fort auf ein hohes Ziel hin. Ist der
Zustand der vollendeten sozialen Ordnung einmal erreicht, dann hört auch
der äußere Wandel auf. Die Entwicklung kann nur an die Schwelle des
goldenen Zeitalters führen; sie bricht ab, wenn wir diese überschreiten.

Beide Deutungen enthalten in gleicher Weise unwirkliche gedankliche
Konstruktionen. Beide Bilder — die Vision des ewigen Kreislaufes wie die Vision
des kommenden irdischen Paradieses — sind in gleicher Weise Trugbilder.

Niemand weiß, wie die soziale Gemeinschaft der Zukunft gestaltet sein wird.
Der Mensch übersteigt die ihm gesetzten Grenzen, wenn er auf dieser Erde
eine Zeit vollendeten Glückes verspricht. Sein Tun wird zum anmaßenden
Hochmut, wenn er sich selbst die Kraft beilegt, das Paradies zu schaffen.
Erlösung und Frieden können dem Menschen nur in einer anderen Welt und
aus einer anderen Botschaft verheißen sein. Sie sind das Werk der Gnade,
niemals einer bewußten sozialen Reform. Solange es Menschen gibt, wird die



264 Acta Trop. XX, 3, 1963 — Miscellanea

Erde von Kampf, vom Suchen und Irren erfüllt bleiben. Der Staat kann
niemals entbehrlich werden. Immer wird eine äußere Zwangsordnung bestehen
müssen; immer werden die Menschen einer sichtbaren Autorität bedürfen.

Aber ebensowenig wie einem überspannten Zukunftsglauben, dürfen wir
uns der passiven Resignation hingeben. Es ist nicht richtig, daß wir auf
Aufstieg und Niedergang der staatlichen Gemeinschaft keine Einwirkung haben.
Der Staat ist nicht ein uns fremdes Wesen. Der Staat — das sind wir selbst.
Wenn es auch nicht in der Macht der Menschen liegt, das Schicksal zu wenden
und auf immer Zwietracht und Not zu bannen, so haben die Menschen doch
die Kraft und die Verpflichtung, für ein besseres äußeres Dasein zu wirken.
In der Welt des Versuchens und Irrens bleibt es unser Auftrag, immer wieder
von neuem den Irrtum zu überwinden und immer wieder von neuem die
Verwirklichung des Wahren und Guten zu versuchen. Gäbe der Mensch dieses
Streben preis, dann würde er leugnen, was ihm als höchstes Gut anvertraut ist:
die Fähigkeit zu erkennen und zu wissen.

So liegt unser Weg darin, diesen beiden trügerischen Visionen zu entrateli.
Das Geschehen im Staat ist kein unabwendbarer fataler Kreislauf; es ist keine
vom Schicksal vorgezeichnete, blind zu verfolgende Bahn, die den Menschen
immer wieder an den Ausgangspunkt zurückwirft. Ebensowenig aber ist es ein
sicheres Fortschreiten nach einem festen Ziel dauernden Glücks und ewigen
Friedens. Immer wieder müssen wir mit ganzer Kraft einsetzen, um eine
bessere äußere Ordnung zu schaffen. Darin liegt unser Beitrag — unser einzig
möglicher Beilrag — zu dem, was wir «Entwicklung» nennen.

Entwicklung ist im Bereiche des Sozialen kein äußeres Gesetz, dem wir ein
für alle mal unterworfen sind oder dem wir uns selbst unterstellen. Entwicklung

ist eine dauernde, niemals gelöste, immer wieder neu zu erfüllende
Aufgabe.

Wenn wir in dieser Gewißheit den Blick auf die Welt der heutigen Staaten
werfen, dann ergibt sich der uns gestellte konkrete Auftrag klar genug. Drei
Gegebenheiten drücken der Gegenwart den Stempel auf:

Eine erste Feststellung mag zunächst nur eine Äußerlichkeit treffen. Die
Staaten der Erde haben sich in ihrer äußeren Form stärker angeglichen als zu
irgendeiner anderen geschichtlichen Zeit. Die Strukturen des konstitutionellen
Nationalstaates sind zum weltumspannenden Modell geworden. Das Volk wird
überall als das Fundament der staatlichen Ordnung ausgegeben. Auf das Volk
berufen sich alle Machthaber und alle verfassungsmäßigen Behörden; in seinem
Namen handeln die Regierungen. Zumeist auch besteht ein Organ, das sich als
direkte Vertretung des Volkes bezeichnet, das jedenfalls im Namen des Volkes
und oft auch in wirklicher Verbindung mit dem Volke berät und beschließt.
Eine große, nach Gesichtspunkten rationaler Arbeitsteilung gegliederte Verwaltung

unterstützt die Regierung und sorgt — in uneigennütziger Sachlichkeit
oder mit unverhüllten politischen Absichten — für die Wohlfahrt aller.

Gewiß sind es Mauern und Abgründe, die die politischen Systeme und die
sozialen Ideologien scheiden. Über ihnen steht indessen eine gemeinsame Form,
gewiß noch zerbrechlich und ohne bewegende Kraft, aber doch faßbar und
einer Vertiefung zugänglich. Mag auch das Trennende überwiegen, ja mag im
Bewußtsein der Zeit die Vorstellung der gespaltenen Welt zuvorderst stehen,
so läßt sich doch auch das Verbindende nicht leugnen. Selbst die auseinander
gebrochene politische Welt wird überspannt von einer dünnen Hülle
gemeinsamer Formen und Formeln.

Eine zweite Feststellung eröffnet eine weitere und wohl noch bedeutungsvollere

gemeinsame Grundlage. Die Staaten sind einander existentiell näher
gerückt als je zuvor. Unser Planet ist eingeschrumpft. Er kennt keine unbe-



Entwicklung 265

kannten Weiten mehr. Der Kreis der Staaten, ihre Zahl und ihr Wirkungsbereich

haben sich geschlossen. Jede Veränderung im Bestand und in der
Gestalt eines Staates wird von allen anderen Staaten wahrgenommen; jede
Bewegung trifft alle zugleich. Mit jedem Tag wächst die Bevölkerung der Erde;
mit jedem Tag wird das Schicksal der Völker enger verflochten. Man hat die
sozialen Kollektive der Vergangenheit als in sich geschlossene Gemeinschaften
gekennzeichnet. Nur dem Angehörigen des gleichen Kollektivs wurde ohne
Vorbehalt begegnet; nur er war Mitmensch im wahren Sinn. Der
Außenstehende war der Fremde, der Feind. Eine nicht begrenzte und sich dauernd
verändernde Vielheit derartiger geschlossener Gemeinschaften bestand. Neue
Kollektive haben sich geformt, alte sind zerbrochen, ohne daß dies damals die
anderen wesentlich betraf. Das Nebeneinander der Staaten erschien dieser
zurückliegenden Zeit als Sache des Zufalls; ihr Kreis war nicht begrenzt
und ihre Gesellschaft war nicht geformt. Der Geschlossenheit des einzelnen
Kollektivs entsprach die ungegliederte Offenheit der Staaten-Gesellschaft.

Heute aber hat sich der Kreis der Staaten geschlossen. Es gibt keine nationalen

Kollektive mehr, deren Dasein und deren Wirken nicht alle berührt.
Kein Staat kann mehr in Absonderung verharren. Daß Mauern errichtet werden
müssen, um die Grenzen zu schließen, zeigt, wie groß die natürlichen
verbindenden Kräfte sind. In dem Maße, in dem die Gesellschaft der Staaten zur
greifbaren Wirklichkeit wird, werden die Grenzen des einzelnen Staates von
außen aufgebrochen. Der einzelne Staat sieht unter einem wachsenden Druck,
sich dem anderen zu erschließen. Er öffnet sich in dem Maße, als sich die
Staatengesellschaft zu einem Ganzen rundet. So ist die Universalität der
Staatengesellschaft heute bereits eine stärkere Wirklichkeit geworden, als es

ein oberflächliches Urteil vermeint. Dieser Wirklichkeit können wir nicht
entgehen; sie ist unser Schicksal.

Eine dritte Feststellung vollendet das Bild. Alle bestehenden politischen
Ordnungen setzen sich zum Ziel, in ihrer Weise dem Menschen zu dienen.
Wenn wir die politischen Programme beim Wort nehmen, dann will jedes
politische System Not und Sorge mindern; jedes will das äußere Dasein des
Menschen erleichtern. Das Bild des Menschen freilich, dem die Systeme
verpflichtet sind, klafft weit auseinander. Wiederum öffnen sich Abgründe. Hier
ist es der wirkliche Mensch, dem sich die Gemeinschaft zuwendet — der wirkliche

Mensch in seinen Hoffnungen, in seinen Zweifeln und in seiner äußeren
Bedrängnis. Da ist es ein vorgestellter, ein programmatisch erdachter Mensch,
auf den sich die politische Ordnung bezieht. Entsprechen die existierenden
Menschen nicht den Maßen dieses konstruierten Menschenbildes, dann werden
sie mit roher Hand in die geschaffene Schablone gepreßt. Und doch schließt
auch diese Kluft nicht jede Hoffnung auf eine Überbrückung aus. Das
Bekenntnis, dem Menschen zu dienen, sprechen alle aus — könnte daraus nicht
der Anfang einer gemeinsamen Sprache werden?

So sehe ich in der Gegenwart keine größere Aufgabe, als die, diese ersten
Anzeichen, diese schwachen Spuren einer Gemeinschaft aller Völker und
aller Menschen zu stärken. Nur darin kann die wahre Entwicklung des
Menschen-Geschlechtes liegen. Was heute noch schwach ist, muß zur mächtig
tragenden Kraft werden. Aus der Gemeinsamkeit äußerer Formen muß eine
Gemeinsamkeit der inneren Substanz wachsen. Aus dem schicksalhaften
Zusammenrücken der Nationen muß das Bewußtsein unlösbarer Solidarität werden.

Aus dem als Programm verkündeten Willen, dem Menschen zu dienen,
muß wahre Hilfsbereitschaft entstehen.

Eine andere Wahl ist uns nicht gestellt. Nur diese Entwicklung kann dem
Menschen die Freiheit sichern und der Menschheit eine Zukunft geben.

19 Acta Tropica 20, 3, 1963



266 Acta Trop. XX, 3, 1963 — Miscellanea

Evolution im Lebendigen

von A. Portmann.

Entwicklung ist eines der Zauberworte der Gegenwart geworden, und es isl
darum wohl gerechtfertigt, daß auch der Biologe spricht, wenn eine Klärung
dieses Wortes erstrebt wird.

Ich will in dieser Umschau drei sehr verschiedene Fragen berühren, die
alle mit dem großen Problemkreis der Evolution unseres Geschlechtes zu tun
haben und die — jede für sich — in den letzten 20 Jahren alle beschäftigen,
denen die Ergründung der menschlichen Daseinsform am Herzen liegt.

Unsere erste Umschau soll vom Alltäglichsten ausgehen: von der Evolution
unserer Weltsicht. Jeder von uns formt sich zunächst durch seine natürlichen
Anlagen ein naives Bild seiner Welt, das auf dem vollen, restlosen Vertrauen
in unsere Sinne beruht. Die Sonne geht in diesem Weltbild im Osten auf, im
Westen unter. Die Erde ist der ruhende, sichere Grund, der Himmel wölbt
sich über uns als ein ganz unzugängliches Jenseits. Nun lernen wir in langen
Jahren der geistigen Entfaltung, Schritt für Schritt, daß wir in Wirklichkeit in
einer anderen Welt leben, daß unser Planet sich mit großer Geschwindigkeit
fortbewegt und dreht, allseitig von Weltraum umgeben. Es ist eine Welt, in der
sich die Farben auf einmal als elektromagnetische Schwingungen erweisen,
eine Welt, die mit dem Vordringen unseres Wissens immer mehr abweicht
von der Heimat, die dem Kind so vertraut war. Nun leben Gefühl und
Verstand in zwei Weltsichten, und wir wissen doch um die letzte Einheit dieser
Welt.

Jeder einzelne durchlebt diese Wandlung. Sie zu fördern und zu lenken,
ist die Aufgabe jeder Schulung.

Aber nicht nur der einzelne, auch jedes Volk, jede Nation durchlebt diese
Wandlung. Das Abendland hat bereits im 16. Jahrhundert die erste geistige
Krise durchgemacht, als durch die Entdeckung, die mit dem Namen Kopernikus
verbunden bleibt, die Erde aus dem Zentrum unserer naiven Welt zu einem
bewegten, um die Sonne kreisenden Stern geworden ist. Die abendländischen
Völker haben vor einem Jahrhundert eine zweite große Wendung erfahren,
die an das Wirken von Charles Darwin geknüpft ist. Nun bricht in uraltes
Denken die Vorstellung herein, daß das Leben auf Erden sich in einem eigenen
Entfaltungsvorgang entwickelt hat, daß die Entstehung der lebendigen
Gestalten, der Pflanzen, der Tiere und des Menschen nicht so vor sich gegangen
ist, wie alte heilige Überlieferungen uns berichten. Die Geistesgeschichte der
letzten Jahrhunderte ist im Abendland erfüllt von ungeheueren Spannungen,
welche diese zwei entscheidenden Wendungen, die kopernikanische und die
darwinische, mit sich gebracht haben.

Und heute erleben wir, wie große andere Völker von sehr verschiedener
Denkart in dieselbe geschichtliche Wendung eintreten; in den letzten
Jahrzehnten sind es Millionen, die unvermittelt aus einer traditionellen, ursprünglichen

Weltsicht mit einem Schlag der Geistesart und der Technik des Abendlandes

begegnen müssen. Was bei uns an Einsichten der sekundären Weltsicht
in Jahrhunderten gegenüber dem naiven Weltbild sich allmählich
durchgesetzt hat, das dringt in die neuen Länder mit einer ungeheueren Wucht
plötzlich auf Menschen ein, die kaum darauf vorbereitet sind. Ich spreche
von diesem Problem, weil gerade Sie, die heute hier versammelt sind, ja
berufen sind, in Ihrer Heimat an der Lenkung dieses Prozesse mitzuarbeiten.
Es gibt kaum eine schwierigere Aufgabe als die Bewältigung des Übergangs
aus der primären Weltsicht in die sekundäre.



Entwicklung 267

Wenn ich nun im Gebiet der biologischen Arbeit den zweiten Problemkreis
bezeichnen sollte, in dem die wichtigste gedankliche Entwicklung der letzten
zwei Jahrzehnte am Werk ist, so muß ich die Anerkennung der Sonderart,
der besonderen Eigenheit der menschlichen Evolution nennen. Es ist wichtig,
daß Menschen, die eines Tages das neue Kulturgut an weite Kreise ihrer Länder

vermitteln müssen, von dieser Wandlung ein rechtes Bild in sich tragen.
Die biologische Arbeit hat seinerzeit zunächst einmal die Idee befestigen
müssen, daß die lebenden Formen sich langsam auseinander entwickelt haben
und daß diese Entwicklung durch kleine oder größere plötzliche Änderungen
des Erbgutes in den Keimzellen verursacht wird. Diese selbe Lehre hat auch
betont, daß wichtige Vorgänge bei der Gestaltung der Organismen durch die
Auslese geschehen sind, die das Passende am Leben läßt und das Ungeeignete
zum Untergang verurteilt. Es hat sich mit der Zeit die Idee verfestigt, daß alle
irdische Entwicklung des Lebens auf diesem Prinzip, also auf Mutation und
Auslesewirkungen, beruhe. Auch die Evolution des menschlichen Geschlechtes
ist zunächst so aufgefaßt worden.

In der jüngsten Zeit gewinnt aber eine andere Ansicht immer mehr das
Vertrauen der Forschenden. Es ist die Gewißheit, daß die menschliche
Evolution gerade in ihrer wichtigsten Eigenart durch ganz andere Mittel gefördert
wird als die Entwicklung der außermenschlichen Natur. In der Menschheit
wird der Schwache oder der Kranke nicht einfach ausgemerzt, es wird ihm
von der Gruppe geholfen. Wir wissen auch, daß die geistigen Begabungen in
vielen Fällen ja völlig anders verteilt sind als die des körperlichen Daseins
und daß in einem schwachen Körper sehr wohl geniale seelische Möglichkeiten

sich entfalten können. Die Ausleseprozesse sind in der menschlichen
Gesellschaft nicht die, wie sie der Darwinismus für die meisten Naturformen
nachweist, ja, sie arbeiten geradezu der Naturauslese entgegen. Überdies treffen

unsere Auslesevorgänge gar nicht in erster Linie das Erbgut. Wenn wir
heute überall Techniker suchen, Chemiker und andere wissenschaftliche
Berufe, so lesen wir Begabungen aus, über deren Erbanlagen wir nichts wissen.
Aber auch die Weitergabe von Merkmalen unseres Soziallebens von einer
Generation zur folgenden geschieht nicht durch die Erbprozesse in den Chromosomen;

diese vermitteln nirgends mathematische oder sprachliche Kenntnisse.
Die Vererbung erfolgt durch das vom Geist geschaffene Instrument der
Tradition, des Lernens, des Übens, durch Schulung. Dadurch hat sich ein
System der Änderung ergeben, das sehr viel rascher und wirksamer arbeitet
als das Spiel der natürlichen Mutationen und ihrer Ausleseprozesse.

Gewiß sind auch im Menschen die Naturvorgänge am Werk, aber unsere
Tätigkeit ist genug von der Aufgabe beansprucht, schädigende Einflüsse
einzudämmen. Es ist noch viel schwieriger, positive, produktive Erbfaktoren
überhaupt zu finden. So hat die neue Entwicklungstheorie, die sich in den
letzten Jahrzehnten herausgebildet hat, gelernt, die Sonderart der menschlichen

Evolutionsprozesse zu erkennen. Das Material unserer Evolution sind
nicht natürliche Mutationen, sondern Begabungen. Die Weitergabe der
erreichten Entwicklungsstufe geschieht durch eine besondere soziale Übermittlung

und nicht nach den Gesetzen Mendelscher Vererbung.
Noch einen dritten Problemkreis möchte ich streifen: den der Grenzen

des Wissens. Auch die Besinnung auf diese Frage hat tiefe Wandlungen
durchgemacht. Jede echte wissenschaftliche Aussage hat ihre strengen Grenzen in
der Methodik des Forschens. Das Bild, das die Wissenschaft vermittelt, kann
nie als die ganze Wirklichkeit genommen werden. So kann auch die am tiefsten
durchdachte Entwicklungstheorie nicht behaupten, die Gesamtheit der
Lebensvorgänge mit Sicherheit darzustellen. Sie kann z. B. das gewaltige Problem der



268 Ada Trop. XX, 3, 1963 — Miscellanea

Entstehung des Lebens nur in sehr allgemeinen Zügen behandeln. Es gelingt
ihr auch nicht, das Außerordentliche des geistigen Lebens in einer vollen
wissenschaftlichen Klärung zu zeigen. Wir können die Welt erforschen mit
den Mitteln unseres Verstandes. Wir können aber diesen Verstand nur aus
sich selber arbeiten lassen, ohne daß wir um sein letztes, innerstes Geheimnis,
das des Bewußtseins, völlig wissen. Wir können Denkvorgänge maschinell
nachahmen, ja gewaltig steigern — aber nur indem wir den unbekannten
Verstand arbeiten lassen. Auch der Vorgang des Sinneslebens, das Wunder
des Sehens und Hörens z. B., ist uns wohl in wichtigen Teilvorgängen
zugänglich und erklärbar, nicht aber im zentralen Faktum des Erlebens. Wir
müssen uns aufs neue besinnen auf alles, was wir nicht machen können,
und müssen neu die Ehrfurcht vor diesem Organischen, vor dem Leben lernen.
Der Mensch und sein Denken und Leben sind immer viel mehr als das, was
der Verstand über unser Dasein auszusagen vermag.

Gerade wer von den Ergebnissen des Forschens sehr hoch denkt, muß
darauf achten, daß unser Geist mehr ist, aber auch nach mehr trachtet, als
was die wissenschaftliche Welterklärung uns bieten kann. Auch im Abendland

sind darum immer wieder Weltbilder entstanden, die sich zum Teil auf
uralte Überlieferungen stützen, die aber heute mit den Theorien über Evolution

der Erde und des Lebens sich auseinandersetzen müssen und dabei in
schwere Konflikte geraten. Aufgabe aller Menschen, die irgendwo in unserer
Zeit zur Führung berufen sind, ist es, diese Situation klar zu erkennen. Wir
müssen diesen Kampf und diese Konflikte als ernste Forderung vor uns sehen.

Gewaltige Menschengruppen, die heute im Zeichen der marxistischen Denkform

erzogen werden, verkünden mit steigender Macht eine Lehre, welche
wissenschaftliche Ergebnisse mit der Dogmatik des marxistischen Denkens zu
einem Gesamthilde zu formen sucht, wobei sie allen anderen Überlieferungen
der Menschheit den schroffen Kampf ansagt. Angesichts dieser Haltung wird
es zur immer dringenderen Aufgabe der Völker, die sich dieser Denkweise
nicht angeschlossen haben, sondern anderen Leitideen folgen, an der Klärung
der eigenen Position und an der Begründung ihrer Haltung mit aller Kraft
zu arbeiten.

Es kann nicht die Aufgabe der Universität sein, fertige Lösungen
anzubieten. Wir wollen zur Auseinandersetzung erziehen, wir wollen die Werkzeuge

des Geistes schärfen, die uns helfen, das gesicherte Wissen zu sondern
von Vermutungen, das begrenzte Resultat der Forschung zu unterscheiden von
einem nach größeren Zielen trachtenden Weltbild. Das ist die Aufgabe der
Menschen, die sich auf das vielschichtige Leben in unserer Zeit vorbereiten —
und dazu will die Universität helfen.


	Miscellanea : "Entwicklung"

