Zeitschrift: Acta Tropica
Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 20 (1963)

Heft: 3

Artikel: Miscellanea : "Entwicklung"”

Autor: Barth, Karl / Imboden, Max / Portmann, A.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-311110

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-311110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miscellanea.

«Entwicklung»

Am 26. und 27. April 1963 anlidBlich der Schweizerischen Mustermesse sind
in Basel ca. 300 ausliindische Studierende empfangen worden, die auf Grund
eines von der Schweizerischen Eidgenossenschaft gewiihrten Stipendiums an
Schweizer Universititen und Instituten ihren Studien obliegen. Unter diesen
befanden sich auch zahlreiche aus sogenannten Entwicklungsliindern Asiens,
Afrikas und Siidamerikas.

Bei ihrem Besuch sind sie auch in der Universitiit Basel von Rector Magni-
ficus Prof. Dr. Max IMBODEN willkommen geheiflen worden und gleich nach-
folgend haben drei prominente Dozenten dieser Universiliit in Kurzvortriigen
ihre Gedanken zum Thema <«Entwicklung» dargelegt und zwar Herr Prof. Dr.
KARL BARTH als Theologe, Herr Prof. Dr. MAX IMBODEN (d. Z. Rektor) als Ver-
treter der Staatslehre, und Herr Prof. Dr. A. PORTMANN als Biologe.

Die Redaktion ist iiberzeugt, daff diese AuBlerungen von berufener Stelle die
Leser der Acta Tropica, von denen sich ja auch zahlreiche mit Problemen
der Entwicklungshilfe auseinandersetzen miissen, interessieren werden, und
freut sich deshalb, sie hier im Wortlaut wiedergeben zu diirfen.

Das Christentum und die Religion
von KARL BARTH.

Ich habe mich Ihnen vorzustellen als Theologe, d. h. aber als Vertreter einer
Wissenschaft, die wohl den Meisten von Ihnen kaum dem Namen und Gerlicht
nach bekannt ist. An den Universitiiten mancher Linder wird sie heute iiber-
haupt nicht vorgetragen. Und auch hier in Basel, in der iibrigen Schweiz und
im iibrigen Europa spielt sie fast {iberall eine dufBlerlich ziemlich bescheidene
Rolle. Man muf freilich wissen, dal} sie einst gerade iullerlich die beherrschen-
de Mitte aller abendlindisch-akademischen Forschung und Lehre gewesen ist.
Aber das beruhte auf einem Mifiverstiindnis, nach dessen Wiederkehr sie selbst
kein Verlangen hat. Wenn es irgendeine Wissenschaft gibt, die innerlich und
duflerlich nur eben dienen wollen kann, so ist es die Theologie. Sie lebt von
dem verborgenen Glanz des Gegenstandes, dem sie zugewendet ist, nicht von
irgendwelchem Ruhm ihrer Beschiiftigung mit diesem Gegenstand.

Doch ich mdéchte Sie in dieser kurzen Viertelstunde nicht bei der Theologie
aufhalten, sondern versuchen, Ihnen eine Andeutung eben iiber den sie als
besondere Wissenschaft konstituierenden sehr besonderen Gegenstand zu
geben.

[hnen begegnen hier in Basel wie im tibrigen Europa neben viel anderem
auch gewisse Lebensiuflerungen dessen, was man das Christenfum zu nennen
pflegt: kirchliche Gebéiude und Einrichtungen, Behérden und Vereine, Veran-
staltungen und Veroffentlichungen, Menschen, die sich als Christen bekennen.
Eben das in all dem mehr oder weniger sichtbare Christentum ist die beson-
dere Sache, um die es in der Theologie geht. Aber wenn es Ihnen der Miihe
wert erscheinen sollte, auch in dieser Sache richtig zu sehen und zu verstehen,
so seien Sie vorsichtig! Das Wort «Christentum» assoziiert sich fiir Sie vermut-
lich sofort mit dem Allgemeinbegriff «Religion». Es stellt IThnen die Sache also
wohl dar als einen jener kiihnen, aber etwas zweideutigen und unheimlichen



Entwicklung 261

Versuche des Menschen, sich in einem gefithlsmiifligen, gedanklichen, aber auch
praktischen Ubergriff der Gottheit zu bemiichtigen: der Gottheit als des Jen-
seils seiner eigenen Natur und Geschichte, ja des ganzen physischen und geisti-
gen Kosmos. KARL MARX hatte nicht Unrecht, wenn er die Religion als eine
von den Unternehmungen verstanden hat, dem Leben des menschlichen Indi-
viduums und der menschlichen Gesellschaft einen zu seiner Begriindung und
Erhaltung wiinschenswerten «ideologischen Uberbau» zu geben. Das Christen-
tum aber wurde immer von Grund auf miBverstanden, wo es als einer von
diesen Ubergriffen und Uberbauten und also als eine Religion verstanden
wurde, wohl auch sich selber so verstehen und erkliren wollte. Das Christen-
tum ist keine Religion. Alles némlich, was an ihm menschlich ist, alle seine
Lebensiiullerungen, in denen es einer Religion i{hnlich erscheinen mag, sind
doch nur das Echo oder der Reflex einer nicht vom Menschen ausgehenden
und von ihm auszufiihrenden, sondern dem Menschen nur eben widerfahren-
den, von ihm nur eben zu beantwortenden Bewegung eines ganz andern
Subjektes. Einsam inmitten aller Religionen ist das Christentum wesentlich
ein einziger, nach riickwiirts und nach vorwirts und beidemale in die Hohe
zeigender Hinweis auf diese von aller Religion verschiedene, allen menschlichen
Ubergriffen und Uberbauten, ja aller Religion geradezu entgegengeselzte Be-
wegung dieses andern Subjektes.

Versteht man das Christentum niimlich — und das ist, beiliufig gesagt,
die Aufgabe der Theologie — wesentlich, d.h. von seinen geschichtlichen

Quellen: von den im Alten und Neuen Testament vorliegenden Dokumenten
seines Ursprungs her, dann kann man sich die Augen nicht davor verschlieflen,
dafl es hier im Unterschied, ja Gegensatz zu allen Religionen nicht um einen
Aufbruch des Menschen zu Gott, sondern um einen Aufbruch Gottes zum Men-
schen hin geht. In jenen Dokumenten findet man niimlich keine Menschen,
die damit beschiiftigt wiiren, in Uberanstrengung ihres menschlichen Ver-
mogens, ihres Ifithlens, Denkens, Wollens und Vollbringens, einem hoéchsten
Wesen jenseitiger Art auf die Spur und auf den Grund zu kommen und ihm
in Form von allerlei hier feineren, dort groberen Gottesvorstellungen und von
allerlei mehr kultischen oder mehr moralischen Gottesdiensten gerecht zu
werden. In jenen Dokumenten findet man statt dessen Menschen, die nur eben
dadurch in Anspruch genommen sind, daBl das sog. Jenseits vor ihren Augen
und Ohren der ganzen Welt und ihnen selbst zugute Diesseits geworden ist.
Der eine, der wahre, der lebendige Gott — er ist jenes ganz andere Subjekt —
erhob sich in seiner ganzen Macht: bevor der Mensch seiner gedachte, bevor
der Mensch ihn suchte, ohne dafl der Mensch ihn dazu veranlafite. Er, der
freie Gott, wirkte, wirkt und wird wirken — sprach, spricht und wird wieder
sprechen: Alles um sich des Menschen anzunehmen, um seine Sache in seine
eigenen Hiinde zu nehmen und selber zum Ziel zu fiihren — er, der freie, aber
in seiner Freiheit gnéidige Gott! Er, der in der diesseitigen, der irdischen Ge-
schichte dessen existiert, von dem das Christentum seinen Namen hat. Er, der
in dem Mann Jesus Christus auch den Beweis seiner Existenz fithrt, neben
dem es keinen anderen gibt. Das Christentum ist in seinem Ursprung und Wesen
bis auf diesen Tag da, wo Menschen durch diesen Gott aufgerufen, durch ihn
zum Glauben, zur Liebe, zur Hoffnung erweckt und ermiichtigt, wo sie ihm
gehorsam werden. Das wesentliche Christentum besteht — vielmehr: es ge-
schieht im titigen Aufmerken auf das Werk und Wort dieses Gottes. Es beginnt
also da, wo es mit aller Religion zu Ende, wo die Religion grundsiitzlich iiber-
wunden ist. Der schlimmste Siindenfall der Theologie geschah — um beiliufig
doch auch das zu erwiihnen — damals, als sie begann, sich selbst als «Reli-
cionswissenschafts zu verstehen und auszugeben.



262 Acta Trop. XX, 3, 1963 — Miscellanea

Sie weilen hier in unserem alten Europa, von dessen Tradition, Zivilisation
und Kultur Ihnen gerade unsere gute Stadt und Universitit Basel samt der
Mustermesse ein anschauliches Bild geben kann. Eignen Sie sich von unserer
Wissenschaft und Technik, Kunst und Politik so viel an und machen Sie in
Ihrer Heimat so viel Gebrauch davon, als Sie konnen und diirfen! Und nun
stoBen Sie hier also auch auf die Anzeichen dessen, was man das Christentum
nennt. Mochten es echte Anzeichen des echten Christentums sein! Mochten Sie
sie nicht mit den Anzeichen unserer Religion verwechseln. Wir sind hier
nimlich aufler dem, daBl wir wohl Christen sein und uns nennen mdchten,
alle auch religids, z. T. sogar schrecklich religiés. Es gibt ja auch als Wissen-
schaft, Kunst und Politik, als Technik, Sport und Mode verkleidete Religionen:
unter aller zur Schau getragenen Siikularitit verborgen, aber umso riistiger
vollzogene Ubergriffe und Uberbauten in irgendein Jenseits hinein, Verehrun-
gen der verschiedensten Gotler und Gétzen: Mammon, das Geld, die michtigste
dieser verborgenen, aber sehr reellen Gottheiten! Lassen Sie sich von Nieman-
dem vormachen, dafBl Sie sich hier im Raume einer christlichen Tradition,
Zivilisation und Kultur, eines «christlichen Abendlandes» befiinden! «Christ-
lich» miiBte ja, wesentlich verstanden, heiflen: bestimmt durch die Botschaft
von Jesus Christus, durch die befreiende Erkenntnis von Gottes gniidigem
Zuvorkommen gegeniiber dem Menschengeschlecht. Solche Erkenntnis ist aber
ein Ereignis, keine Zustiindlichkeit, keine Institution und also kein Priidikat,
mit dem man irgendwelche menschlichen Gebilde schmiicken und auszeichnen
konnte. Und eben durch dieses Ereignis sind wir auch hier nicht bestimmt,
sondern bestenfalls von ferne beriihrt. Was es auf sich hat mit dem wesent-
lichen Christentum und also mit dem Ereignis der friéhlichen Umkehrung,
in der Gott voran geht, der Mensch ihm nachfolgt — Gott der Herr, der Mensch
sein Knecht — Gott der Vater, der Mensch sein Kind ist: was es damit, was
es mit Jesus Christus auf sich hat, das haben auch wir hier eigentlich und in
Wahrheit erst zu lernen. Es gibt ein religioses, es gibt aber kein christliches
Abendland, es gibt nur mit Jesus Christus konfrontierte abendlindische Men-
schen.

Mit Jesus Christus sind aber auch Sie konfrontiert: ob Sie es schon wissen
oder nicht, woher Sie auch kommen, welcher offenen oder verkappten Religion
Sie auch angehoren, welcher Art und Gesinnung Sie auch sein mégen. Er ist
fiir alle Menschen gestorben und er lebt fiir Sie alle. Das in ihm geschehene
Werk und das in ihm gesprochene Wort Gottes geht jeden Menschen an. Das
wesentliche Christentum ist unser aller Horizont und Hoffnung. Es kénnte
sein, dafl es eines Tages in Asien und Afrika besser verstanden und gelebt
werden wird als in unserem alten Europa. Versuchen Sie es vorliiufig, nicht
von uns, aber mit uns zu lernen, daf es als unser aller Horizont und Hoffnung
auch das gibt: Gott fiir uns! Gott mit uns! Das Christentum als diese frohliche
Umkehrung und Aufhebung aller Religion! Das Stiicklein Theologie, das ich
Ihnen jetzt vorgetragen habe, sollte Thnen eine Anregung dazu bieten, dariiber
jedenfalls nachzudenken.

Der Staat in der Entwicklung
von MAX IMBODEN.

Unterliegt auch der Staat als die bestimmende Form des menschlichen
Zusammenlebens der Entwicklung? LaBt sich im Aufstieg und im Zerfall der
Nationen mehr erkennen als das Walten eines blinden Zufalles? Gibt es gar
ein inneres Geselz, nach dem sich das Leben des Staates erfiillt und nach
dem sich seine Gestalt wandelt?



Entwicklung 263

Die Fragen sind so alt wie die Besinnung des Menschen auf seine soziale
Umwelt. Sie ziihlen zu den grolen Problemen, die mit dem Erbe der klassischen
Staatslehre auf uns gekommen sind. Wie immer und iiberall im abendlin-
dischen Denken haben sich auch hier die Anschauungen in These und Gegen-
these, in Bild und Gegenbild geformt. So sind auf die gestellten Fragen zwei
entgegengesetzle fiullerste Antworten erteilt worden.

Die einen wollen alles soziale Geschehen als ewigen Kreislauf verstehen.
Die Staaten entstehen und vergehen; sie wachsen und zerfallen wie Geschopfe
der lebendigen Natur. In einem unablissigen Rhythmus folgen sich Aufstieg
und Niedergang. Es gibt kein Ziel, auf das die Ereignisse hinwirken; es gibt
keine Entwicklung; es gibt nur einen dauernden Wandel. Alle i{iulleren Ver-
inderungen vollziehen sich in den gleichen Formen. Die gleichen Gestalten
des Staates 10sen sich ab. Unter der Herrschaft miichtiger Fithrer — so will
es das Bild des Kreislaufes — werden die Staaten grofl und stark. Je fester
sic nach aullen und nach innen geworden sind, desto mehr kann das Volk
an den Angelegenheiten des Gemeinwesens teilhaben. Aber schliefilich zer-
bricht die vom Volke getragene Regierung an der inneren Uneinigkeit der
Biirger. Wiederum geht die Macht in die Hand weniger iiber. Vergeblich
versuchen diese, der drohenden inneren Auflésung und dem #HufBleren Abstieg
entgegenzuwirken. Alles, was sie zu erreichen vermdgen, ist Aufschub. Das
Schicksal des Staates ist besiegelt. Entweder wird er das Opfer einer fremden
Macht, eines anderen noch im Werden begriffenen jungen Staates; oder er
bricht auseinander. So bleiben die Staaten in einen ruhelosen Kreislauf ver-
strickt. Niemand kann das Gesetz durchbrechen, das sie zunichst zum Auf-
stiege fiithrt und das ihnen sodann den Niedergang bringt.

Diesem bedriickenden Bild einer ewigen Wiederkehr von Gréfie und Zerfall,
von Macht und Ohnmacht, ist eine andere Vision entgegengestellt worden.
Alles, was geschieht, sind Schritte zu einer besseren Welt — so will es diese
andere Deutung. Der Kampf der Staaten, die Not und die Entbehrungen der
Voélker sind nicht vergeblich. An die Stelle der unvollkommenen duflleren Ord-
nung, an die Stelle der von Zwietracht, Irrtum und Versagen gezeichneten
sozialen Wirklichkeit wird dereinst die vollkommene soziale Gemeinschaft
treten. Not und Kampf finden ein Ende. Die Menschen gehen in eine Welt
des Iriedens, der Freiheit und des UberfluBes ein. Kein harter Zwang ist mehr
erforderlich, um die Menschen zu veranlassen, das Richtige und Verniinftige
zu tun. Aus freier Einsicht wird sich dereinst jeder einzelne in die Gemein-
schaft einordnen. Der Staat als Instrument der Macht und als Organisation
des Zwanges wird entbehrlich werden. Auf diese grofle VerheiBBbung eines gol-
denen Zeitalters ist alles Geschehen ausgerichtet. Die Menschheit ist nicht auf
einer IFahrt ins Ungewisse. Sie schreitet fort auf ein hohes Ziel hin. Ist der
Zustand der vollendeten sozialen Ordnung einmal erreicht, dann hort auch
der duBere Wandel auf. Die Entwicklung kann nur an die Schwelle des gol-
denen Zeitalters fiihren; sie bricht ab, wenn wir diese tiberschreiten.

Beide Deutungen enthalten in gleicher Weise unwirkliche gedankliche Kon-
struktionen. Beide Bilder — die Vision des ewigen Kreislaufes wie die Vision
des kommenden irdischen Paradieses — sind in gleicher Weise Trugbilder.

Niemand weil}, wie die soziale Gemeinschaft der Zukunft gestaltet sein wird.
Der Mensch iibersteigt die ihm gesetzten Grenzen, wenn er auf dieser Erde
eine Zeit vollendeten Gliickes verspricht. Sein Tun wird zum anmafenden
Hochmut, wenn er sich selbst die Kraft beilegt, das Paradies zu schaffen.
Erlésung und Frieden kénnen dem Menschen nur in einer anderen Welt und
aus einer anderen Botschaft verheiflen sein. Sie sind das Werk der Gnade,
niemals einer bewufiten sozialen Reform. Solange es Menschen gibt, wird die



264 Acta Trop. XX, 3, 1963 — Miscellanea

Erde von Kampf, vom Suchen und Irren erfiillt bleiben. Der Staat kann nie-
mals entbehrlich werden. Immer wird eine i{uflere Zwangsordnung bestehen
miissen; immer werden die Menschen einer sichtbaren Autoritiit bediirfen.

Aber ebensowenig wie einem iiberspannten Zukunftsglauben, diirfen wir
uns der passiven Resignation hingeben. Es ist nicht richtig, daB wir auf Auf-
stieg und Niedergang der staatlichen Gemeinschaft keine Einwirkung haben.
Der Staat ist nicht ein uns fremdes Wesen. Der Staat — das sind wir selbst.
Wenn es auch nicht in der Macht der Menschen liegt, das Schicksal zu wenden
und auf immer Zwietracht und Not zu bannen, so haben die Menschen doch
die Kraft und die Verpflichtung, fiir ein besseres dulleres Dasein zu wirken.
In der Welt des Versuchens und Irrens bleibt es unser Auftrag, immer wieder
von neuem den Irrtum zu iiberwinden und immer wieder von neuem die Ver-
wirklichung des Wahren und Guten zu versuchen. Gibe der Mensch diescs
Streben preis, dann wiirde er leugnen, was ihm als héchstes Gut anvertraut ist:
die IFihigkeit zu erkennen und zu wissen.

So liegt unser Weg darin, diesen beiden triigerischen Visionen zu entralen.
Das Geschehen im Staat ist kein unabwendbarer fataler Kreislauf; es ist keine
vom Schicksal vorgezeichnete, blind zu verfolgende Bahn, die den Menschen
immer wieder an den Ausgangspunkt zuriickwirft. Ebensowenig aber ist es ein
sicheres IFortschreiten nach einem festen Ziel dauernden Gliicks und ewigen
Friedens. Immer wieder miissen wir mit ganzer Kraft einselzen, um eine
bessere dullere Ordnung zu schaffen. Darin liegt unser Beitrag — unser einzig
mdéglicher Beiirag — zu dem, was wir «Entwicklung» nennen.

Entwicklung ist im Bereiche des Sozialen kein cufleres Gesetz, dem wir ein
fiir alle mal unterworfen sind oder dem wir uns selbst unterstellen. Entwick-
lung ist eine dauernde, niemals geldéste, immer wieder nen zu erfiillende
Aufgabe.

Wenn wir in dieser GewiBlheit den Blick auf die Welt der heutigen Staaten
werfen, dann ergibt sich der uns gestellte konkrete Auftrag klar genug. Drei
Gegebenheiten driicken der Gegenwart den Stempel auf:

Eine erste Feststellung mag zuniichst nur eine AufBerlichkeit treffen. Die
Staaten der Erde haben sich in ihrer dufleren Form stdrker angeglichen als zu
irgendeiner anderen geschichtlichen Zeit. Die Strukturen des konstitutionellen
Nationalstaates sind zum weltumspannenden Modell geworden. Das Volk wird
tiberall als das Fundament der staatlichen Ordnung ausgegeben. Auf das Volk
berufen sich alle Machthaber und alle verfassungsmiifligen Behorden; in seinem
Namen handeln die Regierungen. Zumeist auch besteht ein Organ, das sich als
direkte Vertretung des Volkes bezeichnet, das jedenfalls im Namen des Volkes
und oft auch in wirklicher Verbindung mit dem Volke beriit und beschlief3t.
Eine grolie, nach Gesichtspunkten rationaler Arbeitsteilung gegliederte Verwal-

tung unterstiitzt die Regierung und sorgt — in uneigenniitziger Sachlichkeit
oder mit unverhiillten politischen Absichten — fiir die Wohlfahrt aller.

Gewif} sind es Mauern und Abgriinde, die die politischen Systeme und die
sozialen Ideologien scheiden. Uber ihnen steht indessen eine gemeinsame IForm,
gewill noch zerbrechlich und ohne bewegende Kraft, aber doch falbar und
einer Vertiefung zugiinglich. Mag auch das Trennende iiberwiegen, ja mag im
Bewulitsein der Zeit die Vorstellung der gespaltenen Welt zuvorderst stehen,
so lilit sich doch auch das Verbindende nicht leugnen. Selbst die auseinander
gebrochene politische Welt wird iiberspannt von einer diinnen Hiille ge-
meinsamer Formen und Formeln.

Eine zweite Feststellung eréffnet eine weitere und wohl noch bedeutungs-
vollere gemeinsame Grundlage. Die Staaten sind einander existentiell ndher
geriickt als je zuvor. Unser Planet ist eingeschrumpft. Er kennt keine unbe-



Entwicklung 265

kannten Weiten mehr. Der Kreis der Staaten, ihre Zahl und ihr Wirkungs-
bereich haben sich geschlossen. Jede Verinderung im Bestand und in der
Gestalt eines Staates wird von allen anderen Staaten wahrgenommen; jede
Bewegung trifft alle zugleich. Mit jedem Tag wiichst die Bevilkerung der Erde;
mit jedem Tag wird das Schicksal der Vélker enger verflochten. Man hat die
sozialen Kollektlive der Vergangenheit als in sich geschlossene Gemeinschaften
gekennzeichnet. Nur dem Angehorigen des gleichen Kollektivs wurde ohne
Yorbehalt begegnet; nur er war Mitmensch im wahren Sinn. Der Aulien-
stehende war der Iremde, der Feind. Eine nicht begrenzte und sich dauernd
veriindernde Vielheit derartiger geschlossener Gemeinschaften bestand. Neue
Kollektive haben sich geformt, alte sind zerbrochen, ohne daBl dies damals die
anderen wesentlich betraf. Das Nebeneinander der Staaten erschien dieser
zuriickliegenden Zeit als Sache des Zufalls; ibr Kreis war nicht begrenzt
und ihre Gesellschaft war nicht geformt. Der Geschlossenheit des einzelnen
Kollektivs entsprach die ungegliederte Offenheit der Staaten-Gesellschaft.

Heute aber hat sich der Kreis der Staaten geschlossen. Es gibt keine natio-
nalen Kollektive mehr, deren Dasein und deren Wirken nicht alle beriihrt.
Kein Staat kann mehr in Absonderung verharren. DaBl Mauern errichtet werden
miussen, um die Grenzen zu schlielen, zeigt, wie grol die natiirlichen ver-
bindenden Kriifte sind. In dem Malfie, in dem die Gesellschaft der Staaten zur
greifbaren Wirklichkeit wird, werden die Grenzen des einzelnen Staates von
aullen aufgebrochen. Der einzelne Staat steht unter einem wachsenden Druck,
sich dem anderen zu erschlieBen. Er 6ffnet sich in dem Mafle, als sich die
Staatengesellschaft zu einem Ganzen rundet. So ist die Universalitit der
Staatengesellschaft heute bereits eine stiirkere Wirklichkeit geworden, als es
ein oberflichliches Urteil vermeint. Dieser Wirklichkeit konnen wir nicht
entgehen; sie ist unser Schicksal.

LEine dritte IFeststellung vollendet das Bild. Alle bestehenden politischen
Ordnungen setzen sich zum Ziel, in ithrer Weise dem Menschen zu dienen.
Wenn wir die politischen Programme beim Wort nehmen, dann will jedes
politische System Not und Sorge mindern; jedes will das fiullere Dasein des
Menschen erleichtern. Das Bild des Menschen freilich, dem die Systeme ver-
pflichtet sind, klafft weit auseinander. Wiederum o6ffnen sich Abgriinde. Hier
ist es der wirkliche Mensch, dem sich die Gemeinschaft zuwendet — der wirk-
liche Mensch in seinen Hoffnungen, in scinen Zweifeln und in seiner dulleren
Bedriingnis. Da ist es ein vorgestellter, ein programmatisch erdachter Mensch,
auf den sich die politische Ordnung bezieht. Intsprechen die existierenden
Menschen nicht den Maflen dieses konstruierten Menschenbildes, dann werden
sie mit roher Hand in die geschaffene Schablone geprefit. Und doch schliefit
auch diese Kluft nicht jede Hoffnung auf eine Uberbriickung aus. Das Be-
kenntnis, dem Menschen zu dienen, sprechen alle aus — konnte daraus nicht
der Anfang einer gemeinsamen Sprache werden?

So sehe ich in der Gegenwart keine groflere Aufgabe, als die, diese ersten
Anzeichen, diese schwachen Spuren einer Gemeinschaft aller Volker und
aller Menschen zu stirken. Nur darin kann die wahre Entwicklung des
Menschen-Geschlechtes liegen. Was heute noch schwach ist, mull zur michtig
tragenden Kraft werden. Aus der Gemeinsamkeit duBerer IFormen muB eine
Gemeinsamkeit der inneren Substanz wachsen. Aus dem schicksalhaften Zu-
sammenriicken der Nationen mufB} das BewuBitsein unlGsbarer Solidaritit wer-
den. Aus dem als Programm verkiindeten Willen, dem Menschen zu dienen,
mufl wahre Hilfsbereitschaft entstehen.

Eine andere Wahl ist uns nicht gestellt. Nur diese Entwicklung kann dem
Menschen die Freiheit sichern und der Menschheit eine Zukunft geben.

19 Acta Tropica 20, 3, 1963



266 Acta Trop. XX, 3, 1963 — Miscellanea

Evolution im Lebendigen

von A.PORTMANN.

Entwicklung ist eines der Zauberworte der Gegenwart geworden, und es ist
darum wohl gerechtfertigt, dal auch der Biologe spricht, wenn eine Klirung
dieses Wortes erstrebt wird.

Ich will in dieser Umschau drei sehr verschiedene Fragen beriihren, die
alle mit dem groBen Problemkreis der Evolution unseres Geschlechtes zu tun
haben und die — jede fiir sich — in den letzten 20 Jahren alle beschiiftigen,
denen die Ergriindung der menschlichen Daseinsform am Herzen liegt.

Unsere erste Umschau soll vom Alltiiglichsten ausgehen: von der Evolution
unserer Weltsicht. Jeder von uns formt sich zuniichst durch seine natiirlichen
Anlagen ein naives Bild seiner Welt, das auf dem vollen, restlosen Vertrauen
in unsere Sinne beruht. Die Sonne geht in diesem Weltbild im Osten auf, im
Westen unter. Die Erde ist der ruhende, sichere Grund, der Himmel wolbt
sich tiber uns als ein ganz unzugiingliches Jenseits. Nun lernen wir in langen
Jahren der geistigen Entfaltung, Schritt fiir Schritt, dafl wir in Wirklichkeit in
einer anderen Welt leben, dal unser Planet sich mit grofler Geschwindigkeit
fortbewegt und dreht, allseitig von Weltraum umgeben. Es ist eine Well, in der
sich die IFarben auf einmal als elektromagnetische Schwingungen erweisen,
eine Welt, die mit dem Vordringen unseres Wissens immer mehr abweicht
von der Heimat, die dem Kind so vertraut war. Nun leben Gefithl und Ver-
stand in zwei Weltsichten, und wir wissen doch um die letzte Einheit dieser
Welt.

Jeder einzelne durchlebt diese Wandlung. Sie zu fordern und zu lenken,
ist die Aufgabe jeder Schulung.

Aber nicht nur der einzelne, auch jedes Volk, jede Nation durchlebt diese
Wandlung. Das Abendland hat bereits im 16. Jahrhundert die erste geistige
Krise durchgemacht, als durch die Entdeckung, die mit dem Namen Kopernikus
verbunden bleibt, die Erde aus dem Zentrum unserer naiven Welt zu einem
bewegten, um die Sonne kreisenden Stern geworden ist. Die abendlindischen
Volker haben vor einem Jahrhundert eine zweite groBe Wendung erfahren,
die an das Wirken von Charles Darwin gekniipft ist. Nun bricht in uraltes
Denken die Vorstellung herein, daff das Leben auf Erden sich in einem eigenen
Entfaltungsvorgang entwickelt hat, daB die Entstehung der lebendigen Ge-
stalten, der Pflanzen, der Tiere und des Menschen nicht so vor sich gegangen
ist, wie alte heilige Uberlieferungen uns berichten. Die Geistesgeschichte der
letzten Jahrhunderte ist im Abendland erfiillt von ungeheueren Spannungen,
welche diese zwei entscheidenden Wendungen, die kopernikanische und die
darwinische, mit sich gebracht haben.

Und heute erleben wir, wie grofle andere Vdélker von sehr verschiedener
Denkart in dieselbe geschichtliche Wendung eintreten; in den letzten Jahr-
zehnten sind es Millionen, die unvermittelt aus einer traditionellen, urspriing-
lichen Weltsicht mit einem Schlag der Geistesart und der Technik des Abend-
landes begegnen miissen. Was bei uns an Einsichten der sekundiiren Weltsicht
in Jahrhunderten gegeniiber dem naiven Waeltbild sich allmiihlich durch-
gesetzt hat, das dringt in die neuen Linder mit einer ungeheueren Wucht
plotzlich auf Menschen ein, die kaum darauf vorbereitet sind. Ich spreche
von diesem Problem, weil gerade Sie, die heute hier versammelt sind, ja be-
rufen sind, in lhrer Heimat an der Lenkung dieses Prozesse mitzuarbeiten.
Es gibt kaum eine schwierigere Aufgabe als die Bewiiltigung des Ubergangs
aus der primiiren Weltsicht in die sekundiire.



Entwicklung 267

Wenn ich nun im Gebiet der biologischen Arbeit den zweiten Problemkreis
bezeichnen sollte, in dem die wichtigste gedankliche Entwicklung der letzten
zwei Jahrzehnte am Werk ist, so mul} ich die Anerkennung der Sonderart,
der besonderen Eigenheit der menschlichen Evolution nennen. Es ist wichtig,
dafl Menschen, die eines Tages das neue Kulturgut an weite Kreise ihrer Lin-
der vermitteln miissen, von dieser Wandlung ein rechtes Bild in sich tragen.
Die biologische Arbeit hat seinerzeit zuniichst einmal die Idee befestigen
miissen, dal} die lebenden Formen sich langsam auseinander entwickelt haben
und daB diese Entwicklung durch kleine oder grioBere plotzliche Anderungen
des Erbgutes in den Keimzellen verursacht wird. Diese selbe Lehre hat auch
betont, daB wichtige Vorgiinge bei der Gestaltung der Organismen durch die
Auslese geschehen sind, die das Passende am ILeben lifit und das Ungeeignete
zum Untergang verurteilt. Es hat sich mit der Zeit die Idee verfestigt, dal} alle
irdische Entwicklung des Lebens auf diesem Prinzip, also auf Mutation und
Auslesewirkungen, beruhe. Auch die Evolution des menschlichen Geschlechtes
ist zunichst so aufgefal3t worden.

In der jlingsten Zeit gewinnt aber eine andere Ansicht immer mehr das
Vertrauen der Forschenden. Es ist die GewiBheit, daBl die menschliche Evo-
Iution gerade in ihrer wichtigsten Eigenart durch ganz andere Mittel geférdert
wird als die Entwicklung der auBermenschlichen Natur. In der Menschheit
wird der Schwache oder der Kranke nicht einfach ausgemerzt, es wird ihm
von der Gruppe geholfen. Wir wissen auch, daf} die geistigen Begabungen in
vielen Fillen ja vollig anders verteilt sind als die des kérperlichen Daseins
und daB in einem schwachen Koérper sehr wohl geniale seelische Moglich-
keiten sich entfalten koénnen. Die Ausleseprozesse sind in der menschlichen
Gesellschaft nicht die, wie sie der Darwinismus fiir die meisten Naturformen
nachweist, ja, sie arbeiten geradezu der Naturauslese entgegen. Uberdies tref-
fen unsere Auslesevorgiinge gar nicht in erster Linie das Erbgut. Wenn wir
heute iiberall Techniker suchen, Chemiker und andere wissenschafiliche Be-
rufe, so lesen wir Begabungen aus, liber deren Erbanlagen wir nichts wissen.
Aber auch die Weitergabe von Merkmalen unseres Soziallebens von einer Ge-
neration zur folgenden geschieht nicht durch die Erbprozesse in den Chromo-
somen; diese vermitteln nirgends mathematische oder sprachliche Kenntnisse.
Die Vererbung erfolgt durch das vom Geist geschaffene Instrument der
Tradition, des Lernens, des Ubens, durch Schulung. Dadurch hat sich ein
System der Anderung ergeben, das sehr viel rascher und wirksamer arbeitet
als das Spiel der natiirlichen Mutationen und ihrer Ausleseprozesse.

Gewil} sind auch im Menschen die Naturvorginge am Werk, aber unsere
Titigkeit ist genug von der Aufgabe beansprucht, schiidigende Einfliisse ein-
zudimmen. Es ist noch viel schwieriger, positive, produktive Erbfaktoren
iiberhaupt zu finden. So hat die neue Entwicklungstheorie, die sich in den
letzten Jahrzehnten herausgebildet hat, gelernt, die Sonderart der mensch-
lichen Evolutionsprozesse zu erkennen. Das Material unserer Evolution sind
nicht natiirliche Mutationen, sondern Begabungen. Die Weitergabe der er-
reichten Entwicklungsstufe geschieht durch eine besondere soziale Ubermitt-
lung und nicht nach den Gesetzen Mendelscher Vererbung.

Noch einen dritten Problemkreis mdchte ich streifen: den der Grenzen
des Wissens. Auch die Besinnung auf diese Frage hat tiefe Wandlungen durch-
gemacht. Jede echte wissenschaftliche Aussage hat ihre strengen Grenzen in
der Methodik des Forschens. Das Bild, das die Wissenschaft vermittelt, kann
nie als die ganze Wirklichkeit genommen werden. So kann auch die am tiefsten
durchdachte Entwicklungstheorie nicht behaupten, die Gesamtheit der Lebens-
vorgiinge mit Sicherheit darzustellen. Sie kann z. B. das gewaltige Problem der



268 Acta Trop. XX, 3, 1963 — Miscellanea

Entstehung des Lebens nur in sehr allgemeinen Ziigen behandeln. Es gelingt
ihr auch nicht, das AuBlerordentliche des geistigen Lebens in einer vollen
wissenschaftlichen Klirung zu zeigen. Wir kénnen die Welt erforschen mit
den Mitteln unseres Verstandes. Wir konnen aber diesen Verstand nur aus
sich selber arbeiten lassen, ohne daBl wir um sein letztes, innerstes Geheimnis,
das des Bewulfltseins, véllig wissen. Wir kénnen Denkvorgiinge maschinell
nachahmen, ja gewaltig steigern — aber nur indem wir den unbekannten
Verstand arbeiten lassen. Auch der Vorgang des Sinneslebens, das Wunder
des Sehens und Hoérens z. B., ist uns wohl in wichtigen Teilvorgingen zu-
ginglich und erkldarbar, nicht aber im zentralen Faktum des Erlebens. Wir
miissen uns aufs neue besinnen auf alles, was wir nicht machen kénnen,
und miissen neu die Ehrfurcht vor diesem Organischen, vor dem Leben lernen.
Der Mensch und sein Denken und Leben sind immer viel mehr als das, was
der Verstand {iber unser Dasein auszusagen vermag.

Gerade wer von den Ergebnissen des IForschens sehr hoch denkt, muB
darauf achten, daB unser Geist mehr ist, aber auch nach mehr trachtet, als
was die wissenschaftliche Welterklirung uns bieten kann. Auch im Abend-
land sind darum immer wieder Weltbilder entstanden, die sich zum Teil auf
uralte Uberlieferungen stiitzen, die aber heute mit den Theorien iiber Evolu-
tion der Erde und des Lebens sich auseinandersetzen miissen und dabei in
schwere Konflikte geraten. Aufgabe aller Menschen, die irgendwo in unserer
Zeit zur Fiihrung berufen sind, ist es, diese Situation klar zu erkennen. Wir
miissen diesen Kampf und diese Konflikte als ernste Forderung vor uns sehen.

Gewaltige Menschengruppen, die heute im Zeichen der marxistischen Denk-
form erzogen werden, verkiinden mit steigender Macht eine Lehre, welche
wissenschaftliche Ergebnisse mit der Dogmalik des marxistischen Denkens zu
einem Gesamtbilde zu formen sucht, wobei sie allen anderen Uberlieferungen
der Menschheit den schroffen Kampf ansagt. Angesichts dieser Haltung wird
es zur immer dringenderen Aufgabe der Volker, die sich dieser Denkweise
nicht angeschlossen haben, sondern anderen Leitideen folgen, an der Kldrung
der eigenen Position und an der Begriindung ihrer Haltung mit aller Kraft
zu arbeiten,

Es kann nicht die Aufgabe der Universitiit sein, fertige Losungen anzu-
bieten. Wir wollen zur Auseinandersetzung erzichen, wir wollen die Werk-
zeuge des Geistes schiirfen, die uns helfen, das gesicherte Wissen zu sondern
von Vermutungen, das begrenzte Resultat der Forschung zu unterscheiden von
einem nach gréfleren Zielen trachtenden Welthild. Das ist die Aufgabe der
Menschen, die sich auf das vielschichtige Leben in unserer Zeit vorbereiten —
und dazu will die Universitit helfen.



	Miscellanea : "Entwicklung"

