
Zeitschrift: Acta Tropica

Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 19 (1962)

Heft: 3

Artikel: Wieder auf dem afrikanischen Alverna : aus einem Manuskript von
Pater Gerard Faessler, geschrieben 1934 in einem Ferienlager am Berg
Ligamba bei Sofi (Ulanga-Distrikt, Tanganyika)

Autor: Faessler, Gerard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-311027

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-311027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


St. Francis's Minor Seminary, Kasha, Tanganyika.

Wieder auf dem afrikanischen Alverna.
Aus einem Manuskript von Paler Gekakü Faessler, geschrieben
1Ü34 in einem Ferienlager am Berg Ligamba bei Sofi (Ulanga-

Distrikt, Tanganyika).

Hier werden 15 afrikanische Märchen und Fabeln, die der Autor
aus Erzählungen seiner schwarzen Gehilfen am Lagerfeuer gesammelt

und kurz darauf in deutscher Sprache zu Papier gebracht hat,
wiedergegeben. Sie sind von Herrn Dr. H. Gutmann (Basel) mit
einer Einleitung und mit Anmerkungen versehen worden.

Einleitung.

Euripides sagt in seinen Fragmenten, der Mythos stammt nicht von mir,
ich habe ihn von meiner Mutter». Kann man die Frage nach dem Ursprung
der Märchen und Mythen treffender beantworten? Wohl hat der Mensch zwei
Wege, die ihn an die geistige Wirklichkeit der Überlieferung heranzuführen
vermögen; er muß aber die Fähigkeit besitzen, die ihm von der eigenen Zeit
aufgeprägten Denkformen verlassen zu können. Der zeitliche Weg, die
historische Betrachtungsweise führt ihn von Volk zu Volk, von Stamm zu Stamm,
der zeitlose Weg führt ihn zum Menschen, zum Wesen des Menschen. Wer
sich auch nur einigermaßen aufmerksam mit der Folklore abgibt, der wird
betroffen sein von der Verwandtschaft, von der Allgegenwart der Themen
aller Märchen und Mythen aller Völker der Erde. Jedes Volk überliefert seine
Märchen, seine Mythen in der ihm gemäßen Form, das den Sinn verhüllende
Gewand ist von Volk zu Volk, von Land zu Land verschieden; aber der Kern,
der Sinn dieser Überlieferungen ist bei allen Völkern der gleiche. Wir wollen
hier nicht auf die verschiedenen Theorien eingehen, welche seit Grimm
versuchen, die Märchen, die Mythen zu deuten, zu erklären. Der bei diesen
Deutimgsversuchen eingenommene Standpunkt ist zeitbedingt, bald naturalistisch,
bald anthropologisch, bald fußt er auf dem verschwommenen Begriff des

kollektiv Unbewußten. Wir sehen in den Märchen und Mythen vor allen Dingen

Urkunden, die von Initiationsriten zeugen, die uns schildern, welche
Kämpfe der Mensch auf seinem Wege zu höchster geistiger Erkenntnis zu
bestehen hat. Aber nicht nur vom Schicksal einzelner Helden zeugen diese
Erkunden, sie berichten uns auch vom geistigen Werden und Vergehen der

ganzen Menschheit, der ganzen Erde, der ganzen Welt. Diese Urkunden sind
Metaphysik in des Wortes reinster Bedeutung, sie geben uns Kunde von den
universellen Prinzipien. Man denke z. B. nur an die schlafende Prinzessin; ist
sie nicht Sinnbild des passiven Prinzips, das die Hindu Prakriti, die Chinesen
Yin nennen, und das bei Aristoteles hylä heißt? Ist der Prinz nicht Sinnbild
des aktiven Prinzips, was bei den Hindu Purusha, bei den Chinesen Yang und
bei Aristoteles eidos ist? Da aber alles, was kundgegeben ist, vom aktiven
Prinzip bewirkt und vom passiven hervorgebracht wird, so stammt alles von
der Mutter. Der Mythos stammt also von der Mutter, er verhüllt den Vater,
Vater und Mutter sind das höchste Prinzip in seiner All-Einheit. Die Märchen,
die Mythen sind nicht tot, sie leben und werden auch heute noch
Menschen zuteil. Alle Menschen, welche sich auf den Weg der Erkenntnis wagen

16 Acta Tropica 19. 3. 1962



218 Ada Trop. XIX, 3, 1962 — Ethnologie

und die zur Erkenntnis notwendigen Anlagen haben, werden Märchen erleben
und Mythen erschauen.

Wie sagt doch Shakespeare im Sturm, «wir sind aus einem Stoff, gleich
dem der Träume, und rings um unser winzig Leben breitet sich ein Schlaf».
Das ist die zeitlose Grundlage der Märchen und Mythen.

1. Warum die Sonne so langsam geht.

In alter Zeit lebte einst ein König, der hatte viele Arbeiter. Jeden
Tag schickte er sie zur Arbeit auf seine Felder; doch kaum halten
die Leute zu arbeiten angefangen, ging die Sonne schon wieder
unter. Als der König sah, wie schnell die Sonne ging und wie wenig
seine Arbeiter leisteten, da wurde er zornig und dachte, hier will
ich Abhilfe schaffen. Eines Tages sandte er seine Diener aus, und
sie mußten ihm eine große Last Seile anfertigen. Alsdann sprach
der König zu seinen Arbeitern: «Heute gehen wir auf die Reise zur
Sonne, wir müssen sie anbinden, denn sie geht zu schnell; kaum
ist sie aufgegangen, geht sie schon wieder unter, noch bevor ihr
etwas geleistet habt.» Die Arbeiter machten zwar etwas verdrießliche

Gesichter, wagten aber nichts zu sagen und erklärten sich mit
dem Vorhaben einverstanden. So zogen sie denn mit dem König
aus. Es war eine lange Reise und sie übernachteten zwölfmal auf
dem Wege. Am 13. Tage kamen sie in die Nähe der Sonne, machten

Rast und schliefen ein. Am andern Tag jedoch standen sie
schon früh mit ihren Seilen bereit. Als die Sonne aufstieg, warfen
sie ihr das Seil um und suchten sie zu fesseln. Doch die Sonne
wehrte sich lange, wälzte sich herum; mußte aber schließlich doch
nachgeben, denn die Kraft ging ihr aus. Da nahm der König das

Seil, wickelte es um einen Baum, so daß sich immer nur wenig
abrollen und die Sonne nur langsam weitergehen konnte. Seit jener
Zeit geht die Sonne langsam ihren Weg, und die Zeit der Arbeit ist
länger, doch auch die Früchte der Arbeit sind größer.

2. Warum die Menschen selbst für Speise und Trank sorgen müssen.

(Erzählt vom Koch Hilari.)

Am Anfang weilte Gott auf der Erde, denn er liebte die
Menschen, die er erschaffen, und er erwies ihnen jeden Tag etwas Gutes.

Die Menschen hatten Speise im Überfluß, doch sie dankten es

ihm wenig, sie wurden unzufrieden und murrten oft. Eines Tages
sagten sie zu ihm: «Es ist wahr, du tust und gibst uns viel Gutes,
Speise haben wir im Überfluß, weshalb aber gibst du uns kein
Bier?» Da bereitete Gott eine Unmenge Bier und schlachtete viele
Tiere. Er richtete ein großes Mahl für die Menschen, und es war



P'aessler, Wieder auf dem afrikanischen Alverna 219

Bier und Fleisch und Gemüse im Überfluß vorhanden. Als alles
bereitet war, da rief Gott die Menschen herbei und verteilte das
Bier unter sie und ebenso das Fleisch und das Gemüse. Die
Menschen aßen und tranken und berauschten sich. Als sie aber mehr
als genug gehabt hatten, da begannen wieder einige Menschen zu
murren und sagten: «Was hat das alles nun für einen Sinn, uns
allen hier so viel Speise und Hier zu geben, während unsere Kinder
daheim hungern. Jetzt haben wir alles aufgegessen und ausgetrunken.

Wäre es nicht besser, jeder bekäme anfangs seinen Teil,
könnte ihn heimnehmen und dann mit seinen Kindern zusammen
essen und trinken?» Gott hörte diese Worte, und er sagte zu den
Menschen: «Gut, ihr wollt also lieber, daß jeder seine Speise für
sich hat. Ihr sollt es so haben.» Er gab jedem einen Sack voll
Speise, legte noch eine Handvoll Samen hinein und gab jedem
noch einen Krug Hier. Dann aber sagte er: «So nehmt nun dies mit
euch nach Hause. Pflanzt den Samen und nährt in Zukunft eure
Frauen und Kinder selbst. Bisher habe ich für euch alle gesorgt,
nun wollt ihr es selbst tun, ihr sollt euren Willen haben. Ich aber
werde nun die Felder verlassen, und ihr wTerdet mich nichl mehr
sehen. Ich ziehe mich zurück in das Land der Höhe. Ihr könnt um
Speise, um Regen oder um das, was ihr sonst noch braucht, bitten,
aber ihr werdet mich mit euren Augen nie mehr sehen können.»
Und seit jenen Tagen sehen die Menschen Gott nicht mehr mit
ihren Augen, und wenn sie etwas wollen, so müssen sie darum
bitten, und sie müssen selber arbeiten, um sich zu ernähren.

3. Limwera.
(Von Eingeborenen erzählt.)

Es waren einmal ein Mann und eine Frau. Sie hatten ein einziges

Kind, ein Mädchen, das Limwera hieß. Limwera spielte sehr
gern mit Puppen, welche sie aus dürren Kürbissen anfertigte. Sie

trug dieselben dann, wie die Frauen ihre Kinder, auf dem Rücken
herum. Eines Tages sagte Limwera zu ihren Gespielinnen: «Kommt,
laßt uns zu Gott gehen, wir wollen ihn um richtige Kinder bitten.»
Ihre Gefährtinnen waren einverstanden, fanden dies einen guten
Einfall und sagten: «Wir wollen zu unseren Eltern gehen und sie
bitten, uns für die Reise Mundvorrat zu rüsten. Dann wollen wir
zu Gott gehen und ihn bitten, uns wirkliche Kinder zu geben.» So

taten sie, und als der Mundvorrat bereit war. machten sie sich auf
die Reise. Sie wanderten einen Tag, einen zweiten Tag und einen
drillen. Am vierten Tag kamen sie zu einem alten Mann, und dieser
fragte sie: «Wohin geht ihr, meine Kinder?» Sie antworteten: «Wir
gehen zu Gott, wir wollen ihn bitten, uns wirkliche Kinder zu



220 Ada Trop. XIX, 3, 1962 — Ethnologie

schenken.» Der alte Mann sprach zu ihnen: «Viele Wege führen
zu Gott, und wenn ihr zu ihm wollt, so müßt ihr schon darauf
gefaßt sein, noch vieles durchzustehen, bevor ihr zu ihm kommt.»
Doch die Kinder entgegneten: «Wir sind bereit dazu.» Da begann
der alte Mann wieder: «Wenn ihr nun morgen weiter geht, werdet
ihr an eine Kreuzung kommen und vor euch eine breite Straße
und einen schmalen Weg sehen. Geht aber nicht die breite Straße,
sondern schlägt den schmalen Pfad ein.» Die Kinder bedankten
sich, setzten am anderen Morgen ihren Weg fort und kamen bald
an die Stelle, wo sich die Wege kreuzen. Limwera sagte: «Nun
müssen wir den schmalen Pfad gehen.» Aber einige Mädchen
riefen: «Dummheit! Warum sollten wir auch diese große, schöne und
so bequeme Straße verlassen und den kleinen, mühsamen Pfad
einschlagen. Der Alte hat sicher gelogen.» Limwera sagte: «Macht was
ihr wollt! Ich aber werde den schmalen Weg gehen.» Da verlachten

sie die anderen Mädchen und zogen singend auf der breiten
Straße davon. Als sie aber noch gar nicht weit gegangen waren, da
fielen sie in die Hände von Kannibalen. Diese töteten die Mädchen
und verzehrten sie. Limwera jedoch schritt allein den schmalen
Weg weiter. Er war dornig und rauh und so mühsam, daß ihr oft
fast der Mut sank und sie beinahe zu verzweifeln begann. Aber
schließlich kam sie doch zu Gott. Sie sah zwar den lieben Gott bei
ihrer Ankunft nicht sogleich, doch waren viele Leute da, die ihr
erklärten, Gott sei spazieren gegangen. Die Leute fragten die Kleine:
«Warum bist du eigentlich hierher gekommen?» Limwera
antwortete: «Ich bin gekommen, um Gott zu bitten, mir ein Kind zu
schenken.» Da rieten ihr die Leute: «Gut, warte nur hier. Gott wird
bald zurückkommen.» Und plötzlich blitzte und donnerte es, und
Gott kehrte zurück. Limwera fürchtete sich nun doch sehr. Sie

meinte, sie müsse sterben. Doch die Leute sprachen ihr zu: «Bleibe
nur ruhig da, es wird dir nichts geschehen.» Da kam Gott und
sprach: «Es ist heute hier ein Menschenkind angekommen. Wo ist
es?» Die Leute erklärten ihm: «Ja, es ist ein Mädchen gekommen,
das dich um ein Kind bitten möchte.» Gott antwortete: «Gut, sie

wird morgen ein Kind erhalten.» Am anderen Morgen gab Gott
Limwera ein Kind und sagte: «Gib auf das Kind gut acht. Vor
allem aber schneide ihm die Haare nicht ab, denn wenn es geschoren

wird, so muß es sterben.» Und Gott gab dem Kind den Namen,
Gamogua-asiyenyolewa, d.h. «das nicht geschoren wurde».
Limwera versprach alles und kehrte voller Freude nach Hause zurück.
Als sie daheim ankam, da erzählte sie alle ihre Erlebnisse auf dem
Wege zu Gott und bei Gott selbst. Sie sagte auch, wie Gott zu ihr
gesprochen habe und ihr verboten habe, dem Kinde die Haare zu
schneiden. Auch erklärte sie, daß das Kind Gamogua heiße und



Faessler, Wieder auf dem afrikanischen Alverna 221

sterben müßte, wenn ihm die Haare geschoren würden. Limwera's
Eltern versicherten: «Wir wollen das Kind gewiß pflegen, habe
keine Angst. Wie könnten wir ihm die Haare schneiden, wenn wir
doch nun wissen, daß es dann sterben müßte. Wir werden doch
dein Kind nicht töten! '» Einige Zeit später kamen die Verwandten
auf Besuch, schauten das Kind an und sagten zu den Eltern: «Warum

schneidet ihr dem Kind die Haare nicht ab?» Da erzählten
ihnen die Eltern, was ihr Kind berichtet hatte. Doch die Verwandten

lachten sie aus und sagten: «Ach was, hat man je gehört, daß
ein Kind stirbt, wenn ihm die Haare geschnitten werden?» Eines
Tages ging Limwera Wasser schöpfen. Unterdessen nahmen die
Verwandten das Kind, schnitten ihm die Haare ab, und das Kind
starb. Als Limwera vom Plusse zurückkam, gaben sie ihr das Kind
und sagten, es schlafe. Jedoch als Limwera das Kind anschaute,
begann sie zu weinen und sagte: «Ach, mein Kind ist gestorben.
Warum habt ihr ihm die Haare abgeschnitten? Ihr habt es
geleitet.» Die Verwandten wollten Limwera trösten, doch diese wies
sie zurück und sagte: «Nun werde auch ich nicht mehr bei euch
bleiben. Ich werde das Kind Gott zurückbringen und auch dort
bleiben. Wenn ihr mich also wieder sehen wollt, so müßt ihr mir
folgen.» Und sie ging mit dem Kind in den Himmel und blieb dort.

4. Wer ist der Stärkste auf Erden?

(Von Eingeborenen erzählt.)

Es lebte einmal ein flase. Eines Jahres, im Oktober, bereitete
er viel Bier. Dann rief er alle andern Tiere zusammen und sagte:
«Ich habe Hier gekocht und euch gerufen, weil ich gerne wissen
möchte, wer der Größte und Stärkste ist auf Erden. Wer mir darauf

die richtige Antwort geben kann, darf von diesem Bier trinken.
Wer es nicht weiß, bekommt kein Bier.» Da kam der Elefant und
sagte: «Das ist nicht schwer zu sagen. Der Größte ist Gott, der uns
alle geschaffen hat, und nach ihm kommt der Mensch.» Der Hase
antwortete: «Gewiß ist Gott, der uns geschaffen, der Größte und
Stärkste, aber warum soll der Mensch gleich nach ihm der Größte
und Stärkste sein? Stärker sogar als wir? Sieht denn nicht jeder,
daß der Mensch davonläuft, wenn es regnet, und sich verbirgt,
wenn die Sonne scheint? Worin besteht denn seine Größe? Nein,
du hast nicht recht geraten. Du kriegst kein Bier!» Da kam der
Büffel, und der Hase stellte ihm die gleiche Frage. Auch der Büffel

sagte: «Der Größte und Stärkste ist Goti, der uns geschaffen hat,
1 Es ist bei den Wapogoro Sitte, den Kindern bis zu einem bestimmten

Zeitpunkt die Haare wachsen zu lassen, und nur der Zauberer darf sie dann
abschneiden.



222 Acta Trop. XIX, 3, 1962 - Ethnologic

und nach ihm kommt der Mensch.» Und wieder fragte der Hase,
warum wohl der Mensch nach (ioti der Größte und Stärkste sei,
und auch der Büffel konnte den Hasen nicht überzeugen. Darauf
kamen der Reihe nach alle Tiere, aber alle sagten das Gleiche wie
der Elefant und der Büffel, und allen gab der Hase die gleiche
Antwort. Zuletzt jedoch kam die alte Schildkröte. Der Hase sprach
zu ihr: «Nun möchte ich wissen, was du dazu sagst. Daß Gott der
Größte und Stärkste ist, weiß ich, aber findest du auch, daß nach
Gott gleich der Mensch kommt? Was meinst du dazu?» Die alte
Schildkröle sprach: «Die andern Tiere haben Unrecht. Sie fürchten

sich alle vor dem Menschen, aber ohne Grund. Er isl ein
schwaches Geschöpf. Ich meine, nach Gott sind wir Tiere die
Stärksten auf Erden. Es ist wahr, der Mensch läuft davon, wenn
es regnet, und verbirgt sich, wenn die Sonne scheint. Wir jedoch
halten beides aus.»

Da erhielt die Schildkröte das Bier. Da es Sitte ist, die andern
an gewonnenem Gut teilhaben zu lassen, saßen sie alle zusammen,
Iranken und taten sich gütlich. Um diese Zeit aber ging ein Mensch
auf das Feld. Da sah er plötzlich Spuren vieler Tiere, die in ein
Tal hinunterführten. Er sagte: «Das nenne ich Glück, hier müssen
viele Tiere beisammen sein. Nun will ich ringsum das Gras
anzünden, dann werde ich große Beute haben.» Und er begann, an
verschiedenen Orten das Gras anzuzünden, so daß die an ihrem
Hiergelage weilenden Tiere eingeschlossen waren. Der Elefant
jedoch stand etwas abseits. Auf einmal sah er das Gras aufflammen,
hörte den Lärm des Menschen und lief heimlich davon. Bald darauf

sah der Büffel den Brand und rief: «Es brennt! Es brennl! Die
Steppe brennt!» Und auch er rannte davon. Der größte Teil der
Tiere folgte ihm. Nur der Hase mit Frau und Kindern und die
Schildkröte blieben noch zurück, denn sie wollten das Hier nicht
lassen. Als das Feuer näher kam, schlüpfte die Schildkröte in einen
hohlen Baum, und der Hase folgte ihr. Als der Mensch kam, fand
er nur noch die Frau und die drei Kinder des Hasen auf dem Platz,
und er tötete sie alle. Dann zündete er auch noch das Gras in der
Nähe des Baumes an. Da sah er das Loch im Baume und sprach:
«Da ist gewiß auch noch Wild hineingegangen.» Er fuhr mit einem
großen Ast hinein. Der Ast aber ging unter der Schildkröte durch
und drang bis zum Hasen, der sich über sie hinaufgeflüchtet hatte.
Er begann zu schreien, doch die Schildkröte packte ihn am
Schwanz und rief: «Sei doch still!» Dann schüttelte die Schildkröte
Wasser aus. Der Mensch jedoch sagte: «Nein, hier ist niemand
drinnen. Der Baum fließt.» Und der Mensch ging davon. Seit jener
Zeit zweifelt der Hase nicht mehr, daß der Mensch der Größte und
Stärkste auf Erden sei.



Efiessler, Wieder auf dem afrikanischen Alverna 223

5. Das Märchen vom Königssohn und der stummen Prinzessin.

(Von Eingeborenen erzählt.)

Es war einmal eine Königstochter, die war von Geburt an
stumm. Sie besaß einen Hahn, der nicht krähen konnte. Da ließ
der König im ganzen Land verkünden: «Wer die Königstochter
zum Sprechen bringt, soll sie zur Frau erhalten.» Dies hörten die
drei Söhne eines Nachbarkönigs. Sie beschlossen, ihr Glück bei der
Prinzessin zu versuchen und machten sich auf die Reise. Nach
vielen Tagen kamen sie an den Königshof und baten um Erlaubnis,

mit der Prinzessin zu sprechen. Der Kömig warnte sie aber und
sagte: «Es ist wahr, wer meine Tochter zum Sprechen bringt, wird
sie zur Frau erhalten. Aber bedenket wohl, wenn der Versuch
mißlingt, werdet ihr hingerichtet.» Dies schreckte die drei Brüder aber
nicht ab. Zuerst versuchte es der Älteste. Er sagte der Prinzessin
viele liebe und schöne Schmeichelworte, doch sie blieb stumm. Da
packten ihn die Diener, führten ihn vor die Stadt hinaus und
enthaupteten ihn. Am andern Tag versuchte es der Zweite. Dieser
sprach von dem Reichtum seines Vaters, von der Schönheit seines
Schlosses und von seiner großen Liebe. Doch die Prinzessin saß

unbeweglich und sagte kein Wort. Nun packten die Diener auch
ihn, führten ihn vor die Stadt und enthaupteten ihn ebenfalls. Am
dritten Tag kam der Jüngste. Als er zur Prinzessin hineingegangen
war, sagte er: «Prinzessin, wir waren drei Königssöhne und jeder
von uns wollte um eine Frau werben. Wir bitten den Vater, uns
zu helfen, und uns das Ehegut zu geben. Doch er weigerte sich
und sagte, wir sollen selbst dafür sorgen. Wir sollen es erwerben;
er werde uns nicht helfen. Ich frage nun, ist dies gerecht? Sollen
wir wirklich dits Ehegut selbst verdienen? Können wir es nicht
vom Vater erwarten?»

Da sagte die Prinzessin: «Euer Vater hat ganz recht. Wenn ihr
heiraten wollt, müßt ihr das Ehegut selbst zusammenbringen und
euch nicht auf den Vater verlassen. Denn wenn euer Vater stirbt,
was habt ihr dann?»

Als die Prinzessin diese Worte gesprochen, krähte der Hahn.
Die Diener hörten dies, eilten zum König und meldeten ihm, daß
die Prinzessin gesprochen und der Hahn gekräht habe. Der König
ließ sofort die große Trommel schlagen, und alle seine Leute liefen
zusammen. Dann kam der König selbst und sagte: «Ich habe meine
Tochter demjenigen versprochen, der sie zum .Sprechen bringen
kann.» Und er wandte sich an den jüngsten Königssohn und sprach:
«Sie ist nun dein!» Und die Hochzeit wurde großartig gefeiert. Als
die Prinzessin vernahm, daß die Brüder ihres Mannes hingerichtet
worden waren, erbarmte sie sich ihrer. Sie bereitete ihnen eine



224 Ada Trop. XIX. 3. 1962 — Ethnologie

Arznei und rief sie ins Leben zurück. Da blieben sie alle noch eine
Woche am Königshof und dann baten sie um die Erlaubnis,
heimkehren zu dürfen. Auf der Heimreise jedoch mißgönnten die altern
Brüder dem Jüngeren das Glück. Sie hießen ihn mit groben Worten
Wasser schöpfen und für sie kochen und behandelten ihn
überhaupt wie ihren Boy. Eines Tages hielten sie Rat und sagten: «Wir
müssen ihn umbringen, denn wenn wir zwei ohne Frauen
heimkommen und der Jüngste hat eine Prinzessin, müssen wir uns schämen.

Die Leute werden uns verlachen und sagen: «Wie dumm sind
diese beiden! Nur der Jüngste hat Verstand.» Unterdessen waren
sie bei ihrem letzten Rastplatz angekommen. In der Nähe des
Platzes war ein sehr tiefer See. Am Abend sandten die Brüder den
Jüngsten Wasser schöpfen. Der Älteste folgte ihm heimlich nach,
und als sich der Jüngste über das Wasser beugte, stieß er ihn hinein.

Dann kehrte er zurück und sagte zur Prinzessin: «Dein Mann
ist in den Busch gegangen, um Holz zu holen. Da wairde er von
einem Leoparden gepackt. Was sollen wir nun tun? Wir können
ihm doch jetzt in der Nacht nicht folgen?» Die Prinzessin aber
wußte, daß sie ihn getötet hatten. Als sie allein in ihrem Zelt war,
öffnete sie eine Kiste, welche sie vom Hofe ihres Vaters mitgenommen

hatte. Darin war ein Erdferkel. Sie ließ es nun heraus und
sandte es aus, ihren Mann zu suchen und zu retten. Das Erdferkel
lief zum See, grub daneben ein tiefes Loch, bis es zum Prinzen
stieß und ihn dann durch dieses Loch herausführen konnte. Er
kam des Nachts in das Lager zurück. Die Prinzessin hatte noch
eine große Kiste bei sich, die bisher ihr Mann auf der Reise
getragen hatte. In dieser Kiste verbarg sie nun ihren Mann. Am
andern Morgen sagte sie zu den Brüdern: «Meine Schwäger, wer wird
nun die Kiste tragen, welche mein armer, von einem Leoparden
getöteter Mann bis jetzt geschleppt hat?» Die Brüder antworteten:
«Mache dir keine Sorgen! Wir werden dies schon tun.» Da sie

glaubten, es seien große Schätze darin, machten sie eine Tragbahre
und trugen die Last miteinander bis zum Königshof ihres Vaters.
Dort erklärten sie, daß ihr Bruder eine Prinzessin gewonnen, auf
dem Wege aber von einem Leoparden getötet worden war, und
sprachen zum Vater: «Da unser Bruder nun tot ist und seine Frau
zurückgelassen hat, soll das Opfer für den Toten bereitet werden.»
Da ließ der König Rinder und Ziegen schlachten und ein großes
Opfermahl bereiten. Während des Mahles begannen die Brüder
schon zu streiten, wer nun die Prinzessin erben würde. Der Älteste
sagte: «Sie gehört mir, denn ich bin der Älteste.» Der Zweite sagte:
«Nein, du hast kein Recht darauf, denn du hast den Bruder
umgebracht.» Doch während des Mahles holte die Prinzessin ihr
Heiratsgut und breitete es im Hofe aus. Sie stellte einen herrlichen



P'oesslcr. Wieder auf dem afrikanischen Alverna 22.5

Sessel, den sie mitgebracht halle, wie einen Thron in die Mitte des
Hofes, legte eine Krone darauf und daneben einen Szepterstab. Die
Leute staunten und wußten nicht, was dies zu bedeuten habe. Dann
ging die Prinzessin ihren Mann holen, verhüllte ihn aber mit einem
Tuch und setzte ihn auf den Thron. Nun erwarteten alle, daß sie

sagen würde, welchem von den beiden Brüdern sie nun angehören
wolle. Da nahm sie das Tuch von ihrem Manne weg und fragte
den ältesten Bruder: «Wer ist das nun?» Der König rief erstaunt:
«Das ist ja mein jüngster Sohn!» Jetzt erzählte die Prinzessin die
ganze Geschichte; wie der Jüngling sie zur krau bekommen, wie
ihn die Brüder auf dem Wege schlecht behandelt, wie sie ihn zum
Boy gemacht, und wie ihn der Älteste schließlich umgebracht und
sie ihn gerettet habe. Dann fragte sie den Körnig: «Ist dies recht?»
Dieser wandte sich an die Brüder und fragte sie: «Weshalb habt
ihr das getan? - Doch die Brüder stritten alles ab und sagten: «Die
Prinzessin lügt !» Der König fragte den jüngsten Sohn: «Ist es wirklich

so, wie die Prinzessin sagte?»
Da erzählte der Jüngste alle Begebenheiten noch einmal, genau

gleich wie die Prinzessin. Der König wandte sich an seine Ratgeber
und fragte sie, was sie von dieser Sache dächten. Ob sie der
Meinung wären, sein jüngster Sohn und die Prinzessin hätten die
Wahrheit gesprochen? Und wenn so, was wohl mit den beiden
andern geschehen sollte? Die Batgeber schwiegen lange, überlegten

sich die Sache genau und wollten nicht recht mit der Sprache
herausrücken. Sie wußten eben nicht sicher, wie der König fühlte,
und fürchteten auch sehr, sich mit ihrem Urteil bei den altern
Brüdern auf Lebzeiten verhaßt zu machen. So sprachen sie lange
miteinander, doch schien ihnen dann auch, der König denke sehr
gerecht und stelle sich auf die Seile des Jüngeren. Deshalb urteilten

sie: «Die beiden haben den Tod verdient.»
Der König war einverstanden und gebot, seine beiden älteren

Söhne hinzurichten.

6. Das Märchen von den drei Wundergaben.
(Von Eingeborenen erzählt.)

Es war einmal ein Kömig, der hatte drei Söhne. Als diese groß
geworden waren, wollten sie auf die Braulschau gehen und sagten
zu ihrem Vater: «Du weißt, daß wir kein Geld haben, um für eine
künftige Frau zu bezahlen, sei so gul, und gebe jedem von uns
Werbegut mit.» Doch der Kömig sagte: «Wenn ihr heiraten wollt,
müßt ihr selbst für das Heiratsgui sorgen. Ich kann unmöglich
jedem einzelnen soviel geben. Ich will euch aber einen Zehrpfen-
nig auf die Reise mitgeben.» Er gab jedem 50 Schillinge, und die



226 Ada Trop. XIX. 3. 1962 Ethnologie

drei Königssöhne machten sich auf die Reise. Auf dem Wege
kamen sie an einen Ort, an welchem sich drei Wege kreuzen: Einer
geradeaus, der zweite zur Rechten und der dritte zur Linken. Der
Älteste der Söhne schlug den Weg geradeaus ein, der Zweitälteste
den Weg zur Rechten und der Jüngste der Söhne den Weg zur
Linken. Als der Älteste einige Zeit marschierte, sah er einen Wagen
heranfahren. Der Königssohn, schon etwas müde, fragte den Mann,
der den Wagen führte: «Wieviel kostet dieser Wagen?» «50

Schillinge», antwortete der Mann. «Warum ist der Wagen so teuer?»
fragte der Prinz. Da erklärte ihm der Mann: «Es ist ein Wunderwagen!

Er bringt dich in einem Tag so weit, wie du in 10 Tagen
zu Fuß gehen kannst.-N Da kaufte der Prinz den Wagen.

Der zweite Königssohn begegnete einem Mann, der ein Fernrohr

trug, und er fragte ihn: «Wieviel kostet das?» «50 Schillinge»,
erwiderte der Mann. : Warum so viel?» fragte der Prinz. Und der
Mann sprach: < Das ist nicht viel, denn dies ist ein Wunderfernrohr!

Mit diesem Fernrohr kannst du jeden Augenblick nach Hause
schauen. Du wirst alles sehen, was sich dort zuträgt.» Da kaufte
der Prinz das Fernrohr.

Der dritte Königssohn aber traf einen Mann, der einen
eigenartigen, schön geschmückten Schöpflöffel in der Hand hielt. Er
fragte ihn: «Was kostet dieser Schöpflöffel?» «30 Schillinge»,
antwortete der Mann. «Was denkst du denn! 30 Schillinge für einen
Schöpflöffel! Zu was dient er überhaupt?» Da sprach der Mann:
«Es ist ein Zauberlöffel. Wenn du zu einer Leiche kommst, mußt
du nur mit diesem Löffel etwas Wasser schöpfen und über die
Leiche gießen, dann wird der Tote sofort auferstehen.» Da gab der
Prinz dem Manne die 30 Schillinge.

Jeder der Söhne dachte nun, er habe sein Heiratsgui und sie
kehrten alle zurück. An der gleichen Stelle, wo die Straßen sich
schieden, trafen sie wieder zusammen. Jeder war erstaunt und
einer fragte den andern: «Was bringst du da?» Da sagte der Erste:
«Ich habe einen Wagen gekauft. Es ist ein Wimderwagen. Wenn
wir morgen hier aufbrechen, werden wir noch am gleichen Tag
nach Hause gelangen, obschon man zu Fuß 10 Tage braucht.» Der
Zweite zeigte sein Fernrohr und sagte: «Dies ist nicht weniger
wert. Durch dieses Fernrohr kann ich jeden Augenblick bis nach
Hause sehen. So weiß ich immer, was dort geschieht.» Nim fragten
die beiden Älteren den Jüngsten nach seiner Habe. Er zeigte ihnen
den Schöpflöffel. Da lachten sie laut und spotteten: «Isl das ein
Dummkopf! Warum hast du diesen Löffel gekauft? Solch einen
kannst du ja zu Hause auch bekommen! Was willst du denn damit
tun?» Der Jüngste erwiderte: «Lacht mich nur nicht aus; denn dies
ist ein Zauberlöffel! Wenn ich zu einer Leiche komme, schöpfe ich



Facssler, Wieder auf dem afrikanischen Alverna 227

mit diesem Löffel etwas Wasser, gieße es über den Verstorbenen,
und dieser wird sofort auferstehen.» Heimlich spotteten die beiden
älteren Brüder über den Jüngsten. Am nächsten Morgen probierte
der Zweitälteste sein Fernrohr aus. Er schaute nach Hause, und
da sah er, daß die Braut des ältesten Prinzen gestorben war. Man
hielt zu Hause Totenklage. Als er dies den Brüdern mitteilte, sagte
der Älteste: «Nun wird sich zeigen, was mein Wagen vermag. Laßt
uns schnell nach Hause fahren und sehen, ob alles wahr ist.» Alle
drei bestiegen den Wagen und kamen noch tun gleichen Tag nach
Hause. Da sahen sie, daß alles so war, wie der Eine im Fernrohr
gesehen. Doch das Mädchen war noch nicht begraben. Da ging der
Jüngste hin, schöpfte Wasser mit seinem Löffel und goß es über
die Leiche. Und siehe! Sofort stand sie auf und lebte! Doch nun
begannen die Brüder zu streiten. Der Älteste wollte sie sofort zu
sich nehmen, er sagte, es sei seine Braut und er habe jetzt Heirats-
gut. Der Zweite sagte: «Nein, sie gehört mir, denn wenn ich nicht
durch das Fernrohr geschaut und sie gesehen hätte, wärest du zu
spät gekommen und hättest auch nicht mehr heiraten können.»
Und der Jüngste sagte: «Was halle es genützt, wenn du sie sogar
gesehen hättest und auch selbst gekommen wärest, bevor sie
beerdigt worden wäre? Ich habe sie mit dem Zauberlöffel wieder ins
Leben gerufen. Sonst wäre sie jetzt noch tot und müßte begraben
werden.»

Da sprach der Vater: «Du hast recht, und von Rechts wegen
gehört sie auch dir. Aber wenn du sie nun nimmst, werdet ihr ewig
Streit haben. Ich glaube, es ist besser, du läßt sie deinem ältesten
Bruder.» Da warder Jüngste, der ein guter Sohn war, einverstanden.

7. Das Märchen von dem Königssohn.

(Erzählt vom Lehrer Petri bin Mahenge von Libonge.)

Es war einmal ein König, der halte drei Söhne. Als er starb,
erbten zwei seiner Söhne die krau des Vaters und allen I lausrat. Der
Jüngste aber bekam nichts. Da sagte er: «Ich will in die Welt
ziehen und um eine Prinzessin werben.» Er halle aber zwei
Diener, die er mit auf die Reise nahm. Der erste trug eine Last
Maniok, der zweite nahm eine Last Kartoffeln auf den Kopf. So

gingen sie auf die Reise. Auf dem Wege trafen sie eine Herde
Schweine. Die Schweine aber sagten: «Herr hilf uns, es ist kein
Futter in unserem Tal; wir verhungern.» Da befahl der Königssohn

seinem Diener, ihnen die Last Maniok zu geben, und sie fielen

darüber her und fraßen sie. Als sie gefressen, sagten die
Schweine: «Wie du uns geholfen, so werden wir auch dir einst
helfen, wenn du in Not bist.»



228 Ada Trop. XIX. 3, 1962 — Ethnologic

Der Königssohn und seine zwei Diener aber zogen weiter, eine
volle Tagereise. Da trafen sie einen Haufen Termiten, und die
Termiten sagten zum Königssohn: «Herr, hilf uns, es ist kein Gras in
unserem Tal, und wir verhungern.» Da befahl der Königssohn
seinem zweiten Diener, ihnen die Last Kartoffeln zu geben. Und er
gab sie ihnen, und sie fielen darüber her, und im Augenblick war
nichts mehr davon vorhanden. Die Termiten aber sagten: «Wie du
uns geholfen, Herr, so werden wir auch dir einst helfen, wenn du
einmal in Not bist.»

Und wieder zogen sie eine Tagereise weiter. Da begegneten sie
einem Schwärm Stechmücken. Die Mosquitos aber sagten: «Herr,
hilf uns, es ist kein Wild in unserem Tal, und wir verhungern, denn
wir können kein Blut von ihnen trinken.» Da öffnete der Königssohn

seine Kleider, und sie tranken sein Blut und sagten: «Herr, wie
du uns geholfen, so werden wir auch dir einst helfen, wenn du in
Not bist.»

Am vierten Tag kam der Königssohn mit seinen Dienern an den
Hof eines Königs. Die Diener des Königs aber fragten ihn, was er
hier wolle. Da sagte der Königssohn: «Ich bin gekommen, um
um die Hand der Prinzessin zu werben.» Da sagten die Soldaten
des Königs: «Wenn du um die Königstochter werben willst, so
mußt du drei Bedingungen zuerst erfüllen: Man wird dir eine
geflochtene Malte ganz voll gekochlen Reis und 10 Töpfe voll Wasser
vorsetzen, und die mußt du aufessen und austrinken, und es darf
kein Körnlein und kein Tropfen übrigbleiben. Wenn du nur ein
wenig übrigläßt, so wirst du gehängt. Das ist die erste Bedingung,

wenn du die Hand der Königstochter erhalten willst.»
Die zweite Bedingung aber isl die: «Der König hat drei Töchter,

die sich gleichen wie ein Ei dem andern, und nur wenn du die
Erstgeborene herausfindest und ihre Hand ergreifen kannst, so wirst
du die Königstochter zur Gemahlin erhalten. Ergreifst du aber die
Hand der zweiten oder der dritten, so wirst du gehängt.»

Die dritte Bedingung aber lautet: «Du mußt den riesigen
Affenbrotbaum, der vor dem Tore steht, und den zwölf Männer mit
ausgestreckten Armen nicht umfassen können, mit einem einzigen
.Streich umhauen. Wenn du das nicht kannst, so wirst du gehängt
werden.»

«Gut», sagte der Königssolm. «Ich will es versuchen.»
Da bereiteten sie eine Menge gekochten Reis auf eine große

Matte und füllten 10 Töpfe voll Wasser daneben. Der Königssohn
aber sagte: «Jetzt wird sich der Meisler zeigen» und er rief in den
Wald: «Ihr, denen ich geholfen habe, helft nun auch mir.» Da
kamen die Schweine aus dem Wald und fraßen auf einmal alles
ituf und tranken alle Krüge leer. Als die Soldaten des Königs kamen



Faessler, Wieder auf dem afrikanischen Alverna 229

und die Matte auseinander schlugen, da war kein Körnchen Reis
mehr drinnen, noch ein Tropfen Wasser in den Töpfen. Da gingen
sie hin und berichteten dem König, daß alles aufgegessen und
ausgetrunken sei.

Da sagte der König: «Nun soll er die erstgeborene Prinzessin
herausfinden und ihre Hand ergreifen.»

Da kamen die drei Königstöchter; sie glichen einander wie ein
Ei dem andern, und alle ihre Kleider waren gleich. Der Jüngling
aber sagte: «Heute wird sich der Meister zeigen» und er rief den
Stechmücken in den Sumpf: «Ihr, denen ich geholfen habe, helft
nun auch mir.»

Da stach eine Stechmücke die erstgeborene Königstochter, und
sie zuckte mit dem Arm. Der Jüngling aber ergriff sie bei der Hand,
und der König sagte: «Nun bleibt noch das letzte. Du mußt den
Affenbrotbaum mit einem Streich fällen.» Da ging der Jüngling
vor das Tor, und als er vor dem Affenbrotbaum stand, rief er in
den Wald hinein: «Heute wird sich der Meister zeigen. Ihr, denen
ich geholfen, helft nun auch mir.»

Da kamen die Termiten wie ein riesiges, unzähliges Kriegsheer
die Straße daher, und sie zogen in den Baum hinein und höhlten
ihn vollständig aus. Der Königssohn hob sein Schwert und fällte
den Baum mit einem Streich, daß er krachend niederfiel. Da
erhielt der Königssohn die Prinzessin, und sie feierten fröhliche
Hochzeit, und als der König starb, wurde der Jüngling König an
seiner statt.

8. Das Märchen von dem Jüngling und dem Toten.

(Von Eingeborenen erzählt.)

Es waren einmal drei Jünglinge und diese gingen sich eine Frau
suchen. Der Erste nahm 20 Schillinge mit, der Zweite 70 Schillinge
und der Dritte ebenfalls 70 Schillinge. Sie reisten einen Tag weit.
Dann rasteten sie. Sie zogen weiter und am zweiten Tag trafen sie
drei Frauen auf dem Wege. Als sie einige Worte mit ihnen gesprochen,

hörten sie Lärm. Und der erste Jüngling fragte: «Was ist da
los? Was geht da vor im Busch?» Die Frauen antworteten: «Da
drüben lebte ein Mann im Busch. Die letzte Nacht ist er gestorben.
Dieser Mann hieß Mkopi (d. h. ein Mann, der bei allen Geld borgt).
Nun ist er tot, und seine Gläubiger sind gekommen, um an Stelle
ihres Geldes den Leichnam zu nehmen; denn er hatte nichts hinterlassen

und hat keine Verwandten, die seine Schulden bezahlen
könnten.» Da sagte der erste Jüngling: «Was ist wohl besser; um
Frauen zu werben, oder einen Leichnam auszulesen?» Die anderen
antworteten: «Ei, natürlich um Frauen zu werben!» Und sie gin-



230 Acta Trop. XIX. 3, 1962 — Ethnologie

gen ihres Weges. Der Jüngling aber sagte: «Ich glaube, es ist besser,
einen Leichnam auszulesen.» Und er ging in den Busch, bis er an
den Ort kam, wo der Leichnam lag. Da sagte er zu den Gläubigern:
«Ihr Herren, ich will lieber für den Leichnam bezahlen, als daß
der Tote im Jenseits Schwierigkeiten bekommt. Es sage mir jeder,
wieviel er dem Toten geliehen.» Da sagte der Erste: «Ich habe ihm
fünf Schillinge geliehen.» Der Zweite sagte: «Von mir hat er fünf
Schillinge geborgt.» Der Dritte verlangte ebenfalls fünf Schillinge
und der Vierte vier Schillinge. Da bezahlte er sie alle, und von
zwanzig Schillingen blieb ihm nur noch ein Schilling übrig. Für
fünfzig Rappen kaufte er sich Reis, und fünfzig Rappen bezahlte
er für ein Huhn. Dann kochte er sich ein Mahl.

Die andern Jünglinge aber hatten sich unterdessen jeder eine
Frau erworben mit den siebzig Schillingen und waren heimgegangen.

Am dritten Tag machte sich auch der Jüngling, der den Leichnam

losgekauft hatte, auf den Weg nach Hause. Aber er verirrte
sich im Busch und lief und lief zwei Tage lang und schlief auf den
Wegen. Am dritten Tag aber kam cr an das Meer. Da staunte er,
denn er hatte das Meer noch nie gesehen. Wie er aber so auf das
Meer hinausblickte, sah er auf einmal einen schönen Jüngling mitten

im Meere stehen, der ihm winkte und zu ihm sagte: «Was
staunst du, Jüngling?» Da antwortete der Jüngling: «Ich weiß
nicht, woher ich komme, noch wohin ich gehe, denn als ich von
zu Hause wegging, sah ich kein Meer.» Der Jüngling im Meer aber
sagte: «Was staunst du länger? Komm zu mir.» Da schritt der
Jüngling in das Meer hinein, und als er bei dem Meerjüngling
ankam, fragte dieser: «Warum bist du von zu Hause weggegangen?»
Da erwiderte er: «Wir waren drei Brüder und gingen uns Frauen
zu suchen. Aber auf dem Wege sah ich Männer, die einen Leichnam

bewachten, und ich löste den Leichnam mit Geld aus.» Der
Meerjüngling aber sagte: «Das bin ich gewesen; der Leichnam,
den du losgekauft. Nun will ich dir danken. Gehe über das Meer,
und wenn du dort drüben ankommst, so wirst du die Tochter eines
Königs finden. Diese ist blind geboren. Viele Ärzte haben Medizinen

gekocht, um sie zu heilen, aber keine hall'. Ich werde dir nun
eine Arznei geben, die sie sehend macht. Diese Arznei tust du in
eine Flasche, und wenn du dort ankommst, so schöpfe zuerst Wasser,

vier Krüge voll. Zwei Krüge stellst du in die Küche an das
Feuer, und wenn das Wasser siedet, so schöpfe davon und gieße
es der Königstochter über die Augen. Dann nimm die Medizin und
gieße sie ihr ebenfalls über die Augen.»

Da schritt der Jüngling durch das Meer, und als er am andern
Ufer ankam, fand er alles, wie ihm gesagt worden war. Er stellte
zwei Krüge Wasser in die Küche, und als das Wasser kochte,



Ftiessler, Wieder auf tieni afrikanischen Aluerna 231

schöpfte er und goß es über die Augen der Königstochter, und
ebenso tat er mit der Arznei in der Flasche. Da fiel es von den
Augen der Königstochter wie Seifenschaum, und plötzlich sah sie.

Der König aber freute sich über alle Maßen, und er kündete für
den folgenden Tag einen Tanz an. Als alle die Leute versammelt
waren, sagte er: «Meine Tochter wurde geheilt und sieht; denn
dieser Arzt bereitete ihr ein Arznei, und nun sieht sie wie wir.
Nun soll dieser Jüngling König sein, jeder soll seine Befehle
befolgen, und wer ihn verachtet, der verachtet mich.» Da freuten sich
die Leute und folgten dem neuen Kömig.

9. Das Märchen von Chigala und dem Aasgeier.

(Ein Wandamba-Märchen, erzählt vom Studenten Juda.)

Es war einmal ein Mann, der hatte zwei Söhne. Der Ältere hieß
Chigala. Der Vater war Fallensteller und Jäger, der Gruben in den
Boden anlegte, mit Buschwerk zudeckte und so die Tiere fing.
Eines Tages sandte er seinen alleren Sohn in den Busch, die Falle
nachzusehen, ob etwa ein Tier hineingegangen sei. Der jüngere
Sohn ging auch mit.

In der ersten Grube sahen sie eine Gazelle. In der zweiten Grube
fanden sie einen Aasgeier. Als der Aasgeier die beiden Jünglinge
sah, bat er sie, ihn doch nicht zu töten, sondern frei zu lassen. Aber
die Jünglinge wollten nicht, sondern sagten: «Das dürfen wir nicht.
Der Vater hat uns noch ganz besonders befohlen, wenn wir einen
Aasgeier in der Grube fänden, sollten wir ihn töten, weil sein
Fleisch ausgezeichnet sei. So müssen wir dich töten.»

Der Vogel aber bat aufs neue, und schließlich fragte Chigala
seinen jüngeren Bruder: «Was meinst du, sollen wir ihn freilassen?»
Der Jüngere aber sagte: «Das ist nicht meine Sache zu entscheiden,
mach du, wie du für gut findest.» Da ließ Chigala den Vogel frei.
Der jüngere Bruder aber nahm eine Feder des Aasgeiers, die er
in der Grube gelassen, und versteckte sie in seinem Kleide.

Als sie nun nach Hause kamen, fragte sie der Vater: «Was habt
ihr heute in der Grube gefunden?» Chigala sagte: «Nur eine
Gazelle.» Am Abend aber fragte der Vater den jüngeren Sohn: «Habt
ihr wirklich nur eine Gazelle in der Grube gefunden?» Der jüngere
Bruder antwortete: «Wir haben eine Gazelle gefunden, das ist
wahr. Aber in der zweiten Grube war ein Aasgeier, den hat Chigala
freigelassen.»

Da wurde der Vater zornig, weil sein Sohn einen so feinen Vogel
freigelassen hatte. Er sagte aber nichts, sondern suchte eine
Gelegenheit, seinen Sohn durch List auf die Seite zu schaffen.



232 Ada 'Trop. XIX, 3, 1962 — Ethnologie

Am andern Tag ging der Vater in den Busch, um Honig zu
suchen. Und er sah auch bald auf einem hohen Baum einen
Bienenstock. Dann ging er heim, um seine beiden Söhne zu holen,
Chigala und seinen Bruder. Die mußten ihm eine Axt und Feuer
tragen. .Vis sie am Fuße des Baumes ankamen, sagte Chigala zu
seinem Vater: «Wie sollen wir da hinaufkommen? Der Baum hat
ja keine Äste bis zu oberst.» Der Vater aber sagte: «Ich will euch
zeigen, wie man es macht. Schneidet nun Holzstäbe und schlägt
sie, einen um den andern, in den Baum, einer immer höher als den
andern, und daran werden wir wie an einer Leiter hinaufsteigen.»
Der Vater ging voran, schlug die Holzstäbe ein und stieg bis in
die Mitte des Baumes hinauf. Dann hieß er Chigala auf die gleiche
Weise hinaufsteigen. Er selbst stieg herab. Dann nahm er ein
Rindengefäß und stieg wieder hinauf, um den Honig zu sammeln. Als
er hinaufkam, schöpfte er den Honig in das Rindengefäß, und als
es voll war, sagte er zu Chigala: «Schöpfe den Rest noch in ein
anderes Gefäß. Ich trage unterdessen das volle hinunter.» Während
der Vater aber hinabstieg, zog er Schritt für Schritt die Stäbe heraus,

und als er unten ankam, rief er zu seinem Sohn hinauf: «Nun
bleibe du nur da droben und iß den Honig, bis du stirbst. Das ist
die Strafe, weil du den Aasgeier freigelassen hast.» Dann ging der
Vater mit dem jüngeren Sohn heim.

Chigala aber aß keinen Honig, sondern weinte; denn er dachte,
daß er nun elend sterben müsse. Am andern Tag aber aß er etwas
Honig und sagte: «Ich will etwas Honig essen und dann sterben.»
Am zweiten Tag war sein Honig fertig.

Während er aber weinte, flog ein Storch auf den Baum. Der
fragte ihn: «Warum weinst du da? Was tust du hier?» Chigala
antwortete ihm: «Ich bin Chigala, der Sohn eines Menschen. Mein
Vater hat mich hier auf dem Baum gelassen, damit ich hier sterbe,
weil ich einen Aasgeier, der sich in der Grube gefangen, freigelassen

habe.» Dann bat er den Storch:
«Sei doch so gut und gehe zu dem Aasgeier und sag ihm dies,

daß er doch schnell komme und mich befreie.» Der Storch
versprach es und flog davon. Als er aber an den Fluß kam und
Schnecken und Frösche sah, vergaß er den Auftrag des Chigala.
Unterdessen aber war Chigala's Mutter in großer Sorge, weil ihr
Sohn nicht mit dem Vater zurückgekommen war, und sie fragte
ihren Mann: «Wo ist denn Chigala?» Er aber log: «Ich weiß es

nicht, vielleicht ist er zu seiner Tante gegangen. Ich habe ihn nicht
mehr gesehen.» Da ging sie zu seiner Tante und fragte: «Habt ihr
Chigala nicht gesehen?» Sie aber sagte: «Nein, bei mir ist er nicht
gewesen. Ich habe ihn schon lange nicht mehr gesehen.» Da suchten

sie ihn überall im Busch, fanden ihn aber nicht und kehrten



Faessler, Wieder auf dem afrikanischen Alverna 233

traurig nach Hause und sagten: «Er hat sich sicher im Busch verirr!,

und ein wildes Tier hat ihn gefressen.»
Unterdessen aber flog ein Fischreiher auf den Baum, auf

welchem der arme Chigala war. Der Fischreiher fragte Chigala: «Wer
bist du?» Und er sagte: Ich bin Chigala, der Sohn eines
Menschen.» Dit fragte der Fischreiher weiter: «Was lus! du hier auf
dem Baum?» Und Chigala antwortete: «Mein Vater hat mich hier
gelassen, damit ich sterbe, weil ich einen Aasgeier, der in die Falle
ging, freigelassen habe.» Und er bat den Fischreiher: «Sei doch so
gut und gehe schnell zu dem Aasgeier und sage ihm, Chigala ist
auf dem Baum und muß sterben. Komme schnell und befreie ihn.»
Der Fischreiher versprach es. .Vis er aber an den Fluß kam und
die Fische im Wasser schwimmen und aufspringen sah, vergaß er
den Auftrag des Chigala.

Am .nächsten Tag aber flog der Sporenkuckuck (nach seinem
Rufen Tiptipi genannt) auf den Baum, auf welchem Chigala war.
Und er fragte den Knaben: «Was tust du da?» Und Chigala sagte:
«Ich bin der Sohn eines Menschen, und mein Vater hat mich hier
droben gelassen, damit ich sterbe, weil ich einen Aasgeier, der sich
in der Falle gefangen, freigelassen habe.» Und er bat ihn: «Sei

doch so gut und gehe schnell zum Aasgeier und sage ihm, Chigala
ist auf dem Baum und stirbt. Komm doch scimeli und mache ibn
frei.»

Der Sporenkuckuck versprach es, flog ein kleines Stück in das
dichte Gras und ließ dori seinen Ruf erschallen: «Ti-pi-tipitipitipi
— sagt dem Aasgeier, daß Chigala auf dem Baum ist und stirbt.
Er soll doch sofort kommen und ihn befreien.»

Es ist aber Brauch unter den Sporenkuckuck .wenn einer ruft
und ein anderer es hört, daß der Ruf dann sofort weitergegeben
werden muß. Sobald darum ein zweiter Sporenkuckuck den Huf
und die Botschaft hörte, nahm er sie sofort auf, gab sie weiter.
und so gelangte sie in kurzer Zeit zum Aasgeier, der in der Nähe
einer Quelle wohnte. Die Kinder des Aasgeiers aber kamen gerade
zur Quelle, als der Sporenkuckuck, der dort wohnte, seinen Ruf
erschallen ließ und seine Botschaft verkündete. Dit sie das hörten,
fragten sie: «Was sagst du da?» Und er antwortete ihnen: «Sagt
dem Vater. Chigala ist auf einem Baum und stirbt. Fr soll sofort
gehen und ihn befreien.» Da gingen die Kinder des Aasgeiers
schnell heim und erzählten dem Vater, was der Sporenkuckuck
gesagt, und fragten: Was hat es denn für eine Bewandtnis mit
diesem Chigala?» Und der Vater erzählte ihnen, wie er eines Tages
in die Falle gegangen und wie ihn Chigala befreit habe. Dann nahm
der Aasgeier etwas Mehl und Wasser und machte sich auf die
Reise. Seiner Frau und seinen Kindern aber befahl er: «Folgt mir

17 Arici Tropica 19. 3, 1962



234 .-lern Trop. XIX, 3, 1962 — Ethnologie

mit dem Boote auf dem Fluß und nehmt Speise mit.» Er aber flog
geschwind zu dem Baum, auf welchem der arme Chigala am Sterben

war. Als er dort ankam, legte er Mehl und Wasser nieder und
flog zu Chigala hinauf und sagte: «Wie kommt es, mein Freund,
daß du hier auf dem Baum bist, dem Tode nahe?» Chigala aber
sagte mit schwacher Stimme: «Weil ich dich freigelassen, hid mich
mein Vater auf diesem Baum gelassen, damit ich sterbe. Viele Tage
lang habe ich nichts mehr gegessen. Nun werde ich bald sterben,
wenn du mich nicht sofort befreist!»

Da breitete der Aasgeier seine großen, starken Schwingen aus
und sagte zu Chigala: «Setze dich auf meinen Arm und ich werde
dich hinunter tragen.» Und so trug er ihn langsam an den Fuß des
Baumes. Doch als er ihn dort niederlegte, verlor Chigala die
Besinnung. Da machte der Aasgeier einen kleinen Mehlbrei und gab
diesen Chigala ein. Da erwachte er, aß ein wenig und kam langsam
wieder zu Kräften. Am zweiten Tag kam die Frau des Aasgeiers
mil den Kindern, und sie idle brachten Speise mit. Nun aß Chigala
tüchtig, und als er wieder vollends bei Kräften war, brachten sie
ihn zu seiner Mutter zurück. Seit jener Zeit ist der Aasgeier
vorsichtig und geht in keine Falle mehr.

10. Das Märchen vom Buschgeist.

(Von Eingeborenen erzählt.)

Es war einmal ein Mann, der hatte sechs Kinder; drei Knaben
und drei Mädchen. Zu jener Zeit herrschte im Lande Hungersnot.
Der Valer haßte seine Kinder, weil sie ihm die Speise wegaßen, die
er selbst gerne gehabt hätte. So sann er, wie er die Kinder beseitigen

könnte. Er wußte im Busch eine große Grube, welche von
Schlingpflanzen (aus welchen man Schnüre macht) überwachsen
war. Als der Vater eines Tages aus dem Walde zurückkam, ging
er am Felde eines Nachbars vorbei, in welchem etwas reifer Reis
stand. Er stahl davon und trug ihn nach Hause. Zu Hause
angekommen, sagte er zu seiner Frau und seinen Kindern: «Heute habe
ich eure Tante getroffen, und sie sagte mir: «Der Reis ist reif! Die
Kinder sollen doch kommen und mir bei der Ernte helfen. Schickt
mir immer zwei Kinder auf einmal.» Da freuten sich die Kinder
und jubelten. Am andern Morgen früh weckte der Vater zwei
seiner Kinder und ging mil ihnen auf die Reise. Als er bei der liefen
Grube im Busch angekommen war, sagte er: «Ihr seid schlechte
Kinder! Jedesmal, wenn wir ein wenig Speise haben, eßt ihr am
meisten, so daß Mutter und ich nichts mehr bekommen. Nun müßt
ihr hier sterben.» Und er stürzte die Kinder in die tiefe Grube, wo



Faessler, Wieder auf dem afrikanischen Alverna 235

sie starben. Am zweiten Tag machte es der Vater wieder gleich mit
den zwei nächsten Kindern.

Am dritten Tag jedoch, als er die letzten zwei Kinder in die
Grube stieß, ergriffen diese im Fallen eine Schlingpflanze, hielten
sich daran fest, retteten sich auf die andere Seite und flohen. Nachdem

sie lange im Busch herumgeirrt waren, kamen sie zu dem
Wachthäuschen eines Buschgeistes. Die Kinder stiegen hinunter
und sahen Speise jeglicher Art im Überfluß, nur kein Fleisch. Da
sagte der Knabe: «Schwester, wir wollen heute essen, was wir hier
vorfinden. Ich werde dann später Fleisch dazu suchen.» Dann
versteckten sich die Kinder unter dem Dach des Wachthäuschens. Des
Nachts aber kam der Buschgeist, schnupperte in der Luft und
sagte: «Ich rieche den Geruch von Menschen.» Er schaute sich
überall um, sah aber die Kinder nichl. Am Morgen ging er dann
wieder fort. Als die Kinder erwachten, stellte der Knabe gleich eine
Falle und fing ein Perlhuhn. Sie aßen es zusammen mit dem
Gemüse, welches sie im Wachthäuschen fanden, und des Nachts gingen

sie wieder auf den Dachboden, um zu schlafen. Der Buschgeist
kam nach Hause, und wieder sagte er: «Ich rieche Menschen!» Er
suchte und suchte, bis er die beiden endlich unter dem Dache fand.
«Was seid ihr?» fragte er sie. Die Kinder antworteten: «Wir sind
Menschenkinder.» Da sagte der Buschgeist: «Das freut mich, daß
ich meine Enkel auch einmal sehe. Habt keine Angst, ich werde
euch nichts zu Leide tun.» Am andern Morgen rief der Buschgeist
seine Genossen, um ihnen seinen Fund zu zeigen. Während er nun
unterwegs war, ging auch der Knabe fort, um nachzusehen, ob
Beute in der Falle sei. Das Mädchen blieb also ganz allein im
Hause. Mittags kehrte der Buschgeist mit seinen Genossen heim.
Er zeigte ihnen das Mädchen, aber sie lachten ihn nur aus und
sagten: «Natürlich ist das ein Menschenkind! Es hat auch sehr
gutes Fleisch, hast du denn dies nicht gewußt? Wir wollen es nun
miteinander essen.» Sie packten das Mädchen und schleppten es

in den Busch. Der Knabe aber fühlte plötzlich Angst um seine
Schwester und lief, so schnell er konnte, zu dem Häuschen zurück.
Unterwegs hörte er auf einmal wie aus weiter Ferne singen:

Du bist nicht in die Grube gefallen,
Und ich bin nichl in die Grube gefallen.
Kiteganyama Fallensteller und zugleich Name des Knaben)
Komm doch und hilf mir!

Da wußte er, daß seine Schwester in Gefahr war. Er nahm den

Speer und eilte dem Tone nach. Bald hatte er die Buschgeister
eingeholt. Unter ihnen sah er auch den Geist, den sie zuerst getroffen.
Der Knabe schleuderte den Speer auf ihn. Da starb der Geist und



236 Acta Trop. XIX, 3. 1962 -Ethnologie

die anderen flohen. Kiteganyama aber folgte ihnen. Auf ihrer
Flucht kamen die Buschgeister zu einer tiefen Grube. Da sagten
sie: «Baum, falle hinüber!» Und sofort fiel ein großer Baum quer
über die Grube, und die Geister eilten hinüber. Als alle drüben
waren, befahlen sie: «Baum, steh wieder auf!» Und sofort richtete
sich der Baum wieder in die Höhe. Deshalb konnte ihnen der
Knabe nicht weiter folgen. In ihrer Eile hatten jedoch die Buschgeister

Kiteganyama's Schwester vor der Grube stehengelassen. So

konnte der Knabe zu ihr und er schlug ihr sogleich vor: «Komm,
laß uns jetzt in die Sladt der Buschgeister gehen und sehen, wie
sie wohnen.» Da machten sie sich auf den Weg und kamen in die
Stadt der Buschgeister. Sie gingen in das Haus eines Geistes und
stiegen unter das Dach hinauf. Am andern Morgen roch sie der
Geist, suchte und fand sie, und er packte sie. Er gab ihnen aber
Speise. Als Gemüse jedoch wollte cr ihnen von seinen Haaren
geben. Die Kinder weigerten sich, dies zu essen. Dies erstaunte den
Geist sehr. Er sah ihnen zu wie sie aßen und bemerkte, daß sie die
Speisen kauten. Interessiert fragte er sie: «Warum kaut ihr die
Speisen, statt sie einfach zu verschlingen? Wie macht ihr dies?
Wie könnt ihr kauen?» «Mit den Zähnen», erwiderte der Knabe.
Da staunte der Geist noch mehr, denn die Buschgeister hatten keine
Zähne, und deshalb verschlangen sie die Speisen tun-. Der Geisl
rief seine Genossen und den Sultan, um ihnen allen zu zeigen, wie
die Menschenkinder aßen und die Speisen kauten. Und alle
verwunderten sich sehr, und der Sultan sagle: «Solche Zähne sind
doch etwas Kostbares.» Er fragte den Knaben: «Könntest du uns
auch Zähne geben?» «Gewiß kann ich das: ich kann euch allen
Zähne machen», entgegnete der Knabe. Er befahl den Geistern,
einen großen Platz neben dem See bereit zu machen, dort viel
Holz aufzuschichten und Eisen hinzubringen. Am Morgen versammelten

sich alle Buschgeister auf dem Platz, und der Sultan ließ
ein großes Feuer anzünden. Das Eisen legten sie hinein, bis es ganz
glühend war. Nun sagte der Knabe: < Sultan, du sollst zuerst Zähne
bekommen. Schließ deine Augen und öffne deinen Mund.» Der
Sultan tat es, und da stieß ihm der Knabe das Eisen in den Mund und
warf ihn in den See. So tötete er alle. Nur einer blieb noch übrig.
Der hatte Angst und sagte: «Ich möchte warten, bis meine Kameraden

wieder auferstehen.» Doch tier Knabe antwortete: «Nein, das

geht nicht. Zuerst mußt du auch in den See. und dann werden die
andern auferstehen.» Sie stritten lange miteinander, denn der Geisl
fürchtete sich und zuletzt sagte er: «Ich glaube, du willst uns alle
nur umbringen. Ich lutile nicht her. Ich gehe und du sollst mich
nicht erwischen.» Er rannte in großen Salzen davon. Der Knabe
folgte ihm, schleuderte den Speer nach ihm. traf ihn aber nur am



Eiicssler. Wieder auf dem afrikanischen Alverna 237

Fuß und konnte ihn somit nichl löten, da der Geist einfach zu
schnell war. Da kehrte der Knabe in die Stadt zurück. Die
Geschwister beschlossen nun, ihre Mutter und auch den Vater,
obwohl dieser schlecht an ihnen gehandelt hatte, zu holen. Sie gingen
heim und kehrten dann mit Valer und Mutter in die Stadt der
Geister zurück. Mele Leute folgten ihnen dorthin, und da herrschten

sie nun und wurden ein mächtiges Volk.

11. Das Märchen vom Zauberkäfig.
(Von Fingeborenen erzählt.!

Us war einmal ein Mann, der hatte zwei Frauen. Ferner hatte
er zwei Kinder; einen Knaben und ein Mädchen. Jeden Abend mußten

die Kinder an den Fluß gehen und Wasser schöpfen. Iunes
Tages sahen sie unterwegs einen Buschgeist. Dieser grinste über
das ganze Gesicht, als er die Kinder sah, denn er freute sich schon
darauf, sie zu verschlingen. Die Kinder aber fürchteten sich sehr,
als sie auf den Geist aufmerksam wurden, und sprangen davon. Da
rief ihnen der Geist nach: «Es nützt euch nichts, wenn ihr davon
rennt, denn ihr werdet sterben! Und wenn ihr hier bleibt, werdet
ihr auch sterben.» Als die Kinder dies hörten, blieben sie stehen.
Der Geist nahm sie und führte sie in sein Haus. Des Nachts wollte
er sie dann löten. Doch jedesmal, wenn er sich dazu anschickte,
erwachten die Kinder, und dann fürchtete sich der Geist. So
geschah es mehrere Tage. Eines Morgens ging der Buschgeist auf das
Feld, um zu pflanzen. Sobald der Knabe ihn fortgehen sah, sagte
er zu seiner Schwester: «Wenn wir noch länger hier bleiben, wird
er uns zuletzt doch töten.» «Ja, aber was sollen wir denn tun?»
frïigte das Mädchen. «Wie sollen wir denn von hier fortkommen?»
Der Knabe rief: «Ich weiß nun, was ich mache! Ich werde jetzt
ein Buschmesser nehmen und Bambus schneiden.» Sie gingen
miteinander und taten dies. Der Knabe schnitt eine Last, und das Mädchen

schnitt eine Last. Als sie aber, jedes mit seiner Last, in das
Haus des Geisles zurückkehrten, begann der Knabe, die Bambus
zu spalten. Dann verfertigten sie einen großen Käfig daraus: so
wie man dies für Vögel tut, nur viel größer. Als er fertig war,
nahmen sie alles, was sie im Hause des Geistes finden konnten,
und legten es in den Käfig hinein. Dann begaben sie sich selbst
auch in den Käfig, und der Knabe sprach: «Hebe dich!» Dil stieg
der Käfig langsam hoch in die Lüfte. Als der Geisl zurückkam,
sah er den Käfig hoch in der Lull. Da ward er zornig, konnte aber
dem Käfig nicht folgen!

Dieser flog hoch über den Busch. Als die Kinder sahen, daß sie
sich bald dem Elternhaus näherten, riefen sie einem Geier, der über



238 Ada Trop. XIX. 3. 1962 - Ethnologie

ihnen flog, und sagten zu ihm: «Fliege schnell zu unsern Eltern
und sage ihnen, daß wir morgen heimkommen werden. Sie sollen
doch Speise rüsten.» Der Geier flog eilends davon und richtete den
Auftrag den Eltern aus. Als nun diese die Mitteilung vernommen
hatten, sprachen sie: «Was sagt dieser Vogel? Unsere Kinder sind
doch längst tot, warum behauptet er, sie kämen morgen nach
Hause?» Und sie ergriffen den Vogel und banden ihn. Unterdessen
trafen die Kinder noch den Vogel namens Kasambi und gilben
diesem den gleichen Auftrag wie dem Geier. Kasambi flog zu den
Eltern und richtete die Botschaft dort aus. Doch die Eltern glaubten

auch ihm nicht und banden ihn mit einer Schnur fest. Plötzlich
hörten sie in der Luft ein Geräusch wie von einem starken Wind
und sahen den großen Käfig in der Luft. Er stieg langsam herunter
und ließ sich im Hofe nieder. Als sie sahen, daß wirklich ihre Kinder

im Käfig waren, freuten sie sich über alle Maßen. Und sie
dankten Gott, daß er ihnen die Kinder wieder und dazu noch ein
gutes Mahl geschenkt hatte, und sie ließen die Vögel frei.

12. Das Märchen vom Ei des Buschgeistes.

(Von Eingeborenen erzählt.)

Es waren einmal ein Mann und eine Frau. In ihrem Lande
herrschte Hungersnot, und die beiden gingen deshalb in den Busch,
um Nahrung zu suchen. Eines Tages fanden sie ein gewaltiges Ei.
Dieses gehörte einem Buschgeist, doch das Ehepaar wußte dies
nicht. Die beiden Leutchen nahmen das Ei und trugen es nach
Hause, um es zu essen. Als nun der Buschgeist zurückkehrte, sah
er, daß das Ei nicht mehr da war. Er folgte den Fußspuren der
Leute bis zu ihrem Haus. Dort angekommen fragte er: «Habt ihr
mein Ei genommen?» Die Leute antworteten: «Ja, wir haben es

genommen, aber wir wußten nicht, daß es dir gehörte.» «Wo ist dits
Ei nun?» fragte der Geist. «Wir haben es schon gegessen», lautete
ihre Antwort. Da sprach der Geist: «Gut, dann müßt ihr es eben
bezahlen. Und wenn ihr dies nicht könnt, werde ich euch selbst
aufessen.» Mann und Frau erschraken sehr und sagten: «Wir
haben kein Geld! Aber sieh da, dieser Knabe ist unser Sohn. Wenn
er aufgewachsen ist, kannst du ihn holen und aufessen.» Damit
erklärte sich der Geisl einverstanden, und er ging nach Hause.
Eines Tages wanderte die Frau an den Fluß, um Wasser zu schöpfen.

Sie ließ den Knaben allein daheim zurück. Bevor sie fortging,
stellte sie einen Topf mit Mais auf den Herdstein, lat aber kein
Wasser hinein. Als sie weg war, stand das Kind auf und schlüpfte
in den Topf hinein. Es handelte sich dabei aber um einen Zauber -

topf, und wie sich der Knabe darin drehle, wuchs er immerzu, bis



P'aessler. Wieder auf dem afrikanischen Alverno 239

er keinen Platz mehr darin hatte. Er kam heraus, setzte sich auf
den Stuhl seines Vaters vor dem Hause und wartete, bis seine Mutter

zurückkehrte. Diese war sehr erstaunt, einen Fremden vor
ihrem Hause zu sehen. Sie blieb stehen, um zu warten, bis der
Fremde aufstünde und wegginge, denn sie durfte nach ihrer Sitte
nicht an ihm vorbei. Der Knabe stand auf, und die Mutter ging an
ihm vorbei, ohne ihn zu erkennen. Doch als sie in die Hütte hineinging,

sah sie das Kind nirgends mehr und sie fragte den Fremden:
«Hast du mein Kind nicht gesehen oder schreien gehört, als du
hier ankamst?» Er antwortete: «Nein, ich habe es weder gesehen
noch gehört.» Da geriet die Frau in große Bestürzung und fürchtete,

daß jemand das Kind gestohlen habe. Doch der Fremde
sprach: «Ich bin dein Kind und heiße mm Kalikalanga» (d.h. der
Schläuling). Nach einem Monat kam der Geist wieder und verlangte
von den Leuten das versprochene Kind. Und die Leute sagten: «Ja,
wir werden es dir geben. Sei so gut und komme morgen früh wieder.

Wir werden ihm dann ein rotes Kleid anziehen, damit du es

unter seinen Gespielen sofort erkennen kannst.» Der Knabe jedoch
erriet die Gedanken und Absichten seiner Eltern, und als sie ihm
am Morgen das rote Kleid gilben, schnitt er es in viele Stücke. Er
gab allen seinen Altersgenossen ein Stück davon, so daß sie alle
genau wie cr aussahen. Als nun der Geisl an den Fluß ging, um
den Knaben zu holen, sah er, daß sämtliche Knaben ein gleiches,
rotes Tuchkleid trugen. Er fragte sie deshalb: «Wo ist
Kalikalanga?» Da sprach der Knabe: «Ich heiße Kalikalanga, jener heißt
Kalikalanga, jener dort heißt Kalikalanga und überhaupt, hier
heißt ein jeder Kalikalanga. Welchen Kalikalanga suchst du nun?»
Erzürnt kehrte der Buschgeist zu den Eltern zurück und sagte:
«Ihr habt mich betrogen. Da unten am Fluß heißen ja alle Knaben
Kalikalanga und alle haben ein rotes Tuch an. Welches ist nun
euer Sohn?» Die Eltern erwiderten: «Komme morgen wieder! Wir
werden heule auf den Hügel gehen und Gras schneiden. Komme
du dann auch, wir binden dich in das Gras ein, und am Morgen
schicken wir unsern Sohn, jene Last auf dem Berg zu holen. Da
kannst du ihn dann nehmen.» So taten sie. Sie schnitten Gras und
banden den Buschgeisl hinein. Am andern Morgen sandten sie
ihren Sohn auf den Hügel, um die Last abzuholen. Kalikalanga ging,
nahm aber zwei Kameraden mit, und alle drei trugen Bogen und
Pfeil. Als sie auf dem Berg ankamen, sahen sie die Last Gras.
Kalikalanga sagle: «Zuerst wollen wir ein wenig spielen, denn wir
haben noch lange Zeit. Kann einer von euch jene Last mit einem
Pfeil durchbohren?» Seine Kameraden riefen: «Gewiß, das können
wir!» Kalikalanga befahl: «So stellt euch neben mich. Wir wollen
alle drei miteinander schießen und sehen, wessen Pfeil die Last



210 Ado Trop. XIX. 3. 1962 Ethnologie

durchbohrt.» Dit schoßen sie ihre Pfeile, trafen den Buschgeist,
töteten ihn jedoch nicht! Als der Geist merkte, daß er verwundet
war, schüttelte er die Graslast von sich und floh in den Busch. Am
andern Morgen kehrte er wieder zu den Eltern zurück und sagte:
«Ihr habt mich wieder betrogen, denn euer Sohn ist mit zwei
andern gekommen und hat mit Pfeilen auf mich geschossen. Nun
bin ich es satt. Ihr müßt mir heute noch bezahlen.» Die Eltern
baten: «Habe noch ein wenig Geduld. Wir wollen es noch einmal
probieren. Wir werden unserem Sohn heute die Ilaare abschneiden,

und zwar nur ihm allein! Komme dann des Nachts, und du
wirst ihn leicht erkennen und mit dir nehmen können.» Sie taten
so, schnitten ihm die Haare ab, doch der Knabe merkte wohl, was
die Eltern vorhatten. Des Nachts, als sein Vater schlief, stand er
auf, schnitt dem Vater die Haare ab und setzte sie sich selbst auf.
Dann trug er den Valer auf sein Bell, und er selbst schlief in
demjenigen des Vaters. In der Nacht kam der Buschgeist und nahm
statt des Knaben den Vater mit und verzehrte ihn. Am Morgen, als
der Knabe erwachte, nahm er die Haare des Vaters von seinem
Haupte und warf sie in den Busch. Als die Mutter aufstand,
vermißte sie den Vater und fragte den Sohn: «Wo ist der Vater?» Doch
der Knabe sprach: «Wie soll ich dies wissen? Ich habe ja geschlafen!»

Da begann die Frau zu weinen, denn sie wußte nicht, wohin
ihr Mann gegangen war. Eines Tages aber traf sie den Buschgeist.
Er sprach zu ihr: «So, nun sind wir wieder quill.» Die Frau etil
gegnete: «Wieso sind wir denn quitt? Ich weiß nur, daß mein Mann
verschwunden ist!» Dit sagte der Geist: «Wohin dein Mann
gegangen ist, weiß ich nichl! Deinen Sohn jedoch habe ich nun
verspeist.» Da merkte die Frau, daß ihr Mann vom Geiste gefressen
worden war.

13. Das Märchen vom Mgumbakalindi, dem Fallensteller.

Es lebte einmal ein Mann im Busch, der den Tieren Fallen
stellte, indem er tiefe Löcher grub und sie mit Laubwerk deckle.
Eines Tages ging er in den Busch, um bei den Gruben nachzusehen,
ob ein Tier hineingeslürzt wTar. Als er zur Grube kam, erblickte er
drei lebende Wesen: Einen Menschen, einen Löwen und eine
Schlange.

Da bat ihn der Löwe, ihn doch zuerst aus der Falle zu befreien
und gehen zu lassen. Der Mensch aber sagte: «Dits isl nicht recht!
Hilf mir zuerst! Wir sind vom gleichen Stamm und Blut.» Die
Schlange aber sagte: «Nein, diese beiden können sich helfen.
Befreie zuerst mich.»

Als aber der Mann nicht Miene machte, ihnen herauszuhelfen



Eficssler, Wieder auf tieni afrikanischen Alverna 2 11

- er traf bereits Vorkehrungen, um sie zu töten —, bat der Mensch
wieder: «Hilf mir doch, ich werde es dir danken, wenn du mich
befreist.» Und auch der Löwe sagte: «Ich werde dir immer dankbar

sein, wenn du mir heraushilfst.» Ebenso sagte die Schlange:
«Wenn du mir zuerst heraushilfst, wirst du es nie bereuen, ich
werde es dir danken.»

Mgumbakalindi hörte zu, sann und sann, und endlich sagte er:
«Ich will zuerst dem Menschen heraushelfen. Ich glaube, er wird
es mir sicher danken, wenn ich ihn befreie.» — Gut —. So zog er
zuerst den Menschen heraus. Dann half er dem Löwen und endlich
der Schlange.

Der Löwe sagte zu dem Fallensteller: «Lebe wohl, ich muß
heim. Du wirst morgen den Dank erhallen.»

Die Schlange hatte es ebenfalls eilig und sagte: «Ich muß jetzt
gehen, aber wenn du einmal in Gefahr bist, verlaß dich darauf,
ich werde dir helfen und dir so meinen Dank abstatten.»

Der Mensch aber sagte: «Komm, wir wollen miteinander gehen
und zusammen in deinem Hause wohnen.»

Am folgenden Tag packte der Löwe eine Königstochter, die an
den Fluß gegangen war, und brachte sie Mgumbakalindi, indem er
sagte: «Hier hast du eine Frau; dies ist nun mein Dank für deine
Hilfe.»

Nach drei Tagen ging der Mensch, den Mgumbakalindi aus der
Grube befreit hatte, an den Königshof. Als er in die Nähe kam,
hörte er Totenklage und er fragte: «Warum halten sie hier
Totenklage?» Da antwortete man ihm: «Es herrscht große Trauer
hier, weil ein Löwe die Prinzessin geraubt, fortgeschleppt und
verzehrt hat.» Da sagte der Mensch: «Das stimmt nicht! Die Königstochter

isl nicht tot. Sie wohnt im Hause meines Freundes, der
sich von Zeit zu Zeit in einen Löwen verwandelt. Er hat sie geraubt,
und sie wohnt nun bei ihm und hat ihm bereits Zwillinge geboren.»

Da brachten die Leute am Königshof den Menschen vor den
König. Und der Mensch wiederholte dem König die Geschichte und
sagte noch: «Wenn du einverstanden bist, oh König, so will ich
dich hinführen. Nimm Soldaten mit, dann begleite ich dich und
du wirst dort deine Tochter und auch den Mann, der sie geraubt
hat, finden.»

Da gab ihm der König zwei Soldaten mit, und der Mensch
kehrte zu seinem Reiter zurück. Als die drei dort ankamen, sahen
sie die Prinzessin und den Mgumbakalindi. Den Letzteren banden
sie und führten ihn mitsamt der Prinzessin an den Königshof
zurück. Als sie am Abend beim Palast ankamen, befahl der König,
den Fallensteller in den Kerker zu werfen. Am andern Tag solile
er gehängt werden. Dies hörte die Schlange, und sie sagte: «Er hat



212 .Ir/« Trop. XIX. 3, 1962 — Ethnologie

mir einmal aus der Grube geholfen, und nun will ich hingehen
und ihn dafür befreien.» Nach einigem Suchen fand sie ein Loch,
schlich sich in das Gefängnis ein und sagte zu dem Fallensteller:
«Ich habe gehört, du seiest in Gefahr und man wolle dich morgen
hängen. Weil du mir geholfen hast, bin ich nun gekommen, um
auch dir zu helfen und dich zu befreien. Ich werde den Körnig morgen

in der Frühe beißen, dir aber gebe ich eine Arznei, und wenn
er dem Tode nahe isl und alle andern Arzneien versagen, dann laß
ihm melden, daß du ihm helfen könntest, wenn er dich dafür frei
ließe. Du habest eine Arznei gegen Schlangenbisse. Hier hast du
sie! Du gibst sie dann dem König, und er wird nicht sterben.»

Da entfernte sich die Schlange und verbarg sich im Park des
Schlosses. Als der König des Morgens früh spazieren ging und sich
nach einiger Zeit etwas ausruhte, biß sie ihn, und er kam dem
Tode nahe. Alle Ärzte und Zauberer wurden gerufen und brachten
ihre Arzneien oder sprachen ihre Beschwörungen, aber nichts half.
Da erinnerte sich einer des Mgumbakalindi und sagte zum König:
«Der Fallensteller kennt viele Arzneien, vielleicht kann er dir
helfen!» Dit ließ ihn der König rufen und fragte: «Ich bin von einer
Schlange gebissen worden und habe gehört, daß du Arzneien
gegen Schlangenbisse kennst. Wenn du mich heilen kannst, will ich
dich befreien, und dir meine Tochter geben.»

Da sagte der Mgumbakalindi: «Ich kenne eine Arznei und habe
sie auch bei mir.» Er gab sie dem König, und dieser genas. Da
erhielt der Fallensteller die Prinzessin zur Frau und vom König
zudem noch ein Stück seines Landes, daß er dort herrsche mit vollem
Recht über Leben und Tod.

So zog Mgumbakalindi mit seiner Prinzessin in jene Teile des
Landes und herrschte dori. Der Mensch aber, den er gerettet und
der ihn dann verraten hatte, wohnte auch dort. Mgumbakalindi
ließ ihn holen und hängen, weil cr allein Wohllid mit Undank
vergolten und somit undankbarer als die Tiere gewresen war.

14. Das Märchen von der Frau und dem Geier.

Es waren einmal ein Mann und eine Frau. Die Frau hatte ein
Kind. Eines Tages ging der Mann auf Beisen und blieb ein Jahr
lang fort. Als die Zeit zum Pflanzen herangekommen war, mußte
die Frau die ganze Arbeit alleine tun. Jeden Tag ging sie auf das
Feld, um Gras und Unkraut auszujäten. Und jeden Tag legte sie
dits Kind ins Gras, während sie die Feldarbeit verrichtete.

Eines Tages kam ein Geier (Ndapo) und nahm das Kind, ohne
der Mutter etwas davon zu sagen. Die Frau sah es, erschrak und
schrie: «Vogel, warum nimmst du mein Kind?» Der Vogel ant-



P'iicssler. Wieder auf dem afrikanischen Alvcrna 243

worfele: «Sei ohne Sorgen, ich werde das Kind nicht fressen,
sondern nur bewachen, damit du ruhig arbeiten kannst.» Und wirklich,
ills die Frau mit ihrem Tagwerk fertig war, brachte ihr der Vogel
das Kind zurück. So tat er nun alle Tage, bis zur Zeil der Ernte.
Als es soweit war, kehrte der Mann zu seiner Frau zurück und
fragte sie: Wie isl es dir ergangen? Hast du zu essen gehabt? Und
wie steht cs mit der Ernte?» Die Frau antwortete: «Freilich, zu
essen habe ich gehabt.» Der Mann aber erkundigte sich weiter:
«Und wer hat unterdessen für das Kind gesorgt? Du warst doch
viel auf dem Feld!» Die Frau erwiderte: «Jeden Tag kam ein Vogel,

der mir half und das Kind bewachte.» Der Mann erkundigte
sich: «Was war denn das für ein Vogel?» Da sagte die Frau: «Es

war ein Ndapo, ein Geier.» Und wieder fragte der Mann: «Wird er
dir jetzt, zur Zeit der Ernie, auch helfen?» «Gewiß, er hat es mir
versprochen! Er wird auch morgen wieder zur Hilfe bereit sein»,
antwortete die Frau. Da gab ihr der Mann folgenden Auftrag:
«Wenn der Vogel morgen wieder kommt, so sag ihm, er solle mit
dir heimkommen, er könne mit uns essen. Wenn er dann tatsächlich

mit dir kommt, werde ich ihn schlachten. Wir haben dann
etwas Feines zu essen, denn sein Fleisch ist sehr zart.» Die Frau
aber meinte: «Wie? Du willst ihn nun töten, nachdem er mir so

lange geholfen hat? Auch unser Kind hat er immer treu bewacht!»
Die Antwort des Mannes lautete: «Was hast du so komische
Bedenken? Ihr Weiber seid doch dumm! Warum sollten wir uns denn
sein feines Fleisch entgehen lassen, wenn wir es so leicht haben
können?» Die Frau jedoch erwiderte: «Wie sollte ich ihn essen
können? Ohne ihn hätte ich gar nicht arbeiten können, denn mein
Kind hätte immer auf meinem Rücken geschrieen und mich nicht
arbeiten lassen, und somit halten wir auch keine Ernte. Und du
bekämest dann ititeli nichts zu essen!» Der Mann zerstreute ihre
Bedenken mit folgenden Worten: «Dummheit, die Arbeit ist jetzt
vorbei, die Ernte beginnt, und wir haben zu essen. Aber Reis allein
ist keine Speise! Wir müssen Fleisch dazu haben, und nun bietet
sich eine sehr günstige Gelegenheit. Der Vogel hat seine Arbeit
getan, nun wollen wir ihn essen.» Schließlich gab die Frau nach. Am
andern Tag ging sie auf das Feld und erntete bis am Mittag, während

der Vogel das Kind bewachte. Dann sagte sie zu ihm: «Komm
jetzt, wir wollen miteinander nach Hause gehen, du sollst heute
mit uns essen.» Als sie nach Hause kamen, begann die Frau, den
noch nicht enthülsten Reis im Mörser zu zerstampfen. Der Vogel
saß auf dem Dach und hielt das Kind. Der Mann jedoch lauerte
mit Pfeil und Bogen unter dem Dach, um den Vogel abzuschießen.
Da aber viel Gras auf dem Dache wTar, konnte er ihn nicht gut
sehen. So schob er das Gras etwas auseinander und zielte nach dem



244 Ada Trop. XIX. 3, 1962 Ethnologie

Vogel, der das Kind hielt. Dann schoß er einen Giftpfeil, verfehlte
aber den Vogel und traf das Kind, welches bald starb. Da schrie
die Mutter auf, wandte sich gegen ihren Mann und warf ihm vor:
«Du bist ein grundschlechter Mensch. Nun hast du mein Kind
getötet.» Und sie lief ihm davon. Der Mann aber saß allein zu Hause
und sann über seinen Undank nach. Und seit jener Zeil meidet der
Geier die Menschen, flenn er traut ihnen nicht mehr.

15. Das Märchen vom Messer des Zauberers.

Vor uralter Zeit lebte einmal ein König. Er braute selbst sein
Bier, und als er es zubereitet halle, kamen viele Leute, um davon
zu trinken. Unter den Gästen befand sich ein Jüngling, der zuviel
trank und sich berauschte. In seinem Rausch begann er mm über
die Zauberer zu lästern und sagte: «Es heißt immer, die Zauberer
würden die Menschen mil ihrem Messer löten. Das glaube ich
nichl! Ich bin sicher, wenn sie mit dem Zaubermesser Menschen
töten könnten, würden sie zuerst Tiere umbringen und sich daran
alle Tage gütlich tun.»

Unter den Männern, die zum Biergelage erschienen waren,
befand sich aber auch ein Greis, der im geheimen Zauberer war.
Dieser hörte nun, was der Jüngling sagte, und machte sich schweigend

seine Gedanken dazu. Des Nachts jedoch ging er in die Hülle
des Jünglings und sah diesen schlafend neben dem Feuer liegen.
Da stieß er ihn an und sagle: «Steh auf!» Aber der Jüngling hörte
es nicht und blieb liegen, denn er war zu lief im Rauschschlaf. Da
gab ihm der alte Mann Gil'l ein. Als nun der Jüngling am andern
Morgen aufstehen wollte, fühlte er, daß cr krank war und ititeli
nichl mehr gehen konnte. Noch am gleichen Abend starb er. Nachdem

die Leute seinen Tod bemerkt hatten, begruben sie ihn. Des
Nachts ging nun der Zauberer zum Grabe, öffnete es und nahm
den Jüngling heraus. Dann flößte er ihm eine Arznei ein, und siehe
da, der Jüngling kam wieder zum Leben. Alsdann sprach der
Zauberer: «Hast du nichl gesagt, du glaubest nicht an unsere Macht?
Und du glaubest nichl. daß wir mit dem Messer töten können?
Geh doch nun nach Hause, wenn du kannst!» Der Jüngling aber
konnte weder sprechen noch gehen, er saß nur stumm neben dem
Grabe. Da hieb ihm der Zauberer den Kopf ab und legte den Leichnam

wieder ins Grab. Den Kopf aber wollte er nach Hause
nehmen. Als cr ihn nun aufheben wollte, biß ihn der Kopf in den
Arm. Der Zauberer wollte den Kopf von seinem Arm wegreißen,
doch gelang es ihm nicht. Da suchte cr ihn mit dem Schwert
wegzuschneiden, aber auch dies gelang ihm nicht.

Da deckle er das Haupt mit einem Tuche zu und ging heim. Als



Faessler, Wieder auf dem afrikanischen Alverna 245

er zu Hause ankam, sagte er zu seiner Frau: «Ich bin krank, und
mein Arm ist geschwollen.» Die Frau erwiderte: «Laß mich sehen,
was du hast.» Doch der Zauberer wehrte ab: «Nein, nein, diese
Krankheit kannst du nichl ansehen!» «Ich will Wasser sieden und
dir ein nasses Tuch auf den Arm legen. Vielleicht geht dann die
Geschwulst weg», riet die Frau. Der Zauberer weigerte sich
energisch, an seinem Arm etwas geschehen zu lassen. Bald darauf fiel
er in den Schlaf. Am andern Morgen sagte er zu seiner Frau: «Wenn
heule Leute kommen und nach mir fragen, so sage ihnen, ich sei

krank und schlafe.» Und tatsächlich kamen auch Freunde des

Zauberers und fragten die Frau: «Wo ist dein Mann?» Da
entgegnete sie: Er isl ins Tal hinunter gegangen, um zu baden.» Die
Freunde warteten noch lange, doch als der Zauberer noch immer
nicht zurückkam, gingen sie heim. Am folgenden Morgen sagte der
Zauberer zu seiner Frau: Hole mir einen Freund, der mir meine
Geschwulst wegnehmen kann.» Da ging die Frau und brachte
einen Freund. Doch auch dieser konnte die Geschwulst nicht
wegbringen. Die Frau wunderte sich: «Dies muß wohl eine sehr
merkwürdige Krankheit sein, daß ich sie nicht einmal ansehen darf?»
Sie wartete, bis es Nacht wurde und der Zauberer schlief. Dann
hob sie das Tuch ab und sah mit Entsetzen den Kopf des Jünglings.

Am Morgen ging sie zum Sultan und verklagte ihren Mann;
er sei ein Zauberer und habe den Kopf eines Toten am Arm. Der
Sultan wollte sich selbst überzeugen und kam mil der Frau nach
Hause. Hier sah er wirklich am Arm des Mannes den Totenkopf.
Und wieder suchten die beiden den Kopf wegzunehmen, aber auch
ihnen gelang es nichl. Da befahl der Sultan, dem Zauberer den
Arm abzuhauen. Sie hieben ihm den Arm ab, aber der Zauberer
starb daran. Da beerdigten sie ihn zusammen mit dem Kopf des

Jünglings.

Anmerkungen.
Das Märchen 1 «Warum die Sonne so langsam geht» ist schon alt; es

enthält den Kern eines mythischen Geschehens, folgt aber sicher nur noch in
knappen Zügen der Überlieferung. Der König erkennt, daß der Kosmos gestört
ist, und stellt die Ordnung wieder her. th- verbindet den Baum der Ordnung
gemäß wieder mit der Sonne, die Welt ist wieder zum Kosmos geworden. Der
Baum ist Sinnbild der Erdachse, die Sonne Sinnbild der Mitte der Welt. Der
König schließt einen in Unordnung geratenen Menschheitszyklus ab und leitet
einen neuen solaren Zyklus ein. Das Werk erheischt 14 Tage, 12 Tage, um an
jene Stelle zu gelangen, von der aus am 13. Tage die Mitte der Welt erreicht
wird, und der letzte, der 14. Tag, ist dem Wiedererrichten der Ordnung g'e-
weiht. Die 12 Tage entsprechen in räumlicher Deutung dem Tierkreis, der
13. Tag entspricht einem Radius, der von der Peripherie zur Mitte weist, und
der 14. Tag entspricht dem Beharren in dieser Weltenmitte. Das Märchen
vermag die Taten des mythischen Weltenkönigs des Reiches der Mitte, Fo-hi,
wachzurufen.



24G Ada 'Prop. XIX. 3. 1962 — Ethnologie

Auch bei den Karaja-Indianern Südamerikas (Märchen der Weltliteratur,
Bd. 17, Diederichs, Jena 1921, p. 198) finden wir ein Märchen «Warum die
Sonne langsam geht». Damit die Sonne wieder langsamer geht, wird ihr ein
Bein gebrochen. (Man vergleiche auch den Aufbau der Welt bei den Bilchula,
in den Märchen der Weltliteratur, Bd. 27, Märchen aus Nordamerika, Diederichs,

.Iena 1926, p. 185.)
Auch das Märchen 2 «Warum die Menschen selbst für Speise und Trank

sorgen müssen» handelt vom Ende eines Zeitabschnittes in der Geschichte der
Menschheit und vom Beginn eines neuen. Durch ihre Undankbarkeit gegen
Gott verlieren die Menschen ihren paradiesischen Zustand, Gott zieht sich
zurück, das Paradies geht den Menschen verloren.

Das Märchen 3 von Limwera behandelt eine Begebenheit, die uns an die
Geschichte Simsons des Alten Testamentes erinnert. Bei vielen Völkern spielen

die Ilaare eine wichtige Rolle im magischen Geschehen. Die Körperhaare
gelten als .Ausscheidungen und müssen entfernt werden, die Kopfhaare werden

oft als Sitz besonderer Kräfte angesehen. Man denke an die Haare
Shivas.

Das Märchen 4 «Wer ist der Stärkste auf Erden» bejaht die zentrale
Stellung des Menschen in der Schöpfung.

Das Märchen 5 «Der Königssohn und die stumme Prinzessin» behandelt
ein Thema, das auch bei anderen Völkern immer wieder und in den
verschiedensten Abwandlungen zu finden ist. Es ist ein initiatisehes Märchen,
sein esoterischer Charakter ist offenbar. Man vergleiche etwa z. B. «Das
Märchen von Iwan dem Zarensohn, vom Feuervogel und vom grauen Wolf»
(Xaver Schaffgotsch, Russische Volksmärchen, Verlag Abel und Müller, Leipzig

1925).
«Das Märchen von den drei Wundergaben» (6) ist dem vorigen verwandt

und eine Abwandlung der Geschichte von dem Prinzen Ahmed und der Fee
Perì Bann (Die Erzählungen aus den Tausendundein Nächten, Bd. III, Insel-
Verlag, Wiesbaden, 1954, p. 7).

Das gleiche Thema behandeln auch die beiden folgenden Märchen: «Das
Märchen vom Königssobn» (7), «Das Märchen vom Jüngling und dem
Toten» (8).

Im Märchen von «Chigala und dem Aasgeier» (9) wird eine der verhäng
nisvollen Episoden erzählt, welche ein Eingeweihter, geführt von einem nicht
gerade würdigen Meister, auf seinem geistigen Wege zur Erkenntnis erleben
kann. Der Vater ist der geistige Führer, der Sohn ist der Schüler dieses
Meisters. Der Sohn läßt den Aasgeier frei, der Schüler handelt aus eigener
Freiheit, aber in reiner Absicht; er eignet sich damit einen geistigen Zustand
an, dem er im Grunde genommen noch nicht gewachsen ist. Zur Strafe, wie
es scheint, in Wirklichkeit zu seiner Befreiung von den Banden des Meisters,
muß er am Baum der Mitte das Sterben erleben. Er erwacht wieder und
kehrt zu seiner Mutter zurück.

Leider ist es uns unmöglich, unsere Ansicht hier zu begründen, da wir z. B.
die ganze Lehre der indischen Vedanta in Kürze auseinandersetzen müßten.
Man wird bei allen Märchen dieser Art die Merkmale des initiatischen
Geschehens antreffen, welche sind: Die Person des Helden, die Gabe oder die
Verleihung außergewöhnlicher Kräfte, der initiatische Tod und die endgültige
Befreiung. Der Held ist gewöhnlich ein Jüngling oder ein Kind, oft ist er der
Jüngste von drei Brüdern. Der Zustand der Kindheit ist Sinnbild für Adam,
für den ursprünglichen Zustand des Menschen, der Menschheit, der Welt
überhaupt. Nur durch die Rückkehr in den Ursprung erhält der Mensch alle seine
Fähigkeiten, all sein Wissen wieder. Um aber in den Ursprung zurückkehren
zu können, muß der Held für diese Welt sterben. Der Held ist entweder schon



Faessler, Wieder auf dem afrikanischen Aluerna 2 17

von Geburt an für seine außergewöhnlichen Taten begabt, oder er erhält seine
besonderen Fähigkeiten erst nach erfolgter Einweihung; oft helfen ihm dann
Tiere oder andere Wesen bei der Überwindung der Schwierigkeiten. Die Tiere
sind Sinnbilder untermenschlicher, dämonischer Zustände, die Vögel stellen
sinnbildlich übermenschliche, engelhafte Zustände dar.

Die drei folgenden Märchen 10—12 handeln von Buschgeistern, sie schildern

Begebenheiten, welche Menschen, die mit einer Schuld beladen sind, im
Zwischenreich des Psychischen und des Magischen erleben müssen.

Die letzten drei Märchen 13—15 handeln von der Undankbarkeit und der
Bosheit der Menschen.

Résumé.

L'auteur a rassemblé el traduit en 1934 15 légendes et fables africaines,
racontées par ses aides noirs autour du feu de camp au mont Ligamba près
de Sofi (District Ulanga. Tanganyika). Ces légendes sont précédées d'une
introduction et accompagnées de commentaires de M. le Dr. 11. GuTMANN.

Summary.

This is a collection of 15 African tales and fables. In 1934 indigene hoys
related them on the mountain Ligamba near Sofi (Ulanga-District, Tanganyika)
at the camp-fire and the author wrote them down in German immediately
afterwards. They are introduced and commented by Dr. IL Gutmann.


	Wieder auf dem afrikanischen Alverna : aus einem Manuskript von Pater Gerard Faessler, geschrieben 1934 in einem Ferienlager am Berg Ligamba bei Sofi (Ulanga-Distrikt, Tanganyika)

