
Zeitschrift: Acta Tropica

Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 19 (1962)

Heft: 3

Artikel: Die Bedeutung der Ethnologie für die Medizin

Autor: Brockelmann, Carl H.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-311026

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-311026
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bedeutung der Ethnologie für die Medizin.
Von Carl H. J. Brockelmann

I. Der Einfluß der Vorstellungswelt auf die Volksmedizin.

Für den praktischen Arzt und für die Gesundheitsverwaltung
kann es von Bedeutung sein, sich mit dem Brauchtum, dem Glauben

und Aberglauben der Volksgruppe ihres Arbeitsbereiches
eingehend vertraut zu machen. Besonders der Landarzt wird immer
wieder in die Lage kommen, einem Patienten helfen zu müssen,
der schon mit irgendwelchen Haus- oder Zaubermitteln
vorbehandelt ist. Er kann seine therapeutischen Maßnahmen oft
zweckmäßiger ansetzen, wenn er weiß, welche Mittel in dieser Gegend
in diesem Falle angewendet werden. Die Gesundheitsverwaltung
wird oft zu besseren Ergebnissen kommen, wenn sie bei der
Organisation von Reihenuntersuchungen oder Maßnahmen zur
Seuchenbekämpfung auf das Brauchtum, die Mentalität und die
augenblickliche Situation — kirchliche Feste, Hochzeiten und
anderes mehr — Rücksicht nimmt. Auch in Europa spielen
Brauchtum und Aberglaube eine nicht zu unterschätzende Rolle,
so daß die Kenntnis der örtlichen Gegebenheiten den Erfolg
ärztlichen Handelns wohl zu beeinflussen vermag.

Ganz besonders gilt dies natürlich für den Arzt, der in
tropischen Ländern arbeitet. Er steht hier nicht nur einer anderen
geopathologischen Situation gegenüber, sondern auch einer
Vorstellungswelt, die sich von der Europas grundlegend unterscheiden
kann. Der im naturwissenschaftlichen Denken geschulte Arzt wird
hier manchmal Schwierigkeiten haben, die Menschen zu verstehen,

deren Leben und Handeln nicht vorwiegend von rationalen
und oft allzu merkantilen Gesichtspunkten bestimmt wird, sondern
vom Gefühl und der magischen Bindung an Sippe, Dorfgemeinschaft

und übersinnliche Mächte. Hier müssen ärztliches Handeln
und Maßnahmen der Seuchenbekämpfung sich der Vorstellungswelt

der jeweiligen Bevölkerungsgruppe anpassen, wenn sie Erfolg
haben sollen. Dies gilt besonders heute, wo auf die nunmehr freien
Völker der «Entwicklungsländer» ein Zwang nicht mehr ausgeübt
werden kann, wie es zur Kolonialzeit in gewissem Umfang noch
möglich war. Das Interesse, das heute in einer veränderten Welt
diesen Entwicklungsländern entgegengebracht wird und entgegengebracht

werden muß, scheint es mir zu rechtfertigen, auf diese

Zusammenhänge etwas näher einzugehen an Hand einiger
Beispiele aus Indonesien und besonders aus Java, wo ich während
meiner achtjährigen Tätigkeit als Leiter des Bakteriologischen
Laboratoriums der Provinz Mittel-Java Gelegenheit hatte, persön-

14 Acta Tropica 19. 3. 1962



186 Acta Trop. XIX, 3, 1962 — Tropenmedizin

liehe Erfahrungen zu sammeln. Im ersten Teil dieser Besprechung
soll zunächst auf den Einfluß der Vorstellungswelt auf die
Volksmedizin eingegangen werden.

Die Vorstellungswelt der meisten Bevölkerungsgruppen des
geographisch und ethnologisch so vielgestaltigen Archipels wird
bestimmt durch die Hochreligionen Christentum, Islam,
Buddhismus-Hinduismus, durch das Brauchtum und den noch tief im
Volke verwurzelten Ahnenkult, der ein wichtiger Bestandteil der
noch aus dem Neolithicum stammenden altmalaiischen Religion
ist.

Der Islam, dem der überwiegende Teil der Bevölkerung
Indonesiens angehört, ist sozusagen Staatsreligion. Auf Bali, Lombok
und unter einigen Bevölkerungsgruppen in den Bergen Ost-Javas
herrscht noch eine eigenartige Mischung aus Hinduismus,
Buddhismus und altmalaiischer Religion. Das Christentum spielt nur
örtlich eine gewisse Rolle — von den etwa 86 000 000 Einwohnern
Indonesiens sind 1 100 000 katholische und 3 500 000 nicht-katholische

Christen — vor allem in einigen Teilen Sumatras, in Flores
und auf den Molukken. In den verkehrstechnisch unzugänglichen
Gegenden Sumatras und vor allem in dem noch zum Teil
unerforschten Inneren von Borneo bestehen noch verschiedene Alt-
Religionen.

In Java hat das Christentum unter der einheimischen Bevölkerung

nur geringe Bedeutung. Der Javane ist aber auch kein strenger

Islamit, sondern seine Vorstellungswelt wird noch stark von
den alten malaiischen Religionen und dem später eindringenden
Hinduismus und Buddhismus beeinflußt. Alte Religion und Brauchtum

hängen in ihrer Entwicklung eng miteinander zusammen,
haben sie doch die gemeinsame Aufgabe, die Beziehung zu den
übersinnlichen Mächten und das Leben innerhalb der Gemeinschaft

zu regeln.
Auf dieses alte Brauchtum stießen Hinduismus und Buddhismus,

die in den ersten Jahrhunderten nach Christus mit indischen
Händlern in den Archipel eindrangen. Die neuen Religionen wurden

zunächst von den Fürstenhöfen übernommen, die buddhistisch-
hinduistische Kultur war eine «kraton-Kultur» («kraton» — ind.:1

1 Mit ind. «indonesisch» ist die heutige «Bahasa Indonesia gemeint, die
neue Landessprache des Staates Indonesien. Sie ist aus dem Malaiischen
entwickelt und wird auf allen Schulen gelehrt, so daß sie von einem großen Teil
der Bevölkerung des Archipels verstanden wird. Bei der Vielzahl der Sprachen
und Dialekte, die noch heute im Archipel gesprochen werden, ist es nicht
möglich, alle gebräuchlichen Bezeichnungen aufzuführen. Allein auf Java
gibt es drei große .Sprachgruppen: das «Sundanesisch » in West-Java, das
«Javanisch» in Mittel- bis Ost-Java und das »Maduresiseh im südöstlichen
Teil Ost-Javas.



Brockelmann, Die Bedeutung der Ethnologie für die Medizin 187

Fürstenhof),während die alte «desa-Kultur» («desa» ind.: Dorf,
Dorfgemeinschaft) zunächst fast unbeeinflußt blieb. Die animi-
stisch-dynamistische Tendenz besonders des Hinduismus kam aber
der Vorstellungswelt auch des einfachen Volkes so entgegen, daß
eine Verschmelzung von alter Religion und Brauchtum mit der
Kultur und der Glaubenswelt des Hinduismus leicht möglich war.

Die hhidu-javanische Zeit ist deshalb für Java die kulturell
und politisch fruchtbarste Periode seiner Geschichte gewesen.
Kostbare Tempelbauten stammen aus dieser Zeit, Kunst und
Literatur nahmen einen Aufschwung, der zu neuen Formen führte —
es sei nur an das «wajang», das javanische Schattenspiel, erinnert
—, die indische Kultur wurde zu einem dem Volkscharakter
entsprechenden Brauchtum adaptiert. Weder der Islam noch die
europäische Kultur und Zivilisation haben bisher den Lebensstil
und die Vorstellungswelt des Volkes so wesentlich zu beeinflussen
vermocht. Kunst und Kunsthandwerk schöpfen noch heute aus
diesen Quellen. Auch politisch war es eine machtvolle Zeit. Die
Hindu-Reiche Javas dehnten ihren Herrschaftsbereich bis auf das
Festland von Malakka aus.

Erst mit dem Niedergang dieser Reiche im 15. Jahrhundert
konnte der Islam in Java eindringen; Statthalter und Vasallenfürsten

machten sich den neuen Glauben zunutze, um die alten
Hindu-Fürstentümer zu zerschlagen. Doch ist die Islamisierung
Javas und der anderen Inseln, von örtlich begrenzten Aktionen
abgesehen, nicht mit Feuer und Schwert vorangetrieben worden,
wie es sonst wohl im Sinne des Islams liegt. Die Durchdringung
erfolgte auf friedlichem Wege, war aber deshalb auch nicht so
intensiv. Diese «moderne» Gesetzesreligion konnte das differenzierte

Gefühlsleben des Javanen nicht befriedigen und die alte
Götter- und Geisterwelt nicht ganz verdrängen, obwohl der Islam
auf dem Wege vom mittleren Osten, wieder über Indien, schon
viel von seiner kalten Orthodoxie verloren hatte und mystisch
durchtränkt war. So genießen die «wali» (Abkürzung von «wali
ullah», einer, der Gott nahe ist) als Träger des neuen Glaubens in
Java mystische Verehrung, obwohl der strenge Islam keinen
Heiligenkult duldet. Eine grundlegende Änderung im Leben der«desa»-
Gemeinschaft und der Vorstellungswelt hat der Islam in Java nicht
gebracht, wenn auch ein gewisser Einfluß, besonders der
islamitischen Reinheitsvorschriften, auf die Lebenshaltung der Bevölkerung

nicht zu verkennen ist, wie später gezeigt werden soll.
Wie das dörfliche Leben, so steht auch die Volksmedizin noch

unter dem Einfluß der alten Religion mit ihren magischen, ani-
mistischen und dynamistischen Elementen. Die Vorstellungswelt
wird deutlich in der Weise, wie man sich die Entstehung der



188 Ada Trop. XIX, 3, 1962 — Tropenmedizin

Krankheiten denkt. Zunächst sind die «inneren» Krankheiten
wesentlich wichtiger als die «äußeren», deren Ursache man leicht
zu erkennen oder erkennen zu können glaubt. Die «inneren»
Krankheiten dagegen, die «echten» Krankheiten (ind.: sakit ba-
dan), werden auf magische Einflüsse zurückgeführt. Sie können
bewußt und böswillig angezaubert, aber auch durch «Transmigration»

erworben werden. Unter «Transmigration» versteht man den
Übergang von vermutlichen oder tatsächlichen Eigenschaften und
Kräften eines Lebewesens oder Gegenstandes auf den Menschen
(de Jong 1936). Folgendes Beispiel möge dies erläutern: man
glaubt, Lepra könne durch Essen von Fleisch der Manila-Ente
entstehen, deren rote Kopfwülste der Facies leonida der Leprösen
ähneln (Sitanala 1936). Von «Koro», einer eigenartigen Zwangsneurose,

bei der der Patient glaubt, sein Penis (bei Frauen auch
Labien oder Brustwarzen) zögen sich in den Körper zurück, was
wiederum den Tod bedeutet (van Wulfften-Palthe 1935), kann
man befallen werden, wenn man über die Spur einer Schildkröle
tritt. Die Schildkröte kann bekanntlich ihren Kopf, der dem Penis
ähnelt, unter den Schild zurückziehen.

Die Krankheiten selbst werden eingeteilt in «warme» (ind.:
panas) und «kalte» (ind.: dingin). Sie äußern sich in Winden
(ind. : angin), die aus dent Körper vertrieben oder zumindest
verlagert werden müssen. Als weitere Ursache gelten «Würmer», von
denen in Java fünf Arten genannt werden: «tjantjing stampa dai-
joh», der Wurm, der zu Besuch ist, «tj. djutung», der Zauberwurm,
«tj. ampat puleh», der viermal gedrehte Wurm, «tj. singulung»,
die ineinander verwobenen Würmer, und «tj. besar», der große
Bandwurm 2.

Andererseits glaubt man auch an eine «Übertragbarkeit» von
Krankheiten durch Berührung. So berichtet eine alte chinesische
Überlieferung von giftigen Mädchen auf Java, man stirbt, wenn
man sie berührt, der Körper aber bleibt am Leben (Sitanala
1936). Hier ist wohl die Lepra gemeint, denn ähnliche Vorstellungen

findet man auch bei anderen Völkern, so auch in Europa, wo
man den Leprösen vielfach sogar einen Totenschein ausstellte, wie
z. B. in Norwegen.

Eine alte Sage berichtet, daß einmal einer Königin träumte, sie

würde in alte, schmutzige Kleider gehüllt; am Morgen war sie an
Lepra erkrankt. Auch glaubt man, daß Lepra durch kleine
Lebewesen übertragen werden könne, die, von dem Körper des Kranken
mit dem Winde verweht, die Krankheit verbreiten. Die aus der
Gemeinschaft ausgeschlossenen Leprösen mußten sich stets an der

2 van der Burg nennt noch tj. api, den Feuerwurm, und den tj. nasi, den
Reiswurm.



Brockelmann, Die Bedeutung der Ethnologie für die Medizin 189

Flußmündung ansiedeln, damit sie nicht beim Waschen das Wasser

des Flusses verunreinigten. Zauberer bei den Batak (Sumatra)
sollen in früheren Zeiten Wanzen in Bambusbehältern bewahrt
haben, und man glaubte, daß sie mit diesen Tieren, die sie von den
Leprösen gesammelt hatten, die Krankheit auf andere übertragen
könnten (Sitanala 1936).

Von der gleichen Vorstellungswelt wird die Volksheilkunde
beeinflußt, deren Repräsentant der Dorfzauberer (ind.: dukun) ist.
Ursprünglich Dorfpriester, wurde er vom Islam in die Rolle des
Zauberers gedrängt, ohne daß er seine Macht, die auf dem Glauben
an magische Kräfte beruht, verlor. Er ist mit besonderem Wissen
von den guten und bösen Geistern in der Natur auf Grund seiner
Kenntnis des magischen Rituals ausgestattet, verfügt über ein
besonderes Maß an «mana», magischer Kraft, und vermag deshalb
zu heilen, aber auch Krankheit und Tod zu bringen (Amir 1926,
Simons 1939). Wegen seiner Kenntnis der schwarzen Magie (ind.:
guna-guna) ist er gefürchtet, und auch mancher Europäer weiß
Wunderdinge über seine Tätigkeit zu berichten.

Der «dukun» — auch Frauen üben diese Tätigkeit aus —
vollbringt Wunderheilungen, wobei ihm die große emotionelle
Reizbarkeit und Suggestionsbereitschaft der malaiischen Rasse zugute
kommt (der Köchin einer mir bekannten Familie hat ein «dukun»
in einer Art Hypnose mittels eines auf die Haut gesetzten
Gummischlauches ein ganzes Säckchen voll Nägel und anderer Metallteile

aus dem Bauch geholt, die ihr böswillig hineingehext worden
waren; sie zeigl es jedem stolz und ehrfürchtig). Der «dukun»
bereitet auch die Arzneien und Tränke zur Vorbeugung (jav.:
djamu) gegen alle möglichen Krankheiten, besonders in der
Schwangerschaft. Er wird ans Krankenbett gerufen und ist für
die Frau während Schwangerschaft und Geburt unentbehrlich.

Es würde zu weit führen, alle Bräuche und Volksmittel
aufzuzählen, die während der Schwangerschaft eingehalten und
eingenommen werden müssen. Der Akt der Zeugung und Fortpflanzung

nimmt im Denken und Fühlen der einfachen Menschen einen
besonders breiten Raum ein und gibt zu mystischen Vorstellungen
reichlich Anlaß. Einige dieser Bräuche seien aber doch genannt,
da sie gut die Vorstellungswelt charakterisieren, aus der sie

stammen.
Man begegnet hier wieder der Transmigrationsvorstellung und

Signaturlehre in ausgeprägter Form. Die Signaturlehre beruht auf
dem Glauben, daß die Natur gewisse Tiere, Pflanzen, Mineralien
und anderes mit einem Zeichen (signum) versehen habe, damit der
Mensch ihren Verwendungszweck, z. B. als Heilmittel, erkennen
könne. Als typisches Beispiel möge hierfür der Gebrauch der



190 Ada Trop. XIX. 3, 1962 — Tropenmedizin

Euphorbia tirucalli L. (ind.: patah tulang, patah gebrochen,
tulang Knochen) zur Heilung von Knochenbrüchen genannt
werden. Durch das Nichtauswachsen der Endknospen sind die
Zweige oft abgewinkelt und gleichen einem verheilten Bruch. Auf
Transmigrationsvorstellungen wiederum beruht die Anwendung
von Blättern der Mimosa pudica L. (ind.: putrì malu, putrì
Mädchen, Tochter, malu scheu, verlegen, dann tidur, daun
Blatt, tidur — schlafen) als Schlafmittel für Kinder. Die Eigenschaft

der Mimose, bei verschiedenen äußeren Reizen in eine
«SchlafStellung» überzugehen, soll auf den Menschen übergehen,
wenn man die Blätter unter das Kopfkissen legt.

Während der Eröffnungsperiode des Uterus darf nichts im
Hause geschlossen bleiben. Alle Türen, Schubladen und Deckel
werden geöffnet, selbst der Ehemann nimmt seinen Leibriemen ab.
Die Haare der Gebärenden werden gelöst, nur oberhalb des Uterus
trägt sie ein Tuch fest um den Leib gebunden, damit das Kind
nicht versehentlich den falschen Weg nach oben wählt. Der
«dukun» bereitet einen alkoholischen Extrakt aus einer Landkrabbe,
die ihre Eier offen unter dem Schwanz trägt. Ein wirksames
Mittel, um die Eröffnungsperiode zu beschleunigen, ist Wasser, in
dem ein Zweig von Anastatica hierochuntica (ind.: kembang pati-
mah, kembang — Blume, Fatimah [ind.: Patimahj ist die Tochter
des Propheten) gelegen hat. Die zusammengerollten Blätter dieser
Pflanze entrollen sich, wenn sie im Wasser liegen; diese Eigenschaft

soll auf die Gebärende übertragen werden (de Jong 1936).
Nach Bakker (1928) soll übrigens die «Rose von Jericho» früher
in Holland zum gleichen Zwecke auf den ländlichen Märkten
gehandelt worden sein.

Während der Schwangerschaft wiederum darf die Frau keine
rohen Eier essen, da sie sonst vorzeitig Wehen bekommt. Die
Wehen, die das Huhn beim Legen des Eies gehabt hat, werden
durch Transmigration über das rohe Ei auf die Schwangere
übertragen. Auch ist es für die künftige Mutter gefährlich, Bananen
zu essen, die zwei Früchte in einer Schale enthalten. Sie könnte
sonst Zwillinge bekommen, ein großes Unglück, wenn sie auch
noch verschiedenen Geschlechts sein sollten, da man sie der
Unzucht im Mutterleib bezichtigt.

Nach der Geburt wird der Frau ein Fischnetz auf den Leib
gelegt, um damit die Rückbildung der Gebärmutter zu beschleunigen;

das Fischnetz nimmt beim Trocknen sehr rasch seine alte
Form wieder an.

An einigen Beispielen soll noch gezeigt werden, wie
Transmigrationsvorstellung und Signaturlehre die Wahl der Heilmittel
beeinflussen. So wird bei Lepra und anderen Krankheiten rohes



Brockelmann, Die Bedeutung der Ethnologie für die Medizin 191

Eidechsenfleisch gegessen, da man erwartet, daß das bekannt gute
Regenerationsvermögen dieser Tiere auf den Kranken übergeht.
Bei einem meiner Patienten mit einem inoperabelen Lebercarci-
nom habe ich selbst erlebt, daß die Angehörigen im letzten
Stadium noch dieses Mittel mit großer Zuversicht versucht haben. Bei
Lepra wird auch gern Schildkrötenfleisch gegeben, das noch während

des Kochens fibrillare Zuckungen zeigt, und man hofft, daß
sich diese außerordentliche Lebenskraft auf die absterbenden Glieder

des Leprösen übertragen würde (Sitanala 1936).
Bei Dysenterie wird ein Dekokt aus Blättern der Paederia foetida

gegeben, deren Blätter nach normalen Faeces riechen. Man hofft,
daß durch dieses Mittel die Faeces des Kranken bald die normale
Konsistenz annehmen werden.

Auf der Signaturlehre beruht der Gebrauch eines Schwammes,
Polgporus sanguineus (ind.: djamur merah). Wegen seiner roten
Farbe wird er zur Stillung von Blutungen angewandt. Ähnlich ist
es mit dem Rhizom von Curcuma longa, das eine auffallend gelbe
Farbe hat; man verordnet es bei Gelbsucht. Bei Koro-Erkrankun-
gen gelten die männlichen Blüten der Lontar-Palme (Borassus
flabelliformis, ind.: lonlar) als Heilmittel, weil sie ihrer Form
nach dem Penis ähneln.

Zu den Riten, die in Celebes bei einer Pockenerkrankung
durchgeführt werden, gehört auch das Zerschlagen eines rohen Eies, die
Pusteln sollen damit zum Platzen gebracht und die Heilung
eingeleitet werden (Kaiser 1930).

Auf dynamistischen Vorstellungen wiederum beruht der Glaube
an die magische Kraft, die Lebewesen und auch Gegenständen
innewohnen kann. Besonders reich an magischer Kraft ist natürlich

der «dukun»; aber auch hochgestellte Personen wie radja's
(Fürsten) und Sultane, aber auch z.B. Kinder, die an einem glücklichen

Tage geboren sind. Gegenstände, die mit solchen Personen
in Berührung gekommen sind, werden als «djimal» (Amulett)
getragen. Haare werden auf Wunden gelegt, in gleicher Weise wird
auch Speichel gebraucht, der Urin hochgestellter Personen wird
getrunken. I. A. de Jong berichtet, daß sie vom Ehemann einer
Gebärenden gefragt wurde, ob sie etwas dagegen hätte, wenn er
seiner Frau seinen eben gelassenen Urin zu trinken gäbe, um ihr
von seiner Lebenskraft mitzuteilen. Aber auch z. B. glühende
Nägel, in einen Heiltrank geworfen, erhöhen dessen magische
Kraft.

Volksmedizin und Volksglaube haben sich nicht zuletzt des

Islams bemächtigt und ihn in ihre Vorstellungswelt eingebaut.
Papierstreifen mit Koransprüchen, möglichst in arabischen
Buchstaben geschrieben, dienen als «djimat» und werden deshalb auf



192 Ada Trop. XIX, 3, 1962 — Tropenmedizin

Wunden gelegt oder in Wasser getaucht, das dann getrunken wird.
Sehr wirksam ist der Staub aus dem Heiligtum in Mekka, ebenso
wie Haare aus dem Besen, womit der Tempel ausgefegt wurde.
Wasser aus den Brunnen in Mekka stehen als Heilmittel hoch im
Kurs. All diese Dinge sind mit magischer Kraft geladen.

Unter den vielen anorganischen Substanzen, wie Gips, Flußspat,

Opal, Quarz und aus China importierten Fossilien (Königswald

1931), werden einige hundert Pflanzen als Heilmittel in
Java verwendet (Seno 1950, Sorgdrager 1940). Nur wenige
haben eine pharmakologisch nachweisbare Wirkung. Einige Pflanzen

enthalten Alkaloide, wie Anona muriata, die anregend auf
Herz und Atmung wirken, andere haben gefäßkontrahierende
Wirkung, wie Blumea balsamifora, die bei gynäkologischen Blutungen
angewendet wird.

Viel im Gebrauch sind Hautreizmittel, die in Form eines Breies
auf die verschiedensten Körperstellen aufgetragen werden können,
besonders gern bei Kopfschmerzen auf die Stirn. Überhaupt werden

in der javanischen Volksmedizin äußerliche Mittel bevorzugt.
Eine beliebte Methode ist es, mit einem Kupfergeldstück die Haut
über dem erkrankten oder schmerzenden Bezirk so lange zu schaben,

bis sich Haematome bilden. Fast jeder Patient, der in die
Praxis zur Behandlung kommt, zeigt die blaurot unterlaufenen
Streifen über dem Bezirk, der schmerzt oder wo der Sitz der
Krankheit vermutet wird.

In besseren javanischen Häusern kann man noch heute eine
Hausapotheke (javan.: botekkan, vielleicht von Apotheke abgeleitet)

finden. Sie enthält Kräuter und getrocknete Früchte, die bei
Bedarf in einem kleinen Mörser (javan.: batu pipisan) zerrieben
werden. Übrigens werden fast alle Pflanzen und Früchte, die als
Nahrungsmittel dienen, gleichzeitig als Heilmittel gebraucht.

Viele von den alten Volksheilmitteln sind bereits ausgestorben
oder im Aussterben begriffen. Die alte magische Vorstellungswelt
ist aber doch so tief im Unterbewußtsein des Volkes verankert,
daß sie nicht nur den Islam, sondern auch die europäische Kultur
und Zivilisation in sich aufnimmt. Wie man den Koransprüchen
eine besondere magische Kraft zuordnet, wird diese Vorstellung
auf die Attribute der modernen westlichen Medizin übertragen. So

möchte ich meinen, daß die Injektionsspritze das Zaubermittel des
Arztes geworden ist. Der Glaube an die Wunderkrafl der Spritze
ist so groß, daß es unmöglich ist, einen Patienten zu behandeln,
ohne ihm eine Spritze zu geben. Unterläßt man es, so kann man
sicher sein, daß der Patient nicht wiederkommt und auch die
Medizin nicht nimmt, die man ihm zum Gebrauch per os
verordnet hat. Es ist vorläufig sinnlos, hier aufklärend wirken zu



Brockelmann, Die Bedeutung der Ethnologie für die Medizin 193

wollen, ehe nicht das rationell-naturwissenschaftliche Denken
Eingang in die Vorstellungswelt dieser Menschen gefunden hat. Man
würde den Patienten nur enttäuschen, ohne ihn überzeugen zu
können. Bei den verbreiteten Mangelkrankheiten aller Art wird
sich immer eine Möglichkeit finden, dem Patienten die erwartete
Spritze zu geben, ohne gegen die ärztliche Ethik zu verstoßen und
die Unwissenheit und Gläubigkeit des Patienten auszunutzen.

Die augenfälligen Erfolge, die eine Injektion, besonders bei
Krankheiten wie der Frambösie, in kurzer Zeil erkennbar werden
läßt, haben sicher dazu beigetragen, den Glauben an die Spritze
und deren magische Kraft zu festigen, obwohl die einheimische
Bevölkerung der europäischen Medizin zunächst sehr mißtrauisch
gegenübergestanden hat und mancherorts noch gegenübersteht.

Es ist hier nicht der Platz, Vergleiche zu europäischen Verhältnissen

zu ziehen, wo die Vorstellungswelt in manchen Volksgruppen
ebenfalls noch stark von altem Brauchtum und Alt-Religion

beeinflußt ist und Glaube und Aberglaube oft dicht nebeneinander
liegen. Wenn auch die Zivilisation die alte Volksmedizin allmählich

verdrängt, in Europa vielleicht schneller als in den
Entwicklungsländern, so ist es doch außerordentlich wichtig, um diese
Vorstellungswelt zu wissen. Auch die beste medizinische Technik
kann an der falschen psychologischen Beurteilung und Behand
lung des Patienten scheitern.

Im nächsten Abschnitt soll der Einfluß des Islams auf die
Vorstellungswelt und die Volksgesundheit der einheimischen Bevölkerung,

besonders Javas, dargestellt werden.

II. Der Einfluß des Islams auf die Volksgesundheit in Java.

Im vorhergehenden Abschnitt wurde gezeigt, wie die
Volksmedizin auf Java von der Vorstellungswelt einer Alt-Religion mit
hinduistisch-buddhistischen Elementen und vom Brauchtum, das
ebenfalls aus der vorislamitischen Zeit stammt, abhängig ist. Die
Heilmethoden haben magischen Charakter, die Heilmittel zeigen
nur in wenigen Fällen einen nachweisbaren pharmakologischen
Effekt. Ein positiver Einfluß aid' die Volksgesundheit kann von
dieser Heilkunst kaum erwartet werden.

Anders der Islam. Sein Einfluß kann sich günstig auswirken,
wenn er natürlich auch stark von den geomedizinischen Bedingungen

des einzelnen Landes abhängig ist. Außerdem ist auch der
Islam in seiner Entwicklungsgeschichte von der Mentalität des

Volkes abhängig, auf das er trifft, wie man in Indonesien leicht
feststellen kann und wie es die Geschichte des Islams deutlich
macht (C. Brockelmann, 1939). Man kann deshalb nicht vom Ein-



194 Ada Trop. XIX, 3. 1962 — Tropenmedizin

f'luß des Islams auf die Volksgesundheit allgemein sprechen,
sondern nur in bezug auf bestimmte Länder.

Der Islam ist eine Gesetzesreligion, die zum großen Teil aus
hygienischen Vorschriften besteht. Von den Gläubigen werden sie

natürlich nicht als solche empfunden, sondern sie sind religiöses
Gesetz, dem der Gläubige zu gehorchen hat. Unterlassung und
Nichtbeachtung der Vorschriften ist Sünde.

Sauberkeit an Körper und Geist ist eines der Grundprinzipien
des Islams, die Sorge für die Gesundheit ist religiöse Verpflichtung.
So sagt der Prophet:

Der Islam ist gegründet auf Reinheit.
Reinheil ist die Grundlage unseres Gottesdienstes.
Reinheit ist schon der halbe Glaube.

Die Vorstellungen von Sauberkeit eidsprechen natürlich nicht
immer dem, was die moderne Hygiene darunter versteht. Die
vorgeschriebenen Waschungen werden oft nur als «rituell» betrachtet
und nur symbolisch durchgeführt, vor allem in Ländern, wo das
Wasser knapp ist. Vom Gläubigen wird aber eine positive
Einstellung zur Reinhaltung von Körper und Kleidung gefordert, die
man in anderen Religionen — abgesehen vom Judentum — nicht
findet. Man kann erwarten, daß sich diese Grundeinstellung günstig

auf die Volksgesundheit auswirkt, natürlich in Abhängigkeit
von der Mentalität der Bevölkerung und den geomedizinischen
Gegebenheiten.

Es läßt sich schwer nachweisen, ob ein Volk vor der Islamisie-
rung weniger sauber und mehr von Krankheiten betroffen war,
die auf unhygienische Lebensweise zurückzuführen sind, denn
meist findet man aus diesen frühen Zeiten nur wenig objektive
Berichte in dieser Hinsicht.

Über Java schreibt zum Beispiel der chinesische Islamit Ma
HoEAN,der 1416 mit Tsjeng Ho als Dolmetscher den Archipel
besuchte,daß er drei Bevölkerungsgruppen vorfand: «1. Islamiten, die
aus dem Westen gekommen seien und sich in Java angesiedelt
hätten; ihre Kleidung wäre sauber und ordentlich, ebenso wie ihre
Lebensweise. 2. Chinesen, die nach Java ausgewandert waren;
auch sie hielten sich sauber und ordentlich, viele hätten den Islam
angenommen und beachten dessen Vorschriften. 3. Eingeborene,
die sehr häßlich und schmutzig seien; sie laufen mit ungekämmten

Haaren und nackten Füßen herum und glaubten wirklich an
reufei. Ihre Ernährung wäre unsauber und schlecht, wie z. B.

Schlangen, Ameisen und andere Arien von Insekten und Würmern,
ihre Hunde essen und schlafen mit ihnen gemeinsam» (zitiert nach
de Graaf 1949).



Brockelmann, Die Bedeutung der Ethnologie für die Medizin 195

Diese Darstellung dürfte wohl übertrieben sein, denn es spricht
aus ihr das Überlegenheitsgefühl des höher kultivierten Volkes
und die Verachtung des Islamiten gegenüber Andersgläubigen.

Vergleicht man heute aber Bali, wo etwa die gleichen geo-
medizinischen Bedingungen herrschen, der Islam aber nicht hat
eindringen können, mit Java, so muß man feststellen, daß die
Gehöfte oft recht unordentlich sind und die Bevölkerung körperlich

und in ihrer Kleidung weniger sauber ist. Infektionskrankheiten,

deren Verbreitung eng mit unhygienischer Lebensweise
verbunden ist, wie Lepra und Rhinosclerom, sind in Bali häufiger
als in Java.

Die Reinheit gehört zu den fünf «ibâdât», den Werken, mit
denen der Mensch Allah dienen soll. Dazu gehört das Sauberhalten
von Körper und Geist, von Kleidung, Haus und Hof.

Deutlich wird der Wert dieser Vorschriften, wenn man ihnen
im einzelnen nachgeht. Der Islam verlangt eine rituelle Reinigung
zu den verschiedensten Gelegenheiten. So wird eine Waschung
gefordert nach der Berührung von etwas Unreinem. Das arabische
Wort «nadjis», unrein, bezeichnet alles, was Ekel erregt, und im
engeren Sinne, was dem Gläubigen verboten ist zu berühren oder
zu sich zu nehmen. Als unrein in diesem Sinne werden angesehen:
berauschende Getränke und Milch von Tieren, deren Fleisch vom
Menschen nicht gegessen wird — ausgenommen natürlich die
Muttermilch. Unreine Tiere sind Schwein und Hund. Sie dürfen
also nicht berührt, ihr Fleisch darf nicht gegessen werden. Alle
Tierkadaver oder Teile von Tieren, die ohne rituelle Schlachtung
eines natürlichen Todes gestorben sind, gelten als unrein.
Ausgenommen ist wieder die menschliche Leiche und seltsamerweise
Fische und Heuschrecken.

Durch diese Vorschriften kann schon eine große Zahl von
Infektionen und Nahrungsmittelvergiftungen vermieden werden.
Besondere Bedeutung haben diese Vorschriften in den tropischen
Ländern, wo die Zersetzung von Kadavern besonders schnell geht.

Ferner gelten als unrein: Blut, Eiter, Erbrochenes, Faeces und
Urin sowie andere Flüssigkeiten, die aus den Genitalien kommen.

Hierzu gehört das Menstrualblut, nicht aber Sperma, sofern
es nicht von einem unreinen Tier stammt.

Reinheitsvorschriften gibt cs in anderen Religionen auch, so
beim Judentum, wo sie so differenziert niedergelegt sind, daß es

kaum möglich erscheint, sie im täglichen Leben befolgen zu können.

Im Islam sind diese Regeln vereinfacht und besser den
Erfordernissen des täglichen Lebens und der praktischen Brauchbarkeit

angepaßt. Während die Reinheitsvorschriften anderer
Religionen zum Teil vom Standpunkt der wissenschaftlichen Hygiene



196 Acta Trop. XIX. 3, 1962 — Propenmedizin

unnötig erscheinen, findet man im Islam fast ausschließlich
Vorschriften, die auch in hygienischer Hinsicht wertvoll sind. Mohammed

hat seine Gläubigen nicht überfordert und erreicht damit
vielleicht, daß die notwendigen Vorschriften um so gewissenhafter
ausgeführt werden. Im Koran steht: Allah legt der Seele nichts
auf, was nicht ausführbar ist (Koran. Sura Al-Baqarah, Vers 286).

Nicht nur das Berühren von Unreinem macht eine rituelle
Waschung notwendig, sondern es gibt auch Zustände, die eine
Reinigung erfordern. Diese Zustände werden als «hadath» bezeichnet,

und zwar gibt es einen großen und einen kleinen «hadath».
Zum großen «hadath» gehört der Geschlechtsverkehr und jede
Ejakulation. Auch die Frau ist während der Menstruation unrein,
überträgt diese Unreinheit aber nicht durch Berührung auf
Menschen oder Gegenstände, wie es im Talmuth dargestellt ist. Das
gleiche gilt für unregelmäßige Blutungen und 40 Tage nach der
Geburt. Die Berührung einer Frau während der Menses verunreinigt

also nicht, wohl aber ist die Kohabitation während dieser Zeit
verboten: die Frau selbst darf auch nicht fasten oder eine Moschee
betreten. Der Zustand des großen «hadath» kann nur durch ein
Bad beseitigt werden.

Der Zustand des kleinen «hadath» tritt ein nach dem Verlassen
einer Substanz, gleich welcher Art, aus dem menschlichen Körper,
auch durch die natürlichen Wege, ferner nach jedem
Bewußtseinsverlust, auch nach dem Schlaf. Dazu kommt jede Berührung
der Genitalien und die Berührung der Haut eines Menschen
anderen Geschlechtes, wenn zwischen diesen Personen nicht ein so

enger Verwandtschaftsgrad besteht, daß eine Heirat nicht möglich
ist. Im Zustand des kleinen «hadath» ist es dem Gläubigen
verboten, gottesdienstliche Handlungen zu verrichten. Um die Reinheit

wieder herzustellen, ist eine rituelle Waschung nötig.
Es würde zu weit führen, auf weitere Einzelheiten einzugehen.

Vom medizinischen Standpunkt aber ist cs wichtig, kurz die Art
der Reinigungen und die Einstellung des Islams zum Wasser zu
untersuchen. Die rituelle Waschung soll grundsätzlich mit Wasser
erfolgen. Steht kein «sauberes» Wasser zur Verfügung, kann auch
sauberer und trockener Sand gebraucht werden. Letzterer Zusatz
ist besonders auf die trockenen Länder des Vorderen Orients
zugeschnitten. Das für die rituelle Waschung benötigte Wasser muß
«sauber» und «säubernd» sein. Diese Eigenschaften besitzen
Regen-, Hagel- und Schneewasser, unter Umständen auch Brunnen-,

See- und Flußwasser. Am geeignetsten ist natürlich
Regenwasser, das mit Recht als besonders sauber und säubernd gilt. Im
Koran heißt es: «und wir senden sauberes und säuberndes Wasser
vom Himmel hernieder« (Koran, Sura Al-Anfûl, Vers 11).



Brockelmann, Die Bedeutung tier Ethnologie für die Medizin 197

Wasser gilt dann als «rein», also für rituelle Waschungen
geeignet, wenn es unveränderlich ist in Geruch, Geschmack und
Farbe. Es wird «unrein», wenn es durch Beifügung irgendwelcher
Substanzen die oben genannten Eigenschaften nicht mehr besitzt.
Im Koran wird deshalb empfohlen, das Wasser in Gefäßen mit
einem Deckel zu verwahren.

Wichtig ist nicht nur, daß das Wasser sauber ist, es muß auch
säubern. Diese Fähigkeit kann das Wasser verlieren, wenn es der
Sonne ausgesetzt und dadurch erwärmt wird. Ebenso säubert
Wasser nicht mehr, das schon einmal zu einer Waschung
verwendet worden ist oder dem man fremde Substanzen beigefügt
hat.

Diese Forderungen an die Qualität des Wassers sind
verhältnismäßig hocli für Länder, in denen es eine technische Wasser-
untersuchung nicht gab und meist noch nicht gibt. Für Länder,
die an Wassermangel leiden, hat man deshalb versucht, die
Forderungen an die Reinheit des Wassers etwas zu mildern. So werden
Geschichten überliefert, daß sich der Prophet selbst in Wasser
gewaschen habe, das schon einmal gebraucht worden war, oder
Wasser getrunken habe, das nach den strengen Grundsätzen als

verunreinigt hätte gelten müssen.
Die Bestimmungen, die den Reinheitsgrad des WTassers regeln,

sind sehr eingehend ausgearbeitet und den praktischen Bedürfnissen

auch wasserarmer Länder angepaßt. So wird die Menge
festgelegt, die durch Zufügung einer Substanz auf alle Fälle
verunreinigt wird. Fügt man dieser Minimumeinheit von verunreinigtem

Wasser die doppelte Menge reinen Wassers bei, dann wird es

wieder rein im rituellen Sinne. Auch das Mindestquantum ist
bestimmt, das zu einer Reinigung notwendig ist. Es richtet sich nach
Überlieferungen, in denen berichtet wird, wieviel Wasser der
Prophet zu verwenden pflegte — für eine gewöhnliche Waschung
sind es etwa 3 Liter.

Neben Regenwasser wird allgemein strömendes Wasser bevorzugt.

Für eine Reinigung im Zustand des großen «hadath» muß
sogar strömendes Wasser verwendet werden. In den Moscheen
wird deshalb allgemein dafür gesorgt, daß fließendes Wasser
vorhanden ist.

Ähnlich strenge Bestimmungen gelten auch für die Sauberhaltung

von Kleidern und besonders der Eßgeräte. So muß zum
Beispiel ein Topf, den ein Hund berührt hat, oder ein Teller, auf dem
Schweinefleisch gelegen hat, mindestens einmal mit Wasser und
Sand gewaschen werden und dann noch 6mal mit sauberem Wasser

gespült werden. Dasselbe gilt für Kleider, die mit etwas
Unreinem in Berührung gekommen sind.



198 Acta Prop. XIX, 3. 1962 — Tropenmedizin

Vom hygienischen Standpunkt wichtig sind auch die Vorschriften,

die sich mit dem Geschlechtsverkehr, der Menstruation, De-
faecation und Urinieren beschäftigen. Wie schon gesagt, verlangt
jedes Berühren der Genitalien eine Reinigung, also auch nach dem
Urinieren. Nach jedem Geschlechtsverkehr ist eine Waschung
notwendig und am anderen Tag ein Vollbad. Aufs genaueste ist der
Frau das Verhalten während der Menstruation vorgeschrieben,
deren Grundprinzip äußerste Sauberkeit ist.

In stehendes Wasser darf nicht uriniert oder defaeciert werden.
Man muß außerdem dazu einen Platz aussuchen, wo die Handlung
keinen Anstoß erregt; man soll sich der Kleidung erst entledigen,
wenn man sich hingehockt hat. Nach der Defaecation ist der Anus
zu reinigen, am besten mit Wasser. Dafür soll die linke Hand
gebraucht werden, da die rechte zum Essen dient. Diese Reinigung
soll auch nach dem Urinieren vorgenommen werden. Der Genauigkeit

halber sei erwähnt, daß die diesbezügliche Vorschrift lautet,
daß man den Anus zunächst mit «drei Steinen» und dann mit
Wasser oder notfalls nur nach einer dieser Methoden reinigen soll.
Was unter den «Steinen» verstanden werden soll, ist nicht ganz
klar, die Meinungen der Kommentatoren gehen hier auseinander.

Im Falle einer Krankheit ist der Gläubige verpflichtet, einen
Arzt zu konsultieren, sich an dessen Anweisungen streng zu halten
und die Arzneien zu gebrauchen, die ihm verordnet worden sind.

Als eine hygienische Maßnahme isl auch die Beschneidung zu
betrachten, obwohl die Meinungen über ihren Wert ärztlicherseits
geteilt sind, wie später noch gezeigt werden soll. Die Vorschriften
über die Beschneidung sind recht ungenau, sowohl bezüglich der
technischen Ausführungen als auch bezüglich des Zeitpunktes, an
dem sie vorgenommen werden soll. Hier sind deshalb die
Gebräuche in den islamitischen Ländern verschieden. Grundsätzlich
jedoch muß jeder Junge und jedes Mädchen beschnitten werden.
Beim männlichen Geschlecht ist das Ideal eine vollständige Gir-
cumcisio. Die Beschneidung wird meist von medizinischen Laien
vorgenommen, erst in neuerer Zeit ist es bei der Stadtbevölkerung
üblich geworden, die Beschneidung von einem Chirurgen
durchführen zu lassen (Soeselo 1939). Bei den «Dukun's», die gewöhnlich

die Beschneidung vornehmen, sind gelegentlich selbstkonstruierte

Geräte in Gebrauch, die dazu dienen, die Vorhaut scharf
abzuklemmen und damit den Schnitt einfacher und schmerzloser
auszuführen (Asharie 1930). Da die Technik nicht immer
einwandfrei ist, bleibt die Circumcisio oft unvollständig, und große
Teile des Praeputiums können erhalten bleiben.

Wie die Beschneidung bei der Frau vorgenommen werden soll,
ist nicht ganz sicher und wird auch verschieden gehandhabt. Es



Brockelmann, Die Bedeutung der Ethnologie für die Medizin 199

kann eine Beschneidung am Praeputium der Klitoris, aber auch an
den Labien vorgenommen werden. In Java ist die Beschneidung
der Mädchen beinahe immer nur eine symbolische Handlung.

Nach dieser Übersicht über die Gesundheitsvorschriften des

Islams soll auf die Auswirkungen eingegangen werden, die sie
haben können und in der Praxis in Java haben. Zunächst muß
nochmals darauf hingewiesen werden, daß die ursprüngliche
Lehre des Islams in den verschiedenen Ländern den Gegebenheiten

des Landes in bezug auf geographische Besonderheiten.
Klima, soziale Verhältnisse, Brauchtum und Mentalität seiner
Bewohner angepaßt worden ist. Man darf deshalb aus den Verhältnissen,

die man in den einzelnen islamitischen Ländern vorfindet,
nicht auf die Unzulänglichkeit der hygienischen Vorschriften
überhaupt schließen. Die natürlichen Gegebenheiten, wie Wassermangel,

Fehlen von Kanalisation und anderes mehr, sind vorläufig
vielfach noch unüberwindliche Schwierigkeiten, so daß man die
tatsächlich herrschenden unhygienischen Zustände weder dem
Versagen des Islams noch der Bevölkerung selbst zuschreiben
kann.

Durch das Verbot, unreine Dinge zu genießen oder zu berühren,
werden viele Infektionen vermieden, denn sowohl Kadaver von
Tieren, die nicht geschlachtet wurden, sondern eines natürlichen
Todes gestorben sind, als auch ein großer Teil der
Körperausscheidungen, wie Eiter, Sputum, Faeces und Urin können unter
Umständen hoch infektiös sein. Durch die Waschung nach Berühren

der Genitalien und des Anus kann manche Auto- und Reinfektion

vermieden werden.
Die Sauberhaltung von Körper, Kleidung, Eßgeräten, Haus und

Hof ist die Grundlage jeder Hygiene, und so haben sich auch die
Sauberkeitsvorschriften des Islams in vieler Hinsicht günstig auf
die Volksgesundheit ausgewirkt. Als Beispiel hierfür möchte ich
die Verbreitung des Rhinoscleroms in Indonesien anführen. Diese
Infektion tritt nur unter schlechten hygienischen Verhältnissen
auf, vor allem bei mangelnder Sauberkeit von Körper, Kleidung
und Gerätschaften, verbunden mit einem jahrelangen engen Kontakt

von Kranken und Gesunden. Diese Krankheit scheint in der
vorislamitischen Zeit (vor 1300) im Archipel sehr verbreitet
gewesen zu sein. Das geht unter anderem daraus hervor, daß eine

Figur aus dem «wajang», dem Schattenspiel, die einen Mann aus
dem Volke darstellt, eine typische Hebra-Nase aufweist. Diese
traditionellen Figuren haben sich durch Jahrhunderte kaum verändert,

was darauf hinweist, daß das Rhinosclerom zur Zeit der
Entstehung des «wajang» eine unter dem Volk bekannte Krankheit
gewesen sein muß. Es wird vermutet, daß diese Krankheit mit



200 Acta Trop. XIX. 3, 1962 — Tropenmedizin

indischen Einwanderern eingeschleppt wurde. Die Herde liegen in
abgelegenen und schwer zugänglichen Gegenden, in denen besonders

schlechte hygienische Verhältnisse herrschen und in die der
Islam entweder überhaupt nicht eingedrungen ist oder nur sehr
oberflächlich Fuß gefaßt hat (Kouwenaar 1956, Maasland 1935,

Wielenga 1937).
Als unreine Tiere gelten Hund und Schwein. Es ist bekannt,

daß der Hund Infektionskrankheiten übertragen kann und bei
schlechter Pflege immer stark nut Würmern verseucht ist. In
dieser Hinsicht ist das Schwein vielleicht noch gefährlicher, da
sein Fleisch auch gegessen werden kann, was beim Hund meist
nicht der Fall ist, obwohl es auch Gegenden gibt, in denen
Hundefleisch gegessen wird. Die Infektionsmöglichkeit durch
Schweinefleisch ist besonders in den Tropen groß. So wurden in
Djakarta bei 150 gesunden Schweinen nach der Schlachtung in
Lymphdrüsen, Leber, Nieren, Urin und Darminhalt in 25 Fällen
Bakterien der Salmonella-Gruppe gefunden (Kraneveld 1952).
Echinokokkus-Infektionen kommen unter den Javanern nicht vor,
Taenia solium ist selten, Cysticercose im Gehirn durch Auto-
infektion mit Eiern von Taenia solium wurde in Java nur zweimal
beobachtet, und zwar bei Chinesen (Hausmann 1950). Dipylidium
caninum ist seilen, obwohl dieser Wurm bei Hunden in Java
häufig gefunden wird (Sri Unuati & Lie Kian Joe 1953).

Ob sich die Beschneidung günstig auswirkt, läßt sich nicht
sicher nachweisen. Bei der Frau hat diese Vorschrift, besonders
bei den Völkern des Mittleren Ostens, wohl in der Hauptsache eine
kosmetische Bedeutung (Beschneidung der Labien, die bei manchen

Rassen besonders groß ausgebildet sein sollen). Beim Manne
dagegen wird die Bildung von Smegma verhindert. Dadurch fällt
ein chronischer Reiz fort, der zur Entstehung von Krebs beitragen
kann. Auch auf die Frau soll sich die Beschneidung des Mannes
günstig auswirken, da die Portio uteri nicht mit Smegma in
Berührung kommt und damit auch hier ein Reiz wegfällt, der die
Krebsbildung im Bereich der Genitalien fördern kann. Andere
Autoren bestreiten diese Möglichkeit und betonen, daß im Gegenteil

nach der Beschneidung unter der körperlich arbeitenden
Bevölkerung viele Laesionen und Dermatitiden im Bereich des Sulcus

coronaris auftreten. Alterationen des Sulcus fördern aber
gleichzeitig das Angehen einer Syphilis (Bischoff 1961).

In Java wird die Beschneidung verhältnismäßig spät
vorgenommen, nämlich meistens zwischen dem 12. und 15. Lebensjahr.
In anderen islamitischen Ländern wird als günstigster Zeitpunkt
14 Tage oder 7 Jahre nach der Geburt angesehen. Außerdem wird
die Circumcisio in Java häufig nur unvollkommen ausgeführt, so



Brockelmann, Die Bedeutung der Ethnologie für die Medizin 201

daß es doch noch zur Bildung von Smegma kommt. Daraus resultiert

vielleicht, daß die javanischen Mohammedaner seltener von
Peniskrebs befallen werden als die unter gleichen geomedizini-
schen Bedingungen lebenden Hindus und Chinesen, aber doch
wieder häufiger als die vorderindischen Mohammedaner, bei
denen die Beschneidung im ersten Lebensjahr vorgenommen wird,
und diese wieder häufiger als die Juden, die schon in den ersten
Lebenstagen beschneiden, und zwar sehr gründlich. Kouwenaar
(1933) gibl in diesem Zusammenhang folgende Aufstellung: es

werden unter den Carcinomen gefunden:

Peniscarcinome in 0 %— 0,15% bei beschnittenen Juden
0 7u— 0,15% bei islamitischen Vorderindern
4,4% — 12,0 % bei islamitischen Javanen

19,0% — 53,0 % bei Chinesen und Hindus

Die statistischen Angaben sind natürlich nicht immer vergleichbar,
da auch andere geomedizinische Faktoren in Betracht gezogen

werden müssen. Sicherlich sind aber immer die Zahlen aus den
tropischen Ländern zu klein und zu ungenau. Meiner Erfahrung
nach gibt auch der Bevölkerungsteil, der in diesen Ländern zum
Arzt kommt, operiert oder seziert und das Material histologisch
untersucht wird, weder einen ausreichenden Prozentsatz noch Be-

völkerungsquerschnitt, wie etwa in Europa. Unter diesem Gesichtspunkt

ist vielleicht auch die Bemerkung von Bischoff (1961)
anzusehen, wenn er meint, daß er in Persien ebensoviel Peniskrebs
sähe, wie in Berlin.

Für Indonesien vergleichbare Statistiken lieferten vor dem 2.

Weltkrieg die großen Plantagen auf Sumatra, die ärztlich gut
versorgt waren und wo Vertragsarbeiter unter gleichen geomedizini-
schen Bedingungen beoachtet werden konnten. Unter den javanischen

(beschnittenen) Kontraktarbeitern wurden in 4,4%, bei den
(nicht beschnittenen) Chinesen in 9% Peniskrebs gefunden.
Danach ist wohl doch der Peniskrebs unter den Nichtbeschnittenen
häufiger.

Das Cervixcarcinom ist dagegen bei der javanischen Frau nicht
selten, so daß hier ein Einfluß der Beschneidung (des Ehemannes)
nicht belegt werden kann, wie es zum Beispiel bei den jüdischen
Frauen der Fall zu sein scheint (Kouvenaar 1933).

So vorsichtig man gerade bei der statistischen Beurteilung des

Krebses in diesen Ländern sein muß, sei doch erwähnt, daß auch
das seltene Auftreten von Ulcus und Carcinom des Magens bei den
Javanern in Zusammenhang damit gebracht wird, daß sie kein
Schweinefleisch und vor allem kein Schweinefett essen. Belegt

15 Acta Tropica 19, :',. 1962



202 Ada Trop. XIX, 3, 1962 — Tropenmedizin

wird diese Ansicht wieder mit Sektionsbefunden unter den
Plantagearbeitern. Die Chinesen, die sehr viel Schweinefleisch essen,
erkrankten wesentlich häufiger an Ulcus und Krebs, als die Javanern

Häufig ist auch der Magenkrebs bei den nicht-islamitischen
Batak in Sumatra, die ebenfalls viel Schweinefleisch essen (Kou-
venaar 1933).

Von zweifelhaftem hygienischen Wert, in vieler Hinsicht sogar
gefährlich, sind die Vorschriften des Islams bezüglich des Wassers.

Strömendes Wasser gilt immer als rein und wird deshalb
unbedenklich sowohl zum Waschen als zum Trinken verwendet,
auch wenn es vom hygienischen Standpunkt als hochgradig
verunreinigt angesehen werden muß, wie in Java beinahe jedes
Oberflächenwasser, das immer mit Typhus- und Dysenteriebakterien
verseucht ist (Dinger und Tesch 1940). Die Wasserläufe dienen
gleichzeitig zur Faekalienabfuhr, und es ist ein selbstverständlicher
Anblick — auf dem Lande, wie auch in den Städten — daß die
Bedürfnisse in den gleichen Wasserlauf verrichtet werden, in dem
wenige Meter ein anderer sich wäscht und den Mund spült. Dabei
ist Java noch insofern ein glückliches Land, daß fast überall und
praktisch zu jeder Jahreszeit ausreichend fließendes Wasser zur
Verfügung steht, das in hygienischer Hinsicht dem stehenden Wasser

vorzuziehen ist. Es wird natürlich zur Farce, wenn Wasser aus
einer Pfütze geschöpft und durch Ausgießen «fließend» gemacht
wird, um den Vorschriften des Islam zu genügen, wie es in anderen

Ländern vorkommen soll. Der .lavane gebraucht niemals
stehendes Wasser, deshalb ist auch die Infektion mit Dracunculus
medinensis in Java extrem selten, obwohl die Infektion laufend,
besonders von Arabern, eingeschleppt wird und eine Cyclopsart
(Cyclops leticarti) vorhanden ist, die mit der Larve infiziert werden

kann (Marjito und Essed 1938).
Der Glaube an die Reinheit von fließendem Wasser kann für

Java zu einer großen Gefahr werden, wenn eine Infektionskrankheit
eingeschleppt wird, wie zum Beispiel die Cholera, gegen die

in der Bevölkerung keine stille Immunisierung besteht, wie gegen
Typhus und Dysenterie. Dies hat sich im Falle der Cholera, die in
Java nicht endemisch ist, schon gezeigt, als es um die Jahrhundertwende

zu katastrophalen Seuchenausbrüchen kam.
Sicher ist, daß der Islam einen günstigen Einfluß auf die

Volksgesundheit hat, wenn er auch wegen anderer Faktoren nicht
immer voll zur Wirkung kommen kann. So muß sich die große
Bevölkerungsdichte in Java (etwa 400-600 Menschen auf den
Quadratkilometer) und die schwierige politische und wirtschaftliche
Lage des Landes, von der wiederum die soziale Lage der Bevölkerung

abhängig ist, ungünstig auf die hygienischen Verhältnisse



Brockelmnnn, Die Bedeutung der Ethnologie für tlie Medizin 203

auswirken. Dafür ist weder der Islam noch die Bevölkerung
verantwortlich zu machen, sondern man müßte sich eher fragen, ob
es um die hygienischen Verhältnisse nicht noch schlechter bestellt
wäre, wenn es die Reinheitsvorschriften des Islams nicht gäbe. Es
muß immer wieder betont werden, daß der Islam seinen Gläubigen
den Abscheu vor allem «Unreinen» — und wie gezeigt, auch vom
hygienischen Standpunkt gefährlichen Material — einimpft und
ihn zur Sauberkeit — im Rahmen des Möglichen — und zur
Gesundheitspflege erzieht.

Die Bevölkerung wird auch vom hygienischen Standpunkt aus
sauberes Wasser gebrauchen, wenn man es ihr zur Verfügung
stellt, wie es in den Moscheen versucht wird (Loghem 1939;
Maasland und Bus 1935). Zur Zeit fehlen aber noch die
finanziellen Mittel, um auch nur die Städte ausreichend mit Wasser
zu versorgen, und Kanalisation gibt es nur in wenigen größeren
Orten.

Der .lavane ist von Natur aus sauber, auch der einfache Mann
wäscht seinen Körper und seine Kleider mindestens einmal täglich
gründlich. Er wird deshalb einer hygienischen Propaganda
aufgeschlossen gegenüberstehen, wenn sie richtig betrieben wird, dem
Brauchtum entgegenkommt, die islamitische Reinheitslehre richtig
ausnutzt — und sich nicht zu wissenschaftlich-europäisch gibt,
denn dann kann sie leicht auf Widerstand stoßen, da
Europäerfeindlichkeit und fanatischer Islam-Glaube häufig verbunden sind.

A. Ramali (1939) sagt aber in seinem Artikel über die
hygienische Propagnda in islamitischen Gegenden mit Recht: «Wer in
einer islamitischen Gegend für die moderne Hygiene Propaganda
machen will, der nehme den Islam zum heiligen Bundesgenossen
und sein Erfolg ist schon halb gesichert.»

Im folgenden Abschnitt soll gezeigt werden, wie die Kenntnis
der Volkskunde und damit die Berücksichtigung von Vorstellungswelt

und Brauchtum den Erfolg der Seuchenbekämpfung bestimmen

können.

III. Die Bedeutung der Volkskunde für die Seuchenbekämpfung.

Die großen Volksseuchen von Java und Indonesien in früheren
Jahrhunderten waren Malaria, Pocken, Frambösie, Pest, Cholera
und die Geschlechtskrankheiten. Es ist der medizinischen Wissenschaft

gelungen, all diese Seuchen, mit Ausnahme der
Geschlechtskrankheiten, auf ein Minimum herabzudrücken, nicht aber sie

auszurotten. Die Cholera ist im Jahre 1928, auf vom geomedizini-
schen Standpunkt unerklärliche Weise, von selbst erloschen. Ge-



204 Ada Prop. XIX, 3, 1962 — Tropenmedizin

genüber den Geschlechtskrankheiten sind alle Bekämpfungsmaßnahmen

über mehr als ein Jahrhundert ohne nennenswerten
Erfolg geblieben. Wachsende Bedeutung wiederum haben mit
Beginn der Jahrhundertwende das Trachom und die Tuberkulose
gewonnen. Die mit Erfolg bekämpften Seuchen sind nicht
ausgerottet, sie schwelen unter der Oberfläche weiter und können
jederzeit wieder ausbrechen, wenn die Maßnahmen zu ihrer
Bekämpfung nicht streng durchgeführt werden, wie man es in
Kriegs- und Revolutionszeiten erleben kann.

Die Infektionskrankheit, die zuerst erfolgreich bekämpft wurde,

sind die Pocken, und zwar durch Impfung, die schon in den
ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts in Java und auf den
anderen Inseln durchgesetzt wurde. Nach der Jahrhundertwende traten

Pocken in Java nur noch in einzelnen Fällen auf, im Jahre
1950 dagegen wurden wieder 76 147 Erkrankungen mit 13 592
Todesfällen gemeldet, im Jahre 1953 waren es noch 813
Erkrankungen, 1955 noch 55. Der Vorkriegsstand wurde noch nicht wieder

erreicht, im Gegenteil steigt die Zahl der Erkrankungen wieder
an. im Januar 1960 wurden bereits 333 Fälle gemeldet. Einen
günstigen Verlauf zeigt die Pest. Im Jahre 1940 wurden 396 Fälle
gemeldet, im Jahre 1951 dagegen 5 381 mit 2 277 Todesfällen, 1953

wieder 366, und in neuester Zeit treten nur noch sporadische Fälle
auf, so daß der staatliche Pestdienst aufgelöst wurde, obwohl die
Pest als Zoonose in Java weiter besteht! Hier verläßt man sich
darauf, einen neuen Ausbruch mit den hochwirksamen antibiotischen

Mitteln kupieren zu können. Die Frambösie steht in den
meisten Gegenden an der Grenze der Konsolidierung, die Malaria
soll in einigen Großstädten nicht mehr vorkommen, aber von einer
«eradication» kann noch nicht die Rede sein.

Wie sind nun diese Erfolge und Mißerfolge der
Seuchenbekämpfung zu erklären? Als Beispiel zunächst die Malaria. Es

gibt zwei Möglichkeilen, die Infektionskette zu unterbrechen, nämlich

durch therapeutische Maßnahmen beim Menschen oder durch
Ausschaltung der übertragenden Mosquiten. Die Massenbehandlung

der Bevölkerung schien ziemlich aussichtslos, besonders zu
einer Zeit, wro als Therapeuticum nur Chinin zur Verfügung stand.
Bei dem Mangel an Ärzten und geschultem Personal war es nicht
möglich eine Behandlung zu überwachen, die praktisch nur per os

erfolgen konnte.
Dagegen hat die Malariaforschung in bezug auf biologische

Methoden zur Bekämpfung der Mosquiten vor dem Kriege in Java
hervorragendes geleistet (Rodenwaldt 1938). So war es möglich
geworden, ohne die Anwendung moderner Insektizide, durch
Änderung der Umweltbedingungen, die übertragenden Mücken so



Brockelmann, Die Bedeutung der Ethnologie für die Medizin 205

weit zu reduzieren, daß in manchen Gebieten die Malaria wesentlich

zurückging. Diese Maßnahmen sind zugleich ein Beweis
dafür, wie die richtige Einschätzung der Vorstellungswelt der
Bevölkerung den Erfolg solcher Maßnahmen zu sichern vermag.

Im Binnenland von Java ist Anopheles aconitus der wichtigste
Überträger der Malaria. Diese Mücke brütet vorwiegend in
Reisfeldern, wenn sie bereits abgeerntet sind, die Halme aber
stehenbleiben, und die Felder nichl trockengelegt werden. Der Angriffspunkt

waren hier also die abgeernteten Reisfelder mit dem Ziel,
eine periodische Trockenlegung zu erreichen und den Mücken die
Gelegenheit zur Eiablage zu nehmen. In vielen Gegenden war die
Feldwirtschaft in Unordnung geraten in der Form, daß praktisch
zu jeder Jahreszeil gepflanzt und geerntet wurde, wie es aus
klimatischen Gründen in Java durchaus möglich ist. Der Reisbau ist
der Lebensinhalt der ländlichen Bevölkerung, ihr ganzes Denken
und Handeln dreht sich um den Reis, und natürlich sind damit
auch göttliche und magische Vorstellungen verbunden. Es war
deshalb leicht, die Bevölkerung gebietsweise wieder zu einem
geordneten Reisbau mit periodischer Trockenlegung der Felder zu
bringen, weil dadurch die heilige Ordnung wieder hergestellt
wurde und man die Reis-Göllin Nji Sri versöhnte, die als Strafe
für die Mißachtung der heiligen Ordnung die Malaria geschickt
hatte. Dadurch ist es gelungen, in einigen Gegenden innerhalb von
15 Jahren den Milzindex von 88% auf 12,5% und die Mortalität
von 33,5%o auf 15°/oo herabzudrücken (Eyden 1938; Grey 1936;
Rodenwaldt 1938: Smalt 1937). Hier sieht man, daß Java nicht
als islamitisches Land schlechthin behandelt werden kann,
sondern daß der alte Volksglaube die Vorstellungswell noch
weitgehend beeinflußt.

Nicht so gut war der Erfolg bei der Bekämpfung von Anopheles
sundaicus. Diese Mücke brütet im Brackwasser, vor allem in den
Fischteichen an der Küste und ist hier der wichtigste Malariaüberträger.

Da sie einen eng begrenzten Salzgehalt (LS-IS0/™) und
Algenflora an der Wasseroberfläche braucht, ist hier die Möglichkeit
gegeben, durch Änderung des Salzgehaltes und Beseitigung der
Algenflora die Brutmöglichkeiten wirksam zu beschränken. Ein
System wurde ausgearbeitet, das mit Wasserwechsel und Trockenlegung

zur Vernichtung der Oberflächenflora bei gleichzeitiger
Erhaltung der Grundflora, die für die Fischhaltung notwendig ist,
ein ungünstiges Milieu für A. sundaicus schaffte. Versuchsteiche
sollten die Fischer von den Vorteilen der Methode überzeugen. Leider

zeigte sich im Laufe der Zeit, daß diese «hygienische» Belriebs-
führung die Fischerträge vermindert und angeblich auch die Qualität

der Fische beeinträchtigt (Ronnefeldt 1949). Hier konnte



206 Ada Trop. XIX, 3, 1962 — Tropenmedizin

man die Bevölkerung also nicht überzeugen und mußte schließlich
die Anlage von Brackwasserfischteichen in der Nähe von Städten
verbieten. Diese Verordnung aus der Kolonialzeit besteht zwar
heute noch — die Anlage von Brackwasserfischteichen unterliegt
der Genehmigung der Gesundheitsbehörden — wird aber von der
Regierung nur sehr lax gehandhabl (Overbeek und Stoker 1938:
Rodenwaldt 1938; Schuster 1949; Walch und Breemen 1930).

Hier brachten erst die Insektizide einen durchschlagenden
Erfolg. Das Spritzen der Häuser mit DDT und Dieldrin greift in keiner

Weise in das Leben der Bevölkerung ein und bedarf kaum
einer psychologischen Beeinflussung oder einer hygienischen
Propaganda. Da aber bereits einige Mosquiten-Arten, wie auch A.
sundaicus, Resistenz gegen DDT entwickelt haben, bleibt es
abzuwarten, ob man mit diesem Mittel auf die Dauer auskommt (Ron-
nefeldt 1949).

Wieder anders liegen die Verhältnisse bei der Frambösie. Hier
konnte nur eine Massenbehandlung der Bevölkerung von Erfolg
sein, und damit wurde das Problem der Rücksichtnahme auf
Mentalität und Brauchtum besonders akut. Jede Massenbehandlung
erfordert zunächst eine gute Organisation, eine Voruntersuchung,
um die Krankheitsfälle zu erfassen, und dann mindestens
zweimalige Injektion mit Penicillin bei den Erkrankten und den
«Kontakten», also Personen, die äußerlich gesund sind.

Dazu gehört eine entsprechende psychologische Vorbereitung,
denn der Erfolg ist nur sicher, wenn die Bevölkerung mindestens
zu 90% erfaßt werden kann. Hier kommt dem Epidemiologen der
Lebensstil der «desa»-Gemeinschaft zu Hilfe. Wie im ersten Teil
geschildert, ist sie eine abgeschlossene Welt für sich, die ein
Gruppenleben führt, in das sich jeder aus dem Gefühl einer magischen
Bindung einordnet. Was der Dorfälteste für richtig hält, wird
getan, Zwangsmaßnahmen sind dazu nicht notwendig. Die Bevölkerung

ist gewohnt, vom Dorfältesten zu den verschiedensten Zwrek-
ken zusammengerufen zu werden und folgt dieser Aufforderung
ohne Widerstand.

Ist es dem Leiter der Aktion gelungen, den Dorfältesten von der
Notwendigkeit einer Maßnahme zu überzeugen, dann ist der
Erfolg bereits gesichert. Aus praktischen Gründen, auf die in diesem
Zusammenhang nicht näher eingegangen werden kann, wurden
im Rahmen der Frambösie-Campagne in Java vor allem die «man-
tris» eingesetzt, und zwar für den Bezirk ihrer Poliklinik, die sie
auch sonst leiten. Diese «mantris» sind gut ausgebildete Arzthelfer,
die in diesem Lande, das an großem Ärztemangel leidet, in den
Polikliniken den Arzt ersetzen. In Folge ihrer Tätigkeit haben sie

einen guten Kontakt mit der Bevölkerimg, so daß sie bei der Vor-



Brocke/mann. Die Bedeutung der Ethnologie für die Metlizin 20.

bereitung und Durchführung der Campagnen hervorragende Dienste

leisten konnten. Sie sind über das örtliche Brauchtum orientiert
und wissen, zu welchen Zeiten in dieser Gegend die Bevölkerung
schlecht zu erreichen ist, zum Beispiel während der Reisernte oder
zur Zeit von Volksfesten, Hochzeiten usw. Sie kennen die Mentalität

der Bevölkerung und wissen auf welche Besonderheiten zu
achten ist. So kann es sein, daß in einer Gegend, die strenger
islamitisch ist, Frauen nicht von Männern untersucht werden dürfen
und anderes mehr (Masaid 1957: Kodiat 1957: Saiful Anwar
1957).

Auf Grund richtiger psychologischer und technischer Wirbereitungen

hatten die Frambösie-Campagnen allgemein einen
ausgezeichneten Erfolg. Viele Bezirke Javas, die im Durchschnitt eine
Morbidität von aktiver Frambösie zwischen 15 und 25%. stellenweise

aber auch bis 50% aufwiesen, haben bereits das Stadium
der Konsolidierung erreicht, das heißt, die Morbidiläl ist unter
2% gesunken. Eine «eradication», also eine totale Ausrottung der
Frambösie zu erreichen, ist aber außerordentlich schwierig und
hängt im wesentlichen davon ab, inwieweit man die hygienischen
Bedingungen und die sozialen Verhältnisse einer Bevölkerungsgruppe

verbessern kann. Darüber wird am Schluß noch ein Wort
zu sagen sein.

Die Pest wiederum war nur durch Zwangsmaßnahmen wirksam

zu bekämpfen. Sie wurde im Jahre 1911 von Surabaja in
Ostjava eingeschleppt und zog in großen Seuchenschüben
entsprechend den geomedizinischen Bedingungen — günstige
Voraussetzungen für die Verbreitung der Pest sind in Java aus
klimatischen Gründen erst ab 500 Meter Höhe gegeben — nach Westen
über das gebirgige Binnenland. Heilmiltel gegen die Pest gab es

damals nicht, die aktive Schutzimpfung wurde erst ausgearbeitet.
Um der Pest Herr zu werden, mußte also die Batte, der wichtigste
Infektionsträger in Java, angegriffen werden. Das gegebene Mittel
hierfür war die Haussanierung mit dem Ziel, den Batten die
Nistplätze zu nehmen. Für den Hausbau wird in den ländlichen
Gegenden Javas, wo Holz sehr knapp ist, Bambus, Palmblätter und
Reisstroh verwendet. Der hohle Bambus und die oft doppelten
Geflechte für Wände und Zimmerdecken sowie das Reisstroh für das

Dach bieten den Ratten hervorragende Nistplätze. Die Haussanierung

hatte zum Ziel, möglichst nur gespaltenen Bambus zu
verwenden, wo Holz nicht erreichbar war, die doppelten Wände zu

beseitigen und die Dächer mit Ziegeln zu decken.
Diese Haussanierung stellte eine erhebliche Belastung für den

Staatshaushalt des ehemaligen Niederländisch-Indien dar, hatte
aber ausgezeichneten Erfolg. Aber sie war nur durchführbar unter



208 Ada Trop. XIX, 3, 1962 — Propenmedizin

kolonialem Zwang, denn die Wohnungsverbesserung konnte unter
der Bevölkerung niemals populär gemacht werden. Der .lavane
ist einer Änderung des geheiligten Brauchtums nur sehr schwer
zugänglich und auch nur dann, wenn diese Änderung in seine
Vorstellungswelt paßt. Der Javane verläßt ein Pesthaus, weil es

von bösen Geistern besessen ist; das ist aber kein Anlaß, die
Bauweise zu ändern oder das Haus auch nur abzureißen (Kopstein
1932; Loghem 1935; Otten 1923).

Die Pest ist in Java, besonders in Mittel-Java, endemisch
geblieben, wenn auch die Erkrankungsfälle beim Menschen
immer seltener geworden sind. Wohnungsverbesserung und
Rattenbekämpfung wird nicht mehr systematisch betrieben, man
vertraut auf die Antibiotica.

Jahrhunderte hindurch war die Bekämpfung der Geschlechtskrankheiten

in Java ein totaler Mißerfolg, obwohl sie mit
Enthusiasmus und großem Aufwand betrieben wurde. Sir Stanford
Raffles hat während seiner Tätigkeit von 1811-1816 (Java war
zu dieser Zeit unter englischer Herrschaft) begonnen, einen Plan
für die Massenbekämpfung der Geschlechtskrankheiten auf Java
ausarbeiten zu lassen. Mittel der Wahl waren die zwangsweise
Quecksilberbehandlung der Erkrankten und die Reglementierung
der Prostitution. An diesem Schema wurde mit geringfügigen
Änderungen bis zur Jahrhundertwende festgehalten. Ein Erfolg blieb
diesen gut gemeinten Versuchen jedoch versagt, denn Zwrangs-
behandlung und Reglementierung der Prostitution standen der
Mentalität der Bevölkerung allzu sehr entgegen und fanden daher
keinerlei Unterstützung. Die Prostitution ist in der Vorstellungswelt

der Bevölkerung verankert, und sogar innerhalb der
Dorfgemeinschaft hat das Tanzmädchen seinen festen Platz (Simons,
1939); man schreibt ihnen magische Kräfte zu. Die Methode war
hier nicht im Einklang mit der Vorstellungswelt der Bevölkerung,
und mit Zwangsmaßnahmen ließ sich selbst unter kolonialer
Regierung in dieser Hinsicht kein Erfolg erzielen.

Mit der neuen freiheitlichen Richtung im kolonialen Denken in
den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts wurde der sowieso
wirkungslose Kasernierungszwang offiziell aufgehoben und das
Halten von Bordellen verboten. Das änderte an der Situation
bezüglich der Geschlechtskrankheiten nichts. In neuerer Zeit
hat man begonnen, über die Mütterberatung zumindest die ge-
schlechtskranken Frauen und Kinder zu erfassen. Im Laboratorium

von Semarang wurden jährlich etwa 1 500 Blutproben für
die Mütterberatungsstelle der U.N.I.C.E.F. untersucht, von denen
elwa 20% eine positive Seroreaktion hatten. Kurz vor meinem
Weggang aus Java wurde mit Hilfe der W. H. O. begonnen, Unter-



Brockelmann, Die Bedeutung der Ethnologie für die Medizin 209

suchungen in großem Stil vorzubereiten, und ich habe das
Laboratorium noch für die Durchführung von schnell und leicht
auszuführenden Mikrotesten vorbereitet.

Noch ungelöste Probleme sind Trachom und Tuberkulose, die
ständig an Bedeutung gewinnen. Die Bekämpfung beider Krankheilen

ist besonders schwierig, weil sie eine lange, kostspielige
Behandlung erfordern, und ihre A'erbreitung eng mit der vorläufig
unlösbaren Verbesserung der sozialen und hygienischen Verhältnisse

der Bevölkerung zusammenhängt.
Obwohl eine islamitische Bevölkerung grundsätzlich hygienischen

Maßnahmen aufgeschlossen gegenübersteht, so kann es

doch für die westliche Medizin recht schwierig sein, den richtigen
Kontakt mit der Bevölkerung zu bekommen, wenn Mentalität und
Vorstellungswelt nicht richtig eingeschätzt werden.

Die einheimische Bevölkerung begegnet der westlichen Medizin
und den europäischen Ärzten mit Mißtrauen. Dies galt besonders
für die Zeit vor der Jahrhundertwende, wo die Medizin den
wichtigsten Seuchen praktisch machtlos gegenüberstand und in ihrem
therapeutischen Repertoir beschränkt war. Mit der Entwicklung
der Bakteriologie und der diagnostischen und therapeutischen
Technik überhaupt, konnte die westliche Medizin so große Erfolge
erzielen, daß auch die einlache Bevölkerung mehr Vertrauen zu
ihren Methoden gewann.

Erschwerend wirkt sich mich dem 2. Weltkrieg unter anderem
aus, daß die europäischen Ärzte nur verhältnismäßig kurze Zeit
im Lande bleiben, während sie in der Zeit vor dem Kriege durch
Jahrzehnte in den Kolonien arbeiteten, die ihnen zur zweiten Heimat

wurden. Sie hatten dadurch ein anderes Verhältnis zum Lande
und erwarben deshalb meist ein besseres Verständnis für die
Mentalität und die Vorstellungswelt der Bevölkerung, wovon man sich
leicht überzeugen kann, wenn man sich einmal die Mühe macht,
die alleren Jahrgänge der ehemaligen «Geneeskundige Tijdschrift
voor Nederlandsch-Indie» durchzublättern.

Dazu kommt, daß der Islam eine intolerante Religion ist; der
Gläubige betrachtet den Christen mit Abneigung oder sogar
Verachtung. Dazu trägt schon der Umgang mit Hunden und Schweinen

bei, die der lslamit als unrein verabscheut. Leider wird auch
auf diese Einstellung von Seilen der Europäer nicht immer genügend

Rücksicht genommen.
Der lslamit betrachtet den Christen als unsauber, nicht immer

zu Unrecht. Das Christentum legi bei seiner auf das Jenseits
gerichteten Haltung im Gegensatz zum Islam nur wenig Wert auf
Körperpflege. Es sei daran erinnert, daß Baden und Körperpflege
vom Christentum in früheren Jahrhunderten als Sünde verdammt



21 0 Acta Prop. XIX. 3. 1962 — Tropenmedizin

wurde. Die Erziehung zur Hygiene ging in Europa sicher nicht
von der Kirche aus, wie beim Islam, sondern eher gegen den
Widerstand der Kirche von der medizinischen Wissenschaft. Es
ist deshalb nicht immer leicht, einen Islamiten davon zu überzeugen,

daß er von einem Europäer und Christen in bezug auf Sauberkeit

etwas lernen könne. Dazu kommt heute das Ressentiment
gegen den Europäer als ehemaligen Kolonialherrn, der auch auf
medizinischem Gebiet zu Zwangsmaßnahmen griff. Fanatischer
Glaube an den Islam und Nationalismus sind oft eng miteinander
verbunden im Gegensatz zum Buddhismus, dem jeder Fanatismus
und ubeririebener, gewaltsamer Missionseifer fremd ist.

Mit Zwangsmaßnahmen ist bei der heutigen Lage in den
Entwicklungsländern nichts mehr zu erreichen. Die Methoden müssen
so dem jeweiligen Lande angeglichen werden, daß sie nicht mehr
als fremdes Gedankengut erscheinen. Dazu bietet die kulturelle
Anthropologie die wichtigste Hilfe. Auf die politischen Aspekte,
die auch für die Medizin von Bedeutung sind, kann hier nicht
näher eingegangen wTerden.

Um das Vertrauen der Bevölkerung zu erwerben und erzieherisch

im Sinne der wissenschaftlichen Hygiene wirken zu können,
muß der Arzt mit der Mentalität und der Vorstellungswelt des
Landes gut vertraut sein. Nur so ist es möglich, die Methoden den
jeweiligen Gegebenheiten anzupassen. /Vis gutes Beispiel hierfür
kann der geringe Erfolg angesehen werden, den vor dem 2. Weltkrieg

das Hygiene-Zentrum der Rockefeller-Foundation in Pur-
wokerto in Mittel-Java hatte. Hier wurde versucht, der einheimischen

Bevölkerung die moderne Hygiene mit westlichen Methoden
nahezubringen. Vom Blick durch das Mikroskop bis zur sterilen
Zahnbürste halle man alles versucht, um der Bevölkerung die
Maßnahmen der modernen Hygiene verständlich zu machen.
Zunächst wurden die westlichen Erfindungen mit Skepsis aufgenommen,

da man von ihnen nur wieder einen Eingriff in das geheiligte
Brauchtum fürchtete, anderereits wTar es kaum zu erwarten, daß
man den einfachen Menchen, die zum Teil nicht einmal eine
Schule besucht hatten, einen Begriff vom Wesen einer Mikrobe
vermitteln könne.

Der Nutzen einer hygienischen Maßnahme muß der Bevölkerung

von der Seite ihrer Vorstellungswelt nahegebracht werden,
nicht von Seiten der Intelligenz, was ein Wissen voraussetzt, das
diese Menschen nicht haben können. Den Nutzen einer heiligen
Ordnung im Reisbau versteht der einfache Mann, der Malaria-
Erreger unter dem Mikroskop bleibt ein bunter Fleck, unter dem
er sich nichts vorstellen kann.

Andererseits hängt die Verbesserung der hygienischen Verhält-



Brockelmann, Die Bedeutung tier Ethnologie für die Medizin 211

nisse eng mit einer Hebung der sozialen Bedingungen zusammen.
Es genügt bei einer Kontaktinfektion wie dem Trachom nicht, die
Menschen zu belehren, wie man diese Infektion vermeiden kann,
wenn man ihnen nicht gleichzeitig die praktischen Voraussetzungen

gibt, um sie überhaupt vermeiden zu können. Das Wissen um
die Ansteckungsgefahr der Tuberkulose hilft nichts, wenn eine
Familie auf engstem Raum zusammen leben muß und oft eine
gemeinsame Liegestatt benutzt. Auch die Frambösie kann als
Beispiel hierfür gellen. Mit der Penicillinbehandhmg kann man
verhältnismäßig schnell das Stadium der Konsolidierung erreichen,
die Ausrottung dagegen macht ohne Verbesserung der hygienischen

und sozialen Verhältnisse unüberwindliche Schwierigkeiten.
Unler einer unbehandelten Bevölkerungsgruppe ist das Verhältnis

zwischen infektiösen und nicht-infektiösen Fällen meist 1 : 2.
Nach mehrmaliger Injektion ändert sich das Verhältnis auf 1 : 4.

Bei 2% aktiver Fälle im Stadium der Konsolidierung beträgt die
Zahl der infektiösen Fälle nur noch 0,5%. Diese kleine Zahl ist
aber weit schwieriger zu erfassen als eine große Zahl mit einer
Massenbehandlung. Solange aber noch ein infektiöser Fall unter
den unzureichenden hygienischen und sozialen Verhältnissen im
Dorf ist, flackert die Erkrankung immer wieder auf. sobald die
Überwachung nachläßt. Diese 2% haben sich als die kritische
Grenze erwiesen, die ohne Verbesserung der Lebensumstände im
Dorf nicht zu unterschreiten ist.

Ähnlich liegen die Verhältnisse bei der Malaria. So glänzend
die Erfolge der chemischen und antibiotischen Mittel in der
Seuchenbekämpfung sind, so reichen sie doch nicht aus, um eine
Ausrottung zu erreichen, denn eben die letzten Prozente sind für den

Erfolg entscheidend.
In jedem Lande liegen die geomedizinischen Verhältnisse

tinders und andere Vorstellungen beherrschen das Leben seiner
Bewohner. Diese Verhältnisse zu kennen und richtig einzuschätzen,
muß die Grundlage jeder Seuchenbekämpfung sein. Aber nicht
nur aus praktischen medizinischen Gründen, sondern auch aus
ethischen Gesichtspunkten sollte der oberste Grundsatz jeder
Massenuntersuchung und -behandlung die Achtung vor der Individualität

und dem Gefühlsleben des Menschen sein, nicht nur in den

Entwicklungsländern mit ihrer fremden Vorstellungswelt, sondern
auch in unserem eigenen Lande, worauf man nicht oft genug
hinweisen kann.



212 Acta Trop. XIX. 3, 1962 — Tropenmedizin

Literatur.

Abu Hanifat (1952). Berberapa fikiran tentang kesehatan rakjal. — Madjalah
Dokt. 2, 134.

Ackerknecht, E. II. (1942). Problems of Primitive Medicine. — Bull. Hist. Med.
//,503.

— (1943). Psychopathologie, Primitive Medicine and Primitive Culture. — Bull.
Hist. Med. 14, 30.

— (1945). Primitive Medicine. — Trans. N.Y. Acad. Sei. II, 8, 26.

Amir, Moh. (1930). Goena-goena en ruwheidsdelikt. — Geneesk. T. Ned. Ind.
76, 2229.

— (1934). De transvesliten in Batavia. — Geneesk. T. Ned. Ind. 74, 1081.

Asharie, M. (1930). Een beschnijdingsapparat voor de Doekoen. — Geneesk. T.
Ned. Ind. I, 70, 097.

A.iose, Olodeley A. (1958). Public Health in Tropical Countries. — London.
Azir (1957). Health in Indonesia. — Berita Kern. Kes. Bep. Ind. 2, 5.

Bailey, K. V. (1958). Health Problems in Indonesian Villages. — Med. .1. Aust.
2, 138.

Bakkeh, C. (1928). Volksgeneeskunde in Waterland. — Haarlem.
Bartels, M. (1893). Medizin der Naturvölker. — Leipzig.
Blschoef, A. (1961). Zirkumzisio in Persien. — Münch. med. Wschr. /0.7. 208.
Bonne, C. (1937). De lintworm van de mensch in Nederlandsch-Indië. — Ge¬

neesk. T. Ned. Ind. 77, 117.

— (19371. Over sparganosis in Nederlandsch-Indië. — Geneesk. T. Ned. Ind.
77, 1119.

— (1941). Vier cchinostomen van de mensch in Nederlandsch-Indië. — Ge¬

neesk. T. Ned. Ind. <S7. 1143.

Brockelmann, C. (1939). Die Geschichte der islamitischen Völker. — Leipzig.
Brockelmann, Carl H. .1. (1961). Nahrungsmittelvergiflungen in Indonesien.

— Z. Tropenmed. Parasit. 12, 207.

— (1961). Vergiftungen durch einheimische Heilmittel und Giftpflanzen in In¬

donesien. — Z. Tropenmed. Parasil. 12, 300.

Brug, S. L. (1930). Dracunculus medinensis in Nederlandsch-Indië. — Meded.
Dienst Volksgezondh. Ned. Ind. Nr. 19, 162.

Buren, II. B. VAN (1909). Het verloskundige vraagstuk voor Nederlandsch-Indië.
Burg, van der. (1885). De geneesheer in Nederlandsch-Indië. — Batavia.
Dinger, .1. E. (1937). De besmetting der oppervlaktenwateren van Batavia met

Typhus en Paratyphus Bazillen. — Geneesk. T. Ned. Ind. 77, 1090.

— (1936). Welke factoren beheerschen de morbiditeit van Tuberculose en op
welke wijze kan hier te lande op deze factoren invloed worden uitgeoefend.
— Geneesk. T. Ned. Ind. 76, 3067.

— (1952). Dutch Contribution lo Ihe Progress of Medical Science in Ihe

Tropics. — Doc. Med. geogr. trop. 4, 185.

Dinger, .I. E., et al. (1940). De epidemiologie van de bacillaire dysenterie in
de Hygiene Study Ward le Batavia. — Geneesk. T. Ned. Ind. 80, 1670.

D.iadi Tjokrodipo. (19571. Methods and Importance of Surveying all the

Population. — Berita No. 1, 28.

Driessen, H. E. (1953). Tuberculosis. An Epidemiological Investigation in
Palembang (South Sumatra, Indonesia). — Gouda.

Duyvendak, J. Ph. (1935). Inleiding tot de ethnologie van den Indischen Ar¬

chipel. — Haarlem.
Eyden, C (1938). De strategie der Malariabestrijding. — Geneesk. T. Ned. Ind.

78, 2937.



Brockelmann, Die Bedeutung der Ethnologie für die Medizin 213

Fischer. H. Th. (1952). Inleiding tot de Culturele Anthropologie van Indonesie.
— Haarlem.

Fruin-Mees, W. 11922). Geschiedenis van Java. — Weltevreden.
Graaf, IL I. »F. (1949). Geschiedenis van Indonesie. — 's-Gravenhage-Bandung.
Grevenstuk, A. & Darwls Amar (1936, 1937, 1938). De Volksgeneesmiddelen

van den Ostindischen Archipel. — Geneesk. T. Ned. Ind. 76. 77, 2719; 7,S'.

2525.
Grey, J. P. O. (1936). Mulariabeslrijding op Java. — Geneesk. T. Ned. Ind.

76. 566.

Hackett. A. (1957). The Indonesian Yaws Control Campaign. — Berita Kern.
Kes. Bep. Ind. 6'. 36.

Hackett, A. & Guthe, T. (1956). Some Important Aspects of Yaws Eradication.
— Bull. Wld. Hlth. Org. 15. 867.

Heineman, H. (1940). Sociale hygiene en haar uitwerking op economische ver-
houdingen. — Geneesk. T. Ned. Ind. 80, 1811.

Hendriks, .1. A. (1921). Geneeskundige verzorging van Ned.-Indie. — Geneesk.
T. Ned. Ind. 61, 380.

Hausmann. B.. Jan Tjiu Liong & Fossen, A. (1950). A case of Cysticercosis
with some notes of Taeniasis in Indonesia. — Doc. neerl. Morb. trop. /, 50.

Jong, J. A. de (1936). Volksbruiken bij schwangerschap, geboorte en in het
kraambed op Ost-Java. — Geneesk. T. Ned. Ind. 76, 2378.

Kaiser, L. (1930). De pokkenliederen (Adjung Sagala) in Mandar (Celebes).
— Geneesk. T. Ned. Ind. 70. 810.

Kho Eh Hwa & Lie Kian Joe (1953). Berberapa parasit jang terdapat pada
binatang dan jang ditemukan pada manusia di Indonesia. Ill Trematoda.
— Madjalah Dokt. 2. 131.

Ki.okke, A. II. (1957). Yaws in the Households of Tjawas (Central Java). —
Surabaja.

Kodiat, K. (1957). Peniberantasan penjakil Framboesia di Indonesia. — Berita
Kein. Kes. Rep. Ind. 4. 12.

Kodiat, B. & Tuwahatu, S. J. (1939). Systematische Framboesiebestrijding. —
Geneesk. T. Ned. Ind. 79. 3018.

Königswai.d, B. (19,31). Fossilien uit Chineesche apotheken in West-Java. —

De Mijningenieur No. 11.

Kopstein, F. (1932). De builenpest op Java. — Geneesk. T. Ned. Ind. 72. 1337.

Kouwenaar, \V. (1933). Carcinoma penis en besnijdenis. — Geneesk. T. Ned.
Ind. 7,3. 1539.

— (1956). Bhinoscleroma. a Review of Ihe Present Situation. — Doc. Med.

geogr. trop. cS'. 13.

Kraneveld. F. E., Erber, M. & Mansjoer, Moh. (1952). Healthy pigs as Sal¬

monella carriers in Java. — Doc. Med. geogr. trop. 3. 343.

I.EIMENA, J. Some Aspects of Healthprotection to Local Areas in Indonesia.
(Sonderdruck.)

Loghem. J. J. (1935). Bestrijding van de pest op Java. — Ned. T. Geneesk.
79. 1275.

— (1939). De hygiene van het moskeewater. — Ned. T. v. Geneesk. 83. 2360.

— (1952). Dutch Contribution to the Progress of Medical Science in the

Tropics. IV Sanitary Organisation. — Doc. Med. geogr. trop. 4. 192.

Maasland. J. H. (1935). Rhinosclerom. — Geneesk. T. Ned. Ind. 7,3. 2162.

Maasland. J. II. & Ri.is. S. (1937). Moskeeverbetering. — Geneesk. T. Ned. Ind.
77. 2594.

Marjito. M. & Essed, W. F. R. (1938). De ontwickkeling van Dracunculus
medinensis in Cyclops van Java. — Meded. Dienst Volksgezondh. Ned. Ind.
27. 141.



214 Acta Trop. XIX, 3, 1962 — Tropenmedizin

Masaid, R. (1957). A Concise Record auf four Years Frambocsia Campaign. —
Berita Kein. Kes. Rep. Ind. 4, 51.

Mulder, J. G. A. (1935). Over Koro. — Geneesk. T. Ned. Ind. 75, 837.

Miller, II. & Füssen, A. (1929). Echinococcus bij liei varken in Ned.-Indie.

- Ned. Ind. 151. v. Dg. en Dl. S. 466.
Otten, L. (1923). The Way in which Plague Spreads over Java. — Geneesk. T.

Ned. Ind. 63, 970.

Overbeek, J. G. & Stoker, W. J. (1938). Malaria in Nederlandsch-Indië en
luire bestrijding. — Meded. Dienst Volksgezondh. Ned. Ind. 27, 183.

Ramali, A. (1933). Bijdrage lot de medisch-hygiënische propaganda in een
islamitische streek. — Geneesk. T. Ned. Ind. 73. 518; 674; 815; 876; 1188;
1253; 1396.

- (1950). Adat kebiasaar dan pengobatan aseli orang banua jang diturut dan
dipakai pada hamil, bersalian dan selama nifas. — Madjalah Dokt. 3. 84.

Remmelts, R. (1936). Hygienische propaganda in do desa. — Geneesk. T. Ned.
Ind. 70. 1664.

Rodenwaldt, E. (1938). Die typische geomorphologische Situation Niederlän¬
disch Indiens in bezug auf die Malaria. — Meded. Dienst Volksgezondh. Ned.
Ind. 27. 98.

RONNEFELDT, F. (1949). Anopheles sundaicus (Rodenwaldt 19261 als Malaria-
Überträger Mittel-Javas. — Z. Tropenmed. Parasit. /, 38.

Rosier (1938). Verslag betreffende de pestbestrijding op Java over het jaar
1936 en 1937. — Meded. Dienst Volksgezondh. 27,, suppl. 1 en IL

Saifui. Anwar. (1957). Peniberantasan Framboesia (Yaws Campaign) dalam
Hubung otonomi daerah. — Berita Kern. Kes. Rep. Ind. 7, 13.

Schüffner, W. A. P. (1936). Vraagstukken der malariaepidemiologie. — Ge¬

neesk. T. Ned. Ind. 76, 500.

Schuster, W. H. (1949). Viscultuur in zoutwalervijvers op Java. — Bandung.
Seno (1950). Obat-obat asli Indonesia dan doktor Indonesia. — Madjalah Dokt.

3, 43.

Simons, R. I). G. (1939). Indrukken over de prostitutie en de homosexuele
prostitutie en over bel voorkomen van geslachtsziekten in Ned. Oost-Indië.

- Ned. T. Geneesk. 82. 5574; 5689.

- (1939). Dermatitis arlificialis en goena-goena. — Geneesk. T. Ned. Ind. 7!).
629.

Sitanala, I. B. (1936). Tradition und Gefühlsleben. — Meded. Dienst
Volksgezondh. 25, 32.

Smalt, F. H. (1937). Periodiche drooglegging van sawahs 1er bestrijding van
malaria. — Meded. Dienst Volksgezondh. 26, 285.

Slot (1935). Koro in Zuidcelebes. — Geneesk. T. Ned. Ind. 75. 811.

Soebianti (1958). Kesehatan Masjarakat desa. — Berita Kern. Kes. Rep. Ind. 7. 24.

Soeparma, H. T. (1958). Mempertjepal peniberantasan malaria di Indonesia.
— Berita Kern. Kes. Rep. Ind. 7, 9.

Soeselo Wiriosoepoetro, R. (1939). Besnijdenis door geneeskundige. — Ge¬

neesk. T. Ned. Ind. 7,9, 1044.

Soewondo, R. (1957). Pengalaman T.C.P.S. daerah kapupaten. — Berita Kem.
Kes. Bep. Ind. 0, 110.

Sorgdrager, R. (1940). Indische Kruidenmengsel. — Geneesk. Ned. Ind. 80, 1545.

— (1940). Dysenterie-kruiden van Ban Tjee Tong, Kediri. — Geneesk. T. Ned.
Ind. 80, 2328.

Sri Unijati & Lie Kian Joe (1953). Berberapa parasit jang terdapat pada
binatang dan jang diteniuken pada manusia di Indonesia. II. Cestoda. —
Madjalah Dokt. ,'(, 87.



Brockelmann, Die Redeutung tier Ethnologie für die Medizin 215

Tan Kok Siang & Lie Kian Joe (1953). Berberapa parasit jang terdapat pada
binatang dan jang ditemukan pada manusia di Indonesia. IV. Nematoda.
— Madjalah Dokt. 3. 487.

Tiiierfei.der-Thii.i.ot, M. (1934). Verslag over de mediseli hygienische Pro¬
paganda op de desa-scholen in de Residentie Semarang 1929-1933. —
Geneesk. T. Ned. Ind. 74. 207.

Waitz. F. X. C. (1829). Practische waarnemingen over eenige Javaansche ge-
neesmiddelen. — Amsterdam.

Walch, E. W. & Schuurman, C. G. (1929). Zoutwaten ischvijvers en Malaria.
— Meded. Dienst Volksgezondh. ,S', 249.

Walch, E. W., Breemen, L. M. van & Reyntjes, F. .1. (1930). De assaineering
der zoutwatervischvijers van Bantam. — Meded. Dienst Volksgezondh. 9. 547.

WlELEXGA. I. S. (1937). Het sclcrom in Nederlandsch-Indië. — Geneesk. T. Ned.
Ind. 77. 1868.

Winkler, .1. (1937). De Baataksche vroedvrouw in vroegere tijd. — Geneesk.
T. Ned. Ind. 77. 1322.

V.'ulfften-Paltiie. P. M. van (1935). Koro. Een eigenaardige angstneurose. —
Geneesk. T. Ned. Ind. 75. 836.

Wright, W. II. (1951). Medical Parasitologie in a Changing World. What of
the Future? — J. Parasit. 37. 1.

Zuidema. P. J. 11959). Urgent Problems of the Practice of Medicine in the
Tropics. — Trop, geogr. Med. 11, 24.

Summary.
Doctors, especially those working in under-developed countries, must

familiarise themselves with the customs, religion and superstitions of the local
population. Examples from Java are used to show how animistic and dyna-
mistic ideas deriving from Hinduism, Buddhism and Ihe primitive Malay
religion still survive in folk medicine, although by far the greater part of the
population are adherents of Islam. Transmigration and signaturism have a

decisive influence on the choice of local medicines which are prepared and
administered by the "dukun" (village witch-doctor). Modern medicine is gaining

ground rapidly, but consideration should nevertheless be given to the

mentality and outlook of the local population when prescribing remedies and
putting epidemic control measures into effect.

In the second part brief reference is made to the Mohammedan requirements

for cleanliness. In Java, many of these requirements have had a beneficial

effect which can be seen in the relatively rare occurrence of certain
infectious diseases. In particular, parasitic worm infestations and rhinoscle-
roma were very common before the Islamic period but have now practically
disappeared. It cannot yet be stated with certainty whether circumcision has
had a similarly beneficial effect in Java or not. The religious laws dealing
with the use of water do. however, contain certain dangers, since all flowing
water is considered lo be clean and is therefore used indiscriminately.

The third section underlines the importance of social anthropology in the
control of epidemics. Before the introduction of insecticides, for example, il
was possible to control malaria quite effectively in the interior of Java; in
these regions the disease is carried by the Anopheles aconitus mosquito which
breeds in the paddy-fields, and the growing of the rice could be regulated
without causing conflict with the mental outlook of the population. Tlie
Anopheles sundaicus mosquito, on the other hand, could not be kept under
control so successfully since its main breeding-grounds are brackish
fishponds; the biological measures taken to deal with this mosquito clashed with
the ideas of the local inhabitants and were unpopular. The same is true for



216 Ado Trop. XIX. 3. 1962 — Tropenmedizin

epidemie control depending on the disinfestation of dwellings; the people
could not be made to understand the value of these measures, and in the end
force had to be used. Yaws can be successfully controlled if the steps taken
make sufficient allowance for the mentality of the inhabitants and if use is
made of the close relationships existing within the village community. Successful

epidemic control and the spread of hygiene are to a considerable degree
dependent on a correct appraisal of the mentality and general outlook of the
local population, and this in turn makes il necessary for Ihe doctor working
in these regions to have some familiarity with Ihe social anthropology of
the country.

Résumé.

Il est de la plus grande importance pour le médecin, spécialement dans les

pays sous-développés, de connaître les us et les coutumes, les croyances el les

superstitions des peuplades parmi lesquelles il exerce son activité. Il est
montré, sur la base de quelques exemples recueillis à Java, de quelle manière
des représentations animistiques et dynamisliques de l'hindouisme, du
bouddhisme et de la vieille religion malaise subsistent dans la médecine populaire,
bien que la plus grande partie de la population de Java fasse état de son
appartenance à l'Islam. Des représentations de transmigration et l'interprétation

des signes jouent un grand rôle dans la composition et dans l'application
des remèdes prescrits par le «dukun» (sorcier du village). Bien que la
médecine moderne voie souvent son influence progresser avec rapidité, il est
nécessaire de tenir compte, pour le traitement du patient indigène el pour la
lutte contre les épidémies, de la mentalité et du monde imaginatif de la
population indigène.

Dans la deuxième partie, ce sont les prescriptions de propreté de l'Islam qui
sont metionnées eu résumé. Les conséquences heureuses de ces prescriptions
se font constater à Java par l'apparition peu fréquente de certaines épidémies.
Gela est principalement valable pour les vers et le rhinosclérome qui était
fréquent à Java dans les périodes ayant précédé l'Islam et qui a presque
disparu maintenant. Une influence de la circoncision n'a pas pu être constatée à

Java. Les prescriptions se rapportant à l'usage de l'eau n'éliminent pas tous
les risques, car chaque eau courante est considérée comme « pure > et il en est
fait une consommation sans hésiter.

Dans la troisième partie, il est montré l'importance de l'ethnologie dans la
lutte contre les épidémies. Avant l'introduction de; insecticides, l'on avait pu
combattre avec succès la malaria dans l'arrière-pays de Java ; elle y est transmise

par Anopheles aconitus couvant dans les rizières et les succès ont été

enregistrés par une régularisation des cultures de riz, mesure conforme au
monde imaginatif de la population. Par contre, les succès ne furent pas aussi
prononcés dans la lutte contre Anopheles sundaicus qui couve spécialement
dans les eaux saumâtres poissonneuses. L'assainissement des étangs poissonneux

à l'aide de procédés biologiques ne put être rendu populaire. U en fut
de même pour la lutte contre la peste par des mesures de salubrité dans les

habitations, mesures qui n'ont pas été librement acceptées par les populations
et qui durent être réalisées de force. Dans la lutte contre le pian, de beaux
succès peuvent être obtenus si l'on tient compte, lors de l'application des

mesures nécessaires, de la mentalité de la population el si l'on sait lirer profit
des liens étroits unissant la communauté villageoise. Les succès dans la lutte

contre les épidémies et lors de la propagation de principes d'hygiène dans les

pays sous-développés sont dépendants d'une appréciation exacte de la mentalité

et du pouvoir imaginatif de la population, ce qui exige également des
connaissances ethnologiques des médecins exerçant leur activité dans ces contrées.


	Die Bedeutung der Ethnologie für die Medizin

