
Zeitschrift: Acta Tropica

Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 18 (1961)

Heft: 2

Artikel: Die Anwendung der psychoanalytischen Methode auf Beobachtungen
in Westafrika

Autor: Parin, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-310944

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-310944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Anwendung der psychoanalytischen Methode
auf Beobachtungen in Westafrika.

Von Paul Parin.

Vom Dezember 1954 bis März 1955 haben drei Psychoanalytiker aus Zürich.
Frau L. Parin-Matthey, Dr. Paul Parin und Dr. Fritz Morgenthaler, die
Durchquerung der Sahara von Algier aus über die Hoggarroute unternommen.
Die Reise führte weiter über Nord-Nigeria, Hoch-Volta, die Goldküste und von
da durch die Elfenbeinküste, Französisch Guinea und den Senegal nach Dakar.
Es bestand die Absicht, fremde Erlebnisweisen zu studieren und weitere Reisen
vorzubereiten.

Vom Dezember 1956 bis April 1957 haben die gleichen Reisenden mit zwei
Fahrzeugen, von Dakar aus, in den Staaten der damaligen Afrique Occidentale
Française über 10 000 km zurückgelegt, wobei die Roule zum großen Teil durch
die Erfahrungen der ersten Reise bestimmt wurde.

Neben Notizen entstanden auf beiden Reisen zusammen etwa 240 Farbzeichnungen

und 2000 Photographien.
Die nachstehende Arbeit faßt die Anschauungen der drei Beobachter und

beider Reisen zusammen.

Die Anwendung der Psychoanalyse auf die Ethnologie.

Die Methode und die «klassische» Technik der Psychoanalyse.

Die Psychoanalyse ist heute eine Wissenschaft, die uns das Verständnis der
Vorgänge im Seelenleben des Menschen ermöglicht. Die seelischen Erkrankungen

und der Traum waren ihr erstes Forschungsgebiet; die Heilung neurotischer
Erkrankungen stellte die erste Erprobung der psychoanalytischen Hypothesen
dar. Ihre Eigenart liegt unter anderem darin, daß die psychoanalytische
Therapie sich einer Technik bedient, die der Methode der wissenschaftlichen
Forschung an sich zu folgen scheint: Auf die Sammlung von Beobachtungsmaterial
folgt jeweils die Deutung, die einem Stück vorläufiger Theoriebildung
entspricht. Der Grad der Richtigkeit der Deutung kann an bestimmten Kriterien
erkannt werden. Die Sammlung weiterer Beobachtungen am gleichen
Beobachtungsobjekt mit der selben Technik ermöglicht es, schließlich eine für den
einzelnen studierten Menschen gültige, wenn auch natürlich nie lückenlose Theorie

aufzustellen. Die Verarbeitung der so gewonnenen Theorien hat heute, etwa
60 Jahre nach dem Entstehen dieser Forschungsrichtung, dazu geführt, daß
wir über das im Seelenleben wirkende Kräftespiel, die Gesetze und Regeln,
denen die seelischen Regungen folgen, Bescheid wissen, etwa so, wie uns die
Physiologie Kenntnisse über das Geschehen im Innern des Körpers vermittelt.
Gleichzeitig ist eine Entwicklungslehre der seelischen Vorgänge, eine Art onto-
logischcr Physiologie des Seelenlebens entstanden. Während sich die Determinierung

der Vorgänge im Seelenleben immer genauer enthüllt, ist es mit den
Strukturbegriffen, gleichsam der Anatomie des Seelenlebens, anders: Es mag
von der Forschungsmethode, sowie vom untersuchten Objekt, dem menschlichen

Seelenleben abhängen, daß Strukturen, die von der psychoanalytischen
Theorie beschrieben werden, Hilfskonstruktionen bleiben müssen, die den
gesetzmäßig immer wieder gleich oder ähnlich verlaufenden Prozessen, deren



Parin, Die Anwendung der psychoanalytischen Methode 143

Verlauf wir voraussagen können, als veränderliche und ephemere, durchaus
abstrakte Gebilde gegenüberstehen. Sie sind schließlich nichts anderes, als
Funktionssysteme, die wir aus praktischen Gründen so beschreiben, als ob
sie Strukturen wären. Die Inhalte des seelischen Geschehens, die Vorstellungen
selbst, gleichbedeutend mit dem Erinnerungsmaterial, sind zwar im Einzelfall
genau beschreibbar. Sie lassen aber an sich keine Schlüsse auf seelische
Prozesse zu. Die Psychoanalyse hat sich mit ihnen in zweierlei Weise zu befassen:
Erstens stellen sie das Substrat dar. an dem wir die seelischen Prozesse
erkennen, verfolgen und beschreiben. Zweitens können diese Vorstellungen durch
den psychoanalytischen Forschungs- und Erhellungsprozeß der Introspektion
oft auch dann zugänglich gemacht werden, wenn sie dem Vergessen verfallen,
unbewußt geworden sind. Ihre Herkunft ist — jedenfalls zum allergrößten Teil
— die Umgebung, das menschliche, soziale und materielle Milieu, das durch
die Wahrnehmung zur Erinnerungsspur geworden ist.

Die psychoanalytische Methode bedient sich verschiedener Techniken. Die
ursprüngliche, mit einigen Abwandlungen noch heute geübte und als «klassisch»
bekannte Technik ist an der Behandlung neurosekranker Erwachsener
entwickelt worden. Der Kranke vereinhart mit dem Analytiker, ihn zu täglichen
einstündigen Besprechungen aufzusuchen und verspricht, diesem alles mitzuteilen,

was ihm während der Besprechungen einfällt, wobei er sich nach
Möglichkeit dem freien Strom seiner Gedanken überläßt und jede konventionelle
oder logische Auswahl und Ordnung seiner Einfälle vermeidet. Dem Analytiker
ist es überlassen, das so geförderte Material, die Gedanken und Gefühlsäußerungen

zu deuten. Dabei darf er annehmen, daß jeder seelische Vorgang
determiniert ist, in einem sinnvollen Zusammenhang mit anderen seelischen
Vorgängen steht. Zwei Erscheinungen, die sich bei diesem Verfahren regelmäßig
einstellen, ermöglichen ihm die Orientierung. Die sogenannte Übertragung, das
heißt die Tendenz einmal erlebtes gegenüber jedem neuen Objekt, also auch
der Person des Analytikers, wieder zu erleben, läßt seelische Vorgänge in dieser

experimentellen Situation hervortreten, die sonst einer Isolierung aus der
Gesamtheit der seelischen Vorgänge unzugänglich wären. Die zweite Erscheinung,

der Widerstand, ist eine Energie, die der Äußerung oder auch nur der
Wiederbelebung seelischer Erfahrungen entgegenwirkt. Er läßt einerseits die
Art und Heftigkeit der im Seelenleben wirkenden Konflikte zwischen einander
widerstrebenden Tendenzen erraten; anderseits ermöglicht das Erkennen und
die Auseinandersetzung des Behandelten mit dieser Erscheinung erst die
Aufdeckung oft unbewußter seelischer Tendenzen, die von der Äußerung
abgedrängt worden waren.

Zusammenhänge zwischen Ethnologie und Psychoanalyse.

Diese Technik wird heute durch andere ergänzt: Die Beobachtung des Spieles

der Kinder, die direkte Beobachtung des Kindes während bestimmter Phasen
seiner Entwicklung und andere Techniken liefern Beobachtungsmaterial, das
ähnlich wie die Einfälle der Patienten und im Zusammenhang mit den an diesen
gew-onnenen Kenntnissen gedeutet werden kann. Auch die Ethnologie hat — und
dies ist einer der Berührungspunkte der Ethnologie mit der Psychoanalyse —
eine Fülle von Beobachtungen über die Eigenheiten der Angetiörigen fremder
Völker geliefert, die geeignet waren, unsere Anschauungen über die schwer
zugänglichen Bereiche unseres Seelenlebens zu erweitern und zu vertiefen. So hat,
um nur ein historisch gewordenes Beispiel für die Bereicherung der Psychoanalyse

durch ethnologische Forschung zu nennen, Winthuis (19) in Melanesien

eine Fülle von Beobachtungen gemacht, welche die sexuelle Symbolik von



144 Acta Prop. XVIII, 2, 1961 — Psychologic

Dingen, Worten und Vorstellungen, die Mechanismen der Verdichtung, der
Vertauschung. der Anspielung, das Wirken des Lustprinzips und das der
Verdrängung klar erkennen ließen. Kurz er hat. ohne Anwendung und sogar ohne
Kenntnis der Psychoanalyse. Beobaehtungsmaterial geliefert, das geeignet war,
die von Freud (8) aus der Traumdeutung und der Beobachtung Neurosekranker
abgeleiteten Theorien über das unbewußte archaische Denken neu zu beleuchten

und unter Beweis zu stellen.
Anderseits haben zuerst die Psychoanalytiker selber, später Spezialisten

verschiedener Forschungsgebiete, versucht, mittels der Methode der
psychoanalytischen Deutung unsere Kenntnis der allerverschiedensten Äußerungen des

menschlichen Lebens zu erweitern. Die Kunstgeschichte und die Literatur, die
Religion, die Rechtspflege, die Geschichte und die Politik mußten sich eine
psychoanalytische Deutung der Erscheinungen ihres Wissensbereiches gefallen
lassen. Freud hat selbst die Anwendung der Psychoanalyse auf die Ethnologie
eingeleitet, als er 1912 in den vier Aufsätzen des «Totem und Tabu» (9)
versuchte, mit dem neuen Instrument der psychoanalytischen Deutung Sitten und
Bräuche fremder, von den Europäern als primitiv» bezeichneter Völker näher
zu verstehen. Damit wurde eine wissenschaftliche Entwicklung eingeleitet, die
ungleich mehr und wichtigere Ergebnisse gebracht hat. als die oben, am
Beispiel von Winthuis erwähnte Bereicherung der Psychoanalyse durch die
ethnologische Forschung. Selbstverständlich haben die beiden Richtungen, der Beitrag
der Ethnologie zur Psychoanalyse und die Anwendung der psychoanalytischen
Theorien auf die ethnologischen Befunde, einander angeregt und gegenseitig
beeinflußt.

Die Anwendung der Psychoanalyse auf die Ethnologie ging davon aus. die
Einrichtungen und Bräuche der «Primitiven», die durch die Schriften von
Frazer (6), und anderer Autoren, bekannt geworden waren, mit Erscheinungen
des Seelenlebens der Neurotiker zu vergleichen. Das Verhallen der 'Primitiven»
schien Gesetzen zu gehorchen, die beim Studium des unbewußten Fühlens und
Denkens der Menschen der westlichen Zivilisation gefunden worden waren. Das
animistisch-magische Weltbild der primitiven Völkerschaften entsprach etwa
dem Unbewußten gesunder Zivilisierter, das vor allem aus der Traumanalyse
erschlossen werden konnte; es hatte viel Gemeinsames mit einzelnen
Krankheitssymptomen der Neurotiker. bei denen das bewußte logisch-kausale Denken
durch Einbrüche des Unbewußten vielfach gestört war. und es erschien schließlich

als Teil einer phylogenetischen Erscheinung, die jedes Kind als
mitogenetische Entwicklungsstufe seines Seelenlebens durchlaufen mußte. Diese
Auffassung von der archaischen Wesensart der Primitiven führte zu einer
reichen wissenschaftlichen Ausbeute: Nach Freud unternahmen es W. Reich.
Mai.inowski, Roheim, Bonaparte u. v. a., das Seelenleben und die sozialen
und religiösen Institutionen der Wilden immer wieder nach psychologischen
Zügen zu durchforschen, die zu den Grundkonflikten des Seelenlebens der Kinder,

z. B. zu der Entstehung, dem Verlauf und den weiteren Schicksalen des
Oedipus-Komplexes, in Beziehung geselzl werden konnten und so zu einer
Deutung zu gelangen. Diese Beziehungen erwiesen sich für die Psychoanalyse
und für die Ethnologie als derart reichhaltig und evident, daß moderne Ethnologen,

wie z.B. Griai'LE (10) als selbstverständlich voraussetzen, Handwerk,
Sprache. Bräuche. Mythen und Weltbild der Dogon hätten gleichzeitig etwa
einen magischen, einen mythischen und einen sexuellen Sinn. Inhalte des
archaischen Denkens blieben aber nicht nur der Hauptgegenstand der Forschungen

der Freudschen Schule; G. G. Jung und seine Schüler verbreiteten im Sinne
der Symbolforschung diese Studien besonders an Mythen und Religionen noch
weiter, während sich Levy-Bruhl (12) und andere Forscher französischer
Sprache mehr mit den Denkformen der Wilden befaßten.



Parin, Die Anwendung der psychoanalytischen Methode 145

Die Anschauungen und zum guten Teil auch die Methode der Psychoanalyse
wurden dabei angewandt, ohne daß noch eine neue Forschungstechnik
entstand, wenn man nicht bereits die Fixierung der .Aufmerksamkeit auf die
genauen Inhalte der profanen, magischen und religiösen Bräuche, auf die
Gepflogenheiten des Sexuallebens und der Kindererziehung, auf die Sagen und
Mythen der studierten Völkerschaften als Erweiterung der Forschungstechnik
bezeichnen will. Bei dieser Anspielung auf eine neue Technik erinnern wir uns.
als wie wenig geeignet sich die eingangs geschilderte «klassische» Technik der
Psychoanalyse für das neue Forschungsgebiet erweisen mußte.

Aus dem Bedürfnis nach einem psychologischen Ausbau der Soziologie und
der Anthropologie und gestützt auf die psychoanalytischen Anschauungen über
die Charakterbildung durch Faktoren der Familienstruktur und Erziehung
entstanden neue Anwendungen der Psychoanalyse auf die Ethnologie. Ich erwähne
als ein Beispiel die Schule von Kardiner. Linton u.a. (11). die nun ganze
Völkerschaften studierten. Sie versuchten gemeinsame Charakterzüge (basic
personality structure) von Angehörigen einer geschlossenen und einheitlichen
primitiven Kulturgemeinschaft (culture. « Gesellschaftsgefüge« nach dem

Ausdruck von C. Bondy [3]) herauszuheben und sie von jenen Einflüssen
abzuleiten, welche die Untersuchten in ihrer Kindheit gleichermaßen betroffen hatten.

Neben der ungeheuren Bereicherung, welche die vergleichende Soziologie
durch diese ausführlichen und mühevollen Forschungen erfahren hat. ist die

psychoanalytische Anschauung über die Charakterbildung durch sie großartig
bestätigt worden. Der Nachweis, daß Charakterzüge. Haltung und Eigenschaften

auf die seelische Verarbeitung der Erlebnisse während der Kindheit und
Adoleszenz zurückgehen, ist nun für ganze < Volkscharaktere» erbracht. Bis
dahin hatten die Psychoanalytiker diese Ansicht aus der Analyse neurotischer
charaktergestörter Zivilisierter abgeleitet und waren in vieler Hinsicht auf die
Vermutung gestoßen, daß der »Normalcharakter» sich anders, vielleicht aus
erblichen oder anderen angeborenen Faktoren erklären lasse, als es bei den
Charakter-Kranken der Fall war. Die cultural anthropologists Margaret
Mead (14). Ruth Benedict (2). um nur einige der bei uns bekanntesten zu
nennen, haben in den letzten drei Jahrzehnten ein großes Material für die
vergleichende Völkerpsychologie gesammelt, gesichtet und gedeutet. Ihre
Forschungen haben das Bild, das wir uns vom Wesen und der Natur des Menschen
machen, nicht nur außerordentlich bereichert, sondern auch grundlegend
gewandelt. Dabei ist es zu einer so innigen Verschmelzung psychoanalytischer
Gedankengänge mit denen der herkömmlichen Soziologie. Anthropologie und
Ethnologie gekommen, daß wir unmöglich mehr sagen können, wo die Grenze
des Beitrages dieser und jener der beteiligten Wissenschaften liegt.

Einzelne technische Verfahren der Psychoanalyse wurden für diese
Forschungen brauchbar gemacht. Die Befragung wurde dadurch ergänzt, daß man
die Angehörigen der studierten Gcsellsc haftsgefüge in allen ihren verbalen
Äußerungen und in ihren Tätigkeiten ohne Leitung und Einschränkung gleichermaßen

ernst zu nehmen und sie ohne Einflußnahme zu beobachten begann, wie
es der Analytiker mit seinem Patienten tut. oder wie der Kindertherapeut mit
dem zu behandelnden Kinde spielt, das Spiel registrierend, ermunternd, aber
nicht lenkend. Man hat die technische Maßnahme von der Psychoanalyse
übernommen, auf kleine, scheinbar unwichtige Äußerungen, auf das Spiel der Kinder,

die Träume, die Scherze und Flüche, die Form der Begrüßung und auf
vieles andere scheinbar Nebensächliche zu achten, weil sich dieses Vorgehen
beim Studium unbewußter Regungen der behandelten Kranken als erfolgreich
erwiesen hatte. So fruchtbar diese und andere technische Verfahren auch
geworden sind — auf die Hauptinstrumente der Psychoanalyse, auf die
Übertragung auf den Analytiker und die Einschätzung und Bearbeitung der Wider-



146 Ada Prop. XVIII, 2, 1961 — Psychologic

stände, mußte man weilgehend verzichten. Ganz wohl nicht: Kontakte mit
Menschen anderer Kulturkreise, besonders mit dem Untersucher selber, von
dem man immer mehr, wie vom Analytiker, verlangte, seine eigenen Begungen
den Untersuchten gegenüber mit in Betracht zu ziehen, ließen manchmal
andeutungsweise Übertragungsphänomene und Widerstände erkennbar, und in
günstigen Fällen durchschaubar werden.

Ableitung der Technik einer «vergleichenden Psychoanalyse

Im großen Ganzen kann man aber behaupten, daß die Psychoanalyse diesen
neuen Anwendungen einzelne modifizierte Anteile ihrer Technik (neben ihren
Anschauungen) übergeben hat. daß sich aber ihr sicherstes Arbeitsinstrument
für die neue Anthropologie als ungeeignet und zu spröde erwies 1. Dies spiegelt
sich auch in einem wichtigen Unterschied, wie diese und wie die Psychoanalyse
die seelische Entwicklung und die Äußerungen des Seelenlebens darstellt. Die
Psychoanalyse sieht die Mehrzahl der gesunden und kranken Verhaltensweisen
und Äußerungen als Ergebnis meist unbewußter Konflikte an. die sich zwischen
Triebregungen und dagegen gerichteten Kräften abspielen, welche während der
Entwicklungsjahre der Psyche entstanden sind. Die «cultural anthropologists»
beschreiben das gleiche Phänomen als Ergebnis von Entwicklungslinien.

Um diesen Unterschied klarer zu zeigen, nehmen wir die häufige Beobachtung,

daß der Sohn, etwa in einer mitteleuropäischen Familie, die gleichen
Charakterzüge auszubilden pflegt, die sein Valer aufwies, als Beispiel. Sein Vater
stand der Familie mit Strenge, Autorität und Gerechtigkeit vor. duldete keinen
Widerspruch, fällte alle Entscheidungen und beurteilte, was die übrigen
Mitglieder der Familie zu tun oder zu lassen halten. Auch erteilte er Lohn oder
Strafe. Wir können nun im Sinne einer Entwicklungslinie beschreiben, welche
Faktoren dazu beigetragen haben, den Charakter des Sohnes so zu formen, daß
er dem des Vaters ähnlich werden konnte. Dabei erwähnen wir elwa folgende
wichtige Punkte: Vater und Mutter wünschen sich einen Sohn, schätzen die
Geburt eines männlichen Erben höher als die eines Mädchens. In der
Frühkindheit genießt der Knabe sein Vorrecht über die Mädchen und genießt auch
die Zuwendung seiner Mutter, die jeder wichtigen leitenden Funktion der
Familie enthoben, nur für die Pflege der Kinder da ist. Sobald der Kleine etwa
5 Jahre alt geworden ist, muß er lernen, daß Streitigkeiten mit den Geschwistern
um seine Vorrechte jeweils vom Vater entschieden werden, daß er sich Strafe
zuzieht, wenn er ungerecht ist. daß er aber die Billigung seines Vaters erfährt,
wenn er zwar sein Recht wahrt, dabei aber andern Gerechtigkeit wiederfahren
läßt. Der Wunsch, die Mutter für sich allein zu besitzen, sie den andern
Geschwistern und gar erst dem gestrengen Vater zu entziehen, kann sich bei der
übermächtigen Stellung des Patriarchen in der Familie gar nicht weit
entwickeln; seine Durchsetzung muß auf später aufgeschoben werden. In die
Schule eintretend erlebt der Knabe, daß nur die absolute Anerkennung des

1 E. Erikson (5) macht eine Ausnahme. Er hat die Methode und die Technik,
teilweise auch die Theorie der Psychoanalyse so modifiziert, daß grundlegende
Ansalze zu einer vergleichenden Völkerpsychologie entstanden sind. Seine
Anschauungen waren uns zur Zeit unserer ersten Expedition nicht bekannt. Unser
technisches Vorgehen ließ es vorerst als unzweckmäßig erscheinen, die
herkömmlichen psychoanalytischen Begriffe gegen seine neugefaßten einzutauschen,

die in anderer Hinsicht einen großen Fortschritt gebracht haben. So

ist unler Identität» (nach Erikson) etwas zu verstehen, das bei uns zum Teil
dem Überich. zum anderen Teil dem Ich zugeordnet wird.



Purin. Die Anwendung der psychoanalytischen Methode 147

Vaters und der ihn ersetzenden Autoritäten (und der ihn weiterhin symbolisch
ersetzenden Ideale) vor Konflikten mit der strafenden Autorität bewahren kann.
Frauen und Mädchen haben ihm nichts mehr zu sagen. Die Zukunft kann ihm
die gleiche Machtposition bringen. In Zukunft, wenn er groß sein wird und
seine Macht ebenso ausübt, wie jene Autoritäten, denen er heute noch
untergeordnet ist, kann er alle Vorteile der Macht genießen. Er lernt auch, daß nur
Gerechtigkeit eine solche Einstufung erträglich werden läßt und daß die Frauen
und Mädchen seiner Umgebung inklusive die eigene Mutter ihm bereits jetzt
etwas von diesem Ansehen und dieser Macht zukommen lassen, sofern er sich
nur energisch und selbstbewußt verhält, ihnen die Entscheidungen abnimmt und
er bereit ist, die Verantwortung auf sich zu nehmen, den Schwächeren seiner
Umgebung sein Gesetz zu diktieren, für die Durchführung einzustehen und für
die Folgen zu haften. Schließlich wird er in der Adoleszenz daran gehen müssen.
sicli selbst auch wirklich die autoritäre Position zu erobern. Nur jene soziale
und die Familienposition, die ihm sein Vater vorlebte, erscheint ihm wünschenswert.

Während er in physischer und oekonomischer Hinsicht seinen Vater als
Konkurrenten überflügelt, kann er dessen moralische Autorität in fernere
Ideale, den Staat, das Vaterland oder auch bloß in die moralische Verpflichtung
verlegen, ebenso zu werden, wie es sein Vater ihm vorgelebt hat.

Das gleiche Phänomen, daß dieser Sohn so geworden ist wie sein Vater
war. ergibt bei der psychoanalytischen Betrachtung folgende Zenlrierungs-
punkte: Die Mutter hat den kleinen Knaben, bei ihrer hohen Einschätzung des
Männlichen, in außerordentlich starker Weise an sich gebunden, so daß er etwa
im Aller von 4 bis 5 Jahren die heftigsten Wünsche, sie ganz zu besitzen, auf
sie richtet. Diese Wünsche lassen dem Knaben den Vater als einen unerträglichen

Konkurrenten erscheinen, den er töten und ersetzen möchte. Dessen
außerordentliche Strenge und Autorität geben hiefür aber keine Hoffnung.
Vielmehr wird die Rache des Vaters gefürchtet, er könnte als Antwort auf
diesen Wunsch nach Beseitigung nun gegen den Sohn vorgehen. Dabei wird
der verpönteste Teil der Wünsche auf die Mutter, der sinnliche, leitend für die
Angst, der Vater könnte den Sohn zur Strafe entmännlichen; dies wäre, nach
den Denkgesetzen jenes Lebensalters, gerecht. Der Knabe kann weder auf seine
heiligen Wünsche verzichten, noch kann er den Valer irgendwie beseitigen,
und vor allem scheint ihm die Strafe für diese seine Wünsche unabwendbar.
In diesem Konflikt greift er auf eine Lösungsmöglichkeit zurück, die er seit
frühester Kindheit mit sich trug. Auf die Möglichkeit, sich mit einem Vorbild
zu identifizieren, so zu werden wie dieses. Wir sagen auch, er introjiziert den
Valer, er wird selbst wie dieser. Jetzt kann er den Vater billigen, er kann so
fühlen und denken wie dieser es tat. Er wird weitere Konflikte mit autoritären
Instanzen in der Schule und beim Heranwachsen auf ähnliche Weise erledigen;
er wird sich ihrer Macht unterziehen, solange er der schwächere ist, und wird
in sein Selbst alles jenes einbauen, was ihnen die Überlegenheit und Macht gibl.
so daß er sich gleich stark fühlt wie die Autoritäten, keinen Konflikt und keine
Strafe von ihnen mehr zu fürchten braucht, und schließlich wird er auch zur
gleichen Position streben, wie der Vater sie innehatte.

Die beiden angedeuteten Beschreibungen, die erste als Entwicklungslinie,
die zweite als Konfliktlösung ergänzen sich vorzüglich; ihre Unterschiede gehen
auf verschiedene Beobachtungstechniken zurück. Die zweite beschriebene
Auffassung vermag aber bestimmte Phänomene zu erklären, die der ersten
unerklärbar bleiben müssen. Die Psychoanalyse nimmt an, daß die Erwerbung
der väterlichen Autorität durch den Sohn als Gegenmaßnahme gegen die Angst
vor dem Vater aufrechterhalten werden muß. Wird nun z. B. dieser Sohn in
der Ausübung seiner Autorität ernsthaft bedroht, oder aber wird er selber un-



148 Acta Prop. XVIII, 2, 1961 — Psychologic

gerecht behandelt, so wird sich ihm die Identifizierung mit dem Vater als kein
genügender Schutz vor der in der Konfliktlösung enthaltenen Angst, vor der
Autorität und Strenge seines eigenen Vaters, erweisen. Er wird plötzlich mit
Angst oder Panik reagieren oder er wird seine Rolle übertreiben, mit unzweckmäßig

großer Aggression die erwähnten Qualitäten seines introjizierten
Vorbildes übertreiben müssen, um die noch immer drohende Angst nicht zu
erleben. Eine Frau, die seine autoritäre Strenge nicht bewundert, wird ihn wenig
anziehen. Eine andere, welche seine Entscheidungen nicht akzeptiert, wird ihn
unsicher machen.

Wir verlassen diese Konstruktion indem wir nochmals betonen, daß sich
das Fortbestehen des Konfliktes bei dem beschriebenen Sohn einwandfrei an
der Übertragung und am Widerstand nachweisen ließe, wenn wir einen solchen
Sohn wie einen Patienten behandeln würden. Unsere eigene Untersuchungstechnik

ist aus dem Wunsch entstanden, die Vorteile dieser dynamischeren
Betrachtungsweise auf die ethnologische Psychologie zu übertragen.

Eine neuere Entwicklung der psychoanalytischen Anschauung und auch der
psychoanalytischen Technik schien uns dabei zu Hilfe zu kommen. Es ist ja
aus praktischen Gründen unmöglich, eine genügend große Anzahl sozialtypischer

und typisch verteilter Angehöriger eines bestimmten Gesellschaftsgefïiges
oder eines ganzen Kulturkreises einer individuellen Analyse zu unterziehen,
um dann aus dem Vergleich dieser Untersuchungen die in diesem Kulturkreis
wirksamen, meist unbewußt gewordenen seelischen Kräfte hervorzuheben, die
in ihren typischen Konflikten das Seelenleben der Untersuchten charakterisieren.

Die Psychoanalyse, welche sich in den ersten Jahrzehnten ihres Bestehens
besonders mit der Erforschung der Triebkräfte des Seelenlebens befaßt hatte,
gelangte vor etwa 25 Jahren nach den grundlegenden Schrillen von Abraham
(1). Wilhelm Reich (17) und Anna Freud (7) dazu, ihr Augenmerk auf das
Ich, das heißt auf jene Instanz zu richten, welche mit den Anforderungen der
Außenwelt, den Triebkräften des Seelenlebens und den verinnerlichten
Forderungen der Gesellschaft fertig zu werden, zwischen ihnen zu vermitteln und
das Handeln der Gesamtperson zu bestimmen hatte. Als ein leicht erkennbarer
und wichtiger Bestandteil des Ichs wurden die Abwehrmechanismen» beschrieben.

Darunter verstehen wir stereotyp immer wieder gleich ablaufende
Haltungen, die den Zweck haben, mit jenen Forderungen des Trieblebens fertig zu
werden, die nicht unmittelbar befriedigt werden können. Solche Triebregungen
gibt es bei jedem Menschen und die Unmöglichkeit sie zu befriedigen kommt
teilweise aus den Gegebenheiten der materiellen und sozialen Umwelt, teilweise
aus den verinnerlich ten Forderungen der Sozietät, dem Überich. Dem
Beobachter zeigen sich diese Abwehrmechanismen als Gewohnheiten, Eigenschaften,
Reaktionsweisen. Überall, wo sie auftreten, können wir nicht nur vermuten,
daß ein Konflikt vorhanden war und unbewußt noch ist; wir können nach der
Art und der Funktion dieser Abwehrmechanismen auch oft sagen, welche
Triebregung sich gemeldet hat und auf welche Versagung sie stoßen mußte.
Charakterpanzerung» nennen wir nach dem Ausdruck von W. Reich solche

Abwehrmechanismen. die aus einem heftigen Konflikt entstanden sind, der ein
für allemal so erledigt werden mußte, daß sich die Konfliktsituation nicht mehr
wiederholen konnte. Die besondere Starrheit dieser Züge der Persönlichkeit
machte es für die Behandlungstechnik nötig, den zugrundliegenden Konflikt
zu erraten, bevor er in der Übertragung klar hervortreten konnte.

Das genaue Studium dieser gewohnheitsmäßigen Haltungen. Charakterzüge
und stereotypen Reaktionsweisen brachte für unsere Kenntnis des Seelenlebens
die Erweiterung, daß wir ziemlich genau abzuschätzen lern leu, wie weit eine
Leistung der Gesamtperson durch Anpassung an Forderungen und wie weit eine



Parin. Die Anwendung der psychoanalytischen Methode 149

solche durch Abwehr innerer Regungen, die zu einem Konflikt zu führen drohten,

bestimmt ist. Für die Technik der Psychoanalyse brachte dieser Fortschritt
einen Ausbau unserer Deutung für sonst unauffällige, gleichsam normale
Charakterzüge, für Gewohnheiten und Haltungen. Wir lernten erkennen, daß praktisch

jede gewohnheitsmäßige Haltung einer Person neben dem Sinne der
Anpassung an die Umgebung auch noch einen weiteren Sinn hatte: einen Konflikt
zu überdecken und auszugleichen. Die Erfahrung und der Vergleich mit den
immer genauer bekannt werdenden Fakten der seelischen Entwicklung beim
Kinde und insbesondere den konfliktschaffenden Phasen dieser Entwicklung
setzen uns heute in Stand, die innerseelische Dynamik eines nach außen
sichtbaren Zuges der Persönlichkeit zu erfassen. Auffallende Eigenheiten, Gewohnheiten

und Charakterzüge und gerade jene Punkte, an denen ein gewohnheitsmäßiges

Verhalten einmal verlassen und durch ein anderes ersetzt wird, dienen
als Anhaltspunkte für unsere Deutungen.

Während unserer Reise durch Britisch und Französich Westafrika haben
wir nun versucht, eine psychoanalytische Untersuchungstechnik auf das
Studium der Psychologie westafrikanischer Völker anzuwenden. Wir sind den
Anschauungen gefolgt, die bei der Behandlung von Charakterstörungen heute
allgemein angewandt werden und die sich auch für die Erfassung psychosomatischer

Krankheiten bewährt haben. Dies durften wir, nachdem zum Beispiel die
Schule von Kardiner und Linton (11) glaubhaft gemacht hatte, daß die
Charakterbildung primitiver Völkerschaften den gleichen Gesetzmäßigkeiten folgt,
wie die der gesunden und kranken Zivilisierten. Wir haben also einen häufig
zu beobachtenden Charakterzug hervorgehoben und isoliert. Dann haben wir
die Modifikationen. Auswirkungen und Schicksale dieses Charakterzuges
beobachtet, bei der gleichen Person und bei beobachteten Personen mit dem
gleichen Charakterzug, und haben dies, so wie Ausnahmen von typischen Verhalten,

zur näheren Umschreibung und Kontrolle unserer Ansicht über die isolierte
Tendenz verwendet. Schließlich haben wir das so isolierte und beobachtete
Material mit den uns bekannten psychischen Gegebenheiten (Struktur und
Dynamik der Psyche) in Beziehung gesetzt. Dann haben wir versucht, die jenem
Charakterzug zugrunde liegende Tendenz zu erraten.

Dabei kam es uns also nicht mehr darauf an, komplexähnliche Inhalte zu
finden und auch nicht darauf, Charakterzüge mit Kindheitserlebnissen in
Beziehung zu setzen. Aus dem Verhalten schlössen wir auf Tendenzen. Aus diesen
auf die spezifische Psychodynamik und auf spezifische Konflikte. Selbstverständlich

mußten wir im Auge behalten, daß bei diesem Vorgehen unser Bezugssystem

ein spezielles, unvermeidlich willkürliches war: die bekannte
Psychodynamik des abendländischen Menschen, einschließlich unserer eigenen
«personality structure». Wir waren uns also bewußt, vergleichende Psychoanalyse
zu betreiben, und zwar nicht vergleichend mit einer gültigen Norm, sondern
vergleichend mit dem in der westlichen Kultur Vorherrschenden, mit den hier
erforschten Spezialfällen und häufigen Abläufen. In einer anderen Kultur mußten

die aufzudeckenden, die Persönlichkeit teilweise formenden Konflikte
notgedrungen andere sein als bei uns. Die bei uns festgestellten vielfältigen
Möglichkeiten der Konfliktverarbeitung überhaupt sahen wir probeweise einmal
als allgemein mögliche Funktionsweisen der menschlichen Psyche an, wobei
wir nicht ausschließen durften, daß bestimmte Funktionen bei uns wenig
ausgebildet, selten oder noch unentdeckt, bei anderen Völkern als wichtige
Funktionen hervortreten, andere der uns bekannten fehlen würden.



150 Ada Prop. XVIII, 2, 1961 — Psychologic

Das Untersuchungsverfahren.

Die Sammlung des Materials erfolgte so. daß wir von Anfang an eine
Auswahl treffen mußten. Während die ethnologischen Psychologen in der Regel
möglichst unvoreingenommen und ohne auszuwählen alles beizubringen trachten,

was eine umschriebene Kultur darbietet, sind wir aus der Literatur und
unseren ersten Beobachtungen das Allgemeinverbreitete auswählend, diesem
nachgegangen und haben versucht, bei Angehörigen ganz verschiedener, oft
weit auseinanderwohnender Stämme, bei den verschiedensten Einzelpersonen,
zu einer einheitlichen Deutung zu gelangen. Die hier verwerteten Beobachtungen

beziehen sich auf heidnische Neger der folgenden Stämme: Haussa, Mossi.
Fulani (Poel), Malenki. Aschanti, Fanti, Bassari und andere. Angehörige dieser
Stämme, die in muselmanischer Tradition erzogen oder solche die christianisiert

worden waren, konnten solange mitberücksichtigt werden, als sie sich in
bezug auf den untersuchten Charakterzug von ihren heidnischen Verwandten
nicht unterschieden.

Über unser Untersuchungsverfahren ist folgendes zu berichten: Die Sprache
beherrschten wir leider nicht. Wenn man in Afrika gleiche Verhaltensweisen
der .Angehörigen verschiedener Volksstämme beobachten will, muß man
entweder zahlreiche Idiome sprechen oder man muß aus der Literatur entsprechendes

zusammentragen, oder aber, wie wir es taten, auf Berichte der Ortsansässigen

in englischer und französischer .Sprache und auf Befragungen mittels
ortüblicher Übersetzer abstellen. In Französisch-Westafrika kam uns der Umstand
zu Hilfe, daß zahlreiche jüngere Afrikaner, auch solche die noch im Dorf
verband leben und dort verwurzelt sind, einige Jahre eine französische Primarschule,

meist mit einheimischen Lehrern, besucht haben und darum französisch
sprechen können und daß außerdem in vielen Dörfern einige Veteranen der
französischen Armee vorhanden sind, die sich zwar meist als Persönlichkeiten
von ihren Dorfgenossen wesentlich unterscheiden, aber als Übersetzer mit guter
Ortskenntnis Dienste leisten können.

Das genauere Vorgehen will ich am Beispiel des »eingeborenen Pflegepersonals

in Spitälern» schildern. Im ersten größeren Spital, das wir besuchten
(Navrongo medical center, geführt durch die Mission der White Fathers)
informierte uns der Missionschef, Gründer und Leiter des Spitals, einen Tag lang
über die Arbeitsbedingungen und das Arbeitsverhalten. Dieses Gespräch wurde
aufgezeichnet. Die auffallende Angabe: «Keine der geschulten Kräfte bleibt
zuverlässig, sobald der leitende Arzt wechselt», führte zu einer Befragung über
die einzelnen Pflegepersonen bezüglich des Themas, das unten, im Beispiel von
der Hebamme, ausgeführt ist. Diese Angaben wurden in drei weiteren Spitälern
analog eingeholt und protokolliert. Jetzt zeigte ein Vergleich, daß bei hundert
nach Stammeszugehörigkeit und Individualität verschiedenen Personen, die aber
unter ähnlichen Bedingungen lebten, der «Charakterzug der Hebamme
ausnahmslos gleichartig vorzuliegen schien. Wir blieben daraufhin 10 Tage lang
im dritten Spital, arbeiteten mit. sahen bei der Arbeit zu. befragten Chefs und
Angestellte weiter, gingen scheinbaren oder wirklichen Ausnahmen nach. Die
individuelle Erforschung der Motive wurde nur so weit berücksichtigt, als sie
unmittelbar aus dem Verhalten hervorging. Daraus ergibt sich, daß die Zahl
der Untersuchten gar nicht sicher anzugeben ist. Wenn man nur die rechnet,
die wir persönlich kannten, sind es einige wenige; wenn man das entsprechende

Personal der besuchten Spitäler rechnet etwa 120. Wenn man noch
die Angaben eines gewissenhaften und hervorragenden Schweizer Arztes
mitberücksichtigt, der seit 6 Jahren an der Goldküste als Regierungsarzt tätig war,
verdoppelt sich diese Zahl. Ein «Protokoll» ist also bald eine ausführlichere
Personenbeschreibung einschließlich Darstellung des auffallenden und bauli-



Purin, Die .Anwendung der psychoanalytischen Methode 151

gen» Charakterzuges, bald die Wiedergabe einer Beschreibung vom Verhalten
einer Person aus zweiter Hand (gesehen durch eine zivilisierte «personality
structure»), bald eine bloße Zahl in einer globalen Angabe.

Es ist kein Zufall, daß wir viel häufiger solchen Verhaltensweisen nachgegangen

sind, die sich im Kontakt mit den Europäern kundgegeben haben, als
solchen, die sich unabhängig vom Kontakt mit den Fremden äußern. Für die
Beschreibung neuer typischer Beobachtungen, aus denen man nach dem
Vorgehen der «cultural anthropologists» die Entwicklungslinien für die Persönlichkeit

der Angehörigen eines geschlossenen Gesellschaftsgefüges nachziehen
wollte, wäre dies eine unerwünschte Komplikation. Für die Technik der
charakteranalytischen Deutung ist diese Auswahl eine natürliche und gewollte. In
einem Übertragungsphänomen, das uns vielfach den Geselzmäßigkeilcn der
Übertragung der Patienten auf den Analytiker zu folgen schien, Iraten
bestimmte Züge in analytisch deutbarer Weise erst dann in Erscheinung, wenn
sie sich gegenüber Fremden kundgaben, die auf diese Äußerungen nicht die
genau entsprechende Gegenreaktion zur Verfügung hatten.

Wie in einer Psychoanalyse wurde so die Gegenübertragung, das heißt unsere
eigene Reaktion auf das was wir mit den beobachteten Afrikanern erfahren
haben, eines unserer wichtigsten Forschungsinstrumente. Wenn wir zum
Beispiel bei uns selbst plötzlich das Gefühl feststellten, von unserem Gesprächspartner

mit einer unstillbaren, unbegründeten oder ungerechten Forderung
überfallen zu werden, konnten wir daraus nicht nur schließen, daß eine solche
Forderung bei uns nicht als gerechtfertigt angesehen wird, daß sie als unstillbar

einer Phase entstammen mußte, deren Triebansprüche durch die erwachsene
Person des Gesprächpartners nicht gestillt wurden, sondern wir konnten auch
sicher sein, daß eine Begründung dieser Forderung aus Bereichen der Persönlichkeit

des Untersuchten stammen mußte, die bei uns im Normalfall diese
Begründung für eine Forderung nicht als Motiv für die Gesamtperson entstehen
ließe.

Einige Ergebnisse psychoanalytischer Deutung aus Westafrika.

Nach diesen Ausführungen hrauchen wir nicht erst zu betonen,
daß wir keinerlei neue Gesamtbeobachtungen, sondern nur
gewisse Deutungen und Ansätze zu solchen darzulegen haben. Den
vielen Einzelbeobachtungen über die afrikanischen Völker stehen
bisher wenig Deutungen ihrer gemeinsamen Eigenart, dessen was
sie psychologisch auszeichnet, von uns unterscheidet, gegenüber.
Unsere Deutungen sind als Versuche zu werten, als Proben einer
abgewandelten psychoanalytischen Untersuchungstechnik, die der
Methode der Psychoanalyse und insbesondere der sogenannten
Charakteranalyse folgt. Alles was wir gefunden haben, bedarf
dringend der Nachprüfung, des Ausbaus, der Bestätigung. Immerhin

dürfen wir sagen, daß bei der zweiten Reise die vorläufigen
Deutungsergebnis.se der ersten weiter nachgeprüft wurden und
daß an diesen manches hinzuzufügen, aber nur sehr wenig zu
ändern war.



152 Ada Prop. XVIII, 2, 1961 — Psychologie

Allgemeine Gesichtspunkte zur vergleichenden Psychologie der
Westafrikaner.

Die folgenden fünf Punkte bilden allgemeine Voraussetzungen
unseres Verfahrens:

1. Afrika, geographisch eine wenig gegliederte kontinentale
Masse, beherbergt hunderte von Völkerschaften und Stämmen,
die sich durch ihre Sprachen und viele Einzelheiten ihrer
Lebensführung, ihrer Sitten und Bräuche, unterscheiden. Und doch weisen

die Angehörigen dieser Völker soviel Gemeinsames auf, daß
Carothers (4), der 1954 im Auftrag der Weltgesundheitsorganisation

die normale und pathologische Psychologie des Afrikaners
studiert und beschrieben hat, meint, die afrikanische Mentalität
sei aus bestimmten Gründen einheitlicher als die anderer entwik-
kelter Kulturen, als etwa die der europäischen. Wenige Afrikaner
hätten sich von ihren Stammesbräuchen wirklich emanzipiert.
Auch dori wo der direkte Einfluß der althergebrachten, geheiligten

Bräuche nicht mehr durch das Leben im Dorf aufrechterhalten
werde, scheine Wert und Wirkung dieser wichtigen Traditionen

durch Einflüsse der Erziehung und naher Verwandter in der
Seele jedes einzelnen weiter zu bestehen. Ja, es sei möglich, daß
die spezifische Psychologie der afrikanischen Kultur für die meisten

sogenannten «primitiven» Menschengruppen Geltung habe,
die inner- und außerhalb Afrikas in einem Zustand leben, in dem
sie noch nicht von der westlichen Kultur umgeformt worden sind.

2. Wir haben gefunden, daß eine mäßige Europäisierung, wie
sie sich im Besuch von einigen Jahren Primarschule, in der
Erwerbung von Kenntnissen der französischen Sprache oder anderen

Schulkenntnissen oder in dem Besitz technischer Instrumente,
eines Fahrrades, eines Eisschrankes usw. äußert, die Gültigkeit
der Sitten und Bräuche für den so mit der westlichen Kultur in
Kontakt Gekommenen in keiner Weise zu beeinträchtigen braucht.

3. Die Sitten und Bräuche stellen mit den sozial und
wirtschaftlich nützlichen Einrichtungen und dem affektiven, meist
sexuellen Sinn, den sie haben, ein unteilbares Ganzes dar. In der
afrikanischen Dorfgemeinschaft regeln magische Vorschriften,
Tabus und andere, nicht nur irgendwelche religiösen Bräuche,
sondern das tägliche Leben der Familie, ihre Arbeit und ihre
Unterhaltungen. Dieser Brauch hat nicht nur symbolisch einen
sexuellen Sinn. Er ist ebensosehr der Ausdruck von vernünftigen
Lebensregeln, wie von magischen Vorstellungen, wie von affektiven

Inhalten. Diese Auffassung, die uns in der moderneren
ethnologischen Literatur schon oft entgegentritt, ist uns bei allen unseren

Beobachtungen, die genügend weit geführt werden konnten,
bestätigt worden.



Purin. Die Anwendung der psychoanalytischen Methode 153

4. In scherzhafter oder spielerischer Weise kann von den
Westafrikanern oft ein strenges Gebot verletzt werden. Dies geschieht
nicht nur durch unvernünftige oder europäisierte Personen; auch
Träger der Tradition können so handeln. Alle Vorschriften, die
dem zu entsprechen scheinen, was bei uns zu den unverletzbarsten
religiösen Vorschriften oder zum Grundbestand der guten Sitte
gehört, können auch einmal spielerisch oder ernstlich außer acht
gelassen werden, besonders wenn dies im Rahmen der Gemeinschaft

geschieht.
Diese Ausnahmen vom vorgeschriebenen brauchgemäßen

Verhalten, das auf der einen Seite so unvermeidlich in der Persönlichkeit

der Untersuchten verankert zu sein scheint, haben uns immer
wieder überrascht, bis wir diese scheinbaren Regelwidrigkeiten
als einen Bestandteil der Lebensregeln erkennen konnten.

5. Wir müssen kurz den Einwand erwähnen, daß das ganze
Verfahren unnütz sein könnte, weil die Gemeinsamkeiten der
Afrikaner durch erblich angelegte Unterschiede zwischen der schwarzen

und der weißen Rasse bedingt und so für das psychoanalytische
Vorgehen unzugänglich wären. Diesen Einwand können wir

durch den Hinweis entkräften, daß es bisher unseres Wissens
keinem Autor gelungen ist, nachzuweisen, daß erbliche Unterschiede
in der psychischen Veranlagung beider Rassen bestehen, oder gar
zu bestimmen, welche diese Unterschiede sind.

Analyse des «Sancho Pansa-Charakters».

Als ein Ergebnis unserer Untersuchungen möchte ich zuerst
einen Charaktertypus beschreiben, den ich an anderer Stelle
ausführlicher dargestellt habe (15). Es ist dies ein unter den
westafrikanischen Negern so häufiger Charakter, daß man ihn fast als
eine Variante des dortigen normalen Charakters bezeichnen kann.

Eine nähere Schilderung bleibt mir erspart. Es ist dies der
Charakter des Sancho Pansa, aus dem Don Quijote des Cervantes.
Er ist bekannt, der gutmütige, vernünftige Mann, der an sein
leibliches Wohl denkt, während sein geistestoller, dem Ideal
verschworener Meister seiner inneren Stimme folgt und der
Wirklichkeitwenig Beachtung schenkt. Die drei Haupteigenschaften des
Sancho Pansa sind eine ausgesprochene Oralerotik, Gutmütigkeit
und eine auf die konkrete Befolgung des Lustprinzips gerichtete
Vernunft.

Die ausgesprochene Oralerotik dieser Westafrikaner äußert sich
in vielen Einzelzügen: Sie haben immer etwas im Mund, kauen,
wenn sie nicht essen, eine Kolanuß, ein Hölzchen. Sie reden
unausgesetzt, nicht nur um etwas mitzuteilen, sondern aus Vergnü-

AdH Tropica 18,2, 1961 11



154 Acta Prop. XVIII, 2, 1961 — Psychologie

gen am Reden selbst. Es ist dies ein monotones Plappern, bei dem
Affekte, die den Gesprächspartnern gelten, nicht zum Ausdruck
zu kommen pflegen. Jene werden vielmehr in die Mimik und
besonders in die sprechende Gestik des ganzen Körpers verlegt.

In unserer Entwicklung zum Realitätsprinzip wird ein Teil der
oralen Erotik zur Besetzung der Sprache verwendet. Die Erwerbung

des Denkens in Wortsymbolen bedeutet einen Schritt zur
Erreichung des Realitätsprinzips. Das Festhalten am emotionalen
Ausdruck in der Motorik zeigt, daß die Afrikaner auf diesem
Gebiet stärker unter dem Lustprinzip verbleiben. Die Sprache wird
nicht Träger der Affekte. Sie dient lediglich der Mitteilung. Dafür
ist die Bewegung ungehemmt, bietet Ausdrucksmöglichkeiten, die
kein Europäer zustande bringt, und bleibt im Tanz der Sublimie-
rung ganz allgemein zugänglich. Die vornehmste Kunst der
Afrikaner ist der Tanz.

In der Ernährung der Säuglinge wird wohl der Grund für die
orale Fixierung gelegt. Alle Kinder werden ohne Regel oder
Einschränkung von der Mutter ständig herumgetragen, begleiten sie

Tag und Nacht, werden bei der kleinsten Klage sofort an die Brust
gelegt. Die Abstillung erfolgt spät, selten von dem 18. Monat, oft
erst mit drei Jahren, dann aber plötzlich; dies besonders, wenn
eine neue Schwangerschaft eingetreten ist, welche man bis dahin
durch Tabuierung hintanhielt. Die orale Triebhaftigkeit scheint
so zustande zu kommen, daß einer langen ungehemmten
Triebbefriedigung eine traumatisch wirkende Versagung ein Ende setzt,
daß damit eine Fixierung erreicht wird, welche die oralen Wünsche

fortbestehen läßt. Eine orale Aggressivität, wie wir sie bei
den sogenannten «oralen Charakteren» unter unseren Neurotikern
und Psychopathen finden, wird nicht ausgebildet, Versagungen
auf dieser Entwicklungsstufe der Libido und versagende Intro-
jekte, um interkurrente Traumen der Stillzeit zu erledigen, scheinen

bei diesen glücklicheren Menschen nicht vorzukommen.
Im Gegensatz zu Sancho Pansa verzichtet Don Quijote, der in

diesem Vergleich dem Europäer entspricht, asketisch auf orale
Befriedigung, um für seine Sendung «rein» zu bleiben; die orale
Versagung stellt die abgewehrten Partialtriebe unter das Primat
der Forderungen seines Überich.

Die Gutmütigkeit besteht eigentlich in einer auffallenden
Unfähigkeit, böse zu bleiben, Aggressionen zu verinnerlichen und
aufrecht zu erhalten. Irgendwo entsteht ein böser Streit, Zorn,
Schimpfworte und eine heftige Schlägerei beginnt. Ein gelungenes
Scherzwort, ja schon das Hinzutreten eines alten Mannes oder
einer anderen mit Prestige ausgestatteten Person, läßt den Frieden
wieder eintreten. Der fremde Beobachter zweifelt bei der allgemei-



Purin, Die .Anwendung der psychoanalytischen Methode 155

nen, plötzlichen und vollständigen Versöhnung, ob alles überhaupt
so ernst gemeint war. Vielleicht war es nur gespielt? Nein. Den
Zorn empfinden diese Leute wie wir, sie wehren sich heftig. Aber
in ihnen bleibt nichts zurück, das die Aggressionen fortsetzen
würde.

Auf der Häufigkeit dieses Zuges dürfte es auch beruhen, daß
die meisten afrikanischen Völker, trotz eines oft überfeinerten
Gerechtigkeitsgefühls, keine richterlichen oder polizeilichen
Institutionen geschaffen haben, die auf einer Verinnerlichung und In-
stitutionalisierung aggressiver Tendenzen beruhen. Sie können
unsere Rechtspflege, das dauernde ängstliche Lauern auf den
Rechtsbruch, das Hinausschieben der Gerichtssitzung, das
monatelange Einsperren des Rechtsbrechers auch nur schwer
verstehen. Wird ein Täter gefaßt, so ist es Sache des Familienoberhauptes

oder des Rats der Ältesten, sofort nach Art eines Familienrates

die Strafe zu bestimmen und sodann vollziehen zu lassen —
oft durch die Geschädigten, die immer auf eine materielle
Entschädigung Anspruch haben. Sind die Prügel verabfolgt, ist die
Entschädigung bezahlt, ist alles vergessen. Es wäre sehr unanständig,

darauf noch einmal zurückzukommen.
Wenn wir bedenken, daß in der afrikanischen Kindererziehung

beim Erlernen der Beherrschung der Exkrementalfunktionen
keinerlei Zwang angewandt wird, daß dies vielmehr durch Ermutigung

und nie vor der Zeit angestrebt wird, können wir verstehen,
daß auch Fixierungen auf der anal-sadistischen Stufe keine große
Rolle spielen können. Don Quijote und der Mensch der europäischen

Kultur kämpft zeitlebens für eine «Sache», d. h. seine
Aggressionen werden, an einen phantasierten Gegner geheftet, ver-
innerlicht und verewigt. Der Umstand, daß sich ein Teil dieser
Aggressionen gegen das eigene Ich wenden und zur Selbstdestruktion

führen kann, zeigt nur noch deutlicher, wie sehr diese ihrem
Ziel, der Verteidigung, entfremdet sind.

Der Zug einer epikuräischen Vernunft äußert sich so, daß ein
lustversprechendes Ziel, ein angenehmes Nachtlager, ein gutes
Essen, ein leicht erreichbares Liebesabenteuer nicht so leicht einer
abstrakten Idee, einem Fernziel zuliebe aufgegeben wird.
Konkrete Tatsachen bestimmen das Verhalten. Man ruht, wenn man
müde ist, und nicht wenn die Arbeitszeit zu Ende ist. Man ißt und
trinkt, wenn Hunger und Durst sich melden, und nicht nach Maßgabe

der Vorräte. Der Gedanke an das Morgen beeinflußt das
Verhalten ebensowenig wie ein abstraktes Pflichtgefühl, ein
asketisches oder puritanisches Ideal, wie verinnerlichte ethische
Einstellungen. Wo eine Regelung oder Vorausschau nötig ist, ist
sie in den Vorschriften und Bräuchen enthalten, die von den Alten



156 Ada Prop. XVIII, 2, 1961 — Psychologie

und ihren Traditionen überliefert werden. Diese gelten nicht für
den Einzelnen — das moralische Gesetz in uns — sie sind
Allgemeingut, sozusagen äußere Realität, sie werden beachtet wie
konkrete Erfahrung und nicht wie abstrakte Vorschriften. Magische

Vorstellungen, Projektionen oder uns abergläubisch, ja wahnhaft

anmutende Äußerungen einer archaischen Unvernunft in
dem sonst so vernünftigen Ich der Afrikaner werden behandelt
wie Erfahrungstatsachen. Sie sind übrigens auch besser korrigierbar,

als es unsere abstrakten Ideologien zu sein pflegen.
Wir können auch sagen: Sancho Pansa sucht die Befriedigung

in der Realität; Don Quijote versucht, die Forderungen seines
Überich zufriedenzustellen.

Die Freiheit des Ich, ohne viel Bedenken einem greifbaren
Lustgewinn zuzustreben, scheint auf eine Entwicklung
zurückzugehen, in der die Partialtriebe anders integriert werden, weniger

stark abgewehrt werden müssen als bei uns. In der Erziehung
werden, ähnlich wie die bereits erwähnte orale und anale Phase,
auch die phallische und der Beginn der genitalen, nicht durch
Verbote und Einschränkungen behindert. Exhibitorische, mastur-
batorische und andere sexuelle Äußerungen im Kindesalter werden

gerne gesehen, manchmal belächelt. Die Partialtriebe werden
offenbar nicht so sehr verdrängt oder anderswie abgewehrt; sie
stellen ihre Energie vielmehr dem Ich weiter zur Verfügung. Sie
werden leicht einer Sublimierung zugänglich, in die Gesamtpersönlichkeit

eingebaut und ausgelebt. Die schöpferische Kraft
in Tanz, Gesang, Spiel und bildender Kunst, der Zauber einer
ungebrochenen Natürlichkeit, der von diesen Menschen ausgeht,
ist als Zeichen einer anders verlaufenden Triebintegration
anzusehen. Das Es behält zeitlebens einen breiteren Zugang zum Ich.
Wir haben schon erwähnt, welch archaisches Gut an Allmacht
und Magie es mitbringt, und daß dieses von der Gemeinschaft
des Clans verwaltet wird.

Einstufung und Abhängigkeil.

Das Vergleichsobjekt aus der europäischen Literatur, das die
drei Charakterzüge aufweist, Sancho Pansa, ist von seinem Herrn
abhängig. Diese Abhängigkeit — bezogen auf unseren
Normalcharakter — ist ein Zug, der alle Afrikaner, die noch im
Clanverband leben, auszeichnet. Der Zug von Einstufung und Abhängigkeit

ist so allgemein, daß Mannoni (13) den «Freitag», das
Geschöpf des Robinson Crusoe, und Caliban, den willenlosen Diener
des Zauberkönigs Prospero (aus Shakespeares «Sturm») gewählt
hat, um das Verhältnis der madegassischen Eingeborenen zu ihren



Purin, Die Anwendung der psychoanalytischen Methode 157

europäischen Kolonisatoren darzustellen. Das Fortbestehen der
Tendenz, sich unterzuordnen, sich affektiv einzustufen, kann der
Europäer an überall gleich zu wiederholenden Erfahrungen
nachprüfen.

Wir behandeln einen Kranken mit Erfolg. Sobald das geschehen

ist, verlangt er und seine ganze Familie Geschenke und weitere

Protektion. Wie unlogisch wäre es von uns und wie berechtigt
seine Empörung, würden wir unsere selbstgewählte Rolle als
Protektor nun plötzlich aufgehen, das Geschenk verweigern. Auch der
erwachsene Mann bleibt abhängig von seinem Vater, von der
Meinung der Ältesten. Diese fragen, sei es durch ein Orakel, die
Verstorbenen, befragen die Bräuche, die sie vorschreiben. Die
außerordentliche Clanverbundenheit der Afrikaner, die starke
Ausbildung ihres sozialen Gefühls scheint eine Kindheitsge-
schichte fortzusetzen, die sich in einem Netz gegenseitiger
Beziehungen zu Verwandten anbahnt, um mit dem Älterwerden
allmählich alle Personen des Clans zu umfassen. Der Einfluß der
Eltern ist viel weniger ausschließlich und viel häufigeren
Unterbrechungen unterworfen als in der europäischen Familie. Bald
nach dem Abstillen übernehmen in der Regel größere Kinder die
Rolle des Kindermädchens. Großeltern, Onkel und Tanten setzen
— nach unserem Maßstab in verwöhnender Art — diese Fürsorge
fort und vermitteln jene Verhaltensweisen, die um die Regeln
zentriert sind, wie man sich älteren Personen gegenüber zu benehmen
und was man von ihnen anzunehmen und zu erwarten hat. In
Verbindung mit den toten Vorfahren, den ehemaligen Lebensspendern,

von denen alles Gute kam, und allen lebenden Angehörigen
des Clans ist der Einzelne wohl aufgehoben, genießt sogar eine
magische Allmacht über die Dinge und sämtliche Lebensumstände,

die in den Bräuchen konkret gefaßt ist. Unsere Kinder
müssen diese Allmacht mit dem Untergang des Oedipuskomplexes
zum großen Teil aufgeben. Dort ist der Einzelne jedoch ohnmächtig

und verloren; er muß bestrebt sein, seine Einstufung und damit
die Abhängigkeit sogleich wiederherzustellen.

Denken wir daran, daß die Lebenserfahrung inmitten einer
menschenfeindlichen Natur den Satz bestätigt: Wenn Du mit den
Deinen lebst, ihr füreinander da seid und den Regeln der Alten
folgt, könnt ihr fortbestehen; wenn Du allein bist, es anders
machst, bist Du verloren.

Das soziale Gefühl, das wir bei den Europäern als eine späte
Erwerbung des Überich betrachten, das als Forderung der Ethik
oder einer höheren Sittlichkeit imponiert, scheint beim
Afrikaner mehr eine Eigenschaft des Ich zu sein, dem dabei Anteile
des Selbsterhaltungstriebes, aus dem Es, ihre Kraft leihen.



158 Acta Prop. XVIII, 2, 1961 — Psychologic

Die außerordentliche Neigung, zeitlebens identifikatorische
Beziehung auszubilden, stimmt gut zum Fortbestehen oraler Modalitäten.

In manchen kannibalischen Bräuchen ist die orale
Einverleibung gleichbedeutend mit sozialer Absorption unverstellt zu
beobachten. Weniger direkt, aber fast ebenso deutlich zeigt es sich,
daß die Identifikation mit einer führenden Figur, einem Prestige-
träger, an Stelle unserer verinnerlichten und individuellen
Verantwortung wirksam bleiben kann.

Ein Straßenaufseher im Senegal unterhält mit 30 angestellten
afrikanischen Arbeitern einen Abschnitt der Allwetterstraße. Diese
Arbeiter, die zu ihrem Chef ein gutes Verhältnis haben, arbeiten
jeweils nur so lange, als sie beaufsichtigt werden. Darüber zur
Rede gestellt, bleiben sie verständnislos: «Weder Sie noch Ihr
Vertreter haben es gesehen! Wenn Sie da sind, arbeiten wir ja eifrig.»

Vom Fortbestehen identifikatorischer Tendenzen her haben
wir eine Erscheinung zu erklären versucht, die wir bei der
Schilderung des Sancho-Pansa-Charakters kurz streiften. Das Ich jener
Menschen schien uns den Wünschen des Es gegenüber offener,
duldsamer zu sein, als das Ich der Europäer.

Clan-Gewissen und Überich.

Das hat uns veranlaßt, anzunehmen, ihr Überich sei anders
beschaffen als unseres. Bei uns ist das Überich — nach Freud —
ein innerpsychischer Bereich, den wir uns topisch vom Ich und
vom Es abgegrenzt vorstellen können. Es ist vorzüglich zur Zeit
des Unterganges des Ödipuskomplexes aus der Introjektion des

versagenden Elternteils entstanden. Sein Inhalt, Gebote und
Verbote beziehen sich auf infantile Triebwünsche. Seine Energie
bezieht es aus den minus-ambivalenten Triebanteilen, den
Haßregungen, die gegen die sonst geliebten Eltern gerichtet waren.
Das Ich ist und bleibt Stätte des Konflikts zwischen den
Triebwünschen aus dem Es und den dagegen gerichteten Partialtrieben,
die dem Überich zur Verfügung stehen.

Besonders auffallend wird der Unterschied zwischen dem
Funktionieren des Überich von Europäern und von Afrikanern,
wenn die letzten ein Gewüssen erworben haben, das scheinbar dem
unseren gleich ist. Eine medizinische Hilfskraft, z. B. eine
Hebamme, kann nach einer entsprechenden Schulung jahrelang ihren
Beruf mit größter Gewissenhaftigkeit ausüben. Wenn aber ein
anderer Vorgesetzter kommt, ist alle Tüchtigkeit, alle Verläßlichkeit

plötzlich wie weggeblasen. Die gröbsten Nachlässigkeiten fallen

vor. Ohne Verstimmung, Trotz oder bösen Willen werden die
besten Kenntnisse über steriles Arbeilen und andere Berufsauf-



Purin, Die Anwendung der psychoanalytischen Methode 159

gaben einfach nicht mehr angewendet. Ist wieder ein geeigneter
verantwortlicher Chef da, kann die früher «gewissenhaft»
funktionierende Person in wenigen Tagen wiederhergestellt sein.

Aus der Analyse einer großen Zahl analoger Beobachtungen
zeigt es sich, daß nur der Text der Gewissensforderungen — wie
v.. B. eine medizinische Arbeit zu verrichten ist — gleich lautet wie
bei einer europäischen Person. An der Stelle, wo wir von
Verläßlichkeit oder Charakterstärke in Erfüllung einer Pflicht reden
würden, steht beim Afrikaner weitgehend das Verhältnis zum
Chef. Gestattet der seinen Mitarbeitern, durch seine persönliche
Anteilnahme an ihnen und ihrer Arbeit, dadurch, daß er ihnen ein
Beispiel gibt, daß er Lob und Tadel, womöglich Lohn und Strafe
wenigstens symbolisch austeilt, sich mit ihm zu identifizieren,
kann er als Prestigeträger eingesetzt werden, und seine Forderungen

werden befolgt, wie bei uns innere. Ist cr tüchtig, hat er
imponierende persönliche Eigenschaften und besonders ein hohes
soziales Ansehen, ist cr für eine solche Rolle besonders geeignet.
Hat er diese Eigenschaften nicht, oder büßt er sie in den Augen,
der Allgemeinheit ein, werden auch die von ihm vertretenen
Forderungen unwirksam. Dasselbe geschieht, wenn er sich selber
nicht mehr einsetzt, sein Interesse von den Untergebenen abzieht,
oder wenn er von einem anderen abgelöst wird, der eine identifika-
lorische Beziehung nicht zuläßt. Der Prestigeträger ist im Prinzip
und praktisch auswechselbar. Bei diesen Treue- und Pflichtbeziehungen

muß es sich wohl um Identifikation oder Partizipation
handeln. Eine Introjektion, eine Aufnahme in die Persönlichkeit
nach dem Vorbild früherer Introjekte scheint nicht stattgefunden
zu haben.

Wir sind dazu gelangt, in Anlehnung an Freuds Ausdruck von
Tabugewissen, dem Überich des Europäers das Clangewissen des

Afrikaners als eine weniger individuelle, sozialere Bildung
gegenüberzustellen.

Das Clange wissen beruht auf drei Gruppen von Erscheinungen:
Identifikatorische Treue gegenüber einem Prestigeträger, Angehörigkeit

zu oder Trennung von einer Gemeinschaft (Clan) und
Verhalten innerhalb der Gemeinschaft des Clans.

Wie sehr die Zugehörigkeit zum Clan das bewirkt, was bei uns
der Stimme des Gewissens vorbehalten ist, zeigt u. a. der Umstand,
daß die Afrikaner buchstäblich nicht stehlen können. Außerhalb
der Clangemeinschaft, etwa in einer fremden Sladt, haben Besitzrechte

keine Geltung. Dort kann man nehmen, was nicht bewacht
wird; von Stehlen mit nachfolgendem Schuldgefühl ist keine
Rede. Innerhalb der Gemeinschaft aber sind die Besitzrechte so

selbstverständlich, bilden so sehr Gegenstand der Sitte und der



160 Ada Prop. XVIII, 2, 1961 — Psychologic

Sozialordnung, daß ein Dieb sich eo ipso außerhalb dieser
Ordnung stellt. Er vollzieht durch Aneignung fremden Guts seine
Ausstoßung. Statt mit einem Schuldgefühl hat er sich mit
seiner Ausstoßung auseinanderzusetzen. Gelingt ihm der brauchgemäße

Sühne, ist kein Diebstahl erfolgt. Gelingt sie nicht, wird dies
als Vernichtung der Lebensmöglichkeiten empfunden, führt praktisch

zur Verbannung und innerlich zur Depression, einem Gefühl
des Verlassenseins, das eher einer Vorstufe unseres Schuldgefühls
entspricht.

Die innerhalb des Clans gellenden Gebote sind nicht nur Reste
einer Überlieferung, sondern durchwegs güllige Regeln für das
Sozialverhalten. Dafür zitiere ich noch ein Beispiel.

Im französischen Niger verlangt die Kolonialverwaltung für
jeden erwachsenen Dorfbewohner eine jährliche Steuerabgabe,
unabhängig vom Vermögen. Als Steuereinnehmer wird oft der
vom Dorf gewählte oder dem Rat der Ältesten ernannte Häuptling
ernannt. In zahlreichen Dörfern, die autark oder in geldloser
Wirtschaft leben, werden einige kräftige junge Männer von der
Gemeinschaft dazu bestimmt, durch ihre Arbeit das Steuergeld
für die ganze Gemeinschaft zu erwerben. Die dazu bestimmten
verlassen für Monate oder das ganze Jahr ihre Familien und ihre
Habe, begeben sich an einen oft Hunderte von Kilometern
entfernten Ort, wo sie bezahlte Arbeit finden können und kehren
unweigerlich an dem Tage zurück, an dem sie die für das ganze Dorf
nötige Steuersumme zurückgelegt haben; es erwrartet sie keine
Entschädigung. Ihre Familien werden unterdessen vom Clan
erhalten.

Am deutlichsten wird der Unterschied zwischen Clangewissen
und Überich, wenn wir uns überlegen, daß wir bei uns gewohnt
sind, aus dem Vorliegen eines Schuldgefühls auf die Wirksamkeit
des Überich zu schließen. Die chronische Gewissensangst kann
nur in geringem Maße durch Bannung und Projektion herabgemindert

werden. Das Ich wird seine Abwehr der Triebwünsche
verstärkt aufrechterhalten müssen, um solchem Leid zu entgehen
und so auf einen Teil realer Befriedigung verzichten. Die akute
Angst, die bei der Verletzung der Vorschriften des Clangewissens
entsteht, kann zwar zur Selbstvernichtung im Sinne eines depressiven

Stupors führen. Im allgemeinen aber bleibt sie brauchgemäßen

Bannungen und animistischen Projektionen (in das durch
Opfer und ähnliches zu beruhigende Wirken der Geister) zugänglicher

als unser Schuldgefühl.
Jene inneren Instanzen, die wir in ihrer Wirkung als Clangewissen

zusammenfassen, scheinen die frühkindliche Allmacht
fortzusetzen. Die Forderungen des Clans und der Vorbilder wer-



Parin, Die Anwendung der psychoanalytischen Methode 161

den so angenommen, daß ihre Einverleibung es der Person
ermöglicht, an der phantasierten Allmacht der Großen teilzuhaben.
Die Einverleibung folgt dem Lustprinzip: Das ist mein Gebot,
was mich selber groß, stark, allmächtig macht. Die Introjektion
der versagenden Elternteile bei uns folgt dem Realitätsprinzip:
Das wird verinnerlicht und zum Überich, was meine Triebbefriedigung

bedroht hat und wacht fortan darüber, daß es zu keinem
weiteren verbotenen Triebwunsch, der zu einer Versagung führen
könnte, mehr kommen kann.

Die Vorbilder und Gebote des Clangewissens können leicht
gegen andere ausgetauscht werden, deren Einverleibung eine Erhöhung

des Selbstgefühls verspricht. Wenn man sich dieser
magischen Instanzen entledigt, ohne daß sie durch mehr Lust versprechende

ersetzt werden, entsteht eine Verarmung des Ich an Libido,
ein Vernichtungsgefühl. Die Gebote unseres Überich sind schwerer

abzulegen. Ein Schuldgefühl warnt davor. Wir haben die
magische Allmacht verloren und müssen uns mit dem Fortbestehen
der strafenden Introjekte als Überich-Instanz abfinden. Dafür
haben wir forttin eine größere Unabhängigkeit von der Gemeinschaft,

den Vorbildern und Prestigeträgern erworben.
Wir können also sagen, das Clangewissen sei weniger vom Ich

abdifferenziert als das Überich; gegenüber den mehr inneren
Forderungen desselben liegen hier die Forderungen mehr außen oder
werden in Tabus und animistische Vorstellungen projiziert. Seine
Gebote seien in engerer Gemeinschaft gültig, müßten unmittelbarer

erfüllt werden und ihre Inhalte seien konkreter als die des
Überich.

Wir möchten annehmen, daß eine Überich-Bildung durch
Introjektion des versagenden Elternteils nicht wie bei uns stattgefunden

hat. Wir haben versucht zu verstehen, wie es möglich ist,
daß sich die Afrikaner, trotz und mit den tausend Regeln, die sie

zu beachten haben, in Armut inmitten einer feindlichen Natur
lebend, eine Wesensart erhalten haben, die dem Einzelnen mehr
Triebfreiheit und der Gemeinschaft mehr Zusammenhalt sichert,
als dies unsere Kultur und ihre spezifische Psychologie tut.

Initiation und Introjektion.

Wir schreiben der Initiation, dem Ritual, das zur Erreichung
der Mannbarkeit nötig ist, eine psychologische Bedeutung zu, die
an Wichtigkeit der Verarbeitung des Ödipuskomplexes durch
Introjektion des versagenden Elternteils in unserer Kultur
entspricht. Diese Gedankengänge sind in einer noch unveröffentlichten

Arbeit von F. Morgenthaler niedergelegt.



162 Ada Prop. XVIII, 2, 1961 — Psychologie

Das Initiationsfest ist das wichtigste Ereignis im Leben des

Afrikaners. Winterstein (18) hat 1928 den Nachweis erbracht,
daß die Pubertätsriten der Mädchen beinahe so verbreitet sind
wie die der Knaben. Das Ritual trennt scharf die Kindheit von der
Reife. Vorher ist die Verantwortung für die Einhaltung der
Vorschriften des Clans den Eltern, nach dem Durchlaufen der Initiation

dem Jüngling oder Mädchen Überbunden. Vorher gelten sie
als geschlechtlich unreif, danach kann das Sexualleben der
Erwachsenen aufgenommen werden.

Das Ritual unterscheidet sich im einzelnen von Stamm zu
Stamm, ist verschieden für beide Geschlechter. Immer geht es mit
einer zeitweiligen Isolierung und Trennung von der Familie, z. B.
einem Aufenthalt im heiligen Wald, einher. Die Zeit der
Trennung, die wenige Tage bis viele Jahre dauern kann, dient einer
Unterweisung in den Bräuchen, Vorschriften und Vermeidungen,
welche die gesamte religiöse und profane Überlieferung, die
materiellen familiären und erotischen Lebensregeln, denen der
Erwachsene in jener Kultur zu folgen hat, umfaßt. Die Unterweisung
wird von bereits Initiierten, meist von berufenen Prieslern, nie von
den eigenen Eltern gegeben. Immer geht das Ritual mil
angsteinflößenden Proben, meist mit der Beschneidung der Knaben
und der Excision der Mädchen einher. Das Ende des Rituals wird
gefeiert wie eine Wiedergeburt. Danach stehen unter den
einzuhaltenden Vorschriften solche der Inzestvermeidimg an wichtigster

Stelle.
Der psychologische Sinn der Vorgänge, die während der Initiation

durcherlebt werden, ist in seiner Hauptsache immer wieder
der gleiche. Die Angst, die in den Schrecknissen der Riten durcherlebt

werden muß, entspricht der Kastrationsangst: die Beschneidung

und Excision, einer Vorwegnahme der Kastration, die als
Drohung damit für die Zukunft erledigt bleibt. Der oft dramatische

Vorgang selbst, den die zu Initiierenden mitzuerleben haben,
und der den emotionellen Erlebnisgehalt des «Erlernens» der
Erwachsenheit ausmacht, hat den Inhalt des oedipalen Konflikts.

Ich möchte betonen, daß aus den Varianten der Initiationsbräuche

zwar alle Möglichkeiten, Verschränkungen und Ausgänge
der oedipalen Konfliktsituation abgelesen werden können, die uns
auch in den Phantasien, Träumen und Symptomen unserer
europäischen Patienten deutbar werden, daß die Deutungsarbeit aber
überaus einfach ist, das Material beinahe unverstellt, nur wenig
symbolisch verkleidet in den Vorgängen des Rituals und in der
Bedeutung, die ihm gegeben wird, zutage tritt.

Wir haben von unseren Reisen keine neuen Beschreibungen
von Ritualen mitgebracht. Solche liegen in der Literatur vor. Wir



Purin. Die .Anwendung der psychoanalytischen Methode 163

haben nur versucht, zu einer Einsicht zu kommen, was die Initiation

für eine psychologische Funktion hat, welche Rolle dieses
Erlebnis in der Tiefenpsychologie des Afrikaners spielt.

Für das bisher über die Initiation gesagte, insbesondere die
Deutung ihres Sinngehaltes, können wir uns auf eine Anzahl
sorgfältiger Untersuchungen stützen. Winterstein z. B. fand den
gemeinsamen Sinn von Pubertätsriten der Mädchen in folgenden
Aufgaben, die symbolisch erledigt werden — und die ich in
Stichworten zusammenfasse: Das Aufgeben der «männlichen» clitori-
dalen Sexualität, aus der auloerotischen Phase des kleinen
Mädchens; die Sicherung der Incestvermeidung; die Vermeidung, daß
der erste Geschlechtspartner die Aggressionen des Mädchens, die

gegen den Mann gerichtet sind, ernte; die Erledigung der Aggressionen

der Mutter gegen die Tochter-Rivalin; ein Fruchtbarkeitsund

Geburtszauber; endlich eine Wiedergeburt — als geschlechts-
reife Frau.

Zwei sehr wichtige, aus dem Bereich des unbewußten Seelenlebens

der Europäer wohlbekannte Vorgänge spielen bei dem
Initiationsritual eine psychologisch anders zu bewertende Rolle. Die
Kastrationsangst wird bei der Initiation bewußt erlebt und der
Erfolg der Initiation, die Erledigung des oedipalen Konflikts
durch Aufgabe incesluöser Wünsche und der Ersatz, die genitale
Sexualität und erwachsene Persönlichkeit, werden im dramatischen

Ablauf durcherlebt, gleichzeitig unterrichtet und zuletzt als
Wiedergehurt gefeiert.

Hier besinnen wir uns kurz auf den Normalvorgang bei der
europäischen Person: Die oedipalen Wunschregungen verfallen
bei uns, auf der Höhe ihrer Entwicklung, wegen der angstbesetz-
ten Phantasie, vom gleichgeschlechtlichen Elternteil kastriert zu
werden, der Verdrängung und bilden hinfort den Kern des
unbewußten Oedipuskomplexes. Durch die Introjektion des versagenden

Elternteils wird das Ich verändert, von den Wunschregungen
des Es endgültig abgesetzt. Das elterliche Introjekt perpetuiert das
Incestverbot und bildet den Kern des Überich.

Nach unserer Hypothese hat die Initiation mit dem gleichen
Konflikt, zwischen oedipalen incestuösen Wunschregungen und
Incestverbot fertig zu wTerden. Die Kastrationsdrohung wird aber
auf das kommende Ereignis der Initiation verschoben, das als
festliches, erstrebenswertes Ziel das Bewußtsein aller Erwachsenen

und Kinder erfüllt. Das Fehlen von Einschränkungen und
Drohungen während der Frühkhidheit hat zur Folge, daß
angstbesetzte Kastrationsphantasien nicht leichl ausgebildet werden
können. Jedenfalls gehen Verbote immer von der Gesamtheit des
Clans und nicht von den eigenen Eltern aus. Diese müssen nicht



164 Acta Prop. XVIII, 2, 1961 — Psychologie

introjiziert werden, um der von der Triebverwirklichung drohenden

Gefahr zu begegnen.
Wir schreiben also den Afrikanern den gleichen oedipalen

Konflikt zu wie uns, meinen aber, es komme bei ihnen nicht zu
seiner Verdrängung und Verinnerlichung, nicht zur Ausbildung
eines Komplexes. Durch das Ausbleiben der Introjektion der
versagenden Personen komme es nicht zu einer scharfen Trennung des

Ich vom Es. Das Ich bleibe den Triebregungen zugewandt, könne
dem Lustprinzip weiter folgen als das unsere. Das habe zur Folge,
daß archaische Modalitäten, praeoedipale Tendenzen im erwachsenen

Ich Einlaß finden, ohne die «genitale Stufe» der sexuellen
und der entsprechenden Charakterentwicklung zu stören, was bei
unseren Neurotikern immer der Fall ist, wenn sie den Primärvorgang

nicht verlassen, ihr Ich sich nicht deutlich vom Es
abgegrenzt hat.

In der Initiation werden die Kastrationsängste und dann die
symbolische Kastration bewußt erlebt. Zusammengeballt und vom
übrigen Aufbau der Persönlichkeit isoliert, gilt die Kastration dem
oedipalen Wunsch und führt zur Einführung des Incestverboles
und zu nichts anderem.

Das Sozialverhalten wird nicht durch versagende Introjekte
gesichert. Das Clan-Gewissen beinhaltet genau das, was bei der
Initiation gelehrt wird. Die Einhaltung der Bräuche sichert die
Zugehörigkeit zum Clan. Diese Zugehörigkeit isl unentbehrlich für
das Lustich, wie die Nahrung für das Kind in der oralen Phase.
Die orale Identifikation und nichl die Introjektion versagender
Instanzen stellt einen Teil der Verankerung des sozialen Verhaltens,
der Respektierung der Autorität dar. Reale und wichtige
Befriedigungsmöglichkeiten können der gereifteren Person zur Pubertätszeit

als Prämie für das Aufgeben der infantilen, besonders der in-
cestuösen Wünsche geboten werden, während unsere Familien-
Struktur das Ergebnis der Sozialgestaltung mit Versagungen und
Angstentwicklung im kleinen Kinde erreichen muß, das anders
noch nicht zum Aufgeben seiner Wünsche bewogen werden kann.

Die genitale Sexualität, die beim Afrikaner bis zur Initiation
keiner ernsthaften Bedrohung begegnet ist, die erst während dieses

Rituals kurz mit der Kastrationsangst zusammentrifft, wird
unmittelbar danach als die wichtigste Prämie für die Einordnung
in das Sozialgefüge des Clans, für das Übernehmen der
Verantwortlichkeit der Erwachsenen gelten. Eine reife genitale Organisation

des Charakters und der Sexualsphäre, die Erreichung der
vollen Liebes- und Genußfähigkeit, stellt bei uns das Ergebnis
eines unbewußten Prozesses dar, in dem das Ich einen Ausgleich
zwischen den Versagungen des Überich (ursprünglich also der El-



Parin, Die .Anwendung der psychoanalytischen Methode 165

tern) und den Triebwünschen erzielen mußte. Beim Afrikaner
treffen die Triebwünsche auf eine äußere statt auf eine innere
Versagung: das Ich darf sie zulassen, muß nur zu seiner eigenen
Erhaltung sehen, mit jenen Instanzen im Einklang zu bleiben, die
wir beim Clan-Gewissen einzeln angeführt haben.

Mit dieser Hypothese, daß die Initiation an Bedeutung dem
Introjektionsvorgang bei den Menschen der westlichen Kultur
gleichkommt, erledigt sich auch die Frage, ob die Afrikaner,
insbesondere ihr Clan-Gewissen, psychologisch eine «primitivere»
Vorstufe unserer Kultur zeigen. Dies ist sicher nicht der Fall.
Unserer weitergehenden Individualisierung steht ihre größere
soziale Verbundenheit gegenüber. Das Clan-Gewissen ist eine
Bildung, die weniger abstrakt wirkt als unser Überich; vielleicht weil
die frühe Aufnahme versagender Introjekte zur Ausbildung des

Abstraktionsvermögens beiträgt. Hingegen ist das Clan-Gewissen
in der Ausrichtung auf die Erfordernisse der Sozietät viel
differenzierter, im Hinblick auf die Triebbedürfnisse des erwachsenen
Trägers viel zweckmäßiger, als es das Überich sein kann.

Das auch in seinen Umrissen unfertige, an vielen Stellen
hypothetische Bild, das sich aus der psychoanalytischen Deutung von
Wesenszügen der Afrikaner ergab, läßt uns nachdenklich werden.

Scheint doch unsere Kultur, die auf Versagungen und
Triebeinschränkungen aufgebaut ist, einer anderen gegenüberzustehen,
die mit weniger Versagungen auskommt, die ein differenziertes
Sozialgefüge und ein größeres Lebensglück der Einzelperson zu
gewährleisten scheint.

Literatur.

1. Abraham. K. (1925). Psychoanalytische Studien zur Charakterbildung. —
Int. Psychoan. Verlag, Leipzig.

2. Benedict, Ruth. (1955). Urformen der Kultur. — Hamburg: Rowohlt Verlag

(u. a. Werke).
3. Bondy, C. (1955). Beziehungen zwischen Gesellschaftsgefüge und Neurose.

— Psyche 9, lieft 2.
4. Carothf.rs, .1. C. (1954). Psychologie normale et pathologique de l'Africain.

— Genève: O.M.S.
5. Erikson, E. H. (1957). Kindheit und Gesellschaft. — Zürich: Pan-Verlag

(u. a. Werke).
6. Frazer, J. G. (1930). The Golden Bough. — London: Macmillan & Co.
7. Freud, Anna. (1946). Das Ich und die Abwehrmechanismen. — London:

Imago Pubi.
8. Freud. .S. (1952). Gesammelte Werke. — London: Imago Pubi.
9. Freud, S. (1912/13). Totem und Tabu. — Ges. Werke. IX. Bd. London:

Imago Pubi.
10. Griaule, M. (1948). Dieu d'Eau. — Paris: Ed. du Chêne (u.a. Werke).
11. Kardiner, A. & Linton, R. (1945). The Psychological Frontiers of Society.

— Columbia Univ. Press.



166 Ada Prop. XVIII, 2, 1961 — Psychologie

12. Levi-Bruhe, L. (1922). La Mentalité Primitive. — Paris: Presses Univ. de

France.
13. MannOni, O. (1956). Prospero and Caliban. — London: Methuen & Co.
14. Mead, Margaret. (1949). Coming of Age in Samoa. — New Americ. Libr.

(u. a. Werke).
15. Parin, P. (1958). Einige Charakterzüge «primitiver» .Afrikaner. — Psyche

11. Heft 11.
16. Parin, P. & Morgenthaler, F. (1956). Charakteranalytischer Deutungsver¬

such am Verhalten «primitiver» Afrikaner. — Psyche 10. Heft 5.

17. Reich, W. (1933). Charakteranalyse. — Kopenhagen: Verl. f. Sexualpolitik.
18. Winterstein, A. (1928). Die Pubertätsriten der Mädchen. — Imago 14.

19. Winthuis, J. (1928). Das Zweigeschlechlerwesen. — Leipzig: Verlag Hirsch¬
feld.

Résumé.

En appliquanl la psychanalyse à certains problèmes de l'ethnologie, tout
en adaptant les idées de l'anthropologie moderne des « cultural anthropologists »,

nous abordons des aspects nouveaux de la psychologie des peuples. Nous avons
adapté la technique psychanalytique à l'étude du comportement de l'individu
appartenant à une population dite « primitive », en suivant la méthode analytique

qui se base sur la théorie de la formation du Moi et du caractère. Par
l'application de cette technique les conflits majeurs et les tendances inconscientes

peuvent être déterminées, comme aussi le fond psychodynamique des

mœurs et coutumes, ainsi que les traits de caractère. Une certaine ressemblance
de ceux-ci peut être observée parmi les individus de peuplades très différentes
en Afrique Occidentale Française.

Au cours de deux expéditions en .Afrique Occidentale Française et Anglaise,
où nous avons poursuivi ces recherches, dites de « psychanalyse comparée ».

nous avons été tenté de décrire un caractère bien déterminé qui paraît être très
répandu parmi les Africains. C'est le caractère du « Sancho Pança » (personnage
du roman Don Quichote de Cervantes) qui révèle trois traits fondamentaux :

l'érotisation orale, une bonhomie inébranlable et constante et un bon sens qui
s'oriente selon le principe du plaisir. L'évolution et les facteurs psychodynamiques

de cette formation de caractère sont tracés et interprétés du point de

vue psychanalytique en considérant la structure sociale et quelques coutumes
portant sur l'éducation pendant la petite enfance, tout en comparant ces faits
à la structure psychologique de noire civilisation occidentale européenne qui
nous est familière. La structure importante de ce caraclère découlerait d'une
dépendance spécifique de l'individu vis-à-vis de la société qui l'entoure et qui
serait fixée dans « la conscience du clan », expression qui fut définie en partie
depuis longtemps (conscience concernant le tabou). Cette conscience du clan
prendrait la place de ce que nous décrivons chez nous par le Sur-Moi. D'autres
facteurs importants complètent cette formation de conscience, comme par
exemple la tendance à s'aligner conformément dans les rangs définis par la
société, ou encore la dépendance vis-à-vis d'une personne pourvue de prestige
social.

Pour terminer nous relevons l'analyse de la signification psychologique des
rites d'initiation en suivant les idées de F. Morgenthaler. Ces rites seraient
comparables dans leurs effects à l'introjection du parent du même sexe,
processus profondément inconscient qui, sans exception, fait partie de la maturation

psychique de nos enfants. L'introjection comme l'initiation aboutissent à

la maturation psycho-sexuelle de l'individu et à son adaptation sociale. Il semble
que l'élaboration des conflits infantiles est essentiellement différente de la nôtre



Purin. Die Anwendung der psychoanalytischen Methode 167

et arrive à former, chez les Africains, des traits de caractère qui se distinguent
sensiblement de ce que nous observons au sein de la civilisation occidentale.

Summary.
We have attempted to develop from modern ethnology and the concepts of

cultural anthropology a novel application of psychoanalysis to ethnological
problems. In particular, we are taking a modified psychoanalytic technique of
investigation, which is based on the theories and the method of ego-analysis
and character-analysis, and applying it in the interpretation of the behaviour
of so-called "primitive" individuals. This technique seeks to ascertain the underlying

conflicts, the unconscious tendencies and the psycho-dynamic background
of habits, customs and character traits common to different individuals within
various West African ethnic groups.

In summing up the results of two expeditions in British and French West
Africa, in the course of which we applied this type of "comparative
psychoanalysis", we have described a special type of character formation, the Sancho
Panza character (from Cervantes' "Don Quixote") occurring very frequently
among the West African negroes. This character displays three main features:
oral eroticism, a good-natured disposition and an intelligence consistently
directed towards the concrete observation of the pleasure principle. By
comparison with the psychology of persons in our own culture, by psycho-analytic
interpretation and by a consideration of the social structure and some aspects
of early childhood training, we have attempted to trace the genesis and the
psycho-dynamic background of these traits. The basic feature of this character
type was found to be a special form of dependence on the given social group
and on the usages valid within it. a form of dependence which is established
in part within the "clan conscience".

The (dan conscience, one part of which, the so-called taboo conscience, has

already been described, appears in the place of the super-ego as it is known in
our own culture. It is supplemented by other psychologically relevant lac tors,
such as integration in the life of the social group and the subject's inner
dependence cm a prestige figure.

Finally, in line with the views put forward by F. Morgenthaler, we have
attempted to explain the significance of initiation. Initiation seems to be
comparable to the introjection of the parent of the same sex. a largely unconscious
process in children in our own culture, and it also seems to achieve the same
end. the maturation of the personality and integration within the social group.
In initiation there is a radically different elaboration of the conflicts of early
childhood, which results in a formation in primitive Africans of important
character traits differing fundamentally from those prevailing in individuals
in our own culture.


	Die Anwendung der psychoanalytischen Methode auf Beobachtungen in Westafrika

