Zeitschrift: Acta Tropica
Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 17 (1960)

Heft: 4

Artikel: Nana Buruku : ein Beitrag zum Kult eines Gottes in Oberguinea
Autor: Zwernemann, Jurgen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-310882

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-310882
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nana Buruku.

Ein Beitrag zum Kult eines Gottes in Oberguinea.

Von JURGEN ZWERNEMANN.

Zwischen Nigeria und Ghana ist der Kult eines Gottes oder
einer Gottin bekannt, der oder die unter dem Namen Nana Bu-
ruku, Buluku, Bruku oder Buku verehrt wird. In dem genannten
Gebiet hat Nana Buruku verschiedene Kultzentren von mehr oder
weniger groBer Bedeutung. Von diesen Kultorten ist ein beacht-
licher EinfluBl ausgegangen, dessen Ausmaf sich bisher kaum vol-
lig libersehen liBt. Nana Buruku hat eine umfangreiche Anhin-
gerschaft bei zahlreichen Stimmen aufzuweisen, aber sein/ihr Ruf
geht noch weit iiber die eigentliche Anhingerschaft hinaus. In
den folgenden Ausfithrungen soll versucht werden, das Wesen von
Nana Buruku und des mit dieser Gottergestalt zusammenhingen-
den Kultes zu erfassen und seine Herkunft zu rekonstruieren, so-
weit das moglich ist ',

T SR PY 7. i S )
i ( EINF‘LUSSGEBIET VON BURUKU
JNalzn u '\ ‘ f‘J.
" MAMPRUS V' S~ BARGU
t nAad BA i 5
. !l ] o
“. . <‘ Parakau }J
(8 . r } r o
) v TEM nf «BASE DA
3 AN ’.yemran i .
: S . rTSHAuTsHo.g i Tlorjn
" @\ LATWOTE T"té )
_l ,’:... Siare g7 Ny
Bondm:ii:( ‘\ ﬁ”ﬁlﬂu Déume < 5\“"9’\‘ O_ya
IJ. QQ. 1‘.9 eKrﬂd"\KEBu ﬂﬂ:ﬁa ,
a 0 ) - i ;
! BONO OV i\ akpame; L 2badan
3 A Y ‘KPD ' Abopey, to' A skt
;7 | J“FUN“ \ FON J
- AC . a
J ‘ \
y ASHANTI }71_(’_93“ ] .o! Lagegn ety
\' J - - ° \ Umqebd?g des Huttzentrums Siare(Jogal
I.. - Odu;m' w
\ AKWAPE" i 7 i Chiringa
- e ' " N d:(t
1 mas €
W
&=} Dadede % ,
Dikpde Bismarckburg

Abb. 1. Das Einflulgebiet von Buruku.

t Das Material zu diesem Thema hatte ich teilweise schon vor lingerer Zeit
gesammelt. Im Rahmen einer anderen Arbeil, die mir durch ein Stipendium der
Deutschen Forschungsgemeinschaft erméglicht wurde, konnte ich das Material
wesentlich erginzen und ausarbeiten. Ich mochte der Deutschen Forschungs-
gemeinschaft dafiir auch an dieser Stelle meinen ergebensten Dank sagen.



344 Acta Trop. XVII, 4, 1960 — Ethnographie

1. Der Einfluf} des Gottes in Dahomey.

Nach einer von M. J. und F. S. HERSKOVITS (1933, p. 14; 1938,
11, p. 101) mitgeteilten Version der Schopfungsmythe der Fon (F3)
in Dahomey wurde die Welt von dem androgynen Gott Nana Bu-
ruku geschaffen. Dieser Gott gebar die Zwillinge Mawu und Lisa,
unter die er die Welt aufteilte. Mawu, die mit dem Mond assoziierte
Frau, erhielt die Herrschaft tiber die Nacht, Lisa, der Mann, re-
giert am Tage und ist mit der Sonne verbunden. Diese Mythe
stammt von Priestern des Mawu-Lisa-Kultes. Wir erfahren dann
weiter von HERSKOVITS (1933, p. 14; 1938, II, p. 102 f.), daB sich
der Tempel des Nana Buruku in Doumé (nordwestlich Abomey,
der Hauptstadt des alten Reiches Dahomey) befindet. Nach Mei-
nung einiger Leute residierte der bisexuelle Gott dort, als er auf
der Erde lebte, und nur in Doumé kann sein Kult richtig gepflegt
werden. Andererseits ist Nana Buruku wohl auch jetzt noch in die-
sem Ort personlich anwesend gedacht, denn es heifit, dal} er nie
aus Doumé fortgeht, sondern tiglich von seinen Kindern Mawu
und Lisa einen Bericht iiber alles empfiingt, was sich ereignet.
Mawu kommt jede Nacht, Lisa withrend des Tages, um zu berich-
ten. Die Hélfte der wichtigsten Opfer muf} von Stidten, die Tem-
pel fir den Mawu-Lisa-Kult besitzen, nach Doumé gesandt wer-
den; es ist ein Tribut der Verehrer von Mawu und Lisa an Nana
Buruku. Wihrend der Trockenzeit findet alljihrlich eine Pilger-
fahrt derjenigen, deren Initiation in den Kult der Himmelsgotter
vollendet ist, nach Doumé zum Tempel von Nana Buruku statt.
Die Bewohner des Ortes Doumé miissen fiir die Pilger sorgen,
denn Handel ist dort verboten. Den Tempel diirfen nur die grof-
ten und michtigsten Priester von Nana Buruku betreten; es heif3t
nimlich, wer in den Tempelbezirk tritt, <lernt hundert Zungen
auf einmal zu sprechen».

Nana Buruku erscheint uns somit zuniichst als eine sehr wich-
tige Gestalt im Glauben der Fon. Jedoch HERSKOvITS selbst
schriankt ein: von Nana Buruku sei wenig bekannt, und er spiele
auch fiir den durchschnittlichen Fon keine groBe Rolle. DaBl die
Bedeutung des Gottes fiir die Fon nicht iiberschitzt werden sollte,
ist noch stiarker aus dem Bericht von P. MERCIER (1954, p. 218) zu
entnehmen. Seine Vorrangstellung in bezug auf die Himmelsgot-
ter wird nach diesem Autor zwar allgemein anerkannt, aber nach-
dem der Gott am Anfang einmal erwihnt ist, fungiert er nicht
mehr in den Mythen, die die Ordnung der Welt behandeln.

Die sehr unklare Position von Nana Buruku wird von R. COR-
NEVIN (in: Cameroun-Togo, p. 440) betont: einige fassen Nana Bu-
ruku als Gottheit auf, die vor Mawu und Lisa vorhanden gewesen



J. Zwernemann, Nana Buruku 345

ist, von anderen wird sie einfach Mawu assimiliert, und diese letz-
tere Tendenz soll sich immer stirker bemerkbar machen, je wei-
ter man nach Westen kommt. P. VERGER (1957, p. 32) berichtet
sogar aus Doumé, daBB Nana Buruku und Mawu durcheinander-
gebracht werden. Im Mawu-Lisa-Tempel in Abomey wird die
Meinung vertreten, da Mawu bei den Anago (= Yoruba) von
Doumé Nana Buruku genannt wird (VERGER, 1957, p. 272). Hier-
zu paBt auch etwa die Bemerkung von B. MAUPOIL (1943, p. 69,
Anm.): «<Mawu recoit encore le nom de Na: principe féminin, ou
Nana-bluku.» Auf eine Anfrage teilte mir J. LOMBARD aus Abomey
vor lingerer Zeit mit, dal Nana Buruku eine weibliche Gottheit
ist, die Tochter von Mawu und Lisa. Als Lieblingskind ihrer El-
tern erhielt Nana Buruku die Macht, die die jetzt zu entfernte
Mawu urspriinglich hatte. Nana Buruku, «c’est la déesse de la fé-
condité qui protege les hommes et guérit les maladies» (briefliche
Mitteilung vom 22. 1. 1954)%,

Sehr wertvolle Mitteilungen iiber diesen Gott gibt uns L. G. S.
PARRINDER (1950, p. 235): «In Zentral-Dahomey und -Togo gibt
es yorubasprechende und verwandte Leute, die Nana Buku (auch
Bruku und Buluku genannt) als héchste Gottheit verehren. s gibt
mehrere Tempel, die wegen ihrer Orakel beriihmt sind. Nana
Buku ist eine Schépferin, offenbar sehr alt; sie hat Tempel, Prie-
ster und Verehrer . .. Viele verehren Nana Buku nicht regelmifig,
aber ithr Name erscheint in Sprichwértern und Griilen, in dhn-
licher Weise wie bei Mawu. Thre schépferischen und belohnenden
Krifte werden nicht bezweifelt.» Wichtig ist,dal PARRINDER beim
Verehrerkreis in erster Linie auf die Yorubasprecher verweist, ob-
wohl auch er die Ubernahme des Gottes «in die Mythologie der
sehr polytheistischen und synkretistischen Fon» nicht unter-
schiitzt. Im Gegensatz zu HERSKOVITS, der Doumé als einzigen
Kultort fiir Nana Buruku in Dahomey bezeichnet, fithrt PARRIN-
DER Doumé, Dassa und Banté als Kultorte mit Tempeln an. IFir
Doumé bestitigt er die Angaben von HERSKOVITS im wesentlichen,
betont dabei aber verschiedentlich, daf3 sich die Tempel von Nana
Buruku (einschlieBlich Doumé) im Gebiet der Sha (Yorubaspre-
cher!), also im nérdlichen Teil von Zentral-Dahomey, befinden.
Bei den Sha ist der Kult allgemein vorhanden. Nana Buruku gilt
dort als Schopferin (vgl. jedoch untenl!), ist aber im Gegensatz zu
der Auskunft, die HERSKOVITS erhielt, nicht bisexuell gedacht,
sondern weiblich, und sie wird — wenigstens in Dassa — als Part-
nerin von Osha betrachtet. Osha ist als Himmelsgott der Yoruba

2 Zur Vereinheitlichung habe ich die Schreibungen ‘Buruku’ und ‘Buku’ an-
gewendet und die anderen Varianten des Namens im allgemeinen nur in Zitaten
beibehalten.



346 Acta Trop. XVII, 4, 1960 - Ethnographie

unter dem Namen Orishala oder Obatala bekannter. Man ver-
gleicht Osha auch mit Lisa (PARRINDER, Africa 17, 1947, p. 126;
1949, pp. 25, 35 1f.; 1950, p. 226; vgl. VERGER, 1957, p. 32).

BERTHO belegt Buruku-Asoko als «fétiche royal» von Parakou
(also im duBlersten Nordosten von Zentral-Dahomey) und betont
auch dort die Yoruba-Herkunft des Gottes .

Nach einer Angabe von VERGER (1957, p. 272) ist Nana Buku
zwar in Doumé bekannt, aber nicht der Hauptgott. Der wichtigste
Gott sei der Da Dume, der «Schopfer von Doumé», der von Nana
Buku unterschieden werden miisse. Im Gegensatz hierzu erklirt
CORNEVIN (in: Cameroun-Togo, p. 440), er habe Nana Buruku in
Doumé von «Dedoumé» nicht unterscheiden kénnen. Der Aussage
von VERGER stehen auflerdem die gewichtigen Belege von HERSKO-
vITS und PARRINDER gegeniiber. VERGER berichtet (a.a. O.), daB
Nana Buku in Tchetti (25 km von Doumé in Richtung Abomey
gelegen) der (weibliche) Landesgott ist. Nach Angaben der dorti-
gen Linwohner entspricht Nana Buku der Mawu der IFon.

Die Priesterin des Buku-Tempels in Dassa sagte PARRINDER,
daB Buku das Oberhaupt der Gotter ist und im Himmel wohnt.
Neben dem «Besitzer der IErde» und dem «Koénig des Berges» —
also den Priestern des lirdkultes und eines Bergkultes — hat die
Buku-Priesterin das Privileg, sich nicht vor dem IEgba- (Yoruba-)
Konig von Dassa niederwerfen zu miissen. PARRINDER (1949, p. 37)
schlieBt daraus, daBl der Buku-Kult dlter ist als die rezenten Stam-
meswanderungen. Die Rivalitit zwischen verschiedenen Kulten
geht aus der Tatsache hervor, daBl im Gebiet von Dassa drei Tem-
pel beanspruchen, die hochsten Gotter zu haben, nimlich die Tem-
pel von Mawu, Arigbo (Obatala), Buku (PARRINDER, 1949, p. 35,
Anm. 4).

Neben Nana Buruku oder Nana Buku gibt es verschiedene un-
bedeutendere Goéttergestalten, die den Namen Buku fiihren, z. B.
Buku Olokpa (olokpa), den «Besitzer des Holzes», ein spitzer Pfahl
(stake), der frither Hexen durchbohrte; Buku Aja (=— des Mark-
tes); Buku Kataku, ‘renn-stirb’, ein Gott, der offenbar Besessen-
heit mit Todesfolge hervorruft (PARRINDER, 1949, p. 65). Nach der
kurzen Mitteilung, die wir iiber diese Gottergestalten haben, ist es
schwierig, sie einzuordnen. Vermutlich handelte es sich urspriing-
lich entweder um kleine, selbstindige Kulte, die dann spiiter mil
dem eigentlichen Buruku-Kult eine enge Verbindung eingingen
und dadurch ihre Bedeutung hoben oder sicherstellten. line zweite
Moglichkeit ist, daB spezielle Eigenschaften von Nana Buruku zu

* Rois d’origine étrangére, Notes Africaines (IFAN), No.28, octobre 1945.

Diese Arbeit war mir nicht zugiinglich. Die Angabe ist zitiert nach PERsoN, Et.
Dah. 15, 1956, p. 49, Anm. 2.



J. Zwernemann, Nana Buruku : 347

einem eigenen Kult fiihrten. Die Titigkeiten als Hexentoter und
Marktgott deuten durchaus darauf. Hierzu pafit auch die Mit-
teilung von VERGER (1957, p. 272), dali man in Dassa-Zoume (oft
gebrauchte Fon-Bezeichnung fiir Dassa) der Zauberei verdichtige
Frauen in den Buku-Tempel schickt, wo sie verschwinden. Dabei
ist die Mdglichkeit, daB es sich um einen Tempel des/der Buku
Olokpa handelt, durchaus offenzulassen. Diese kleineren Buku-
Gotter werden jedenfalls heute zur «Familie von Nana Buku» ge-
rechnet, und ihre Tempel haben das typische Aussehen von Buku-
Tempeln (PARRINDER, 1949, p. 65).

2. Buruku bei den Yoruba von Siidwest-Nigeria und Ost-Dahomey.

Bei den Yoruba Siidwest-Nigerias erscheint Buruku in den ver-
schiedensten Funktionen. L.. FROBENIUS (1926, p. 162 {.) gibt einen
kurzen Bericht iiber Buruku nach den Auskiinften einer Buruku-
Priesterin in Ibadan. Buruku spielt dort lingst nicht die Rolle wie
in Zentral-Dahomey. Es ist ein weiblicher Orisha. Buruku hat
viele Kinder (= Nachkommen), die sie verehren. Sie sorgt «fur
Verbesserung aller Geschéfte» und fiir Kindersegen. Auch Anhén-
ger anderer Orisha kommen zu Buruku, um Kinder zu erbitten.
Will sich eine Frau mit diesem Wunsch an Buruku wenden, geht
sie mit jungen Blittern in den Tempel der Géttin und reibt ihn
sauber. AuBerdem opfert sie Hithner, Ziegen, Kauri usw., auf kei-
nen Fall jedoch Rinder oder Widder. Kinder, die Buruku gegeben
hat, bekommen Namen, die mit Nana zusammengesetzt sind. Oft-
mals — aber nicht unbedingt — bekommt ein von Buruku gege-
benes Kind das Tabu Rind- und Widderfleisch zu essen. Auf kei-
nen Fall darf jemand, der durch Vermittlung von Buruku geboren
wurde, mit einem Angehorigen des Clans, der Buruku als Orisha
(hier — Clangott) hat, geschlechtlich verkehren.

In Kétou (6stliches Zentral-Dahomey) und Abeokuta (Siidwest-
Nigeria) ist Nana Buruku die Mutter des Pockengottes Shokpono
(Shokpono, Shakpana usw.). Mancherorts wird die Gottin sogar
mit dem Pockengott identifiziert, z. B. in Ofa an der StraBe Ibadan-
Ilorin. In Ife wird Buruku Ilegbona (Ilsgbona: Pocken), aber auch
Polo (Ordal-Platz) genannt (VERGER, 1957, pp. 185, 246,271). Nach
DENNETT (1910, p. 71) nennen die Yoruba «die Winde, die Krank-
heit bringen» Afefe Buruku. Auch er bestiitigt, daf Buruku ein
anderer Name fiir den Pockengott (hier: Shankpana) sei. St. S.
FFARROW (1926, p. 56) berichtet die Vorstellung, daBl der Pocken-
gott einen Begleiter und Diener namens Buku hat, der die an den
Pocken Erkrankten erdrosselt. PARRINDER (1949, p. 36) belegt Na
Buku als Diener des Pockengottes fiir Abeokuta und Ibadan, halt



348 Acta Trop. XVII, 4, 1960 — Ethnographie

diese Funktion des Gottes aber fiir eine Degeneration. Neben dem
Namen Buku fiir den Diener des Pockengottes fiihrt FARROW
(1926, p. 86) auBerdem Buruku an, und zwar als Beinamen fiir
den Trickstergott Eshu (Edshu).

In einer Mythe, die VERGER (1957, p. 144) aufgezeichnet hat, ist
Buku — in diesem IFalle mit dem Pockengott identisch — der
erste Jiger der Welt, der sich Ogu, dem Gott des Eisens und der
Schmiede, nicht unterwirft. Ogit nimmt ihm daher Bogen, Pfeile
und Messer fort, die er fiir Buku angefertigt hatte. Buku muf} un-
bewaffnet auf die Jagd gehen und fingt und totet eine wilde Ziege
mit seinen Hinden. Weil er das Tier aber nun nicht hiuten kann,
bringt er es Ogu. Dieser befiehlt Buku, die Ziege zu hiiuten. Buku
bittet ihn um Riickgabe seiner Waffen und verspricht dafiir, Ogt
von jedem Tier, das er erlegt, den Kopf zu geben. Seitdem ist Buku
dem Ogu untertan.

3. Buku, der Schopfergott von Atakpame (Togo).

In Atakpame, bei der am weitesten nach Westen vorgedrunge-
nen Yoruba-Gruppe, ist Buku der hiochste Gott *. Er ist der Schop-
fer, von dem alle Dinge stammen. Auch die kleineren Gotter, die
als seine Kinder bezeichnet werden, sind von ihm geschaffen.
Buku fiihrt den Beinamen od’aye — «Er hat die Welt geschatfen»
(VERGER, 1957, p. 32; MULLER, Anthropos 1, 1906, p. 510 f.). Buku
ist kein otioser Gott, sondern er kiitmmert sich hiufig um die Men-
schen. IEr wohnt im Bederéland, also in Adele (MULLER, a. a. O.).
Buku fordert die Fruchtbarkeit, gibt Jagderfolge, heilt Kranke,
aber er totet auch Bosewichter und {iiberfiihrt Diebe mit Hilfe
eines Giftordals °. Bei diesem Ordal miissen Hiithner fir Beklagten
und Kliager mit Gift versetztes Wasser trinken. Ist der Beklagte
schuldig, stirbt sein Huhn, ist er unschuldig, stirbt das Huhn des
Kligers (MULLER, op. cit., p. 513; VERGER, 1957, p. 273). Die Giite
und Macht des Gottes geht aus einer Mythe hervor, die P. I'. MUL-
LER (op. cit., p. 516 f.) aufgenommen hat: Ein Waisenkind wurde
von der Mitfrau seiner (verstorbenen) Mutter zum FluB geschicklt,
um einen «Schopfteller» zu reinigen. Die Kelle fiel ins Wasser,
und als das Kind ohne das Gerat nach Hause kam. wurde es von
seiner Stiefmutter geschlagen und beauftragt, die Kelle wieder her-
beizuschaffen. Das Kind ging den Flufl entlang und kam zu Buku,

1 Diese Angabe wird von CARDINALL (1931, p. 56) bezweifelt, jedoch von ihm
versehentlich auf die Akposo bezogen.

® Das Giftordal des Buruku zur Entdeckung von Dieben berichtet CARDINALL
(1931, p. 52) auch aus Krachi.



J. Zwernemann, Nana Buruku 349

der es das verlorene Schopfgerit aus mehreren Geriten dieser Art
heraussuchen lieB. Der Gott gab dem Kind die Anweisung, zu
Hause alle Leute zusammenzurufen und das Gerit auf den Boden
zu werfen. So geschah es. Die Kelle wurde zu einem Kleid, zu Men-
schen und Geld.

Buku hat einen Kult und Priester, aber keine Tempel. Gebete
und Opfer bringt man ihm in der Hiitte seines Priesters (9li-
buku = Besitzer des Buku), oder auf einem — meist umziunten —
Platz, auf dem ein Buku-Stab (okpa buku) steht. Das ist ein 50—60
cm langer Liisenstab, der in seiner oberen Hilfte eine birnenfor-
mige Erweiterung aus einer Mischung von Lehm, Blut, Asche und
FFedern aufweist. Dieser Stab wird in der Hiitte aufbewahrt und
nur bei Zeremonien hervorgeholt. Buku lafit sich dann bei dem
Stab nieder, um Gebete und Opfer seiner Verehrer zu empfangen.
Die Verehrer des Gottes benehmen sich vor diesem Stab sehr ehr-
erbietig. Jeden Morgen knien sie vor ihm nieder, beriihren den
Boden mit Stirn und Kinn, klatschen in die Hinde und griiBen
ihn: «Guten Morgen heute, Vater!»

Als Opfer fiir Buku sind nur méannliche Tiere zugelassen. Be-
sonders geeignet sind: Stier, Widder °, Ziegenbock, weile Hihne .
AuBlerdem opfert man ihm Maisbier, Palmo6l, Muschelgeld, Mais-
mehl und Salz. Jeder, dem der Priester des Buku oder einer von
dessen Gehilfen eine Muschelgeldschnur umhéingt, mufl eine Wall-
tahrt zu dem Wohnsitz des Buku in Adele (d. h. nach Siare) durch-
fithren. Nach der Wallfahrt gehort er zu den Buku-Verehrern im
engeren Sinne; ebenso werden seine Kinder Buku-Verehrer. Buku
totet jeden, der sich weigert, diese Wallfahrt durchzufiihren. Nach
der Pilgerfahrt ist der Anhiinger des Gottes einigen Tabuvor-
schriften unterworfen. Iir darf drei Monate lang nicht arbeiten,
keinen Berg, keinen Baum und kein mehrstéckiges Haus bestei-
gen. Drei Jahre muf} er sich des Geschlechtsverkehrs enthalten.
Der Buku-Verehrer mufl jeden Fluff schwimmend oder watend
liberqueren, Briicken und Boote darf er nicht benutzen (MULLER,
op. cit., p. 512 ff.). VERGER (1957, p. 273) liefert uns weitere Infor-
mationen. Danach sucht jede Familie Mitglieder aus, die Buku
geweiht werden; man nennt diese Pilger ,Tata’. Jeder Tata mul
drei einander folgende Wallfahrten machen. Zwischen den drei
Pilgerreisen bleiben die Tata in ihren Familien, werden jedoch
einen Monat vor Beginn der Reise versammelt. Von diesem Zeit-
punkt an darf der Pilger keinen Geschlechtsverkehr mehr haben.
Wenn einer die 2. oder 3. Wallfahrt verpafit hat, mull er neun

8 Nach FroBENIUS (1926, p. 126) sind Widder dem Buruku verhalt.

? VERGER (1957, p.274) erklart allgemein, dall man Buku nur minnliche
Ticre opfert.



350 Acta Trop. XVII, 4, 1960 — Ethnographie

Jahre warten, um die niichste Reise zu machen. Die Pilgerreisen
werden vom Buku-Priester geleitet.

4. Der Hauptort des Buruku-Kultes in Togo.

Das Zentrum des Buku- oder Buruku-Kultes in Togo befindet
sich in Siare (auch Siari, Siade, Schiare usw.), dem Hauptort des
Atwote-Gebietes ®, Im Twi wird das Gebiet daher Buruku-obooso,
Buruku «Steinland»®, genannt (v. ZEcH, Mitt. a. d. dtsch. Schutz-
geb. 11, 1898, p.107). Dorthin fiihren die alle sieben Jahre (CORNE-
VIN, in: Cameroun-Togo, p.440) oder alle drei Jahre (VERGER,
1957, p.273) stattfindenden Pilgerfahrten. Nach einer Anmerkung
bei VERGER gibt BORDENAVE an, dall diese Pilgerreisen drei
Monate (von Oktober bis Dezember) dauern. Die Kénige von Da-
gomba, Ashanti, Gonja und Tsautsho versuchten, sich diesen
michtigen Gott im Kriegsfall durch Geschenke und Gesandtschaf-
ten gilinstig zu stimmen (v. ZECH, a. a. O.), und die Investitur der
Hauptlinge von Atakpame muBl vom Oberpriester des Buruku-
Kultes in Siare vorgenommen werden (CORNEVIN, a. a. O.). Anders
lautet eine Notiz von A. W. CARDINALL, die sich im DC-Office Kete-
Krachi befindet (zitiert nach HINDERLING). Danach ist es der
Héauptling von Odomi (ca. 7 kmm WNW Siare), der die Hauptlinge
von Atakpame und Bontibo bestitigt. Atakpame, Akposo und
Ntribu sind nach dieser Notiz von dort aus besiedelt worden, als
Odomi (ca. 1833) von den Ashanti erobert wurde und das Volk
floh. Ein weiterer Bericht dieser Notizen bestiitigt die Besiedlung
der genannten Gebiete von Odomi aus. Der Buruku-Priester ist
gleichzeitig Konig des Landes (v. ZECH, a. a. O.; ebenso CARDI-
NALL nach HINDERLINGs Notizen aus dem DC-Office Kete-Krachi),
beherrscht aber nur den Ostteil des Alwote-Gebietes (KLOSE, 1899,
p- 439). Durch die Macht des Buruku reichte auch die Macht des
Priesterhiiuptlings von Siare weil iiber die Grenzen seines eigent-
lichen Landes hinaus.

In Krachi, das im Buruku-Kult vollstindig von Siare abhingt,
hilt man Buruku oder Bruku fiir den beriihmtesten Sohn des

8 Ich behalte hier die Schreibweise von HINDERLING bei, die mit der Schrei-
bung von MiscHLICH (Atwuti) fast iibereinstimmt (vgl. WESTERMANN, 1922,
p- 149). WESTERMANN (a. a. O.) zieht allerdings ‘Atjuti’ oder ‘Atjoti’ (= Atyuti/
Atyoti) vor. Vgl. auch WESTERMANN u. BrRYAN (1952, p. 81): Atyoti. Man findet
gelegentlich auch die Schreibung Adjuati {z. B. in den Notizen des DC Office
Kete-Krachi).

® Das ist eine etwas freie Ubersetzung. ‘obooso’ ist m. E. aus 9bo ‘Stein’ und
es6 ‘Oberseite’ entstanden, heifit also ‘Oberseite des Steines/Felsens’ oder ‘auf
dem Felsen’. Vgl. CHRISTALLER, 1933, pp. 30 u. 463.



J. Zwernemann, Nana Buruku 351

Himmelsgottes Wulbari. Buruku tibertrifft allerdings den Him-
melsgott weitgehend (CARDINALL, 1931, p. 50 f.; PARRINDER, 1949,
p. 35). Daf man in Krachi keinen eigenen Buruku-Kult hat, ist
aus dem Material von CARDINALL (a.a.O.) und L. FROBENIUS
(1926, p. 162) ersichtlich. Die Abstammung des Buruku vom Him-
melsgott fand auch P. HINDERLING bestitigt, der im Friithjahr 1950
Gelegenheit hatte, einige Aufzeichnungen iiber Buruku in Siare
zu machen, und einige kurze Informationen im Office des District
Commissioner in Kete-Krachi bekam . Nach diesen letztgenann-
ten Informationen hat der Himmelsgott Wulbari mit der Erdgot-
tin Gotter und Menschen gezeugt. Der Lieblingssohn ist Buruku.
In Siare sagt man, dal Buruku ein Sohn des Himmelsgottes Wuru-
buore ist.

Die folgenden Ausfithrungen iiber den Buruku-Kult der Atwote
stiitzen sich im wesentlichen auf die — groBenteils wortlich tiber-
nommenen — Notizen von P. HINDERLING.

Buruku ist der mystische (!) Golt von Siare. Sein Name bedeu-
let «<ohne Vorstellung, tibersinnlich» "', Das Volk fiirchtet sich des-
halb, seine Geheimnisse preiszugeben *, HINDERLING erhielt seine
Informationen durch Vermittlung des Lehrers Mr. QUARTEY, der
bei der Beschaffung der Auskiinfte groffe Schwierigkeiten zu iiber-
winden hatte. Der Gewihrsmann war Mr. AGYIMINI, der Sohn des
8. Ohene von Siare: Buruku ist weder ein Stein noch ein Baum,
sondern ein grofBles, lebendiges Wesen, das gehen kann. Sein ur-
spriingliches Heim soll im Meer sein, nahe London (jedenfalls auf
einer Insel, auf der ein grofler Konig lebte). Buruku half den Eng-
lindern, die Kolonien zu gewinnen, aber als er die Not der Mo-
hammedaner und Heiden sah, die keinen Gott kannten, kam er
nach Gyarikpanga (Franz. Togo, wohl = Yerepanga). Dort offen-
barte er sich dem Volk und sprach:

«Ich komme vom Meer von Europa, ich bin groB, mein
Name ist Buruku. Die Iluropéer sind weise, ihr nicht, so kam
ich, um fiir euch zu sorgen. Ich verabscheue Blutvergielen.
Wenn ihr aus Zorn mit dem Messer, mit dem Stock oder der
Flinte Blut vergielt, so beleidigt ihr mich. Ich bin féhig, euch
viel Gutes zu tun, wenn wir zusammenhalten. Ich will eure
Bitten zu Gott senden, wenn ihr bittet um Kinder, erfolgreichen
Feldbau, erfolgreiche Jagd, Geld, irgend etwas [anderes]|. Gott
wird helfen, eure Bitten zu erfiillen.»

10 Herrn Dr. P. HINDERLING, Basel, danke ich sehr herzlich, dall er mir
seine Notizen fiir diese Arbeit zur Verfiigung gestellt hat.

11 Wohl Volksetymologie.

12 Der Buruku-Kult wird weitgehend geheimgehalten. Vgl, CARDINALL, 1931,
p-51.




352 Acta Trop. XVII, 4, 1960 — Ethnographie

Das Volk von Gyarikpanga stimmte zu. Spiter gab es einen Stuhl-
Disput mit Biirgerkrieg und Kampf mit Bogen und Speer, der
viele Tote forderte. So wurde die Anordnung von Buruku verletzt.
Er drgerte sich und sagte ihnen: gegen die Feinde hiitte er ihnen
geholfen, aber jetzt hiitten sie seine Anordnung verletzt, darum
verlasse er sie. Buruku ging nach Siare und traf dort Abombo, den
Griinder von Siare. IEr rief ihn und sagte ihm, er werde in Siare
bleiben. Abombo lud ihn ein, in die Stadt zu kommen. Buruku
sagte jedoch, er sei grofl und wolle nicht in der Stadt bleiben; er
wisse, wo er bleiben wolle. So installierte er sich im Westen von
Siare, an seinem heutigen Platz. Dort konne ihn Abombo finden
und verehren:

«Ich gehe hinauf zum Himmel, aber an dem Platz sollt ihr
mich verehren.»

Eine zweite Version, die einem Bericht von GUINESS zugrunde
liegt, der vermutlich beim District Commissioner in Kete-Krachi
ist. wurde von HINDERLINGS Gewihrsmann QUARTEY bestritten.
Nach dieser Version war Kondo Kwara der erste Verehrer von Bu-
ruku. Er war ein I'ul und wohnte in Kwara (= Niger; muB} also
wohl besser «<im Kwara» heiBlen; s. unten). Die Hausa fischten im
FluB, was Buruku storte. So wanderte er aus. Kondo hatte Kin-
der: Chella und Chuti **, die stritten sich. Chuti kam nach Siare.
Auf der Jagd horte er Leute sprechen und fand einen Mann mit
Frau und Kind. Er fragte sie, wer sie seien, und der Mann sagte,
er sei Buruku, und wenn man ihn verehre, wiirde er Segen brin-
gen. So kam Chuti dorthin, lieB sich nieder und verehrte Bu-
ruku. — Diese Geschichte sei jedoch von einem Kotokoli-Mann —
also von einem Tem — erzihlt und daher falsch. Die Version wird
aber auch von E. L. R. MEYEROWITZ (1951, p.139f.) gebracht:
Buruku hatte sein Heim urspriinglich «in a cave at the bottom of
the Koraa River (those stretches of the Niger on the banks of
which the town of Koraa was situated)».

Nach dem ersten Bericht von HINDERLING ist Gyarikpanga der
Herkunftsort des Buruku. Das wird auch jetzt noch anerkannt.

13 Chuti ist wohl = Atyuli = Atwode. Chuti und Chella sind Stammviiter.
Auf eine Anfrage teilt mir P. HINDERLING mit, dafl er beziiglich des Namens
Chella nur die Vermutung fuflern kann, dal} dieser Name mit dem Dorfnamen
Chiringa (6stlich Siare in den Bergen gelegen) zusammenhiingen kdénnte. In
einem Bericht von GUINESS heifit es nach HINDERLINGs Notizen aus dem DG
Office Kete-Krachi, dafl es neben den «Achuti» oder «Chuti» cine andere Ab-
teilung gibt, die der «Chella (Odomi) in der Ebene». Die Herkunft beider Ab-
teilungen von einem Briiderpaar (s. oben) wird bestitigt. Odomi ist vermutlich
das Dorf ca. 7km WNW Siare, nicht das im SE von Bismarckburg gelegene
Odomi.



J. Zwernemann, Nana Buruku 353

Zu Priesterweihungen miissen Leute aus Gyarikpanga (Koto-
koli, also Tem!) kommen und helfen. Der von Mr. QUARTEY be-
strittene Bericht soll, wie wir sahen, falsch sein, weil er von einem
Kotokoli-Mann sei. Wenn Buruku aber aus dem Kotokoli-Gebiet,
nimlich aus Gyarikpanga, gekommen sein soll und auflerdem
Kotokoli bei der Weihung von Buruku-Priestern zugegen sein
miissen, dann steht der zweite Bericht meines Erachtens gleich-
wertig neben dem ersten, zumal MEYEROWITZ ihn ja auch bringt.
— Kotokoli ist die Hausa-Bezeichnung fiir die Tem (WESTER-
MANN-BRYAN, p. 69) '

CARDINALL (1931, p. 50 f.) berichtet uns, dal Buruku in einer
I'elsenhéhle seines heiligen Berges bei Siare wohnt. Nach FROBE-
NIUS (1926, p. 162) handelt es sich um den Berg Babambure. HIN-
DERLINGs Notizen aus dem DC-Office in Kete-Krachi geben an,
daB Buruku (d. h. sein Kultort) ein groBer Felsen bei Siare ist. Da
der Buruku-Kult soweit wie moglich geheimgehalten wird, diir-
fen nur der Oberpriester und sein Assistent in die Hohle des Bu-
ruku eindringen (CARDINALL, 1931, p. 51). In HINDERLINGs Noti-
zen heifit es: Nur gesetzlich (?) Geweihte kénnen seinen Platz be-
treten, den nach den Aussagen des Volkes niemand je gesehen
hat. (Ausgenommen sind doch wohl die Priester.)

Wie wir schon oben sahen, sind die Aufgaben des Buruku recht
vielseitig: er gibt Kinder, fordert den Feldbau und die Jagd, ver-
hilft zu Reichtum usw. In seiner Eigenschaft als Fruchtbarkeits-
spender wenden sich viele Frauen mit Ziegenopfern an ihn. Kin-
der, die nach einem Besuch ihrer Eltern bei dem Gott geboren
werden, erhalten den Namen Buruku. Dieser Name ist nicht selten
(FROBENI1US, 1926, p. 162; CARDINALL, 1931, p. 52). Sehr beriihmt
ist Buruku als Orakelgott. Als solcher sagt er Ungliick oder Iir-
folg voraus, gibt den Grund und die Heilmittel fiir Krankheiten
oder Seuchen an und schreibt vor, wie eine Hungersnot oder ein
Unheil anderer Art abzuwenden ist. Er spricht durch seine Prie-
ster und Priesterinnen. Das Dorf Siare lebt in erster Linie von
dem Orakel: man beherbergt die Iremden, die sich jedoch sofort
nach dem ihnen erteilten Orakelspruch wieder fortbegeben miis-
sen (CARDINALL, 1931, pp. 51 u. 54). HINDERLING bekam im DC-
Office in Kete-Krachi eine interessante Erginzung: Der Suppli-
kant muB ohne Zogern nach Siare eilen, sein Anliegen vorbringen
und eine Opfergabe tliberreichen. Dann erhilt er magisches Was-
ser, um sich zu reinigen. Wihrend des Waschens muB} er die Bitte
wiederholen. Unterdessen opfert der Priester und erhilt eine Bot-
schaft fiir den Supplikanten, dem er sie sofort ausrichtet. Der Be-

1 Anders v. ZECH (op. cit., p. 117), der ‘Kotokoli’ als Dendi-(Songhai-)Be-
zeichnung betrachtet.

Acta Tropica 17, 4, 1960 27



354 Acta Trop. XVII, 4, 1960 — Ethnographie

treffende mufl dann, und sei es auch mitten in der Nacht, sofort
aufbrechen und heim eilen.

Aus den Notizen, die HINDERLING in Siare aufnehmen konnte,
geht hervor, daBl Hexen friither einem Ordal des Buruku unterwor-
fen wurden. Hierzu erfahren wir durch v. ZEcH (op. cit., p. 109)
bei der Aufzihlung von Gegenstiinden, die er im Haus des Buruku-
Priesters fand: «Odomstock und Odomtasche; ersterer ein ge-
wohnlicher gerader Stock von Holz, an dessen oberem Ende kurze
Aststiicke stehengelassen werden und an dem ein birnenférmiger
Knopf angebracht ist, aus demselben Material wie der Knopt bei
den oben erwihnten I'etischfiguren (s. unten), jedoch mit Blut
und Hiihnerfedern beschmutzt, welche offenbar die Spuren der
dargebrachten Opfer sind. Die Odomtasche ist roh aus einem Zie-
genfell gearbeitet und ebenfalls mit Blut und Federn beschmutzt;
in dieselbe wird das zur Giftprobe erforderliche Gift, Odom ge-
nannt, gesteckt. Beimm Akt holt der Fetischpriester aus dieser
Tasche das Gift heraus, wobei er natiirlich in der Hand hat, ob
er den Angeklagten toten will oder nicht...» Ein Giftordal war
der direkte Anlall einer FFestnahme des Priesterhiuptlings durch
V. ZECH (op. cit., p. 107). Unter den Kultgegenstinden im Priester-
haus fand v. ZECH (op. cit., p. 108) iibrigens auch Intsprechungen
zu dem von MULLER (s. oben) aus Atakpame erwiihnten Buku-
Stab: «Zwei IFetischfiguren, jede aus einer unten zugespitzten
Eisenstange bestehend, welche oben mit einem birnenformigen
Knopf aus unbekanntem Material versehen ist; dieselben sind
schon in einem Bericht KLINGs erwihnt und wurden bei Opfern,
feierlichen Vorgingen und dergleichen in die Erde gesteckt .. .»

Die Macht des Buruku griindet nicht zuletzt auf der Tatsache,
daB ihm weit und breit die Gotter untertan sind oder waren, wie
v. ZECH (op. cit., p. 110) bestitigt. Nach KLOSE (1899, p. 439) han-
delt es sich um die <Gottheiten von Adele». Als wichtigste Auf-
gabe von Buruku bezeichnet CARDINALL (1931, p. 52) die Erschaf-
fung von «Sohnen», jiingeren Gottern, die als seine Abgeordneten
oder Vertreter in entlegenen Dorfern arbeiten. Die Sohne von Bu-
ruku wohnen meistens in den Bergen in der Niihe ihres Vaters.
Sie bewohnen in erster Linie IFelsen und Hohlen. Buruku kann
Sohne hervorbringen, ohne eine Frau dafiir zu bendtigen; z. B.
kam Dente, sein altester Sohn, aus seinem Leib (CARDINALL, 1931,
pp. 56 u. 65). Graf voN ZEcH (a. a. O.) erfuhr vom Buruku-Prie-
ster, daff Dente (auch als Dente-Krachi bekannt) sich friiher in
Atyuti (= Atwode) befand, aber von Buruku vertrieben wurde,
weil er sich «ungezogen benommen» hatte. HINDERLING erfuhr,
dafl Dente Lirm und Trommeln liebt. Der Vater — also Buruku —
sandte ihn deshalb forl nach Krachi. Wihrend der deutschen Ko-




J. Zwernemann, Nana Buruku 355

lonialzeit wurde der Dente-Priester erschossen, und der Gott floh
zurilick nach Siare, zu seinem Vater. — Bei einem Opfer oder Ge-
bet an Dente ruft man — nach der uiblichen BegriiBung vom Him-
melsgott Wulbari -~ zuerst Buruku an (CARDINALL, 1931, p. 61).

5. Sonstiges Vorkommen des Kulles in Togo und Ghana,

Mit dem Buruku-Kultzentrum in Siare steht das Vorkommen
des Gottes bei mehreren anderen Staimmen in enger Verbindung
oder gar direkter Abhingigkeit. Die Verbindungen von Krachi
und Atakpame zu Siare haben wir bereits oben aufgezeigt. ‘Buru-
kum’ ist nach HINDERLINGs Notizen die wichtigste Gottheit bei
den Ncumuru in Banda, steht dort aber unter Urubuare, dem Him-
melsgott, als Untergott. VERGER (1957, p. 272) berichtet, dafl man
Buruku in Lougba und Akpassi (wohl = Logba und Akposo) mit
dem Namen Nana Adele benennt, d. h. also, mit dem Namen der
Landschaft, in der der Pilgerort seiner Anhinger liegt. CARDINALL
(1931, p. 56) ist bei seinem Hinweis, dal MULLER Buruku félsch-
lich als Hochstes Wesen der Akposo auffafit, zwar offenbar ein
Versehen unterlaufen, denn MULLERs Bericht tiber Buruku be-
zieht sich auf Atakpame, trotzdem diirfte CARDINALL aber Buruku
auch bei den Akposo getroffen haben. Von den Kebu berichtet
CORNEVIN (Et. Dah. 7, 1952, p. 125), daf} sie den Buruku von Siare
verehren. Endlich erfahren wir noch durch Y. PErRsoN (IZt. Dah.
15, 1956, p. 45), dall die im Westen von Zentral-Dahomey woh-
nenden Baseda hauptsichlich Buruku verehren, den er als «poly-
valent» bezeichnet. Und zwar sei Buruku zustindig fiir IFrucht-
barkeit, Regen und Krankheit, d. h, wohl Krankenheilung.

Buruku hat jedoch auch auf den Siiden Togos gewirkt. Aus
Nkunya berichtet R. MOHR (Int. Arch. f. I‘thnographie 48, 1958,
p. 202), da man Gott im Gebet mit «Mawu» anspricht, «dal Gott
aber sonst Nana blu heifft, wobei nana das Uralte, blu Name
heifit>. Die Erklarung von ‘blu’ ist vorerst linguistisch wohl noch
nicht erhirtet. WESTERMANN fiihrt in seinem Ewe-Woérterbuch
aul: «bluk, bruka, bluku e. beriihmte Gottheit» (p.24); «friko,
fruki, blukti e. berithmte Gottheit, hiufig mit dem Beinamen
nayo, anayo» (p. 190); <anayo, nayo e. Gottheit, hat ihre Heimat
in Adele; hiufig a. bluka, n. frik6é genannt .. .» (p. 509). Graf voN
ZecH unterscheidet Buruku von Fruka und Nayo. Der Gott Nayo
von Dikpeléu gilt ebenso wie der in Dadease ansiissige Fruka als
«Kind» von Buruku (v. ZECH, op. cit., pp. 103, 105, 109 f.).

In Awukugua (Akwapim) ist Buruku nach HINDERLING der
«Fetisch» der Familie Ikniakule und wird als Baum gedacht. Da-
bei handelt es sich um den «Krachi-Buruku».



350 Acta Trop. XVII, 4, 1960 — Ethnographie

Neuerdings hat Eva .. R. MEYEROWITZ (1958, p. 100) berichtet,
daB Buruku (oder Burukung) der Name der Schopfergottin der
Bono (= Brong) sei. Diese Schopflergottin sei einstmals das «Hoch-
ste Wesen» gewesen. Sie vermutet, daf§ Buruku «die urspriinglich
hochste Gottheit der Bono, Gonja und Guang» war. Dieser «ur-
spriingliche Staatsgolt von Bono» war «Jahrhunderte zuvor der
Staatsgott eines anderen Volkes derselben Rasse», das Ostlich oder
stidostlich der Roten oder Weilen Volta wohnte. Nach Auflosung
dieses Staates hiitten sich die Buruku-Priester in Siare niederge-
lassen (MEYEROWITZ, 1958, p. 140). J. Goopy ist allerdings mit
dieser Interpretation nicht einverstanden: Burukung sei zwar bel
einigen Stimmen dieses Gebietes bekannt, «es besteht ndmlich ein
betrichtlicher Grad von Beweglichkeit von Schreinen, die ver-
schiedenen Verinderungen unterliegen, withrend sie von Platz zu
Platz wandern. Aber es gibt nicht den geringsten Anschein, dal}
dieser besondere Schrein jemals etwas anderes als eine periphere
Rolle im religiosen Leben der Gonja gespielt hat.» Ebenso bezwei-
felt er die Giiltigkeit dieser Annahme fiir Bono und Guang, «denn
es wird offenbar allgemein angenommen, dafl das Kultzentrum
von Burukung bei den Atyoti (oder Adjati) der Ghana-Togo-
Grenze ist». [Eine mdgliche Fehlerquelle sieht Goopy in einer
falsch verstandenen oder angenommenen linguistischen Assozia-
tion, daB nimlich die Gonja-Bezeichnung des Hochgottes, Ebori *°,
mit dem Gottesnamen Buruku(ng) gleichgesetzt wird (GoODY,
Africa 29, 1959, p. 75).

6. Einige Gemeinsamkeiten und Unterschiede des Kultes.

Einige charakteristische Ziige des Buruku-Kultes sollen nun
kurz zusammengestellt werden, um die hervorstechendsten Ge-
meinsamkeiten und Unterschiede in der Auffassung des Gottes
bzw. der Gottin und seines/ihres Kultes aufzuzeigen.

Stellen wir zunichst die Frage nach dem Geschlecht von Nana
Buruku. Im EinfluBbereich von Doumé¢ herrscht keine Uberein-
stimmung der Ansichten. Nana Buruku gilt als androgyn oder
weiblich. Im letzteren IFalle erfolgt eine Gleichsetzung mit Mawu.
In Dassa ist Nana Buruku eindeutig weiblich und wird als Frau
des Himmelsgottes der Yoruba betrachtet. So weit gehen die Yo-
ruba Stidwest-Nigeriens in ihrer Auffassung von Buruku nicht,
denn dort hat der weibliche Orisha dieses Namens wohl keinen

15 Wohl besser ebori oder ebore (vgl. Rarp, Mitt. d. Inst. f. Orientforschung
5, 1957, p.241). In der Arbeit von Rapp, in der das Vokabular der bisher er-
schienenen Arbeiten iiber das Gonja weitgehend erfaf8t ist, findet sich das Wort

Buruku(ng) nicht. WESTERMANN (1922, pp. 173 u. 176) fithrt Blu und Bruku in
seinem Guang-Vokabular hingegen auf.



J. Zwernemann, Nana Buruku 357

so groBen Einflufl wie in Zentral-Dahomey. Wenn Buruku in Ni-
geria sogar mit dem Pockengott identifiziert wird oder als dessen
Diener gilt, so ist das vermutlich eine Sekundérerscheinung, wie
bereits PARRINDER geiuBlert hat. Die Identifizierung mit (bzw. die
Dienerschaft bei) dem Pockengott fiihrte dort wohl auch zur «Ver-
miannlichung» des Gottes. Hingegen ist sein dortiges Auftreten als
Jager wohl mit der Eigenschaft als Forderer des Jagdgliickes in
Togo (Siare, Atakpame) in Verbindung zu bringen. In Togo tritt
Buruku in den vorliegenden Berichten meist als mannlicher Gott
auf. Allerdings moéchte ich nicht ausschliefien, dafl er auch dort —
wenigstens teilweise als androgyn betrachtet wird. Die Angabe
von CARDINALL, daff Buruku Kinder hervorbringen kann, ohne
eine Frau zu bendtigen, konnte jedenfalls darauf hindeuten.
MEYEROWITZ (1951, p. 140) spricht sogar ausdriicklich von der
Bisexualitit von Buruku in Siare. Leider findet sich keine Angabe,
aus welcher Quelle diese Auskunft stammt.

Wihrend Buruku in Zentral-Dahomey und in Atakpame als
Schipfer oder Schopferin angesehen wird, gilt die Goéttin in Siid-
west-Nigeria als ausgesprochene Fruchtbarkeitsforderin, eine
Eigenschaft, die man auch in Togo fiir Buruku besonders heraus-
stellt. PARRINDER (Africa 17, 1947, p. 126) meint, dafl Buruku bei
den Sha friiher die Stellung des hochsten Gottes der Yoruba, Olo-
run, innehatte. IEr sieht offenbar keine Schwierigkeit in der Tat-
sache, dafl Olorun ein ausgesprochen otioser Gott ist und keinen
direkten Kult hat, wihrend Buruku einen Kult hat und nach PAR-
RINDER auch in seiner fritheren, hochsten Position einen Kult hatte.

Beriicksichtigen wir, dafl mindestens ein gewisser Verehrer-
kreis in Doumé Nana Buruku als hochsten Gott ansieht, dann
kann diese Auffassung sehr gut auch in Atakpame vertreten wer-
den, wie MULLER berichtet. CARDINALLs Verneinung dieser Vorstel-
lung zeigt uns jedoch, dafl verschiedene Auffassungen bei den
Leuten, die vom Buruku-Kult mehr oder weniger betroffen sind,
vertreten werden.

Buruku tiberfiihrt Bosewichter, besonders Diebe und Hexen,
die in Atakpame und Siare einem Giftordal unterworfen wurden.
Spiter hat man an diesen Orten wohl das direkte Ordal der Be-
troffenen durch ein Huhner-Ordal (mit Gift) ersetzt. In Dassa
dient der Buruku-Kult gleichermaBien der Hexen-Bekdmpfung.
Allerdings handelt es sich dort um einen spezialisierten Sonder-
kult des/der Buruku Olokpa.

Groflen Ruhm hat Buruku als Orakel. Das bekannteste Buruku-
Orakel ist das von Siare in Togo. Sehr berithmt soll auch das

Buruku-Orakel von Doumé in Dahomey sein (PARRINDER, 1949,
p. 168).




358 Acta Trop. XVII, 4, 1960 — FEthnographie

Als Pilgerorte werden besonders Doumé und Siare genannt.
Nach Doumé pilgern alljihrlich die neu initiierten Mawu-Lisa-
Verehrer der IFon. Die Bewohner von Doumé miissen die Pilger
frethalten. Handel ist dort verboten. Nach Siare fiihren alle drei
Jahre Pilgerreisen, die von Dassa und Atakpame ausgehen. Siare
lebt von den Leuten, die das Orakel aufsuchen, und wohl nicht
minder von den Pilgern. Doumé und Siare haben im Kult gemein-
sam, daf} die eigentlichen Heiligtiimer nur von hoichsten Priestern
betreten werden diirfen.

7. Das Problem der Herkunft von Nana Buruku.

Die bisher bekannte Verbreitung des Buruku-Kultes ist recht
beachtlich. Von den Yoruba in Siidwest-Nigeria reicht der Kult
durch das Sha- (Yoruba-) Gebiet Zentral-Dahomeys bis nach Atak-
pame in Togo. Somit ist das gesamte Yoruba-Gebiet von diesem
Kult beeinflufit. Im Nordosten soll der Kult bis zu den Hausa rei-
chen, im Norden sind die Bargu (‘Bariba’; J. LOMBARD, briefl. Mit-
teilung vom 22. 1. 1954) in den Einflufibereich des Gottes einbezo-
gen. Ein starker Buruku-Kult wird bei den Baseda gelibt. In Togo
hat der Kult von seinem Hauptort Siare nach Siiden bis zu den
Ewe gewirkt. Im Westen ist der Buruku-Kult bei den Akan be-
riithmt. HINDERLINGs Notizen aus dem DC-Office Kete-Krachi ge-
ben an, daB Buruku im Westen bis Bontuku (wohl — Bondou-
kou) und Wa, im Norden bis Nalerigu verehrt wird. Kultorte von
Buruku sind mir westlich von Togo allerdings aus der Literatur
nicht bekannt.

Wenn auch der Kult des/der Nana Buruku gerade bei den Yo-
ruba in Dahomey eine bedeutende Rolle spielt, so erscheint es mir
trotzdem nicht gerechtfertigt, die Yoruba-Herkunft des Kultes von
vornherein mit groBer Bestimmtheit zu postulieren, wie es verschie-
dene Autoren tun. VERGER (1957, p. 271) verweist mit Recht auf die
Schwierigkeit, die ein Versuch, den Herkunftsort des Gottes feslzu-
stellen, in sich birgt. VERGER ist die Hypothese, dal Buruku von
Ile Ife aus nach Westen (bis Adele) gewandert ist, am wahrschein-
lichsten.

Den Zusammenhang des Buruku-Kultes in Dahomey und Togo
hat PARRINDER verschiedentlich mit Recht betont (z. B. Africa 17,
1947, p. 126; 1949, p. 25). Er hat auch aufgezeigt, daB die Verbrei-
tung des Kultes wohl im wesentlichen durch die Sha-Yoruba er-
folgt ist, die die ilteste, bisher historisch faBbare Bevolkerung des
nordlichen Zentral-Dahomey darstellen. In Dassa stellen die Sha
den Erdherrn, den Konig des Berges und die Buruku-Priesterin.
Diese drei Wiirdentriger brauchen sich vor dem Konig von Dassa



J. Zwernemann, Nana Buruku 359

nicht niederzuwerfen, wie wir oben sahen. Das Amt des Erdherrn
ist, wo es in Oberguinea und im Westsudan vorkommt, fast stets
in Hinden der dltesten Bevolkerungsschicht. Im Konig des Berges
miissen wir offenbar den Wiirdentriger eines weiteren, alten, orts-
gebundenen Kultes sehen. Der Konig von Dassa und viele seiner
Notabeln gehoren einer spiteren Llinwandererwelle an, ndmlich
den Egba-Yoruba, wie sie sich nennen. Die Egba sollen in mehre-
ren Wellen withrend der letzten hundert oder zweihundert Jahre
gekommen sein und haben durchaus noch Traditionen «von einer
ziemlich rezenten Migration aus dem Osten, nimlich dem Abeo-
kuta-Distrikt». Die frithe Yoruba-Einwanderung, also die LEin-
wanderung der Sha, liegt einige Jahrhunderte zuriick (PARRINDER,
Africa 17, 1947, p. 126). PERsSON (Et. Dah. 15, 1956, p. 49) setzt sie
«wenigstens» im 16. Jahrhundert an. PERSON will diese Angabe
als «terminus ad quem und nicht als Datierung» verstanden wis-
sen. Allerdings war Zentral-Dahomey nach diesem Autor vor dem
18. Jahrhundert erst spérlich von Yoruba-Gruppen besiedelt. Der
frihen Yoruba-Wanderung nach Westen ordnet PERSON den Bu-
ruku-Kult von Parakou zu, fiir den er BERTHO zitiert.

Die Differenzen in den Ansichten der befragten Yoruba-Ge-
wihrsleute iiber die Herkunft von Buruku zeigen sich am deut-
lichsten im Material von VERGER. In Ibadan erfuhr er, daB der
Buruku von Dassa-Zoume aus dem Tapa- (also Nupe-) Gebiet nach
Dassa gekommen sei. In Oyo und Abeokuta meint man, Buku sei
aus Sabe (= Save; im o6stlichen Zentral-Dahomey gelegen) ge-
kommen; in Dassa heifit es schlieBlich, Buku stamme aus Sala
oder Ikunu oder Okunu bei Atakpame. Um so schwerer ist es ein-
zusehen, warum VERGER dann Ife als wahrscheinlichsten Aus-
gangspunkt einer Wanderung des Buruku nach Westen annimmt.
Zu der Angabe aus Ibadan koénnen wir eine Erganzung stellen.
FROBENIUS (1926, p. 161) erfulhr in Ibadan von der Buruku-Prie-
sterin, dafl Buruku aus Porto-Novo, also aus dem Gili-Gebiet, zu
den Yoruba gekommen sei.

Endlich haben wir noch die Angaben aus Siare und von
MEYEROWITZ, dall Buruku urspriinglich in einer Hohle auf dem
Grunde des Koraa (— Niger) gewohnt hat. Es ist durchaus mog-
lich, daB3 diese beiden Informationen auf dieselbe Quelle zuriick-
gehen. MEYEROWITZ (1951, p. 139{.) meint, Buruku koénnte «durch
Guan-Dja Fliichtlinge aus dem Gebiet der Mossi, Mamprussi oder
Dagomba nach der Eroberung ihres Landes» nach Siare gekom-
men sein. lhre Angabe, da Dente und Buruku <beides Staatsgot-
ter sind, die ihre Staaten in der Vergangenheit verloren», ist vor-
erst wohl als Hypothese zu werten. Im Zusammenhang mit der
mythischen Herkunft des Buruku soll darauf verwiesen werden,



360 Acta Trop. XVII, 4, 1960 — Ethnographie

daB Buruku auch bei den Hausa verehrt wird (J. LOMBARD, brief-
liche Mitteilung vom 22. 1. 1954).

Die Herkunftsmythe, die HINDERLING in Siare als die richtigere
genannt wurde, erscheint bei kritischer Betrachtung in ihrer
ersten Hiilfte fiir die FFrage der Herkunft des Kultes ziemlich wert-
los. Vielleicht kénnte man die Angabe, dall sein urspriingliches
Heim im Meer auf einer Insel sein soll, als schwachen Anklang
an die Version ansehen, daBf der Gott aus einer Hohle im Niger
stammt. Das wire aber eine sehr weither gesuchte Verbindung. —
Wichtig ist der Hinweis, daf Buruku aus Gyarikpanga im Tem-
Gebiet nach Siare gekommen sein soll. Eine gewisse Abhingigkeit
des Buruku-Kultes in Siare von Gyarikpanga wird durch die Funk-
tion von Abgeordneten dieses Ortes bei Priesterweihen in Siare
bestitigt. Leider wissen wir nichts liber die genaue Funktion die-
ser Abgeordneten. Spéitere Untersuchungen dieses Punktes in Siare
und vor allem in Gyarikpanga wiren sehr wiinschenswert.

Das uns nach Traditionen zur Verfiigung stehende Material gibt
also keinen eindeutigen Hinweis zur Beurteilung der I‘rage der
Herkunft des Kultes. Wenn von verschiedenen Autoren die Ver-
breitung des Kultes bei den Sha und anderen Yoruba und deren
frithe Wanderung von Nigeria nach Westen bis nach Togo als Kri-
terinm fiir die Herkunft des Kultes aus dem Yoruba-Gebiet ge-
wertet wird, so sprechen andere Yoruba-Traditionen dagegen. Die
Angaben, der Kult stamme aus Save, aus Porto-Novo oder gar aus
dem Gebiet von Atakpame, sprechen jedenfalls fiir eine West-Ost-
Wanderung des Kultes. Ebenso spricht dafiir, daBl alle drei Jahre
eine Pilgerreise von Dassa nach Adele (d. h. nach Siare) stattfin-
det (PERSON, Et. Dah. 15, 1956, p. 49, Anm. 2). Es erscheint mir
zwar nicht ausgeschlossen, daff man von einem élteren Kultort an
einen berithmter gewordenen jiingeren Kultort pilgert, aber es wiire
reichlich ungewohnlich, wenn regelmifliige und organisierte Pil-
gerreisen nach einem jiingeren Kultort stattfinden. Die Hinnahme
eines solchen Prestigeverlustes — und das wiire es ja, wenn Dassa
der dltere Kultort wire — durch die betroffene Priesterschaft er-
scheint mir mindestens sehr zweifelhaft.

Einen weiteren Hinweis fiir eine West-Ost-Wanderung des Kul-
tes sehe ich im Namen des Gottes bzw. der Goéttin: Nana Buruku.
‘Nana’ ist nach meiner Meinung identisch mit dem Akan-Titel
‘Nana’ — ‘GroBvater’, auch ein Ehrentitel, mit dem hoherstehende
Personen und Gotter angeredet werden (vgl. CHRISTALLER, 1933,
p- 328). Meines Wissens kommt ‘Nana’ in keinem Yoruba-Worter-
buch vor. Dieser Titel tritt nicht nur in Verbindung mit dem Got-
tesnamen ‘Buruku’ bei den Yoruba von Zentral-Dahomey auf, son-



J. Zwernemann, Nana Buruku 361

dern in Nigeria erhalten von Buruku gegebene Kinder vor ihren
Namen ein ‘Nana’.

Eine West-Ost-Wanderung des Buruku-Kultes wiire nicht ein-
zigartig. Seit dem zweiten Weltkrieg ging eine Bewegung von
«Hexen-Iindern» von den Tong Hills der Northern Territories der
damaligen Goldkiiste aus. Diese Bewegung wirkte {iber Togo und
Dahomey bis nach Nigeria. Ein rituelles Klientel-Verhiltnis war
kiuflich zu erwerben. Der Kiufer durfte in seiner Heimat einen
Schrein errichten. Im Siiden der Goldkiiste wurde der Kult als
Nana Tongo beriihmt. Interessanterweise rief der Kénig von Dassa
dieses «Hexen-Finder-Orakel» nach Dahomey. Von dort breitete
sich das Orakel in die westlichen Provinzen von Nigeria aus und
wurde dort als Anatinga, Alatinga oder Atinga bekannt. Diese Be-
wegung verursachte eine derartige Unruhe, daf} sie 1951 in Nigeria
verboten wurde (PARRINDER, 1958, p. 168 f.).

Fir eine Ost-West-Wanderung des Buruku-Kultes spricht —
neben der schon erwihnten Verbreitung bei den Yoruba in Daho-
mey und Atakpame nur noch die Tradition, dafl der Kult von
den Tapa (= Nupe) zu den Yoruba gekommen ist. Dieser Hinweis
kann auch in Verbindung mit der Siare-Tradition gesehen werden,
dal Buruku urspriinglich in einer Hohle im Niger hauste.

Vielleicht miissen auch beide Wanderwege gleichermallen be-
riicksichtigt werden, dafl etwa der Kult zunéichst aus dem Osten —-
vom Niger, wie die Tradition will — nach Westen gewandert ist,
dann dort seine endgiiltige Gestalt und Bedeutung erhielt und erst
danach auch im Osten eine groBere Bedeutung erhielt. In jedem
Fall sind die Sha-Yoruba fiir die Verbreitung des Kultes verant-
wortlich.

Ilinen Hinweis auf das Alter des Kultes bieten die Sha, die ver-
mutlich als erste Yoruba-Welle nach Westen vordrangen, auf je-
den Fall aber vor den IEgba. Wenn in Dassa die Buruku-Priesterin
gemeinsam mit dem Erdherrn und dem Konig des Berges (alle
drei Sha) ein achtungsvolles Vorrecht beim Konig geniefit, so muf}
daraus geschlossen werden, dafl der Buruku-Kult schon vor Ein-
wanderung der herrschenden (ligba-)Schicht in Dassa gepflegt
wurde. Das bedeutet, dal der Kult bei vorsichtiger Schitzung —
nach PARRINDERs frithester Datierung der EEgba-Wanderung-— vor
rund 200 Jahren in Dassa bereits eingefiihrt und geachtet war. Die
Richtigkeit von PERSONs Datierungsversuch muf} die Zukunft noch
erweisen, wir werden zumindest aber sehr dicht an diese Datie-
rung herankommen.




362 Acta Trop. XVII, 4, 1960 - Ethnographie

Literatur.

CARDINALL, A. W. (1931). Tales Told in Togoland. London.

CHRISTALLER, J. GG. (1933). Dictionary of the Asante and Fante LLanguage. 2nd ed.
Basel.

CorNEVIN, R. (1951). Langues et Religions (Togo). In: Encyclopédie de I'Afrique
Francaise: Cameroun-Togo. Paris, pp. 438-444.

— (1952). Le Canton de 'Akébou. Etudes Dahoméennes, Porto-Novo 7, 81-132.

DENNETT. R. I, (1910). Nigerian Studies. London.

FARrROW, ST1. 5. (1926). FFaith, Fancies and Ietish or Yoruba Paganism. London.

FROBENIUS, [.. (1926). Die atlantische Gotterlehre (Atlantis, Band X). Jena.

Goobpy, J. (1959). Ethnohistory and the Akan of Ghana. Africa. London 29,
67-81.

Hegrskovits, M. J. and F. S. (1933). An Outline of Dahomean Religious Belief.
Memoirs of lhe American Anthropological Association, Menasha (Wis.),
Nr, 41.

HERSKOvVITS, M. J. (1938). Dahomey. An Ancient West African Kingdom. 2 Vols.
New York.

Krose, H. (1899]. Togo unter deutscher IFlagge. Berlin.

MavroiL, B. (1943). La Géomancie a I'ancienne Cote des Esclaves. Travaux et
Mémoires de I'Institut d’Ethnologie, Paris 42.

MERCIER, P. (1954). The Fon of Dahomey. In: African Worlds. Studies in the
Cosmological Ideas and Social Values of African Peoples; edited by D. IForde.
London, pp. 210-23.4.

MeverowiTz, E. L. R. (1951). The Sacred State of the Akan. London.

~—~ (1958). The Akan of Ghana: Their Ancient Beliefs. London.

MoHg, R. (1958). Religitose Grundvorstellungen und Kulte der Angas von Nord-
Nigeria. Internationales Archiv fiir Ethnographie, Leiden 48, 199-226.

MULLER, P. F. (1906). Die Religionen Togos in Einzeldarstellungen (1. Teil).
Anthropos 1, 509-520,

PARRINDER, G. (1949). West African Religion. London.

— (1950). Theislic Beliefs of the Yoruba and IEwe Peoples of West Africa. In:
African Ideas of God; edited by E. W. Smith. London. pp. 224-240.

— (1938). Witcheraft (Pelican Book).

— (1947). Yoruba-Speaking Peoples in Dahomey. Africa. London 17, 122-129

PERSON, Y. (1956). Note sur les Baseda (Basilla — Cercle de Djougou). Etudes
Dahoméennes 15, 35-68.

Rapp, E. .. (1957). The Gonja Language (Guang-Studien II). Mitteilungen des
Instituts fiir Orientforschung, Berlin 5, 235-286.

VERGER, P. (1957). Notes sur le Culte des Orisa et Vodun. Mémoires de I'lLIF.A.N,,
Dakar, No. 51.

WESTERMANN, D. (1922). Die Sprache der Guang in Togo. Berlin.

— (1954). Worterbuch der Ewe-Sprache. Deutsche Akademie der Wissenschaf-
ten zu Berlin, Institut fiir Orientforschung, Berlin, Verdoff. Nr. 8.

WESTERMANN, D. and Bryan, M. A. (1952). The Languages of West Africa.
Handbook of African Languages, Part II. London.

ZECH, GRAF VON. (1898). Vermischte Notizen iiber Togo und das Togohinter-
land. Mitteilungen aus den Deutschen Schutzgebieten, Berlin 77, 89-161.

Résumé

Dans les territoires entre la Nigeria et le Ghana. le culte du dieu ou de la
déesse Nana Buruku est répandu, spécialement dans la région de Yoruba. Dans
le sud-ouest de la Nigeria, cette divinité est considérée comme une déesse du
clan procurant la fertilit¢ ; dans d’autres régions, cependant, Nana Buruku



J. Zwernemann, Nana Buruku 363

est identifié avece le dieu (male) de la variole ou est considéré comme son ser-
viteur. Dans un cas particulier Buruku personnifie un chasseur mythique. Les
tribus des Sha-Yoruba au centre du Dahomey considerent Buruku comme une
déesse créatrice (parfois comme la femme du dieu céleste). A Doumé, certaines
personnes croient que Buruku est androgyne. On trouve cette méme opinion
chez les Fon, sans qu’elle soit toutefois treés répandue. Beaucoup de Fon ont
adopté comme dieux principaux Mawu et Lisa, qui seraient les descendants
de l'androgyne Buruku. D’autres identifient Buruku avec la déesse Mawu. A
l'extréme ouest de Yoruba, 4 Atakpame, comme d’ailleurs dans presque tout le
reste du Togo. on pense que Buruku est de sexe masculin, peut-étre est-il par-
fois aussi considéré comme androgyne. Au Togo, surtout a Siare, son principal
lieu de culte, Buruku est connu pour ses oracles et ses ordalies. En cas de
guerre, les rois des Ashanti, des Gonja, des Dagomba et des Tshautsho (Tem)
s'assuraient de sa bienveillance en lui offrant des cadeaux. A Dassa, Buruku
est également connu pour ses ordalies, a Doumé pour son oracle. Les prin-
cipaux lieux de culte sont Dassa, Banté et Doumé dans le territoire Sha, et
Siare, chef-lieu des Atwote. Chaque année les adorateurs Fon, nouvellement
initiés de Mawa-Lisa, organisent un pélerinage a4 Doumé, Des pélerinages régu-
liers conduisent les fideéles de Dassa et Atakpame a Siare.

PARRINDER a mis en évidence I'importance indubitable des Sha-Yoruba dans
la diffusion du culte. Le culte a probablement été introduit chez les Sha avant
I'immigration des IEgba-Yoruba qui régnent actuellement sur la partie est du
Dahomey central. D’aprés PARRINDER l'immigration des Egba-Yoruba a eu
lieu il y a environ 200 ans. Cette opinion s’accorde assez bien avec celle de
PERSON, qui place I'immigration des Sha au 16¢ siécle. On a souvent cru que
le culte avait son origine dans le district Yoruba de la Nigeria et qu’il s’était
répandu de est & Pouest avee la migration des Sha. Abstraction faite de cette
migration, il y a peu d’arguments en faveur de cette hypothése. Selon une
autre tradition, le culte aurait son origine chez les Nupe qui I'auraient passé
aux Yoruba. A Siare, une vieille tradition dit que le dieu aurait jadis habité
dans une grotte du Niger et que le culte serait venu de Gyarikpanga dans Ia
région de Tem. Une certaine dépendance rituelle de ce lieu se manifeste dans
le fait que lors de la consécration des prétres a Siare une députation de Gyarik-
panga doit étre présente. La plupart des traditions des Yoruba parlent en
faveur d’une origine occidentale du culte, En outre, le fait que des pélerinages
sont réguliérement organisés de Dassa a Siare parle en faveur d’une migration
du culte de I'ouest & I'est. Ceci porte a4 croire que Siare est le plus ancien lieu de
culte et non pas Dassa. Peut-étre que le culte a d’abord émigré de l'est (du
Niger, selon la tradition) a l'ouest, ol il a acquis sa forme définitive pour
retourner ensuite vers 'est et v prendre plus d'importance.

Summary

In the area between Nigeria and Ghana, Nana Buruku, god or goddess, is
known to be worshipped. This cult is particularly widespread in the Yoruba
district. In the southwest of Nigeria Nana Buruku is considered as a goddess
of clan and a bearer of fertility; in some parts, however, she is identical with
the (male) pox god or is believed to be his servant. In one case Buruku is a
mythical huntsman. The Sha-Yoruba tribes in central Dahomey consider Bu-
ruku as the female creator (sometimes as the wife of the god of heaven). In
Doumé some people believe Buruku to be androgynous. This belief is also
found among the Fon without, however, being widespread there. Many Fon
consider their main gods Mawu and Lisa as the offsprings of the androgynous
Buruku. Others believe Buruku to be the female Mawu herself. Among the



364 Acta Trop. XVII, 4, 1960 -— Ethnographic

western Yoruba at Atakpame as also in most of the other parts of Togoland,
Buruku is believed to be of male sex, sometimes perhaps androgynous. In Togo-
land, especially in Siare, the main centre of worship, Buruku is well known for
his oracles and ordeals. In war time the kings of Ashanti, Gonja. Dagomba, and
Tshautsho (Tem) used to make sure of his favour by offering him gifts. In
Dassa Buruku is also famous for his ordeals, in Doumé for his oracles. The
main centres of worship are Dassa, Banté and Doumé in the Sha district, and
Siare, the chief centre of the Atwole. Every year the newly initiated Fon wor-
shippers of Mawu and Lisa make a pilgrimage to Doumé. Regular pilgrimages
are made from Dassa and Atakpame to Siare.

PARRINDER demonstrated the undisputedly important part played by the
Sha-Yoruba tribes in the distribution of this cult. It was probably practised by
the Sha before the immigration of the Egba-Yoruba who now reign in the
eastern part of central Dahomey. According to PARRINDER this immigration
occurred about 200 years ago. This date approaches that presumed by PERSON
for the Sha-immigration in the 16th century. The cult was often believed to
have originated in the Yoruba district of Nigeria and to have spread from east
to west with the wanderings of the Sha. Except for these wanderings there is
little else to support this assumption. According to another tradition the cult
would have passed from the Nupe to the Yoruba. A tradition current in Siare
tells that the god lived at one time in a cave in the Niger, and that the cult had
come from Gyarikpanga in the Tem district. A certain ritual dependance is
proved by the fact that some deputies from Gyarikpanga have to be present at
the consecration ceremonies of priests in Siare. Most of the Yoruba traditions
state that the cult had been introduced from the west. The fact that regular
pilgrimages are organized from Dassa to Siare point to a spreading of the cult
from west to east. One can thus presume that Siare would be the older cult
centre of the two. It is possible that the cult, originating in the east-—according
to tradition from the Niger—was brought to the west where it developed into
its final form and that it then also took greater importance in the cast.



	Nana Buruku : ein Beitrag zum Kult eines Gottes in Oberguinea

