
Zeitschrift: Acta Tropica

Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 17 (1960)

Heft: 4

Artikel: Nana Buruku : ein Beitrag zum Kult eines Gottes in Oberguinea

Autor: Zwernemann, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-310882

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-310882
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nana Buruku.
Ein Beitrag zum Kult eines Gottes in Oberguinea.

Von JÜRGEN ZWERNEMANN.

Zwischen Nigeria und Ghana ist der Kult eines Gottes oder
einer Göttin bekannt, der oder die unter dem Namen Nana
Buruku, Buluku, Bruku oder Buku verehrt wird. In dem genannten
Gebiet hat Nana Buruku verschiedene Kultzentren von mehr oder
weniger großer Bedeutung. Von diesen Kultorten ist ein beachtlicher

Einfluß ausgegangen, dessen Ausmaß sich bisher kaum völlig

übersehen läßt. Nana Buruku hat eine umfangreiche
Anhängerschaft bei zahlreichen Stämmen aufzuweisen, aber sein/ihr Ruf
geht noch weit über die eigentliche Anhängerschaft hinaus. In
den folgenden Ausführungen soll versucht werden, das Wesen von
Nana Buruku und des mit dieser Göttergestalt zusammenhängenden

Kultes zu erfassen und seine Herkunft zu rekonstruieren,
soweit das möglich ist\

EINÏLUSSGEBIET VON BURUKU l

-" .; ..,,'
BA R G U

1BA

TEMA '«-SÄSEM <

,fy})er*pongai l f \l
\ (TSHAUTSHOL

v I \ 0 fiante

^Wl^w..«piBUJ /w/Krach

<P WEBUY
' Malfarne
KPOSt \

JilfUH

AS HAN L*.G

AKWAPEM

Parakau

¦>\ Oyo ^(lassa It

Kétou.l

fônM .'

Part
v3ï_./ '-"y"

^aeCccrccj d.ccCuCCç.ccÇcccccci Cjcaffl fcccfcjj

Dadea

1 DckpeCe
cscnarcAburj

.Abb. 1. Das Einflußgebict von Buruku.

1 Das Material zu diesem Thema hatte ich teilweise schon vor längerer Zeit
gesammelt. Im Bahmen einer anderen Arbeit, die mir durch ein Stipendium der
Deutschen Forschungsgemeinschaft ermöglicht wurde, konnte ich das Material
wesentlich ergänzen und ausarbeiten. Ich möchte der Deutschen
Forschungsgemeinschaft dafür auch an dieser Stelle meinen ergebensten Dank sagen.



344 Acta Trop. XVII, 4, 1960 — Ethnographie

I. Der Einfluß des Gottes in Dahomey.

Nach einer von M. J. und F. S. Herskovits (1933, p. 14; 1938,
II, p. 101) mitgeteilten Version der Schöpfungsmythe der Fon (F5)
in Dahomey wurde die Welt von dem androgynen Gott Nana
Buruku geschaffen. Dieser Gott gebar die Zwillinge Mawu und Lisa,
unter die er die Welt aufteilte. Mawu, die mit dem Mond assoziierte
Frau, erhielt die Herrschaft über die Nacht, Lisa, der Mann,
regiert am Tage und ist mit der Sonne verbunden. Diese Mythe
stammt von Priestern des Mawu-Lisa-Kultes. Wir erfahren dann
weiter von Herskovits (1933, p. 14; 1938, II, p. 102 f.), daß sich
der Tempel des Nana Buruku in Doumé (nordwestlich Abomey,
der Hauptstadt des alten Reiches Dahomey) befindet. Nach
Meinung einiger Leute residierte der bisexuelle Gott dort, als er auf
der Erde lebte, und nur in Doumé kann sein Kult richtig gepflegt
werden. Andererseits ist Nana Buruku wohl auch jetzt noch in
diesem Ort persönlich anwesend gedacht, denn es heißt, daß er nie
aus Doumé fortgeht, sondern täglich von seinen Kindern Mawu
und Lisa einen Bericht über alles empfängt, was sich ereignet.
Mawu kommt jede Nacht, Lisa während des Tages, um zu berichten.

Die Hälfte der wichtigsten Opfer muß von Städten, die Tempel

für den Mawu-Lisa-Kult besitzen, nach Doumé gesandt werden;

es ist ein Tribut der Verehrer von Mawu und Lisa an Nana
Buruku. WTährend der Trockenzeit findet alljährlich eine Pilgerfahrt

derjenigen, deren Initiation in den Kult der Himmelsgötter
vollendet ist, nach Doumé zum Tempel von Nana Buruku statt.
Die Bewohner des Ortes Doumé müssen für die Pilger sorgen,
denn Handel ist dort verboten. Den Tempel dürfen nur die größten

und mächtigsten Priester von Nana Buruku betreten; es heißt
nämlich, wer in den Tempelbezirk tritt, «lernt hundert Zungen
auf einmal zu sprechen».

Nana Buruku erscheint uns somit zunächst als eine sehr wichtige

Gestalt im Glauben der Fon. Jedoch Herskovits selbst
schränkt ein: von Nana Buruku sei wenig bekannt, und er spiele
auch für den durchschnittlichen Fon keine große Rolle. Daß die
Bedeutung des Gottes für die Fon nicht überschätzt werden sollte,
ist noch stärker aus dem Bericht von P. Mercier (1954, p. 218) zu
entnehmen. Seine Vorrangstellung in bezug auf die Himmelsgötter

wird nach diesem Autor zwar allgemein anerkannt, aber nachdem

der Gott am Anfang einmal erwähnt ist, fungiert er nicht
mehr in den Mythen, die die Ordnung der Welt behandeln.

Die sehr unklare Position von Nana Buruku wird von R.
Cornevin (in: Cameroun-Togo, p. 440) betont: einige fassen Nana
Buruku als Gottheit auf, die vor Mawu und Lisa vorhanden gewesen



,/. Zwernemann, Nana Buruku 345

ist, von anderen wird sie einfach Mawu assimiliert, und diese letztere

Tendenz soll sich immer stärker bemerkbar machen, je weiter

man nach Westen kommt. P. Verger (1957, p. 32) berichtet
sogar aus Doumé, daß Nana Buruku und Mawu durcheinandergebracht

werden. Im Mawu-Lisa-Tempel in Abomey wird die
Meinung vertreten, daß Mawu bei den Anago Yoruba) von
Doumé Nana Buruku genannt wird (Verger, 1957, p. 272). Hierzu

paßt auch etwa die Bemerkung von B. Maupoil (1943, p. 69,
Anm.) : «Mawu reçoit encore le nom de Na: principe féminin, ou
Nana-bluku.» Auf eine Anfrage teilte mir J.Lombard aus Abomey
vor längerer Zeit mit, daß Nana Buruku eine weibliche Gottheit
ist, die Tochter von Mawu und Lisa. Als Lieblingskind ihrer
Eltern erhielt Nana Buruku die Macht, die die jetzt zu entfernte
Mawu ursprünglich hatte. Nana Buruku, «c'est la déesse de la
fécondité qui protège les hommes et guérit les maladies» (briefliche
Mitteilung vom 22. 1. 1954)2.

Sehr wertvolle Mitteilungen über diesen Gott gibt uns E. G. S.

Parrinder (1950, p. 235) : «In Zentral-Dahomey und -Togo gibt
es yorubasprechende und verwandte Leute, die Nana Buku (auch
Bruku und Buluku genannt) als höchste Gottheit verehren. Es gibt
mehrere Tempel, die wegen ihrer Orakel berühmt sind. Nana
Buku ist eine Schöpferin, offenbar sehr alt; sie hat Tempel, Priester

und Verehrer Viele verehren Nana Buku nicht regelmäßig,
aber ihr Name erscheint in Sprichwörtern und Grüßen, in
ähnlicher Weise wie bei Mawu. Ihre schöpferischen und belohnenden
Kräfte werden nicht bezweifelt.» Wichtig ist, daß Parrinder beim
Verehrerkreis in erster Linie auf die Yorubasprecher verweist,
obwohl auch er die Übernahme des Gottes «in die Mythologie der
sehr polytheistischen und synkretistischen Fon» nicht
unterschätzt. Im Gegensatz zu Herskovits, der Doumé als einzigen
Kultort für Nana Buruku in Dahomey bezeichnet, führt Parrinder

Doumé, Dassa und Banté als Kultorte mit Tempeln an. Für
Doumé bestätigt er die Angaben von Herskovits im wesentlichen,
betont dabei aber verschiedentlich, daß sich die Tempel von Nana
Buruku (einschließlich Doumé) im Gebiet der Sha (Yorubasprecher!),

also im nördlichen Teil von Zentral-Dahomey, befinden.
Bei den Sha ist der Kult allgemein vorhanden. Nana Buruku gilt
dort als Schöpferin (vgl. jedoch unten!), ist aber im Gegensatz zu
der Auskunft, die Herskovits erhielt, nicht bisexuell gedacht,
sondern weiblich, und sie wird — wenigstens in Dassa — als
Partnerin von Osha betrachtet. Osha ist als Himmelsgott der Yoruba

2 Zur Vereinheitlichung habe ich die Schreibungen 'Buruku' und 'Buku'
angewendet und die anderen Varianten des Namens im allgemeinen nur in Zitaten
beibehalten.



346 Acta Prop. XVII, 4, 1960 Ethnographic

unter dem Namen Orishala oder Obatala bekannter. Man
vergleicht Osha auch mit Lisa (Parrinder, Africa 17, 1947, p. 126;
1949, pp. 25, 35 f.; 1950, p. 226; vgl. Verger, 1957, p. 32).

Bertho belegt Buruku-Asoko als «fétiche royal» von Parakou
(also im äußersten Nordosten von Zentral-Dahomey) und betont
auch dort die Yoruba-Herkunft des Gottes 3.

Nach einer Angabe von Verger (1957, p. 272) ist Nana Buku
zwar in Doumé bekannt, aber nicht der Hauptgoti. Der wichtigste
Gott sei der Da Duìne, der «Schöpfer von Doumé», der von Nana
Buku unterschieden werden müsse. Im Gegensatz hierzu erklärt
Cornevin (in: Cameroun-Togo, p. 440), er habe Nana Buruku in
Doumé von «Dedoumé» nicht unterscheiden können. Der Aussage
von Verger stehen außerdem die gewichtigen Belege von Herskovits

und Parrinder gegenüber. Verger berichtet (a. a. O.), daß
Nana Buku in Tchetti (25 km von Doumé in Bichtung Abomey
gelegen) der (weibliche) Landesgott ist. Nach Angaben der dortigen

Einwohner entspricht Nana Buku der Mawu der Fon.
Die Priesterin des Buku-Tempels in Dassa sagte Parrinder,

daß Buku das Oberhaupt der Götter ist und im Himmel wohnt.
Neben dem «Besitzer der Erde» und dem «König des Berges» —
also den Priestern des Erdkultes und eines Bergkultes — hat die
Buku-Priesterin das Privileg, sich nicht vor dem Egba- (Yoruba-)
König von Dassa niederwerfen zu müssen. Parrinder (1949, p.37)
schließt daraus, daß der Buku-Kult älter ist als die rezenten Stam-
meswanderungen. Die Rivalität zwischen verschiedenen Kulten
geht ans der Tatsache hervor, daß im Gebiet von Dassa drei Tempel

beanspruchen, die höchsten Götter zu haben, nämlich die Tempel

von Mawu, Arigbo (Obatala), Buku (Parrinder, 1949, p. 35,
Anm. 4).

Neben Nana Buruku oder Nana Buku gibt es verschiedene
unbedeutendere Göttergestalten, die den Namen Buku führen, z. B.
Buku Olokpa (olokpa), den «Besitzer des Holzes», ein spitzer Pfahl
(stake), der früher Hexen durchbohrte: Buku Aja des Marktes)

; Buku Kataku, 'renn-stirb', ein Gott, der offenbar Besessenheit

mit Todesfolge hervorruft (Parrinder, 1949, p. 65). Nach der
kurzen Mitteilung, die wir über diese Göttergestalten haben, ist es

schwierig, sie einzuordnen. Vermutlich handelte es sich ursprünglich
entweder um kleine, selbständige Kulte, die dann später mit

dem eigentlichen Buruku-Kult eine enge Verbindung eingingen
und dadurch ihre Bedeutung hoben oder sicherstellten. Eine zweite
Möglichkeit ist, daß spezielle Eigenschaften von Nana Buruku zu

3 Rois d'origine étrangère, Notes Africaines (IFAN), No. 28. octobre 1945.
Diese Arbeit war mir nicht zugänglich. Die Angabe ist zitiert nach Person, Et,
Dah. 15, 1956, p. 49, Anm. 2.



/. Zwernemann. Nana Buruku 347

einem eigenen Kult führten. Die Tätigkeiten als Hexenlöter und
Marktgott deuten durchaus darauf. Hierzu paßt auch die
Mitteilung von Verger (1957, p. 272), daß man in Dassa-Zoumè (oft
gebrauchte Fon-Bezeichnung für Dassa) der Zauberei verdächtige
Frauen in den Buku-Tempel schickt, wo sie verschwinden. Dabei
ist die Möglichkeit, daß es sich um einen Tempel des/der Buku
Olokpa handelt, durchaus offenzulassen. Diese kleineren Buku-
Götter werden jedenfalls heute zur «Familie von Nana Buku»
gerechnet, und ihre Tempel haben das typische Aussehen von Buku-
Tempeln (Parrinder, 1949, p. 65).

2. Buruku bei den Yoruba von Südwest-Nigeria und Ost-Dahomeg.

Bei den Yoruba Südwest-Nigerias erscheint Buruku in den
verschiedensten Funktionen. L. Frobenius (1926, p. 162 f.) gibt einen
kurzen Bericht über Buruku nach den Auskünften einer Buruku-
Priesterin in Ibadan. Buruku spielt dort längst nicht die Rolle wie
in Zentral-Dahomey. Es ist ein weiblicher Orisha. Buruku hat
viele Kinder Nachkommen), die sie verehren. Sie sorgt «für
Verbesserung aller Geschäfte» und für Kindersegen. Auch Anhänger

anderer Orisha kommen zu Buruku, um Kinder zu erbitten.
Will sich eine Frau mit diesem Wunsch an Buruku wenden, geht
sie mit jungen Blättern in den Tempel der Göttin und reibt ihn
sauber. Außerdem opfert sie Hühner, Ziegen, Kauri usw., auf
keinen Fall jedoch Rinder oder Widder. Kinder, die Buruku gegeben
hat, bekommen Namen, die mit Nana zusammengesetzt sind.
Oftmals — aber nicht unbedingt — bekommt ein von Buruku
gegebenes Kind das Tabu Rind- und Widderfleisch zu essen. Auf keinen

Fall darf jemand, der durch Vermittlung von Buruku geboren
wurde, mit einem Angehörigen des Clans, der Buruku als Orisha
(hier Clangott) hat, geschlechtlich verkehren.

In Kétou (östliches Zentral-Dahomey) und Abeokuta (Südwest-
Nigeria) ist Nana Buruku die Mutter des Pockengottes Shokpono
(Shokpono, Shakpana usw.). Mancherorts wird die Göttin sogar
mit dem Pockengott identifiziert, z.B. in Ofa an der Straße Ibadan-
Ilorin. In Ife wird Buruku Ilegbona (Ilegbona: Pocken), aber auch
Polo (Ordal-Platz) genannt (Verger, 1957,pp. 185,246,271). Nach
Dennett (1910, p. 71) nennen die Yoruba «die Winde, die Krankheit

bringen» Afefe Buruku. Auch er bestätigt, daß Buruku ein
anderer Name für den Pockengott (hier: Shankpana) sei. St. S.

Farrow (1926, p. 56) berichtet die Vorstellung, daß der Pockengott

einen Begleiter und Diener namens Buku hat, der die an den
Pocken Erkrankten erdrosselt. Parrinder (1949, p. 36) belegt Na
Buku als Diener des Pockengottes für Abeokuta und Ibadan, hält



348 Acta Trop. XVII, 4, 1960 — Ethnographie

diese Funktion des Gottes aber für eine Degeneration. Neben dem
Namen Buku für den Diener des Pockengottes führt Farrow
(1926, p. 86) außerdem Buruku an, und zwar als Beinamen für
den Trickstergott Eshu (Edshu).

In einer Mythe, die Verger (1957, p. 144) aufgezeichnet hat, ist
Buku — in diesem Pralle mit dem Pockengott identisch — der
erste Jäger der Welt, der sich OgO, dem Gott des Eisens und der
Schmiede, nicht unterwirft. Ogü nimmt ihm daher Bogen, Pfeile
und Messer fort, die er für Buku angefertigt hatte. Buku muß
unbewaffnet auf die Jagd gehen und fängt und tötet eine wilde Ziege
mit seinen Händen. Weil er das Tier aber nun nicht häuten kann,
bringt er es Ogü. Dieser befiehlt Buku, die Ziege zu häuten. Buku
bittet ihn um Rückgabe seiner Waffen und verspricht dafür, Ogü
von jedem Tier, das er erlegt, den Kopf zu geben. Seitdem ist Buku
dem Ogü Untertan.

.'?. Baku, der Schöpfergott von Atttkpame (Togo).

In Atakpame, bei der am weitesten nach Westen vorgedrungenen

Yoruba-Gruppe, isl Buku der höchste Gott4. Er ist der Schöpfer,

von dem alle Dinge stammen. Auch die kleineren Götter, die
als seine Kinder bezeichnet werden, sind von ihm geschaffen.
Buku führt den Beinamen od'aye «Er hat die Welt geschaffen»
(Verger, 1957, p. 32; Müller, Anthropos 1, 1906, p. 510 f.). Buku
ist kein otioser Gott, sondern er kümmert sich häufig um die
Menschen. Er wohnt im Bederéland, also in Adele (Müller, a. a. O.).
Buku fördert die Fruchtbarkeit, gibt Jagderfolge, heilt Kranke,
aber er tötet auch Bösewichter und überführt Diebe mit Hilfe
eines Giftordals 5. Bei diesem Ordal müssen Hühner für Beklagten
und Kläger mit Gift versetztes WTasser trinken. Ist der Beklagte
schuldig, stirbt sein Huhn, ist er unschuldig, stirbt das Huhn des

Klägers (Müller, op. cit., p. 513; Verger, 1957. p. 273). Die Güte
und Macht des Gottes geht aus einer Mythe hervor, die P. F. Müller

(op. cit., p. 516 f.) aufgenommen hat: Ein Waisenkind wurde
von der Mitfrau seiner (verstorbenen) Mutter zum Fluß geschickt,
um einen «Schöpfteller» zu reinigen. Die Kelle fiel ins Wasser,
und als das Kind ohne das Gerät nach Hause kam, wurde es von
seiner Stiefmutter geschlagen und beauftragt, die Kelle wieder
herbeizuschaffen. Das Kind ging den Fluß entlang und kam zu Buku.

4 Diese Angabe wird von Gardinall (1931, p. 561 bezweifelt, jedoch von ihm
versehentlich auf die Akposo bezogen.

5 Das Giftordal des Buruku zur Entdeckung von Dieben berichtet Cardinali.
(1931, p. 52) auch aus Krachi.



J. Zwernemann, Nana Buruku 349

der es das verlorene Schöpfgerät aus mehreren Geräten dieser Art
heraussuchen ließ. Der Gott gab dem Kind die Anweisung, zu
Hause alle Leute zusammenzurufen und das Gerät auf den Boden
zu werfen. So geschah es. Die Kelle wurde zu einem Kleid, zu
Menschen und Geld.

Buku hat einen Kult und Priester, aber keine Tempel. Gebete
und Opfer bringt man ihm in der Hütte seines Priesters (oli-
buku Besitzer des Buku), oder auf einem — meist umzäunten —
Platz, auf dem ein Buku-Stab (okpa buku) steht. Das ist ein 50—60
cm langer Eisenstab, der in seiner oberen Hälfte eine birnenförmige

Erweiterung aus einer Mischung von Lehm, Blut, Asche und
Federn aufweist. Dieser Stab wird in der Hütte aufbewahrt und
nur bei Zeremonien hervorgeholt. Buku läßt sich dann bei dem
Stab nieder, um Gebete und Opfer seiner Verehrer zu empfangen.
Die Verehrer des Gottes benehmen sich vor diesem Stab sehr
ehrerbietig. Jeden Morgen knien sie vor ihm nieder, berühren den
Boden mit Stirn und Kinn, klatschen in die Hände und grüßen
ihn: «Guten Morgen heute, Vater!»

Als Opfer für Buku sind nur männliche Tiere zugelassen.
Besonders geeignet sind: Stier, Widder ', Ziegenbock, weiße Hähne '.
Außerdem opfert man ihm Maisbier, Palmöl, Muschelgeld, Maismehl

und Salz. Jeder, dem der Priester des Buku oder einer von
dessen Gehilfen eine Muschelgeldschnur umhängt, muß eine Wallfahrt

zu dem Wohnsitz des Buku in Adele (d. h. nach Siare)
durchführen. Nach der Wallfahrt gehört er zu den Buku-Verehrern im
engeren Sinne; ebenso werden seine Kinder Buku-Verehrer. Buku
tötet jeden, der sich weigert, diese Wallfahrt durchzuführen. Nach
der Pilgerfahrt ist der Anhänger des Gottes einigen Tabuvorschriften

unterworfen. Er darf drei Monate lang nicht arbeiten,
keinen Berg, keinen Baum und kein mehrstöckiges Haus besteigen.

Drei Jahre muß er sich des Geschlechtsverkehrs enthalten.
Der Buku-Verehrer muß jeden Fluß schwimmend oder watend
überqueren, Brücken und Boote darf er nicht benutzen (Müller,
op. cit., p. 512 ff.). Verger (1957, p. 273) liefert uns weitere
Informationen. Danach sucht jede Familie Mitglieder aus, die Buku
geweiht werden; man nennt diese Pilger ,Tata'. Jeder Tata muß
drei einander folgende Wallfahrten machen. Zwischen den drei
Pilgerreisen bleiben die Tata in ihren Familien, werden jedoch
einen Monat vor Beginn der Reise versammelt. Von diesem
Zeitpunkt an darf der Pilger keinen Geschlechtsverkehr mehr haben.
Wenn einer die 2. oder 3. Wallfahrt verpaßt hat, muß er neun

11 Nach Frorenius (1926, p. 126) sind Widder dem Buruku verhaßt.
7 Verger (1957, p. 274) erklärt allgemein, daß man Buku nur männliche

Tiere opfert.



350 Acta Trop. XVII, 4, 1960 — Ethnographie

Jahre warten, um die nächste Reise zu machen. Die Pilgerreisen
werden vom Buku-Priester geleitet.

4. Der Hauptort des Buruku-Kultes in Togo.

Das Zentrum des Buku- oder Buruku-Kultes in Togo befindet
sich in Siare (auch Siari, Siade, Schiare usw.), dem Hauptort des
Atwote-Gebietes 8. Im Twi wird das Gebiet daher Büruku-obooso,
Buruku «Steinland»9, genannt (v. Zech, Mitt. a. d. dtsch. Schutz-
geb. 11, 1898, p. 107). Dorthin führen die alle sieben Jahre (Cornevin,

in: Cameroun-Togo, p. 440) oder alle drei Jahre (Verger,
1957, p. 273) stattfindenden Pilgerfahrten. Nach einer Anmerkung
bei Verger gibt Bordenave an, daß diese Pilgerreisen drei
Monate (von Oktober bis Dezember) dauern. Die Könige von Da-
gomba, Ashanti, Gonja und Tsautsho versuchten, sich diesen
mächtigen Gott im Kriegsfall durch Geschenke und Gesandtschaften

günstig zu stimmen (v. Zech, a. a. O.), und die Investitur der
Häuptlinge von Atakpame muß vom Oberpriester des Buruku-
Kultes in Siare vorgenommen werden (Cornevin, a. a. O.). Anders
lautet eine Notiz von A. W. Cardinall, die sich im DC-Office Kete-
Krachi befindet (zitiert nach Hinderling). Danach ist es der
Häuptling von Odomi (ca. 7 km WNW Siare), der die Häuptlinge
von Atakpame und Bontibo bestätigt. Atakpame, Akposo und
Ntribu sind nach dieser Notiz von dort aus besiedelt worden, als
Odomi (ca. 1833) von den Ashanti erobert wurde und das Volk
floh. Ein weiterer Bericht dieser Notizen bestätigt die Besiedlung
der genannten Gebiete von Odomi aus. Der Buruku-Priester ist
gleichzeitig König des Landes (v. Zech, a. a O.; ebenso Cardinall

nach Hinderlings Notizen aus dem DC-Office Kete-Krachi),
beherrscht aber nur den Ostteil des Atwote-Gebietes (Klose, 1899,

p. 439). Durch die Macht des Buruku reichte auch die Macht des

Priesterhäuptlings von Siare weit über die Grenzen seines eigentlichen

Landes hinaus.
In Krachi, das im Buruku-Kult vollständig von Siare abhängt,

hält man Buruku oder Bruku für den berühmtesten Sohn des

8 Ich bebalte hier die Schreibweise von Hinderling bei. die mit der Schreibung

von Mischligh (Atwuti) fast übereinstimmt (vgl. Westermann, 1922,

p. 149). Westermann (a.a.O.) zieht allerdings 'Atjuti' oder 'Atjoti' Atyuti/
Atyoti) vor. Vgl. auch Westermann u. Bryan (1952, p. 81) : Atyoti. Man findet
gelegentlich auch die Schreibung Adjuati (z. B. in den Notizen des DC Office
Kete-Krachi).

8 Das ist eine etwas freie Übersetzung, obooso' ist m. E. aus obó 'Stein' und
ESO 'Oberseite' entstanden, heißt also 'Oberseite des Steines/Felsens' oder 'auf
dem Felsen'. Vgl. CHRISTALLER, 1933. pp. 30 u. 463.



J. Zivernemann, Nana Buruku 351

Himmelsgottes Wulbari. Buruku übertrifft allerdings den
Himmelsgott weitgehend (Cardinall, 1931, p. 50 f.; Parrinder, 1949,

p. 35). Daß man in Krachi keinen eigenen Buruku-Kult hat, ist
aus dem Material von Cardinall (a. a. O.) und L. Frohenius
(1926, p. 162) ersichtlich. Die Abstammung des Buruku vom
Himmelsgott fand auch P. Hinderling bestätigt, der im Frühjahr 1950

Gelegenheit hatte, einige Aufzeichnungen über Buruku in Siare
zu machen, und einige kurze Informationen im Office des District
Commissioner in Kete-Krachi bekam 10. Nach diesen letztgenannten

Informationen hat der Himmelsgott Wulbari mit der Erdgöttin
Götter und Menschen gezeugt. Der Lieblhigssohn ist Buruku.

In Siare sagt man, daß Buruku ein Sohn des Himmelsgottes Wuru-
buore ist.

Die folgenden Ausführungen über den Buruku-Kult der Atwote
stützen sich im wesentlichen auf die — großenteils wörtlich
übernommenen — Notizen von P. Hinderling.

Buruku ist der mystische Gott von Siare. Sein Name bedeutet

«ohne Vorstellung, übersinnlich» ". Das Volk fürchtet sich
deshalb, seine Geheimnisse preiszugeben 12. Hinderling erhielt seine
Informationen durch Vermittlung des Lehrers Mr. Quartey. der
bei der Beschaffung der Auskünfte große Schwierigkeiten zu
überwinden hatte. Der Gewährsmann war Mr. Agyimini, der Sohn des
8. Ohene von Siare: Buruku ist weder ein Stein noch ein Baum,
sondern ein großes, lebendiges Wesen, das gehen kann. Sein
ursprüngliches Heim soll im Meer sein, nahe London (jedenfalls auf
einer Insel, auf der ein großer König lebte). Buruku half den
Engländern, die Kolonien zu gewinnen, aber als er die Not der
Mohammedaner und Heiden sah, die keinen Gott kannten, kam er
nach Gyarikpanga (Franz. Togo, wohl Yerepanga). Dort offenbarte

er sich dem Volk und sprach:

«Ich komme vom Meer von Europa, ich bin groß, mein
Name ist Buruku. Die Europäer sind weise, ihr nicht, so kam
ich, um für euch zu sorgen. Ich verabscheue Blutvergießen.
Wenn ihr aus Zorn mit dem Messer, mit dem Stock oder der
Flinte Blut vergießt, so beleidigt ihr mich. Ich bin fähig, euch
viel Gutes zu tun, wenn wir zusammenhalten. Ich will eure
Bitten zu Gott senden, wenn ihr bittet um Kinder, erfolgreichen
Feldbau, erfolgreiche Jagd, Geld, irgend etwas [anderes]. Gott
wird helfen, eure Bitten zu erfüllen.»

10 Herrn Dr. P. Hinderling, Basel, danke ich sehr herzlich, daß er mir
seine Notizen für diese Arbeit zur Verfügung gestellt hat.

11 Wohl Volksetymologie.
12 Der Buruku-Kult wird weitgehend geheimgehalten. Vgl. Cardinall, 1931,

p. 51.



352 Acta Trop. XVII, 4, 1960 — Ethnographie

Das Volk von Gyarikpanga stimmte zu. Später gab es einen Stuhl-
Disput mit Bürgerkrieg und Kampf mit Bogen und Speer, der
viele Tote forderte. So wurde die Anordnung von Buruku verletzt.
Er ärgerte sich und sagte ihnen: gegen die Feinde hätte er ihnen
geholfen, aber jetzt hätten sie seine Anordnung verletzt, darum
verlasse er sie. Buruku ging nach Siare und traf dort Abombo, den
Gründer von Siare. Er rief ihn und sagte ihm, er werde in Siare
bleiben. Abombo lud ihn ein, in die Stadt zu kommen. Buruku
sagte jedoch, er sei groß und wolle nicht in der Stadt bleiben; er
wisse, wo er bleiben wolle. So installierte er sich im Westen von
Siare, an seinem heutigen Platz. Dort könne ihn Abombo finden
und verehren:

«Ich gehe hinauf zum Himmel, aber an dem Platz sollt ihr
mich verehren.»

Eine zweite Version, die einem Bericht von Guiness zugrunde
liegt, der vermutlich beim District Commissioner in Kete-Krachi
ist, wurde von Hinderlings Gewährsmann Quartey bestritten.
Nach dieser Version war Kondo Kwara der erste Verehrer von
Buruku. Er war ein Fui und wohnte in Kwara Niger; muß also
wohl besser «im Kwara» heißen; s. unten). Die Hausa fischten im
Fluß, was Buruku störte. So wanderte er aus. Kondo hatte Kinder:

Chella und Chuti13, die stritten sich. Chuti kam nach Siare.
Auf der Jagd hörte er Leute sprechen und fand einen Mann mit
Frau und Kind. Er fragte sie, wer sie seien, und der Mann sagte,
er sei Buruku, und wenn man ihn verehre, würde er Segen bringen.

So kam Chuti dorthin, ließ sich nieder und verehrte
Buruku. — Diese Geschichte sei jedoch von einem Kotokoli-Mann —
also von einem Tem — erzählt und daher falsch. Die Version wird
aber auch von E. L. R. Meyerowitz (1951, p. 139 f.) gebracht:
Buruku hatte sein Heim ursprünglich «in a cave at the bottom of
the Koraa River (those stretches of the Niger on the banks of
which the town of Koraa was situated) ».

Nach dem ersten Bericht von Hinderling ist Gyarikpanga der
Herkunftsort des Buruku. Das wird auch jetzt noch anerkannt.

13 Chuti ist wohl Atyuli Atwode. Chuti und Chella sind Stammväter.
Auf eine Anfrage teilt mir P. Hinderling mit, daß er bezüglich des Namens
Chella nur die Vermutung äußern kann, daß dieser Name mit dem Dorfnamen
Chiringa (östlich Siare in den Bergen gelegen) zusammenhängen könnte. In
einem Bericht von Guiness heißt es nach Hinderlings Notizen aus dem DC
Office Kete-Krachi, daß es neben den «Achuti» oder «Chuti» eine andere
Abteilung gibt, die der «Chella (Odomi) in der Ebene». Die Herkunft beider
Abteilungen von einem Brüderpaar (s. oben) wird bestätigt. Odomi ist vermutlich
das Dorf ca. 7 km WNW Siare, nicht das im SE von Bismarckburg gelegene
Odomi.



J. Zwernemann, Nana Buruku 353

Zu Priesterweihungen müssen Leute aus Gyarikpanga (Koto-
koli, also Tem!) kommen und helfen. Der von Mr. Quartey
bestrittene Bericht soll, wie wir sahen, falsch sein, weil er von einem
Kotokoli-Mann sei. Wenn Buruku aber aus dem Kotokoli-Gebiet,
nämlich aus Gyarikpanga, gekommen sein soll und außerdem
Kotokoli bei der Weihung von Buruku-Priestern zugegen sein
müssen, dann steht der zweite Bericht meines Erachtens gleichwertig

neben dem ersten, zumal Meyerowitz ihn ja auch bringt.
— Kotokoli ist die Hausa-Bezeichnung für die Tem (Wester-
mann-Bryan, p. 69) 14.

Cardinall (1931, p. 50 f.) berichtet uns, daß Buruku in einer
Felsenhöhle seines heiligen Berges bei Siare wohnt. Nach Frobenius

(1926, p. 162) handelt es sich um den Berg Babambure.
Hinderlings Notizen aus dem DC-Office in Kete-Krachi geben an,
daß Buruku (d. h. sein Kultort) ein großer Felsen bei Siare ist. Da
der Buruku-Kult soweit wie möglich geheimgehalten wird, dürfen

nur der Oberpriester und sein Assistent in die Höhle des
Buruku eindringen (Cardinall, 1931, p. 51). In Hinderlings Notizen

heißt es: Nur gesetzlich Geweihte können seinen Platz
betreten, den nach den Aussagen des Volkes niemand je gesehen
hat. (Ausgenommen sind doch wohl die Priester.)

Wie wir schon oben sahen, sind die Aufgaben des Buruku recht
vielseitig: er gibt Kinder, fördert den Feldbau und die Jagd,
verhilft zu Reichtum usw. In seiner Eigenschaft als Fruchtbarkeitsspender

wenden sich viele Frauen mit Ziegenopfern an ihn. Kinder,

die nach einem Besuch ihrer Eltern bei dem Gott geboren
werden, erhalten den Namen Buruku. Dieser Name ist nicht selten
(Frobenius, 1926, p. 162; Cardinall, 1931, p. 52). Sehr berühmt
ist Buruku als Orakelgott. Als solcher sagt er Unglück oder
Erfolg voraus, gibt den Grund und die Heilmittel für Krankheiten
oder Seuchen an und schreibt vor, wie eine Hungersnot oder ein
Unheil anderer Art abzuwenden ist. Er spricht durch seine Priester

und Priesterinnen. Das Dorf Siare lebt in erster Linie von
dem Orakel: man beherbergt die Fremden, die sich jedoch sofort
nach dem ihnen erteilten Orakelspruch wieder fortbegeben müssen

(Cardinall, 1931, pp. 51 u. 54). Hinderling bekam im DC-
Office in Kete-Krachi eine interessante Ergänzung: Der Supplikant

muß ohne Zögern nach Siare eilen, sein Anliegen vorbringen
und eine Opfergabe überreichen. Dann erhält er magisches Wasser,

um sich zu reinigen. Während des Waschens muß er die Bitte
wiederholen. Unterdessen opfert der Priester und erhält eine
Botschaft für den Supplikanten, dem er sie sofort ausrichtet. Der Be-

14 Anders v. Zech (op. cit., p. 117), der 'Kotokoli' als Dendi-(Songhai-)Be-
zeichnung betrachtet.

Acta Tropica 17, 4, 1960 27



354 Acta Trop. XVII, 4, 1960 - Ethnographie

treffende muß dann, und sei es auch mitten in der Nacht, sofort
aufbrechen und heim eilen.

Aus den Notizen, die Hinderling in Siare aufnehmen konnte,
geht hervor, daß Hexen früher einem Ordal des Buruku unterworfen

wurden. Hierzu erfahren wir durch v. Zech (op. cit., p. 109)
bei der Aufzählung von Gegenständen, die er im Haus des Buruku-
Priesters fand: «Odomstock und Odomtasche; ersterer ein
gewöhnlicher gerader Stock von LIolz, an dessen oberem Ende kurze
Aststücke stehengelassen werden und an dem ein birnenförmiger
Knopf angebracht ist, aus demselben Material wie der Knopf bei
den oben erwähnten Fetischfiguren (s. unten), jedoch mit Blut
und Hühnerfedern beschmutzt, welche offenbar die Spuren der
dargebrachten Opfer sind. Die Odomtasche ist roh aus einem
Ziegenfell gearbeitet und ebenfalls mit Blut und Federn beschmutzt;
in dieselbe wird das zur Giftprobe erforderliche Gift, Odom
genannt, gesteckt. Beim Akt holt der Fetischpriester aus dieser
Tasche das Gift heraus, wobei er natürlich in der Hand hat, ob
er den Angeklagten töten will oder nicht ...» Ein Giftordal war
der direkte Anlaß einer Festnahme des Priesterhäuptlings durch
v. Zech (op. cit., p. 107). Unter den Kultgegenständen im Priesterhaus

fand v. Zech (op. cit., p. 108) übrigens auch Entsprechungen
zu dem von Müller (s. oben) aus Atakpame erwähnten Buku-
Stab: «Zwei Fetischfiguren, jede aus einer unten zugespitzten
Eisenstange bestehend, welche oben mit einem birnenförmigen
Knopf aus unbekanntem Material versehen ist; dieselben sind
schon in einem Bericht Klings erwähnt und wurden bei Opfern,
feierlichen Vorgängen und dergleichen in die Erde gesteckt ...»

Die Macht des Buruku gründet nichl zuletzt auf der Tatsache,
daß ihm weit und breit die Götter Untertan sind oder waren, wie
v. Zech (op. cit., p. 110) bestätigt. Nach Klose (1899, p. 439) handelt

es sich um die «Gottheiten von Adele». Als wichtigste
Aufgabe von Buruku bezeichnet Cardinall (1931, p. 52) die Erschaffung

von «Söhnen», jüngeren Göttern, die als seine Abgeordneten
oder Vertreter in entlegenen Dörfern arbeiten. Die Söhne von
Buruku wohnen meistens in den Bergen in der Nähe ihres Vaters.
.Sie bewohnen in erster Linie Felsen und Höhlen. Buruku kann
Söhne hervorbringen, ohne eine Frau dafür zu benötigen; z. B.
kam Dente, sein ältester Sohn, aus seinem Leib (Cardinall, 1931,

pp. 56 u. 65). Graf von Zech (a. a. O.) erfuhr vom Buruku-Prie-
ster, daß Dente (auch als Dente-Krachi bekannt) sich früher in
Atyuti Atwode) befand, aber von Buruku vertrieben wurde,
weil er sich «ungezogen benommen» hatte. Hinderling erfuhr,
daß Dente Lärm und Trommeln liebt. Der Vater — also Buruku —
sandte ihn deshalb fort nach Krachi. Während der deutschen Ko-



J. Zwernemann, Nana Buruku 355

lonialzeit wurde der Dente-Priester erschossen, und der Gott floh
zurück nach Siare, zu seinem Vater. — Bei einem Opfer oder Gebet

an Dente ruft man — nach der üblichen Begrüßung vom Him-
melsgott Wulbari — zuerst Buruku an (Cardinall, 1931, p. 61).

5. Sonstiges Vorkommen des Kultes in Togo und Ghana.

Mit dem Buruku-Kultzentrum in Siare steht das Vorkommen
des Gottes bei mehreren anderen Stämmen in enger Verbindung
oder gar direkter Abhängigkeit. Die Verbindungen von Krachi
und Atakpame zu Siare haben wir bereits oben aufgezeigt. 'Buru-
kum' ist nach Hinderlings Notizen die wichtigste Gottheit bei
den Ncumuru in Banda, steht dort aber unter Urubuare, dem
Himmelsgott, als Untergott. Verger (1957, p. 272) berichtet, daß man
Buruku in Lougba und Akpassi (wohl Logba und Akposo) mit
dem Namen Nanti Adele benennt, d. h. also, mit dem Namen der
Landschaft, in der der Pilgerort seiner Anhänger liegt. Cardinall
(1931, p. 56) ist bei seinem Hinweis, daß Müller Buruku fälschlich

als Höchstes Wesen der Akposo auffaßt, zwar offenbar ein
Versehen unterlaufen, denn Müllers Bericht über Buruku
bezieht sich auf Atakpame, trotzdem dürfte Cardinall aber Buruku
auch bei den Akposo getroffen haben. Von den Kebu berichtet
Cornevin (Et. Dah. 7, 1952, p. 125), daß sie den Buruku von Siare
verehren. Endlich erfahren wir noch durch Y. Person (Et. Dah.
15, 1956, p. 45), daß die im Westen von Zentral-Dahomey
wohnenden Baseda hauptsächlich Buruku verehren, den er als
«polyvalent» bezeichnet. Und zwar sei Buruku zuständig für
Fruchtbarkeit, Regen und Krankheit, d. h. wohl Krankenheilung.

Buruku hat jedoch auch auf den Süden Togos gewirkt. Aus
Nkunya berichtet R. Mohr (Int. Arch. f. Ethnographie 48, 1958,
p. 202), daß man Gott im Gebet mit «Mawu» anspricht, «daß Gott
aber sonst Nana blu heißt, wobei nana das Uralte, blu Name
heißt». Die Erklärung von 'blu' ist vorerst linguistisch wohl noch
nicht erhärtet. Westermann führt in seinem Ewe-Wörterbuch
auf: «blukû, brukû, blukû e. berühmte Gottheit» (p. 24) ; «frikô,
frukû, blukû e. berühmte Gottheit, häufig mit dem Beinamen
näyo, anäyo» (p. 190); «anâyù, nayò e. Gottheit, hat ihre Heimat
in Adele; häufig a. blukû, n. frikô genannt .» (p. 509). Graf VON
Zech unterscheidet Buruku von Frukü und Nayo. Der Gott Nayo
von Dikpelëu gilt ebenso wie der in Dadease ansässige Frukü als
«Kind» von Buruku (v. Zech, op. cit., pp. 103, 105, 109 f.).

In Awukugua (Akwapim) ist Buruku nach Hinderling der
«Fetisch» der Familie Eniakule und wird als Baum gedacht. Dabei

handelt es sich um den «Krachi-Buruku».



356 Ada Trop. XVII, 4, 1960 Ethnographie

Neuerdings hat Eva L. R. Meyerowitz (1958, p. 100) berichtet,
daß Buruku (oder Burukung) der Name der Schöpfergöttin der
Bono Brong) sei. Diese Schöpfergöttin sei einstmals das «Höchste

Wesen» gewesen. Sie vermutet, daß Buruku «die ursprünglich
höchste Gottheit der Bono, Gonja und Guang» war. Dieser
«ursprüngliche Staatsgoll von Bono» war «Jahrhunderte zuvor der
Staatsgott eines anderen Volkes derselben Rasse», das östlich oder
südöstlich der Roten oder Weißen Volta wohnte. Nach Auflösung
dieses Staates hätten sich die Buruku-Priester in Siare niedergelassen

(Meyerowitz, 1958, p. 140). J. Goody ist allerdings mit
dieser Interpretation nicht einverstanden: Burukung sei zwar bei
einigen Stämmen dieses Gebietes bekannt, «es besteht nämlich ein
beträchtlicher Grad von Beweglichkeit von Schreinen, die
verschiedenen Veränderungen unterliegen, während sie von Platz zu
Platz wandern. Aber es gibt nicht den geringsten Anschein, daß
dieser besondere Schrein jemals etwas anderes als eine periphere
Rolle im religiösen Leben der Gonja gespielt hat.» Ebenso bezweifelt

er die Gültigkeit dieser Annahme für Bono und Guang, «denn
es wird offenbar allgemein angenommen, daß das Kultzentrum
von Burukung bei den Atyoti (oder Adjati) der Ghana-Togo-
Grenze ist». Eine mögliche Fehlerquelle sieht Goody in einer
falsch verstandenen oder angenommenen linguistischen Assoziation,

daß nämlich die Goiija-Bezeichnung des Hochgottes, Eboril0,
mit dem Gottesnamen Buruku (ng) gleichgesetzt wird (Goody,
Africa 29, 1959, p. 75).

6. Einige Gemeinsamkeiten und Unterschiede des Kultes.

Einige charakteristische Züge des Buruku-Kultes sollen nun
kurz zusammengestellt werden, um die hervorstechendsten
Gemeinsamkeiten und Unterschiede in der Auffassung des Gottes
bzw. der Göttin und seines/ihres Kultes aufzuzeigen.

Stellen wir zunächst die Frage nach dem Geschlecht von Nana
Buruku. Im Einflußbereich von Doumé herrscht keine
Übereinstimmung der Ansichten. Nana Buruku gilt als androgyn oder
weiblich. Im letzteren Falle erfolgt eine Gleichsetzung mit Mawu.
In Dassa ist Nana Buruku eindeutig weiblich und wird als Frau
des Himmelsgottes der Yoruba betrachtet. So weit gehen die
Yoruba Südwest-Nigeriens in ihrer Auffassung von Buruku nicht,
denn dort hat der weibliche Orisha dieses Namens wohl keinen

15 Wohl besser Ebori oder Ebore (vgl. Bapp, Mitt. d. Inst. f. Orientforschung
5, 1957, p. 241). In der Arbeit von Rapp, in der das Vokabular der bisher
erschienenen Arbeiten über das Gonja weitgehend erfaßt ist, findet sich das Wort
Buruku(ng) nicht. Westermann (1922, pp. 173 u. 176) führt Blu und Bruku in
seinem Guang-Vokabular hingegen auf.



J. Zivcrnemann. Nana Buruku 357

so großen Einfluß wie in Zentral-Dahomey. Wenn Buruku in
Nigeria sogar mit dem Pockengott identifiziert wird oder als dessen
Diener gilt, so ist das vermutlich eine Sekundärerscheinung, wie
bereits Parrinder geäußert hat. Die Identifizierung mit (bzw. die
Dienerschaft bei) dem Pockengott führte dort wohl auch zur «Ver-
männlichung» des Gottes. Hingegen ist sein dortiges Auftreten als
Jäger wohl mit der Eigenschaft als Förderer des Jagdglückes in
Togo (Siare, Atakpame) in Verbindung zu bringen. In Togo tritt
Buruku in den vorliegenden Berichten meist als männlicher Gott
auf. Allerdings möchte ich nicht ausschließen, daß er auch dort —
wenigstens teilweise — als androgyn betrachtet wird. Die Angabe
von Cardinall, daß Buruku Kinder hervorbringen kann, ohne
eine Frau zu benötigen, könnte jedenfalls darauf hindeuten.
Meyerowitz (1951, p. 140) spricht sogar ausdrücklich von der
Bisexualität von Buruku in Siare. Leider findet sich keine Angabe,
aus welcher Quelle diese Auskunft stammt.

Während Buruku in Zentral-Dahomey und in Atakpame als
Schöpfer oder Schöpferin angesehen wird, gilt die Göttin in
Südwest-Nigeria als ausgesprochene Fruchtbarkeitsförderin, eine
Eigenschaft, die man auch in Togo für Buruku besonders herausstellt.

Parrinder (Africa 17, 1947, p. 126) meint, daß Buruku bei
den Sha früher die Stellung des höchsten Gottes der Yoruba, Olorun,

innehatte. Er sieht offenbar keine Schwierigkeit in der
Tatsache, daß Olorun ein ausgesprochen otioser Gott ist und keinen
direkten Kult hat, während Buruku einen Kult hat und nach
Parrinder auch in seiner früheren, höchsten Position einen Kult hatte.

Berücksichtigen wir, daß mindestens ein gewisser Verehrerkreis

in Doumé Nana Buruku als höchsten Gott ansieht, dann
kann diese Auffassung sehr gut auch in Atakpame vertreten werden,

wie Müller berichtet. Cardinalls Verneinung dieser Vorstellung

zeigt uns jedoch, daß verschiedene Auffassungen bei den
Leuten, die vom Buruku-Kult mehr oder weniger betroffen sind,
vertreten werden.

Buruku überführt Bösewichter, besonders Diebe und Hexen,
die in Atakpame und Siare einem Giftordal unterworfen wurden.
Später hat man an diesen Orten wohl das direkte Ordal der
Betroffenen durch ein Hühner-Ordal (mit Gift) ersetzt. In Dassa
dient der Buruku-Kult gleichermaßen der Hexen-Bekämpfung.
Allerdings handelt es sich dort um einen spezialisierten Sonderkult

des/der Buruku Olokpa.
Großen Ruhm hat Buruku als Orakel. Das bekannteste Buruku-

Orakel ist das von Siare in Togo. Sehr berühmt soll auch das
Buruku-Orakel von Doumé in Dahomey sein (Parrinder, 1949,

p. 168).



358 Acta Trop. XVII, 4, 1960 — Ethnographic

Als Pilgerorte werden besonders Doumé und Siare genannt.
Nach Doumé pilgern alljährlich die neu initiierten Mawu-Lisa-
Verehrer der Fon. Die Bewohner von Doumé müssen die Pilger
freihalten. Handel ist dort verboten. Nach Siare führen alle drei
Jahre Pilgerreisen, die von Dassa und Atakpame ausgehen. Siare
lebt von den Leuten, die das Orakel aufsuchen, und wohl nicht
minder von den Pilgern. Doumé und Siare haben im Kult gemeinsam,

daß die eigentlichen Heiligtümer nur von höchsten Priestern
betreten werden dürfen.

7. Das Problem der Herkunft von Nana Buruku.

Die bisher bekannte Verbreitung des Buruku-Kultes ist recht
beachtlich. Von den Yoruba in Südwest-Nigeria reicht der Kult
durch das Sha- (Yoruba-) Gebiet Zentral-Dahomeys bis nach
Atakpame in Togo. Somit ist das gesamte Yoruba-Gebiet von diesem
Kult beeinflußt. Im Nordosten soll der Kult bis zu den Hausa
reichen, im Norden sind die Bargu ('Bariba'; J. Lombard, briefl.
Mitteilung vom 22. 1. 1954) in den Einflußbereich des Gottes einbezogen.

Ein starker Buruku-Kult wird bei den Baseda geübt. In Togo
hat der Kult von seinem Hauptort Siare nach Süden bis zu den
Ewe gewirkt. Im Westen ist der Buruku-Kult bei den Akan
berühmt. Hinderlings Notizen aus dem DC-Office Kete-Krachi
geben an, daß Buruku im Westen bis Bontuku (wohl Bondou-
kou) und Wa, im Norden bis Nalerigu verehrt wird. Kultorte von
Buruku sind mir westlich von Togo allerdings aus der Literatur
nicht bekannt.

Wenn auch der Kult des/der Nana Buruku gerade bei den
Yoruba in Dahomey eine bedeutende Rolle spielt, so erscheint es mir
trotzdem nicht gerechtfertigt, die Yoruba-Herkunft des Kultes von
vornherein mit großer Bestimmtheit zu postulieren, wie es verschiedene

Autoren tun. Verger (1957, p. 271) verweist mit Recht auf die
Schwierigkeit, die ein Versuch, den Herkunftsort des Gottes
festzustellen, in sich birgt. Verger ist die Hypothese, daß Buruku von
Ile Ife aus nach Westen (bis Adele) gewandert ist, am wahrscheinlichsten.

Den Zusammenhang des Buruku-Kultes in Dahomey und Togo
hat Parrinder verschiedentlich mit Recht betont (z. B. Africa 17,

1947, p. 126; 1949, p. 25). Er hat auch aufgezeigt, daß die Verbreitung

des Kultes wohl im wesentlichen durch die Sha-Yoruba
erfolgt ist, die die älteste, bisher historisch faßbare Bevölkerung des

nördlichen Zentral-Dahomey darstellen. In Dassa stellen die Sha
den Erdherrn, den König des Berges und die Buruku-Priesterin.
Diese drei Würdenträger brauchen sich vor dem König von Dassa



J. Zivernemann, Nana Buruku 359

nicht niederzuwerfen, wie wir oben sahen. Das Amt des Erdherrn
ist, wo es in Oberguinea und im Westsudan vorkommt, fast stets
in Händen der ältesten Bevölkerungsschicht. Im König des Berges
müssen wir offenbar den WTirdenträger eines weiteren, alten,
ortsgebundenen Kultes sehen. Der König von Dassa und viele seiner
Notabein gehören einer späteren Einwandererwelle an, nämlich
den Egba-Yoruba, wie sie sich nennen. Die Egba sollen in mehreren

Wellen während der letzten hundert oder zweihundert Jahre
gekommen sein und haben durchaus noch Traditionen «von einer
ziemlich rezenten Migration aus dem Osten, nämlich dem Abeo-
kuta-Distrikt». Die frühe Yoruba-Einwanderung, also die
Einwanderung der Sha, liegt einige Jahrhunderte zurück (Parrinder,
Africa f7, 1947, p. 126). Person (Et. Dah. 15, 1956, p. 49) setzt sie

«wenigstens» im 16. Jahrhundert an. Person will diese Angabe
als «terminus ad quem und nicht als Datierung» verstanden wissen.

Allerdings war Zentral-Dahomey nach diesem Autor vor dem
18. Jahrhundert erst spärlich von Yoruba-Gruppen besiedelt. Der
frühen Yoruba-Wanderung nach Westen ordnet Person den
Buruku-Kult von Parakou zu. für den er Bertho zitiert.

Die Differenzen in den Ansichten der befragten Yoruba-Ge-
währsleute über die Herkunft von Buruku zeigen sich am
deutlichsten im Material von Verger. In Ibadan erfuhr er, daß der
Buruku von Dassa-Zoumè aus dem Tapa- (also Nupe-) Gebiet nach
Dassa gekommen sei. In Oyo und Abeokuta meint man, Buku sei
aus Sabe Save; im östlichen Zentral-Dahomey gelegen)
gekommen; in Dassa heißt es schließlich, Buku stamme aus Sala
oder Ikunu oder Okunu bei Atakpame. Um so schwerer ist es
einzusehen, warum Verger dann Ife als wahrscheinlichsten
Ausgangspunkt einer Wanderung des Buruku nach Westen annimmt.
Zu der Angabe aus Ibadan können wir eine Ergänzung stellen.
Frobenius (1926, p. 161) erfuhr in Ibadan von der Buruku-Prie-
sterin, daß Buruku aus Porto-Novo, also aus dem Gü-Gebiet, zu
den Yoruba gekommen sei.

Endlich haben wir noch die Angaben aus Siare und von
Meyerowitz, daß Buruku ursprünglich in einer Höhle auf dem
Grunde des Koraa Niger) gewohnt hat. Es ist durchaus möglich,

daß diese beiden Informationen auf dieselbe Quelle zurückgehen.

Meyerowitz (1951, p. 139f.) meint, Buruku könnte «durch
Guan-Dja Flüchtlinge aus dem Gebiet der Mossi, Mamprussi oder
Dagomba nach der Eroberung ihres Landes» nach Siare gekommen

sein. Ihre Angabe, daß Dente und Buruku «beides Staatsgötter

sind, die ihre Staaten in der Vergangenheit verloren», ist vorerst

wohl als Hypothese zu werten. Im Zusammenhang mit der
mythischen Herkunft des Buruku soll darauf verwiesen werden,



360 Acta Trop. XVII, 4, 1960 — Ethnographie

daß Buruku auch bei den Hausa verehrt wird (J. Lombard, briefliche

Mitteilung vom 22. 1. 1954).

Die Herkunftsmythe, die Hinderling in Siare als die richtigere
genannt wurde, erscheint bei kritischer Betrachtung in ihrer
ersten Hälfte für die Frage der Herkunft des Kultes ziemlich wertlos.

Vielleicht könnte man die Angabe, daß sein ursprüngliches
Heim im Meer auf einer Insel sein soll, als schwachen Anklang
an die Version ansehen, daß der Gott aus einer Höhle im Niger
stammt. Das wäre aber eine sehr weither gesuchte Verbindung. —
Wichtig ist der Hinweis, daß Buruku aus Gyarikpanga im Tem-
Gebiet nach Siare gekommen sein soll. Eine gewisse Abhängigkeit
des Buruku-Kultes in Siare von Gyarikpanga wird durch die Funktion

von Abgeordneten dieses Ortes bei Priesterweihen in Siare
bestätigt. Leider wissen wir nichts über die genaue Funktion dieser

Abgeordneten. Spätere Untersuchungen dieses Punktes in Siare
und vor allem in Gyarikpanga wären sehr wünschenswert.

Das uns nach Traditionen zur Verfügung stehende Material gibt
also keinen eindeutigen Hinweis zur Beurteilung der Frage der
Herkunft des Kultes. Wenn von verschiedenen Autoren die
Verbreitung des Kultes bei den Sha und anderen Yoruba und deren
frühe Wanderung von Nigeria nach Westen bis nach Togo als
Kriterium für die Herkunft des Kultes aus dem Yoruba-Gebiet
gewertet wird, so sprechen andere Yoruba-Traditionen dagegen. Die
Angaben, der Kult stamme aus Save, aus Porto-Novo oder gar aus
dem Gebiet von Atakpame, sprechen jedenfalls für eine West-Ost-
Wanderung des Kultes. Ebenso spricht dafür, daß alle drei Jahre
eine Pilgerreise von Dassa nach Adele (d. h. nach Siare) stattfindet

(Person, Et. Dah. 15, 1956, p. 49, Anm. 2). Es erscheint mir
zwar nicht ausgeschlossen, daß man von einem älteren Kultort an
einen berühmter gewordenen jüngeren Kultort pilgert, aber es wäre
reichlich ungewöhnlich, wenn regelmäßige und organisierte
Pilgerreisen nach einem jüngeren Kultort stattfinden. Die Hinnahme
eines solchen Prestigeverlustes — und das wäre es ja, wenn Dassa
der ältere Kultort wäre — durch die betroffene Priesterschaft
erscheint mir mindestens sehr zweifelhaft.

Einen weiteren Hinweis für eine West-Ost-Wanderung des Kultes

sehe ich im Namen des Gottes bzw. der Göttin: Nana Buruku.
'Nana' ist nach meiner Meinung identisch mit dem Akan-Titel
'Nana' 'Großvater', auch ein Ehrentitel, mit dem höherstehende
Personen und Götter angeredet werden (vgl. Christaller, 1933,

p. 328). Meines Wissens kommt 'Nana' in keinem Yoruba-Wörter-
buch vor. Dieser Titel tritt nicht nur in Verbindung mit dem
Gottesnamen 'Buruku' bei den Yoruba von Zentral-Dahomey auf, son-



./. Zwernemann, Nana Buruku 361

dern in Nigeria erhalten von Buruku gegebene Kinder vor ihren
Namen ein 'Nana'.

Eine West-Ost-Wanderung des Buruku-Kultes wäre nicht
einzigartig. Seit dem zweiten Weltkrieg ging eine Bewegung von
«Hexen-Findern» von den Tong Hills der Northern Territories der
damaligen Goldküste aus. Diese Bewegung wirkte über Togo und
Dahomey bis nach Nigeria. Ein rituelles Klientel-Verhältnis war
käuflich zu erwerben. Der Käufer durfte in seiner Heimat einen
Schrein errichten. Im Süden der Goldküste wurde der Kult als
Nana Tongo berühmt. Interessanterweise rief der König von Dassa
dieses «Hexen-Finder-Orakel» nach Dahomey. Von dort breitete
sich das Orakel in die westlichen Provinzen von Nigeria aus und
wurde dort als Anatinga, Alatinga oder Atinga bekannt. Diese
Bewegung verursachte eine derartige Unruhe, daß sie 1951 in Nigeria
verboten wurde (Parrinder, 1958, p. 168 f.).

Für eine Ost-West-Wanderung des Buruku-Kultes spricht —
neben der schon erwähnten Verbreitung bei den Yoruba in Dahomey

und Atakpame — nur noch die Tradition, daß der Kult von
den Tapa Nupe) zu den Yoruba gekommen ist. Dieser Hinweis
kann auch in Verbindung mit der Siare-Tradition gesehen werden,
daß Buruku ursprünglich in einer Höhle im Niger hauste.

Vielleicht müssen auch beide Wanderwege gleichermaßen
berücksichtigt werden, daß etwa der Kult zunächst aus dem Osten —
vom Niger, wie die Tradition will — nach Westen gewandert ist,
dann dort seine endgültige Gestalt und Bedeutung erhielt und erst
danach auch im Osten eine größere Bedeutung erhielt. In jedem
Fall sind die Sha-Yoruba für die Verbreitung des Kultes
verantwortlich.

Einen Hinweis auf das Alter des Kultes bieten die Sha, die
vermutlich als erste Yoruba-Welle nach Westen vordrangen, auf
jeden Fall aber vor den Egba. Wenn in Dassa die Buruku-Priesterin
gemeinsam mit dem Erdherrn und dem König des Berges (alle
drei Sha) ein achtungsvolles Vorrecht beim König genießt, so muß
daraus geschlossen werden, daß der Buruku-Kult schon vor
Einwanderung der herrschenden (Egba-) Schicht in Dassa gepflegt
wurde. Das bedeutet, daß der Kult bei vorsichtiger Schätzung —
nach Parrinders frühester Datierung der Egba-Wanderung — vor
rund 200 Jahren in Dassa bereits eingeführt und geachtet war. Die
Richtigkeit von Persons Datierungsversuch muß die Zukunft noch
erweisen, wir werden zumindest aber sehr dicht an diese Datierung

herankommen.



362 Adii Trop. XVII. 4. 1960 Ethnographic

Literatur.

Cardinall. A. W. (1931). Tales Told in Togoland. London.
Christaller, J. G. (1933). Dictionary of the Asante and Fante Language. 2nd ed.

Basel.
Cornevin. R. (1951). Langues et Religions (Togo). In: Encyclopédie de l'Afrique

Française: Cameroun-Togo. Paris, pp. 438-444.
— (1952). Le Canton de l'Akébou. Etudes Dahoméennes. Porto-Novo 7. 81-132.
Dennett. B. E. (1910). Nigerian Studies. London.
Farrow. St. S. (1926). Faith. Fancies and Fetish or Yoruba Paganism. London.
Frobenius. L. (1926). Die atlantische Götterlehre (Atlantis, BandX). Jena.
Goody. .1. (1959). Ethnohistory and the Akan of Ghana. Africa. London 2.9.

67-81.

Herskovits, M. .1. and F. S. (1933). An Outline of Dahomean Religious Belief.
Memoirs of the American Anthropological Association. Menasha (Wis.).
Nr. 4L

Herskovits. M. (1938). Dahomey. An Ancient West African Kingdom. 2 Vols.
New York.

Klose. H. (1899). Togo unter deutscher Flagge. Berlin.
Maupoil. B. (1943). La Géomancie à l'ancienne Còle des Esclaves. Travaux et

Mémoires de l'Institut d'Ethnologie. Paris 42.

Mercier. P. (1954). The Fon of Dahomey. In: African Worlds. Studies in the
Cosmological Ideas and Social Values of African Peoples; edited by D. Forde.
London, pp. 210-2.34.

Meyerowitz. E. L. B. (1951). The Sacred State of the Akan. London.
— (1958). The Akan of Ghana: Their Ancient Beliefs. London.
MoHR, R. (1958). Religiose Grundvorstellungen und Kulte der Angas von Nord-

Nigeria. Internationales Archiv für Ethnographie. Leiden 48, 199-226.

Müller, P. F. (1900). Die Religionen Togos in Einzeldarstellungen (l.Teil).
Anthropos /. 509-520.

Parrinder. G. (1949). West African Religion. London.
— (1950). Theislic Beliefs of the Yoruba and Ewe Peoples of West Africa. In:

African Ideas of God: edited by E. W. Smith. London, pp. 224-240.

- (1958). Witchcraft (Pelican Book).
— (1947). Yoruba-Speaking Peoples in Dahomey. Africa. London 17. 122-129
Person. Y. (1956). Note sur les Bascda (Basilla — Cercle de Djougou). Etudes

Dahoméennes 15. 35-68.
Rapp, E. L. (1957). The Gonja Language (Guang-Studien II). Mitteilungen des

Instituts für Orientforschung, Berlin 5, 235-286.
Verger. P. (1957). Notes sur le Culte desOrisa etVodun. Mémoires de l'I.F.A.N.,

Dakar. No. 51.

Westermann. D. (1922). Die Sprache der Guang in Togo. Berlin.
— (1954). Wörterbuch der Ewe-Sprache. Deutsche .Akademie der Wissenschaf¬

ten zu Berlin. Institut für Orientforschung, Berlin. Veröff. Nr. 8.
Westermann. D. and Bryan. M. A. (1952). The Languages of West Africa.

Handbook of African Languages. Part II. London.
Zech, Graf von. (1898). Vermischte Notizen über Togo und das Togohinter¬

land. Mitteilungen aus den Deutschen Schutzgebieten, Berlin 11. 89-161.

Résumé

Dans les territoires entre la Nigeria et le Ghana, le culte du dieu ou de la
déesse Nana Buruku est répandu, spécialement dans la région de Yoruba. Dans
le sud-ouest de la Nigeria, cette divinité est considérée comme une déesse du
clan procurant la fertilité : dans d'autres régions, cependant. Nana Buruku



J. Zwernemann, Nana Buruku 363

est identifié avec le dieu (mâle) de la variole ou est considéré comme son
serviteur. Dans un cas particulier Buruku personnifie un chasseur mythique. Les
tribus des Sha-Yoruba au centre du Dahomey considèrent Buruku comme une
déesse créatrice (parfois comme la femme du dieu céleste). A Doumé, certaines
personnes croient que Buruku est androgyne. On trouve cette même opinion
chez les Fon, sans qu'elle soit toutefois très répandue. Beaucoup de Fon ont
adopté comme dieux principaux Mawu et Lisa, qui seraient les descendants
de l'androgyne Buruku. D'autres identifient Buruku avec la déesse Mawu. A

l'extrême ouest de Yoruba, à Atakpame, comme d'ailleurs dans presque tout le

reste du Togo, on pense que Buruku est de sexe masculin, peut-être est-il parfois

aussi considéré comme androgyne. Au Togo, surtout à Siare, son principal
lieu de culte, Buruku est connu pour ses oracles et ses ordalies. En cas de

guerre, les rois des Ashanti, des Gonja, des Dagomba et des Tshautsho (Tem)
s'assuraient de sa bienveillance en lui offrant des cadeaux. A Dassa, Buruku
est également connu pour ses ordalies, à Doumé pour son oracle. Les
principaux lieux de culte sont Dassa, Banté et Doumé dans le territoire Sha, et
Siare, chef-lieu des Atwote. Chaque année les adorateurs Fon, nouvellement
initiés de Mawa-Lisa, organisent un pèlerinage à Doumé. Des pèlerinages réguliers

conduisent les fidèles de Dassa et Atakpame à Siare.
Parrinder a mis en évidence l'importance indubitable des Sha-Yoruba dans

la diffusion du culte. Le culte a probablement été introduit chez les Sha avant
l'immigration des Egba-Yoruba qui régnent actuellement sur la partie est du
Dahomey central. D'après Parrinder l'immigration des Egba-Yoruba a eu
lieu il y a environ 200 ans. Cette opinion s'accorde assez bien avec celle de

Person, qui place l'immigration des Sha au 16e siècle. On a souvent cru que
le culte avait son origine dans le district Yoruba de la Nigeria et qu'il s'était
répandu de l'est à l'ouest avec la migration des Sha. Abstraction faite de cette
migration, il y a peu d'arguments en faveur de cette hypothèse. Selon une
autre tradition, le culte aurait son origine chez les Nupe qui l'auraient passé
aux Yoruba. A .Siare, une vieille tradition dit que le dieu aurait jadis habité
dans une grotte du Niger et que le culte serait venu de Gyarikpanga dans la

région de Tem. Une certaine dépendance rituelle de ce lieu se manifeste dans
le fait que lors de la consécration des prêtres à .Siare une deputation de Gyarikpanga

doit êlre présente. La plupart des traditions des Yoruba parlent en
faveur d'une origine occidentale du culte. En outre, le fait que des pèlerinages
sont régulièrement organisés de Dassa à Siare parle en faveur d'une migration
du culte de l'ouest à l'est. Ceci porte à croire que Siare est le plus ancien lieu de
culte et non pas Dassa. Peut-être que le culte a d'abord émigré de l'est (du
Niger, selon la tradition) à l'ouest, où il a acquis sa forme définitive pour
retourner ensuite vers l'est et y prendre plus d'importance.

Summary

In the area between Nigeria and Ghana, Nana Buruku, god or goddess, is
known to be worshipped. This cult is particularly widespread in the Yoruba
district. In the southwest of Nigeria Nana Buruku is considered as a goddess
of clan and a bearer of fertility; in some parts, however, she is identical with
the (male) pox god or is believed to he his servant. In one case Buruku is a

mythical huntsman. The Sha-Yoruba tribes in central Dahomey consider
Buruku as the female creator (sometimes as the wife of the god of heaven). In
Doumé some people believe Buruku to be androgynous. This belief is also
found among the Fon without, however, being widespread there. Many Fon
consider their main gods Mawu and Lisa as the offsprings of the androgynous
Buruku. Others believe Buruku to be the female Mawu herself. Among the



364 Ada Trop. XVII, 4, 1960 Ethnographic

western Yoruba at Atakpame as also in mosl of Ihe other parts of Togoland.
Buruku is believed to be of male sex, sometimes perhaps androgynous. In Togo-
land, especially in Siare, the main centre of worship. Buruku is well known for
his oracles and ordeals. In war time the kings of Ashanti, Gonja. Dagomba, and
Tshautsho (Tem) used to make sure of his favour by offering him gifts. In
Dassa Buruku is also famous for his ordeals, in Doumé for his oracles. The
main centres of worship are Dassa, Banté and Doumé in the Sha district, and
Siare, the chief centre of the Atwote. Every year the newly initiated Fon
worshippers of Mawu and Lisa make a pilgrimage to Doumé. Regular pilgrimages
are made from Dassa and Atakpame to Siare.

Parrinder demonstrated the undisputedly important part played by the
Sha-Yoruba tribes in the distribution of this cult. It was probably practised by
the Sha before the immigration of the Egba-Yoruba who now reign in the
eastern part of central Dahomey. According to Parrinder this immigration
occurred about 200 years ago. This date approaches that presumed by Person
for the Sha-immigration in the 16th century. The cult was often believed to
have originated in the Yoruba district of Nigeria and to have spread from east
to west with the wanderings of the Sha. Except for these wanderings there is

little else to support this assumption. According to another tradition the cult
would have passed from the Nupe to the Yoruba. A tradition current in Siare
tells that the god lived at one time in a cave in the Niger, and that the cult had
come from Gyarikpanga in the Tem district. A certain ritual dépendance is

proved by the fact that some deputies from Gyarikpanga have to be present at
the consecration ceremonies of priests in Siare. Most of the Yoruba traditions
state that the cult had been introduced from the west. The fact that regular
pilgrimages are organized from Dassa to Siare point to a spreading of the cult
from west to east. One can thus presume that Siare would be the older cult
centre of the two. It is possible that the cult, originating in the east—according
to tradition from the Niger—was brought to the wTest where it developed into
its final form and that it then also took greater importance in the east.


	Nana Buruku : ein Beitrag zum Kult eines Gottes in Oberguinea

