
Zeitschrift: Acta Tropica

Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 15 (1958)

Heft: 4

Artikel: Grundsätzliches zur primitiven Kunst

Autor: Schmalenbach, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-310754

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-310754
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Grundsätzliches zur primitiven Kunst.

Von Werner Schmalenbach.

Das Wesen der primitiven Kunst kann nur von ihrer Funktion
im Leben der Primitiven her erfaßt werden. Wenn über die
Einordnung als «Kunst» auch kein Zweifel bestehen kann und sich
unser ästhetisches Bewußtsein dieser Kunst zu Recht bemächtigt
hat, und wenn ferner Ästhetisches ohne Zweifel auch bei der
Herstellung der erst durch uns als «Kunst» rubrizierten Produkte im
Spiel ist, so erschöpft sich doch deren Funktion durchaus im
konkreten Gebrauch. Außerhalb seines Gebrauchs ist das primitive
Kunstwerk funktionslos, sinnlos. Niemals wird es um seiner Schönheit

oder auch nur um bestimmter darstellerischer Eigenschaften
willen aufbewahrt. Ja, oft genug wird eine Schnitzerei — um hier
die ja rein grundsätzlichen Fragen auf diejenige Technik primitiver
Bildnerei zu beschränken, die bei weitem im Übergewicht ist —
nach Gebrauch vernichtet: sie hat ihre Funktion erfüllt.

Die Funktion aber ist durchgehend kultischer Natur, jedenfalls
so weit es sich um figürliche Plastik handelt. Wo außerhalb der
Forderungen des Kultes Plastik hervorgebracht wird, und dann
möglicherweise auch mit besonderen darstellerischen oder gar
ästhetischen Rücksichten, da ist der Boden der Primitivität bereits,
partiell zumindest, verlassen, sei es infolge einer gewissen kulturellen

Höherentwicklung, sei es durch eine das kulturelle Gleichgewicht

störende Einwirkung von außen.
Alle figürliche Plastik der Primitiven, sagen wir also fortan im

Bewußtsein dieser vorläufigen Einschränkung: alle primitive Kunst
hat ihre präzise Funktion innerhall) des Kultes der Seelen und
Geister. Denn Seelen und Geister — Götter noch nicht! — bilden
in der Welt des Primitiven den tausendfältigen Gegenstand religiöser

Vorstellung. Indessen stellt der Primitive in seinen Schnitzereien

die höheren Mächte nicht dar. Der geistige Vorgang ist ein
anderer; die genaue Funktion, deren Erfüllung vom Schnitzwerk
erwartet wird, ist eine andere. Handelt es sich etwa um ein Ahnenbild,

dann gilt nicht die irgendwelche Merkmale des Ahnen
konservierende Darstellung; es gilt vielmehr, sich mit Hilfe des geschnitzten

Bildes vor der vom Körper losgelösten, gefahrvoll
umherschweifenden Seele des Verstorbenen zu schützen. Ihr wird ein
neuer Körper verschafft, in welchem sie zur Ruhe kommt. Indem
man die Seele auf solche Weise und durch weitere kultische
Maßnahmen besänftigt, fühlt man sich bis zu einem gewissen, immerhin

auch durchaus nicht berechenbaren Grade vor ihrem Treiben

Acta Tropica 15. 4. 195S 19



290 Ada Trop. XV. 4. 1958 - Ethnologic

sicher. Beruhigt oder nicht, die Seele lebt im Holzkörper weiter,
und damit ist das Ahnenbild des Primitiven grundsätzlich etwas
anderes als jedes Kunslwerk höherer kultureller Provenienz: es

ist ein lebendiges, reales, aktionsfähiges Wesen.
Die ursprüngliche, auch heute noch sehr oft erhaltene Meinung

ist die, das Schnilzwerk sei der Tote, sei mit ihm identisch. Einer
offenbar sekundären Anschauungsweise gemäß wird häufig
angenommen, die Seele des Toten habe im Holzkörper — zumindest
zeitweise — Wohnsitz genommen, sei in ihm lebendig; auch da
jedenfalls ist die geschnitzte Figur Träger oder Hülle eines lebendigen

Wesens.
Nicht anders ist es mit den Zauberfiguren, den Fetischen, die

eine andere Hauptgattung primitiver Menschenplastik bilden: der
zauberkräftige Geist ist auch hier — sei er nun mit der Schnitzerei
identisch oder nur in ihr eingeschlossen — lebendig präsent. Magische

Substanzen, die man den Figuren nicht selten einverleibt,
mögen ihre «Geladenheil», das heißt, funktionell gesprochen, ihre
Wirksamkeit noch erhöhen. Auch wo figürliche Schnitzereien an
Geräten und Waffen angebracht werden, repräsentieren sie nicht
bloß dargestellte, sondern wirkliche, als wirklich vorgestellte,
schützende oder machtvermehrende Wesen.

Wo nichl eine persönliche Totenseele, ein persönlicher Dämon,
so kann es doch zumindest eine allgemeine Lebenskraft sein, die
die Figuren zu lebendigen und daher wirkenden, einflußnehmenden

Wesen macht. Schon allein aber durch das an sich selbst, als
lebendiger Naturstoff, krafthaltige Holz ist diese Lebenskraft an
allen Schnitzereien beteiligt.

Wenn man früher die Bildenden Künste» gern auch als die
«Darstellenden Künste» zu bezeichnen pflegte, so trifft diese
Benennung weniger als auf irgendeine andere Kunst auf die der
Primitiven zu. Nicht bloß, weil ihr aller Naturalismus fremd ist; auch
abgesehen davon entzieht sich die primitive Kunst dem Begriff der
Darstellung. Der Vorgang des Darstellens setzt, ohne daß dadurch
schon eine naturalistische Art der Bewältigung präjudiziert würde,
die Dualität von Darzuslellendem und Darstellung voraus. Diese
Dualität ist dem primitiven Schnitzer unbekannt. Ob er sich der
sichtbaren Wirklichkeit bedient oder nicht — in der Regel tut er
es —, die Funktion seiner Bucinerei liegt nicht im Darstellen,
sondern im Verkörpern der Seelen, Geister und Kräfte. Das ist etwas
grundsätzlich vollkommen anderes. Der Inhalt im konkreten Sinne,
sofern nicht gar Identität angenommen wird, macht das Kunstwerk
für ihn zu einem wertvollen, allein sinnvollen Gegenstand. Mit
diesem Prinzip der Verkörperung aber grenzt sich die primitive Kunst
gegen alle sonstige Kunst ab. Alle sonstige Kunst, wobei hier die



Schmalenbach. Grundsätzliches zur primitiven Kunst 291

des zwanzigsten Jahrhunderts unbefragt bleiben möge, gehorcht
dem Prinzip der Darstellung. Die Kunst der Primitiven allein
gehorcht dem Prinzip der Verkörperung.

Dieser Begriff der Verkörperung, der hiemit in solch definito-
rischer Weise für die Kunst der Primitiven empfohlen wird ', ist
durchaus präzis und wörtlich zu verstehen. Nur streng gefaßt kann
er sich als Antithese zum Begriff der Darstellung und dadurch
überhaupt als unterscheidende Vokabel in so grundsätzlichem
Sinne behaupten. Nur in solcher Schärfe verstanden, trifft er exakt
und exklusiv auf die Kunst der Primitiven zu. Er ist entsprechend
der primitiven Anschauungsweise konkret gemeint und hat so
nichts mit jener Redensart gemein, nach welcher man auch in
anderer Kunst allerlei verkörpert sehen will: eine Idee, einen
Gedanken, ein Gefühl, ein Weltbild. Nicht Geistiges: Geister — nicht
Seelisches: Seelen sind in diesen Figuren verkörpert, und zwar
nicht bloß sinnbildlich gesprochen, sondern durchaus konkret,
durchaus real. Die Vorstellung der «Verkörperung» kommt sehr
gut in dem wissenschaftlich verpönten, weil gewöhnlich im Sinne
von «heidnisch» depravierend gemeinten Wort «Götze» zum
Ausdruck.

Hiermit ist nun zunächst die Funktion, die das Kunstwerk für
den Primitiven erfüllt, aufs allgemeinste umschrieben. Es stellt
sich die weitere Frage, in welcher Weise sie das Aussehen, den Stil
der primitiven Kunst bestimmt — wodurch denn schließlich auch
wir noch von der ursprünglichen Bedeutung berührt werden
müßten.

Zur Verkörperung höherer Wesen kann dem Primitiven ein in
der Natur vorgefundener Gegenstand genügen, ein Aststück etwa

1 Die Sache, die der Begriff bezeichnet, wird in der die primitive Kunsl
behandelnden Literatur seit Bernhard Ankermanns «Seelenglaube und Ahnenkult

bei afrikanischen Völkern» (Zeitschrift für Ethnologie 1918) immer wieder
dargestellt. Selten wird dabei der Begriff als solcher verwendet, und nie wird
er als entscheidend für die künstlerische Besonderheit aller primitiven Kunst
im Gegensalz zu aller Hochkullur-Kunst erkannt. In mehr beiläufiger Weise
taucht er schon in Friedrich Ratzels «Völkerkunde», Wien 18.S5, auf, wo es
im Zusammenhang ozeanischer Kunst heißt: «Tiefgreifenden Einfluß auf das
Leben dieser Völker hatte die Tatsache, daß sie ihre Gölter nicht eigentlich
abbildeten, sondern vielmehr sie sich nur zufällig in willkürlich gewählte
Dinge verkörpert dachten» (2. Auflage 1894, Bd. I, p. 302). Neuerdings widmet
Eckart von Sydow in seiner posthum erschienenen «Afrikanischen Plastik».
Berlin 1954, pp. 27—29, der «Frage der Beseelung» ein ganzes Kapitel, ohne
aber auch seinerseits hierin das fundamentale Kriterium zu erkennen. Sydow
geht dabei auch kurz auf die Beseelung von Statuen in höheren Kulturen —
Ägypten, Mesopotamien, Spätantike — ein und hält es — im Gegensalz zu
unserer Auffassung — für möglich, daß die «Beseelung» in der Negerkunst von
Ägypten und dem Mittelmeerkreis her beeinflußt ist und infolgedessen als
«ein Zeichen weil überlegener Kulturen» zu gellen hat.



292 Ada Trop. XV. ï. 1958 — Ethnologie

oder sehr häufig ein Pfahl, der ohne weitere menschliehe
Kennzeichnung als Geistträger in Frage kommt. (Hievon wird weiter
unten noch zu sprechen sein.) Sobald jedoch die Differenzierung
nach Analogie des Menschen, sobald also die eigentliche künstlerische

Gestaltung einsetzt, gilt der Satz: alle primitive Kunst ist
expressiv. In aller primitiven Kunst wird das Naturvorbild, an das
der Künstler sich anlehnt, im Interesse des geistigen Ausdrucks — -

richtiger: im Interesse des Ausdrucks der Präsenz lebendiger
Geister, Seelen und so weiter — verändert und je nachdem aufs heftigste

entstellt. Alle dem Prinzip der Verkörperung verpflichtete Kunst
muß, sofern sie sich mit Naturformen auseinandersetzt, expressiv
sein. Sonst schlüge sie entweder um in eine Kunst, der am
Darstellerischen gelegen ist, oder sie ginge den Weg einer geomelri-
sierenden Abstraktion, in der die lebendige Gegenwart der
geisthaften Wesen, ihre auch im Zustand der Buhe fortwirkende
Beunruhigung, nicht mehr zum Ausdruck käme. Indessen ist der Satz
nicht umkehrbar: nicht alle expressive Kunst ist in unserm Sinne
verkörpernd. Wenngleich sich die Kunst der Primitiven streng im
Bahmen der expressiven Kunst aufhält, so gibt es solche doch auch
in anderen, höheren Kulturen. Im Augenblick, da das Individuum
in seine Rechte eintritt und sein eigenes Ausdrucksbedürfnis an
die Kunst heranträgt, kann wiederum expressive Kunst entstehen,
die nun aber nichl dem Prinzip der Verkörperung zu entsprechen
braucht; im Gegenteil, sie wird in der Regel darstellend vorgehen.
Seit der Spätrenaissance und dem Frühbarock treten solche als
expressiv anzusprechende Neigungen in der europäischen Kunst
immer wieder auf.

/. Abgrenzung der primitiven Kunst gegen diejenige
der Hochkulturen.

Den primären Hochkulturen oder, um sie soziologisch zu fixieren,

den feudalen Hochkulturen, ist das Expressive als künstlerische

Sprache fremd. Denn die Beunruhigung durch die unsichtbaren

Mächte, in der der Primitive lebt und die ihn seine Figuren
schnitzen, ja zunächst seine religiösen Vorstellungen entwickeln
läßt, hat aufgehört. Die Dämonen durchkreuzen sein tägliches,
stündliches Leben nicht mehr, der Einzelne isl ihrem Wirken nicht
mehr auf Schritt und Tritt und gewissenmaßen in persönlicher
Konfrontation ausgesetzt. Mit der wachsenden Beherrschung der
Natur verliert diese ihre sich in Willkür äußernde Gewalt über den
Menschen. Sie steht ihm als in ihrem Funktionieren übersehbare,
berechenbare und daher in hohem Maße lenkbare Maschinerie



Schmalcnbach, Grundsätzliches zur primitiven Kunst 293

gegenüber. Daß sie ihm und er ihr gegenübersteht, in objektiver
Distanz, und daß sie nicht mehr in Gestalt von Dämonen aller Art
in sein Leben eingreift, das ist das Entscheidende. Mit der
Beunruhigung sind auch die Geister gewichen. Die grundsätzlich
unbegrenzte Zahl der unsichtbaren Mächte hat der um so gewaltigeren
Macht einer grundsätzlich begrenzten Zahl von Göttern Platz ge
macht. Die Mächte sind ferngerückt an einen Götterhimmel, in
dem alle Macht konzentriert — aber auch objektiviert ist. Gesetze
sind erkannt, in gesetzmäßiger Ordnung stehen die höheren Mächte
da. Wenn die um so umfangreichere Macht der Götter, auf Erden
durch die Macht der Priesterschafl und des weltlichen Adels
vertreten, sich auch zu Zeiten in grausamster Weise gegen den
Einzelnen wenden kann, so fühlt er sich doch durch eine gesetzliche
Ordnung geschützt und bedarf nicht mehr jener Schutzmaßnahmen

von Fall zu Fall, als welche die Schnitzereien der Primitiven
zu gelten haben.

Dieser autoritativen Ordnung der Gesamtkultur, die als solche
gleichzeitig Befreiung vom willkürlichen Zugriff der Mächte und
um so größere Abhängigkeit von den neuen Autoritäten bedeutet,
entspricht die Grundhaltung der Kunst. Wo sie nicht den Göttern
dient, da dient sie einer ähnlich durchorganisierten,
durchsystematisierten, zum Gesetz erklärten weltlichen Hierarchie. Da die
Beunruhigung durch die beständige Präsenz der Mächte gewichen
ist, kann die Kunst hiervon nicht mehr Ausdruck sein. Sie verkörpert

die Götter, denen sie nun zu dienen hat, nicht, denn die Götter
sind vom Einzelnen ferngerückt und lassen sich schon allein dank
ihrer beschränkten Zahl und dank ihrer weiterreichenden, klar
umschriebenen Funktionen nicht in den ihnen geweihten plastischen

Werken inkorporieren. Die Kunst kann die göttlichen
Mächte gemäß den Vorstellungen, die man sich von ihnen macht,
darstellen, oder sie kann mittels Symbolen, deren Geltung festgelegt

ist, auf sie hinweisen. Sie kann sie nicht mehr körperlich
beschwören. Wo da und dort noch an die Präsenz des Gottes im Kult-
bild geglaubt wird, da leben ältere Anschauungen, ältere Glaubensformen,

oft durch uralte Traditionen lokaler Art oder auch nur
durch eine kollektive oder individuelle Disposition bedingt, im
Zeichen der neuen Religion weiter; es mag auch sein, daß man
der dem Dämonenglauben noch nicht entwachsenen Vorstellungsweise

des «rückständigen» Volkes durch solche unmittelbare
Beschwörungen des leibhaftigen Gottes gerecht zu werden denkt:
typischer Rang kann ihnen nicht zugesprochen werden.

Mit dem Aufkommen der polytheistischen Hochkultur-Religionen,
die nun erst eigentlich, im Gegensatz zu den religiösen

Vorstellungen der Primitiven, den Namen «Religion» verdienen, tritt



294 Acta Trop. XV, 4. 1958 — Ethnologic

als neues Darstellungsmedium die Fläche auf. Die Kunst aller
primären Hochkulturen tendiert zur Fläche. Die Fläche dient gleichsam

als Projektionsebene. Mit ihrer Hilfe werden die Darstellungen

dem Raum entzogen und damit aus ihrer unmittelbaren
Verbindung und schicksalmäßigen Verkettung mit dem Leben des
Einzelnen gelöst. In der Flächenprojektion äußert sich am klarsten
die Objektivierung der höheren Mächte (auch der weltlichen), ihr
Nicht-mehr-beteiligt-Sein, ihr Für-sich-Sein. Und so auch ihr Un-
ter-sich-Sein: die Dargestellten sind nun miteinander in Verbindung.

Auch dies gibt es in der Kunst der Primitiven nicht. Nun
werden die hierarchischen und handlungsmäßigen Beziehungen
dargestellt. Die Szene, die Aktion tritt auf. Die plastische Figur des

Primitiven agiert persönlich, real, ihr Aktionsraum ist der uns
umgebende reale Raum. In der Kunst der Hoehkulturen sind die
Figuren ihrer konkreten Aktionsfähigkeit beraubt, da sie ja keine
lebendigen Wesen mehr sind oder beherbergen; aber im neuen
Medium der Fläche haben sie ihren eigenen Raum und können als
untereinander in Aktion befindlich dargestellt werden.

So gewinnt nun das Relief und schließlich auch das Wandbild
hohe Bedeutung. In der Kunst der Primitiven tritt es gegenüber
der freien Statuette ganz zurück; wo es vorkommt, da läßt es ebenso

wie die Rundplaslik die Verkörperung zu, oder aber Einflüsse
höherer Kulturen machen sich bereits bemerkbar. Fine originale
und gar typische Schöpfung der Primitiven ist die Wandkunst
nicht.

Umgekehrt fehlt ja nun in der Kunst der Hochkulturen die
Rundplastik keineswegs. Aber auch da gilt das Prinzip der
Darstellung. Und auch da kann man sogar in gewissem Sinne von
einer Herrschaft der Fläche sprechen, steht doch die Rundplaslik
weitgehend in architektonischem Zusammenhang. Und selbst in
ihrer formalen Anlage wird sie vom Gedanken der Fläche
beherrscht: die kubische Grundform in der ägyptischen Plastik etwa
ist ja nichts anderes als ein flächenhafter Aspekt der dritten
Dimension. Als besonderen Zug mag man die für alle primären
Hoehkulturen charakteristische Frontalität nennen, in der sich die
Rundfigur der freien Verfügung über den Raum begibt. Hat die
Frontalität auch schon für die Plastik der Primitiven Geltung, so

wird sie doch erst jetzt zum absoluten, gnadenlosen Gesetz. An
der Entschiedenheit der Frontalität einer ägyptischen Pharaonenstatue

gemessen erscheint die Frontalität primitiver Schnitzfiguren
nicht als ein Gesetz, dem sie streng unterworfen sind, sondern
beinah nur als natürliche Gegebenheil. Der Gegensalz von Wille und
Willkür äußert sich auch in dieser ungleichen Einstellung zur
Frontalität. Den primitiven Figuren bleibt ein Maß an vitaler Le-



Schmalcnbach, Grundsätzliches zur primitiven Kunst 295

bendigkeit erhallen, das sie nicht zur frontalen Erstarrung als
Ausdruck repräsentativen Willens gelangen läßt. Ihre freie körperliche

Rundung verhindert, daß die «Front», das heißt die Fläche,
zu ihren Ansprüchen kommt. Aus solcherlei Gründen haben im
ersten Viertel des zwanzigsten Jahrhunderts die Apologeten primitiver

Kunst, als diese auf den Programmen der künstlerischen
Moderne figurierte, in der Negerplastik Plastik schlechthin, Plastik
als Ausdruck des Plastischen, gesehen 2.

In zwei Richtungen überschreitet mit den Hochkulturen die
Kunst den Rahmen des Expressiven. Einmal nimmt sie entschieden

an naturalistischen Eigenschaften zu. Wenn es auch gewiß
noch nicht der freie, individualisierende Naturalismus sein kann,
der erst im Griechenland des fünften vorchristlichen Jahrhunderts
zum Siege kommt, so geht es doch nun um Darstellung nach natürlichen

Maßstäben. Die Natur ist Gegenstand geworden: wenn noch
nicht Vorbild, so doch Gegenstand. Sie wird zu einem, dem besonderen

«Kunstwollen» entsprechend zu lösenden, darstellerischen
Problem. Ihr ist ein Recht über die künstlerische Gestallung
zuerkannt, wenn sie sich auch deren Gesetzen — der repräsentativen
Funktion, der flächigen Anlage und so weiter — zu unterwerfen
hat. In welcher Weise sich der Künstler der Natur auch bemächtigt,

er steht ihr in objektivierender Distanz gegenüber. Keine
Beunruhigung, die von ihr ausginge, diktiert irgendwelche Defor-
mierungen. Und da andererseits das individuelle künstlerische
Erleiden historisch noch nicht denkbar ist, kann es hier für den
Künstler weder aus dem einen noch aus dem andern Anlaß den
Weg des Expressiven geben.

Die andere Richtung, in der das Expressive gewissermaßen über-
2 Cari. Einstein, der einer der literarischen Vorkämpfer der «Negerplastik»

gewesen ist und das Wesen der afrikanischen Plastik in ihrer Dreidimensiona-
lilät sieht, polemisiert in seiner «Negerplastik», Leipzig 1915, gegen die
Frontalität als ein optisches, relatives Prinzip: «Selbst die Frontalität, worin man
eine strenge «primitive» Formklärung zu sehen pflegt, muß als malerisches
Erlassen des Kubischen bezeichnet werden; denn hier wird die Dreidimensio-
nalität in einige Ebenen aufsummiert, die das Kubische unierdrücken» (p. IX).
«Die Frontalität beirügt fast den Beschauer um das Kubische und steigert
sämtliche Kraft auf eine Seite» (p. XVIII).

Eine ähnliche Stellungnahme wird in den folgenden, der modernen
Kunstprogrammatik nahestehenden Schriften vertreten:
Carl Einstein, Afrikanische Plastik. Berlin 1922.

Wilhelm Niemeyer, Von Wesen und Wandlung der Plastik. Genius I. München

1919. pp. 77--89.
— Vom Wesen afrikanischer Plastik. Kündung. eine Zeitschrift für Kunst.

Hamburg 1921. 1. Folge, IV.. V. und VI. Heft.
Guillaume Apollinaire und Paul Guillaume, Sculptures Nègres. Paris 1917.

Roger Fry, Negro Sculpture (1920). Neu erschienen in Vision and Design.
London 1928.



296 Ada Trop. XV, 4, 1958 — Ethnologie

holt wird, ist die der reinen ornamentalen Stilisierung. Auch in
ihr ist die Beunruhigung der Ruhe gewichen, ist eine Souveränität
gewonnen, die der Primitive nicht besitzt. Es gibt wohl grundsätzlich

auch expressive Ornamentik — das drastischste Beispiel bietet
die Kunst Melanesiens —; aber erst wo das Ornament in sich selbst
beruhigt ist, sein Gesetz in sich selber gefunden hat, erst da hat
es alle Expressivität überwunden. Dafür bestehen zwei fundamentale

Möglichkeiten, die historisch durchaus gemeinsam auftreten
können: entweder nimmt die Form (am deutlichsten: das Ornament)

streng geometrischen Charakter an, oder sie huldigt auch
in ihren abstrakten Bildungen einem organischen und damit sich
selbst genügenden, in sich selbst «glückhaften» Rhythmus.

Die beiden hier namhaft gemachten Formen ornamentaler
Stilisierung, welche beide, vor allem aber die erstere, in den feudalen
Hochkulturen auftreten können (es müßte freilich noch ein bisher
unbeachtet gelassener «primitiver» Entwicklungsslrang, nämlich
die Kunst der Hirtenkulturen, besprochen werden, doch soll dies
erst weiter unten geschehen) decken sich mit jenen beiden
Grundformen künstlerischen Denkens, die in Wilhelm Worringers
berühmt gewordenen Begriffen der «Abstraktion» und der
«Einfühlung» zum Ausdruck kommen 3. Bei allem Verdienst des bereits
1906 erschienenen Buches um die Bewertung «abstrakten» Kunst-
wollens ist Worringer der grundlegende Fehler unterlaufen, die
«Abstraktion» (so wie er sie verstanden wissen will) aus jener
existentiellen Beunruhigung des Daseins heraus zu erklären, die
unseres Erachtens nur zu einer expressiven Kunst führen kann.
Dies äußert sich etwa in der folgenden Formulierung: «Während
der Einfühlungsdrang ein glückliches pantheistisches Vertrauensverhältnis

zwischen dem Menschen und den Außenwelterscheinungen

zur Bedingung hat, ist der Abstraklionsdrang die Folge einer
großen inneren Beunruhigung des Menschen durch die Erscheinungen

der Außenwelt und korrespondiert in religiöser Beziehung
mit einer stark transzendentalen Färbung aller Vorstellungen. Diesen

Zustand möchten wir eine ungeheure geistige Raumscheu
nennen» 4. Da Worringer die «innere Beunruhigung» mit dem
«Abstraktionsdrang» zusammenbringt, sieht er keinen grundsätzlichen

Unterschied zwischen der Kunst der Naturvölker (für die
er noch kein Auge hat) und der Kunst der Hochkulturen. So stellt
er fest, «daß das Kunstwollen der Naturvölker, soweit ein solches
bei ihnen überhaupt vorhanden ist, dann das Kunstwollen aller
primitiven Kunstepochen und schließlich das Kunstwollen gewisser

orientalischer Kulturvölker diese abstrakte Tendenz zeigt. Der
3 Wilhelm Worringer, Abstraktion und Einfühlung. München 190(5.
4 Worringer, Abstraktion und Einfühlung. 2. Auflage 1909, p. 15.



Schmalcnbach. Grundsätzliches zur primitiven Kunst 297

Abstraktionsdrang steht also am Anfang jeder Kunst und bleibt
bei gewissen, auf hoher Kulturstufe stehenden Völkern der
herrschende, während er z. B. bei den Griechen und andern Orientalen
langsam abflaut, um dem Einfühlungsdrang Platz zu machen» 5.

Nach unserer Konzeption isl sowohl im «Einfühlungsdrang» wie
schon im «Abstraktionsdrang» die Beunruhigung überwunden;
beide liegen näher beieinander, als Worringer — immerhin im
ersten Jahrzehnt unseres Jahrhunderts und darum in bahnbrechender

Weise — annimmt6.
Es mag sich lohnen, hier noch eine andere begriffliche

Gegenüberstellung in Erinnerung zu bringen, die durch Gustav Pauli
vorgeschlagen worden und für unsern Zusammenhang sinnvoll
ist '. Pauli unterscheidet zwei Prinzipien der künstlerischen
Gestaltung: das normative und das expressive Prinzip. «Das expressive

Prinzip will Befreiung, das normative Bindung. Das expressive
Prinzip gipfelt in ekstatisch gelösten Formen, in denen das Aus-
drucksbedürfnis in überschwenglicher Erregung alle Grenzen
verachtet und die Sprache der Elemente zu reden versucht. Das
normative Prinzip will in der gefestigten Harmonie seiner Formen
ein Gleichnis des Ewigen und in sich Beruhenden darstellen.
Versteht man, inwiefern jede der Richtungen in den Dienst eines
Kultes, einer Kirche gestellt werden kann? Wie ferner für jede
der beiden Richtungen ein besonders nahes Verhältnis zur Natur
reklamiert werden mag?» Die Kunst des Neolithikums bezeichnet
Pauli als normativ, die der Höhlenbewohner und der Neger als
expressiv, wobei an den letzteren jedoch auch Normatives beteiligt
sei. Nicht recht verständlich ist — da er ja auch an echte «primitive»

Kunst denkt — Paulis weitere Meinung: «Das Prinzip der
expressiven Form ist individualistisch, denn der Ausdruckswert
bezieht sich zunächst auf das Gefühl des Schaffenden Das

Prinzip der normativen Form ist dagegen kollektiv». Schließlich

5 Worringer, Abstraktion und Einfühlung (1909). pp. 14/15.
6 Worringers These wurde von seilen der Ethnologie 1920 durch Eckart

von Sydow, Deutsche expressionistische Kultur und Malerei, pp. 25/26, Berlin
1920, als unvereinbar mit der Völkerkunde abgelehnt. Sydow erkannte die
expressive Sprache der primitiven Kunst, die er jedoch nicht aus der
«Beunruhigung» durch die numinosen Mächte, sondern aus dem Gefühl für die
magische oder mystische Einheit des Seins, in der der Primitive sich durchaus
«zufrieden» fühle, ableitete. «Das Prinzip der primitiven Denkweise ist die
Identität der lebendigen Einheit», schreibt Sydow und meint, «daß dem Kulturkinde

und dem primitiven Menschen eigentümlich ist, daß sie die Welt in
unmittelbarer Mystik erleben.» Im Gegensatz hierzu glauben wir, die beiden
Thesen übers Kreuz verbinden zu müssen: Worringers Beunruhigung mit
Sydows Expressivilät.

' Gustav Pauli, Die beiden Prinzipien des künstlerischen Gestaltend.
Genius I, pp. 177 -189. München 1919.



298 Ada Trop. XV. ì. 1958 - Ethnologie

sind nach Paulis Überzeugung an jedem Kunstwerk, das diesen
Namen verdient, beide Prinzipien beteiligt.

So haben wir das Expressive für die Kunst der primären
Hochkulturen als ausgeschaltet erkannt. Indessen müssen zwei Ausnahmen

von dieser Regel zitiert werden, zwei künstlerisch hoch
bedeutsame Kulturen, die zumindest teilweise ein anderes Gepräge
zeigen: die altamerikanische und die des frühen Mittelalters.

Die präkolumbische Kunst Amerikas weist neben naturalistischen

und geometrisierenden Zügen — die immerhin dominieren
- erhebliche expressive Züge auf. Den Gründen kann hier im

einzelnen nicht nachgegangen werden. Entscheidend dürfte sein,
daß sich im Gegensatz zu den Hochkulturen des alten Orients und
Furopas die Kulturen Amerikas auf rein bäuerlicher Grundlage,
ohne die befruchtende Beteiligung des Viehzüchtertums, erhoben
haben (dem Lama der südamerikanischen Anden kommt nicht die
kulturbildende Bedeutung zu, die das Rind in so großen Teilen der
Alten Welt besitzt). Möglich ist auch, daß die Expressivitäl, die ja
am intensivsten im aztekischen Mexiko, also einer vergleichsweise
späten Kultur, die Kunst beherrscht, einer gewissen kulturellen
Degeneration entspricht, wie man sie dort ja auch in den lerroristi-
schen Kultformen der Eroberungszeit beobachtet. Auf jeden Fall
ist dies nicht mehr die Expressivität der primitiven Kunst, denn
sie verbindet sich mit dem Prinzip der Darstellung und heißt
daher: Repräsentation von Macht, nicht Präsenz von Mächten.
Ähnliches begegnet auch in manchen Kunstformen des Fernen Ostens.

Die andere Ausnahme bildet die Kunst des frühen Mittelalters,
wobei man allerdings kaum mehr von einer primären Hochkultur
reiner Prägung sprechen kann. Denn allzu Heterogenes strömt da

zusammen: Autochthones, Klassisches, Orientalisches. Schon die
Begegnung der vorzeitlichen Kunst nördlich der Alpen mit der
Kunstwelt des klassischen Südens, der Einbruch der Griechen und
Römer in den Bereich des Keltentums und des Germanentums, zeiligt

eine provinzielle Expressivität der nordischen Kunst. Um so

beunruhigender muß sich die Durchsetzung mit orientalisch-christlicher

Geistigkeit auswirken. Besonders in von den großen
mittelalterlichen Kulturzentren abgelegenen Gegenden kommt es zu

Absorptionsschwierigkeiten und damit zu vehement expressiven
künstlerischen Bildungen. Auch da kann man von einer provinziellen

Reaktion sprechen, wodurch zugleich uralte Untergründe
der Kultur aufgerührt werden und sich in drastischer Weise
Heidnisches mit Christlichem mischt.

Immerhin erlangt auch hierbei das inkorporative Prinzip der
Kunst keine Geltung mehr. Wo Dämonen, Teufel nach christlicher
Interpretation, dargestellt werden, werden sie lediglich dargestellt.



Schmalenbach. Grundsätzliches zur primitiven Kunst 299

gemäß den Vorstellungen des mittelalterlichen Menschen und
gewöhnlich im Zusammenhang größerer «Szenen» wie etwa des

Jüngsten Gerichts, und selbstverständlich auf die Fläche projiziert.
Die Dämonen hausen hier nicht, weshalb auch die Ausstrahlung
keine dämonische ist; so wenig wie diejenige präkolumbischer
Figuren. Als dämonisch ist nur jene Kunst zu bezeichnen, in der
die Dämonen leibhaftig verkörpert sind (und auch nicht im Schatten

von Göttern oder eines einzigen Gottes stehen). Darüber hinaus
ist das «Dämonische» nichl mehr denn eine Phrase.

Den «provinziellen Reaktionsformen» des frühen Mittelalters
nicht allzu fern steht ein anderes Phänomen, das oftmals expressive

Neigungen verrät und auch in den engeren Umkreis dieser
Arbeit fällt: die Volkskunst. Auch sie besteht ja wesentlich in
«reaktiver» Auseinandersetzung mit einer höheren Geistigkeit und
höheren Kunstformen, und auch in ihr bleibt Uraltes in eigentümlicher

Weise lebendig. In seinem Buch über die «Kunst der Vorzeit»

streift Adama van Scheltema diese Parallelität: «Zum tieferen

Verständnis unserer Volkskunst führt indessen die Erwägung,
daß unser Bauerntum infolge der unvermeidlichen und engen
Berührung mit der Kirche und dem städtischen Bürgertum zu einer
dauernden Reaktion auf eine ihm fremde Kunst gezwungen wird,
d. h. sich in einer ganz ähnlichen Lage befindet wie unsere
Vorfahren immer dann, wenn sie sich mit den bald schwächeren, bald
übermächtigen Einflüssen aus dem Süden auseinanderzusetzen
hatten. Damit versteht sich, daß wir die überzeugendsten vorzeitlichen

Parallelen zu unserer Bauernkunst vor allem im jeweiligen
Ausstrahlungsbereich der orientalisch-miltelmeerländischen
Kulturwelt zu suchen haben, in der figural-ornamentalen Mischkunst
der Hallstattkultur, in der germanischen Kunst der spätrömischen
Kaiserzeit, namentlich aber in jener Kunst aus der Übergangszeit
zum Mittelalter, als die Kirche die gesamte nordische Welt
planmäßig mit einer ihr völlig fremden darstellenden und dekorativen
Kunst überschwemmte und eine Anpassung verlangte» s.

Ausgehend von seiner Voraussetzung eines schicksalmäßig bildlosen,
non-figuralen nordischen Kunstwollens betont Scheltema nur die
Durchsetzung mit figürlich-darstellerischen Momenten, nicht aber
auch die Öffnung der expressiven Ventile, auf die wir unsererseits
solchen Wert legen zu müssen glauben. In jedem Fall handelt es

sich auch hier, in der bäuerlichen Volkskunst, um darstellende,
nicht verkörpernde Kunst. Wo Verkörperungsgedanken lebendig
sind, werden sie doch von einem ganz andern Kulturbild dominiert,

so daß sie höchstens als Glaube («Aberglaube»), nicht mehr
als stilbestimmende Faktoren Geltung haben. (Auf das Stichwort

H F. Adama van Scheltema, Die Kunst der Vorzeit, p. 198. Stuttgart 1950



300 Ida'Trop. XV, 4. 1958 Ethnologie

Bauerntum», das nun schon mehrfach gefallen ist, soll erst in
späterem Zustimmenhang eingegangen werden.)

Wenn wir von den beiden Richtungen gesprochen haben, in
denen die Kunst der Hochkulturen den Rahmen der expressiven
Kunst verläßt, so müssen wir nun aber doch auch anerkennen, daß
innerhalb dieses Rahmens die primitive Kunst ihrerseits die
Möglichkeit hat, in denselben beiden Richtungen ein beträchtliches
Stück weit vorzustoßen. In der Literatur, die die Kunst der Primitiven

zum Gegenstand hat, wird sehr ausgiebig vom Begriff
«Naturalismus» Gebrauch gemacht. Das isl, abgesehen von
terminologischer Unbekümmertheit im allgemeinen, vor allem darum
möglich, weil man sein begriffliches Rüstzeug innerhalb des
Rahmens der behandelten Kulturen wählt, ohne den weiteren und
weitesten kunstgeschichtlichen Horizont im Auge zu behalten,
durch den die Begriffe sich relativieren und ihre Anwendbarkeit
sich beschränkt. Immerhin ist es aber doch für die primitive Kunst
kennzeichnend, daß der Gebrauch des Begriffes «Naturalismus»
überhaupt denkbar ist und sich oft sogar aufzudrängen scheint.
Denn wenn es auch nie um die Darstellung des Menschen geht, so
wird doch in der Absicht der Verkörperung der menschliche Körper

nicht verleugnet, und bei aller möglichen Stilisierung bleibt
ihm ein Maß an Lebendigkeit erhalten, das ihm trotz offenkundiger

Verstöße gegen die «Richtigkeit» eine unzweifelhafte
Natürlichkeit, besser vielleicht: Nahrhaftigkeit, verleiht. Schließlich
gibt es in vielen Gegenden primitiven Kunstschaffens Figuren-
lypen. die eine in der Tat fast als naturalistisch zu bezeichnende
Bildung aufweisen: sie können in hohem Grade weich und
übergangsreich modelliert sein, bis in feinste Schwebungen der
Körperoberfläche. Sie können auch ohne aufdringlich expressive Züge
sein, dagegen aber von einem Adel, den man als sehr menschlich
und vertraut empfindet. Und doch treten sie aus dem Rahmen
nicht heraus, was jeder Vergleich mit irgendeinem vergleichbaren
Werk höherer Stufe sofort deutlich macht. Kaum je gibt es «richtige»

Proportionen (wo solche gelegentlich vorkommen, empfindet
man sie bezeichnenderweise als «unnatürlich»), und nie ist der
Körper organisch als funktionelle Einheil aufgefaßt.

Nicht minder häufig isl die entgegengesetzte Neigung zu
geometrischer Stilisierung, zu einer Abstraktion, in der die «Lebenskräfte»

zunächst überwunden scheinen. Und doch sind sie dies nie.
Selbst bei den geometrischsten Masken- und Figurenformen kann
man sich keinen Augenblick darüber im unklaren sein, daß die
der primitiven Kunst absolut gesetzte Grenze des Expressiven und
des «Inkorporativen» auch da nicht überschritten ist.

Ob aber in diesen beiden polaren Fällen innerhall) der primiti-



Schmtdenbach. Grundsätzliches zur primitiven Kunst 301

ven Kunst nicht bereits die Einwirkung von Kulturen höheren
oder jedenfalls fremden Gepräges vorliegt, kann an dieser Stelle
nicht abgehandelt und müßte auch für jede derartige Erscheinung
besonders geprüft werden. Daß sie nicht den Ausgangspunkt der
Entwicklung markieren, sondern schon einen relativ höheren
Grad, versteht sich. Im übrigen ist daran zu denken, daß der Boden
der primitiven Kunst und damit auch ihre Entwicklung selten
rein» sind: fast überall sind gerade dort, wo die Kunst in reichem

Maße zum Blühen kommt, Hochkulturen in direkter oder indirekter
Weise beteiligt. Dies gilt für die Kunst der Südsee — vor allem

Polynesiens — ebenso wie für die westafrikanische Kunst. Es
wären also über die Primitivität» der sogenannten Primitiven
manche Worte zu verlieren. Die Ursprünge der Kunst in diesen
Gebieten liegen im Dunkeln, so daß sich selbst die Frage, ob wir
es da mit kulturellen und somit auch künstlerischen Spätformen
zu tun haben, heute noch keineswegs beantworten läßt.
Grundsätzlich entscheidend bleibt, daß hier überall, auch wenn starke
hochkulturliche Einflüsse die Kunst in einer der beiden Richtungen

vortreiben, der Rahmen der Primitivität gemäß den für sie

gellenden Kriterien nicht gesprengt wird.
Bevor auf die formalen Eigenschaften der primitiven Kunst

näher eingegangen werden kann, erhebt sich die bis hierher
künstlich zurückgestaute Frage, welche Kulturen, welche
Kulturschichten als primitiv zu bezeichnen sind (wobei selbstverständlich
dieses Wort ohne jenen pejorativen Beigeschmack ausgesprochen
wird, den es ursprünglich besaß; überhaupt tut das WTort ja eher
aus Gründen der Gebräuchlichkeit seinen Dienst, als weil es die
Sache besonders treffend bezeichnete). Die Abgrenzung des
Primitiven ist zunächst lediglich eine Frage des Ermessens, eine Frage
der Übereinkunft. Doch geht es kaum an, die Ilochkulturen mit
dem Epitheton «primitiv» zu versehen. Die Abgrenzung der
Entwicklungsstufe nach oben ist also klar. Dennoch drängt sich aus
den bereits angedeuteten Gründen auch da gelegentlich das Wort
«primitiv» auf, nämlich gegenüber den präkolumbischen Kulturen
Amerikas und hin und wieder gegenüber der frühen Romanik.
Aber wo dies naheliegt, handelt es sich immerhin um ein Nachleben

echter primitiver Kulturformen; in ihrer Gesamtheit sind
diese Kulturen ganz gewiß nicht primitiv. Besonders in der
Wirkungsgeschichte der primitiven Kunst wird die Verschwommenheit

des Begriffes deutlieh sichtbar; denn die Künstler, die sich von
ihr berühren ließen, waren zu keinen strengen Sonderungen
genötigt und subsumierten ohne weiteres künstlerische Phänomene
unter den Begriff des Primitiven, die da auf keinen Fall
hingehören.



302 Ada Trop. XV. 4, 1958 Ethnologie

Ja, der Gebrauch des Wortes «primitiv» war bis vor kurzem
und ist in manchen Sprachen bis heute sogar noch ausgedehnter.
indem damit die Gotiker, ja sogar und oft in erster Linie die Quat-
trocentisten gemeint werden — eine sprachliche Gewohnheit, die
sich mit positiver Akzentuierung seit der Romantik erhalten hat
und damit selbst ein Stück Wirkungsgeschichte repräsentiert.

Und schließlich werden auch die «peintres naïfs» inmitten
unserer Zivilisation vielfach als Primitive bezeichnet.

Trotz der schwankenden Anwendung des Begriffes «primitiv»
glauben wir, mit guten Gründen die Grenze dort ziehen zu dürfen,
wo die charakteristischen Symptome der primären Hochkulturen
zu dominieren beginnen und wo vor allen Dingen durch die
entscheidende Abkehr vom Prinzip der Verkörperung zugunsten des

Prinzips der Darstellung das Wesen der Kunst sich wandelt.

2. Abgrenzung gegen die Kunst tier Jägerkulturen.

Gemäß dieser definitorischen Festlegung hat nun aber
paradoxerweise die primitive Kunst auch eine Grenze nach unten 9,

wodurch die Handhabung des Wortes «primitiv» vollends problematisch

erscheint. So wie wir das Wesen der primitiven Kunst
beschrieben haben, entspricht diese keineswegs der frühesten Stufe
menschlicher Kultur. Ihr Boden sind auf der ganzen Erde die
niederen Bauernkulturen. Ihnen voraus aber gehen die Kulturen
der Jäger und Sammler, die ja ihrerseits keineswegs ohne
künstlerische Produktion sind. Selbstverständlich besieht nun die volle
Berechtigung, auch diese Kulturen mitsamt ihrer Kunst als primitiv

zu bezeichnen, was denn auch oft genug geschieht. Dennoch
sollen sie hier ausgeschieden werden, und zwar aus Gründen der
Zweckmäßigkeil. Denn die Kunst der altsteinzeitlichen Jäger ist
so absolut andersgeartet, daß ihre Erörterung hier den Gedankengängen

nur die Klarheit und Eindeutigkeit nehmen würde, ohne
daß auf der andern Seite ein Gewinn an Differenzierung oder
Vertiefung zu buchen wäre. Man müßte schon, um dem Paradoxen
auszuweichen, auf den Begriff des Primitiven überhaupt verzichten

oder ihn höchstens in steter Kombination mit «Bauernkunst»
verwenden, wodurch sich jedoch kaum mehr als eine sprachliche
Belastung ergäbe. So möge denn der begriffliche Mangel in Kauf
genommen und «primitive Kunst» für die Kunst der primitiven
Bauernkulturen (Hackbaukulturen) gesetzt werden. Dies fällt um
so leichter, als sich das Wort «primitiv» angesichts etwa afrika-

0 Oben» und «Inten» sind hier selbstverständlich im Sinne des Stufenbaus
der Entwicklung, nichl im Sinne der zeitlichen Abfolge gemeint; sonst wären
beide zu vertauschen.



Schnitilenbach, Grundsätzliches zur primitiven Kunst 303

nischer oder ozeanischer Kunst spontaner auf die Lippen drängt
als angesichts der Malereien von Lascaux oder Altamira, die man
ja geradezu wegen ihres verblüffenden Mangels an Primitivität
bestaunt.

Eher also um sie auszuschalten, als um sie einzuschalten, sei
hier die Kunst der Jäger mit einigen flüchtigen, nur grundsätzlichen

Worten gestreift. Diese Kunst fällt nicht in das für die
Frühgeschichte der Kunst so bedeutsame Kapitel der expressiven
Kunst. Sie ist nicht Ausdruck unsichtbarer Mächte, sondern
Darstellung sichbarer WTesen. Sie ist also auch nicht vom Gedanken
der Verkörperung geleitet. WTo ihr eine gewisse elementare Expressivität

nicht abgesprochen werden kann, da beschränkt sich diese
auf den sinnlichen Ausdruck der wilden Tiere; auf deren physische
Kraft also und nicht auf «Kräfte». Das gleiche gilt für die
Frauenstatuetten, wo allein die physische, geschlechtliche Erscheinung
die Form bestimmt und wo, in stärkstem Gegensatz zu aller «primitiven

Kunst», der Kopf nicht nur nicht voller Ausdrucksintensität,
sondern im einzelnen gar nicht einmal gekennzeichnet ist. Sofern
diese Kunst, was sehr wahrscheinlich ist, magische Funktionen
hatte und also religiöser Natur ist10, so wirkt sie doch nicht
religiös, sondern absolut diesseitsbezogen. Optische Eindrücke —
gewiß nicht indifferente, sondern für den Jäger in höchstem Grade

10 Die religiöse Funktion der paläolithischen Kunst wird vielfach in Frage
gestellt; so neuerdings durch Scheltema in seiner bereits zitierten Kunst der
Vorzeit. Fußend auf Max Verworns Unterscheidung «physioplastischer» und
«ideoplastischer» Kunst (Zur Psychologie der primitiven Kunst, Jena 1907. Die
Anfänge der Kunst, Jena 1909) und auf Ergebnissen der Eidetiker-Forschung,
interpretiert er die Tierdarstellungen der Altsteinzeit als «eine unmittelbare
Projektion von Gedächtnisbildern die nach Art der Schlummerbilder oder
der Anschauungsbilder unserer Eidetiker als konkret gesehen wurden So

ergibt sich, daß bei diesem auf der Grenze des Physiologischen und
Psychologischen sich vollziehenden Prozeß nicht nur der reflektive Verstand, sondern
überhaupt irgendeine schöpferische, seelisch-geistige Verarbeitung des
sinnlichen Erfahrungsstoffes so gut wie unbeteiligt blieb. Man darf vielmehr sagen,
daß die Wiedergabe der Tiervisionen um so vorzüglicher gelang, als sowohl die
verstandesmäßige als auch die künstlerisch-gefühlsmäßige Einverleibung der
sinnlichen Erfahrung unterblieb Es ist genau die gleiche tastende, greifende
und sammelnde Weltbeziehung, die sich sowohl in der konsumptiven
Wirtschaftsform und in der destruktiven Technik als auch in der unmittelbaren
Wiedergabe der aufgespeicherten Gedächtnisbilder ausprägt» (p. 36). Diese
eindrückliche These bleibt selbstverständlich eine spekulative Konstruktion,
solange sie durch keine beweiskräftigen Erkenntnisse gestützt wird; andererseits
gilt dies natürlich auch für die «magische» Auslegung, die indessen Analogie-
Erscheinungen in heute lebendigen Jägerkulturen auf ihrer Seile hat. Die
Folgerung Scheltemas jedoch, es sei gleichgültig, ob man somit die
vorgeschichtliche Bildkunst als «Kunst» zu betrachten habe oder nicht (p. 37), läßt
doch allzusehr die Tatsache unberücksichtigt, daß wir von dieser Kunst aufs
stärkste künstlerisch berührt werden.



304 Ada Trop. XV. 4. 1958 - Ethnologie

zwingende, ja lebenswichtige, aber dennoch rein optische — werden

reproduziert. Die ganze geistige Kraft ist auf das Sichtbare,
richtiger: auf einen entscheidenden Ausschnitt aus dein Sichtbaren
konzentriert. Die Tiere werden dargestellt, geschildert, wobei es

durchaus auf eine gewisse darstellerische Richtigkeit ankommt.
Man hai hier von Naturalismus, von Illusionismus, ja von
Impressionismus gesprochen. Wenn all diese Benennungen auch abwegig

sind, so ist es doch kein Zufall, daß man sich ihrer leicht
bedient. Us braucht an dieser Stelle nicht untersucht zu werden,
wie weit der «Naturalismus» geht. Entscheidend allein sind die
Konzentration auf die sichtbare Natur und die darstellende
Methode. Und dabei ist es wiederum symptomatisch, daß die Fläche
als Darstellungsmedium eine Bedeutung hat, die sie in der Kunst
der «Primitiven» verliert. Freilich gilt dies nur für die Fläche als
faktische Grundlage, nicht auch im Sinne der formalen Bindung
der Darstellungen an die Fläche. Das beweist der Stil der
Wandmalereien, die zwar flächig ausgebreitet, darüber hinaus aber
keinem Flächenprinzip unterworfen sind; ebenso beweisen es die
Statuetten, die durchaus rund» konzipiert sind; und endlich
beweisen es auch die an Objekten, etwa an Geweihstücken,
angebrachten Ritzzeichnungen, die ihrem Träger nicht «gehorchen»,
ihn nicht formal interpretieren.

3. Abgrenzung gegen tlie Kunst des europäischen Neolithikums.
In den Zeiten, da man anfing, die Kunst der Altsteinzeit zu

bestaunen, da man aber den Zugang zur Kunst der folgenden Kulturstufe,

gleichgültig ob in Europa oder in den Tropen, noch nicht
gefunden hatte, wurde oft die Meinung ausgesprochen, mit der
letzteren sei die Kunst in einen Zustand der Primitivität
zurückgesunken u. Wenn diese Ansicht auch weder entwicklungsgeschichtlich

noch ästhetisch zu stützen ist und heute auch von
niemandem mehr vertreten wird, so darf man doch, ohne damit
ein Werturteil verbinden zu wollen, dem Gefühl stattgeben, die
Kunst nehme nach dem Paläolithikum «primitiven» Charakter an
und es werde, um bei Europa zu bleiben, erst in der Kunst des

Neolithikums die eigentliche Basis für alles Spätere gelegt. Die
altsteinzeitliche Kultur empfindet man als einen Auftakt zum
Weltgeschehen, der sozusagen noch außerhalb der ferneren und

11 Das sei durch ein beliebig gewähltes Zitat belegt. Ernst Grosse schreibt
in seinen «Anfängen der Kunst». Freiburg i. B. und Leipzig 1894: «So hoch die
Ackerbauer und Viehzüchter in der Kultur über den Jägern stehen, so tief
stehen sie unter ihnen-; denn: «Weder die Ackerbauer noch die Viehzüchter
bedürfen zu ihrer Erhaltung einer so hohen Ausbildung der Beobachtungsgabe
und der Handfertigkeit; infolgedessen treten diese Fähigkeiten bei ihnen zurück
und mit ihnen das Talent für naturwahre Bildnerei» (p. 1901.



Schmtdcnbach. Grundsätzliches zur primitiven Kunst 305

eigentlichen Entwicklung» steht. In der Tat reicht ja vieles, was
heute noch lebendig ist, in die Schicht der neusteinzeitlichen
Kulturen hinab; ihre Träger empfinden wir als unsere Vorfahren,
viel eher als die Höhlenbewohner. Für die Geschichte der bildenden

Kunst liegt in der Kunst der Neusteinzeit ein Beginn, auf den
man immer wieder zurückgeführt wird, wohingegen die paläoli-
thischen Jäger solche fortwirkende geschichtliche Kräfte nicht
entwickelt haben und ihre Kunst jenseits unserer künstlerischen
Tradition zu liegen scheint. Nicht daß dieses «Gefühl» den Rang
einer wissenschaftlichen Erkenntnis haben könnte. Aber es

entspricht doch der Tiefe der Zäsur und dem scheinbaren Niveausturz
(sofern man das Auge nur auf die künstlerischen Erzeugnisse
richtet) zwischen der Altsteinzeit und der Neuslehizeit, ja der
gesamten seitherigen Kunstgeschichte. Man hat hierauf oft
hingewiesen, und zwar anfänglich aus einem Vorurteil gegen und später,
mit dem Wandel der ästhetischen Grundanschauung, aus einem
Vorurteil für die Kunst der «Primitiven». Ohne daß auf das nähere
Verhältnis zwischen den beiden primären Kulturstufen näher
eingegangen werden müßte, darf aus dem Gesagten doch die
Berechtigung abgeleitet werden, einfachheilshalber die Kunst der
altsteinzeitlichen Jäger von der «Kunst der Primitiven»
loszutrennen.

Durch einen weiteren Umstand von denkbar größter Wichtigkeit
wird das Gesamtbild nun aber noch einmal verunklärt und

wird die Generalisierung einer «primitiven» Kunst gefährdet. Die
Kunst der tropischen Gebiete nämlich unterscheidet sich wesentlich

von ihrer europäischen «Parallele», dem Neolithikum, und
zwar in solchem Maße, daß die Parallelität als höchst fraglich
erscheint. Die Gegensätzlichkeit kommt schon darin zum
Ausdruck, daß sich die gebräuchliche Bezeichnung «Naturvölker»
nicht mit den neolithischen Kulturen in Verbindung bringen läßt,
während sie sich, trotz ihrer Problematik im allgemeinen, ohne
weiteres auf die primitiven Kulturen der Tropen anwendet. Auch
dabei handelt es sich zunächst nur um ein Störgefühl der Sprache,
aber solchen Störmomenten entsprechen gewöhnlich Tatbestände.
Im näheren Zusammenhang der Kunst sind einmal Unterschiede
mehr äußerer Natur zu nennen. Die Kunst der Naturvölker ist
vorwiegend eine Kunst des Holzes, die des Neolithikums vorwiegend
eine solche der Keramik; in der (nordischen) Bronzezeit kommen
Stein und Metall hinzu. Während in den tropischen Bauernkulturen

die Plastik den Ton angibt, herrscht in Europa die «Gebrauchskunst»

vor; die figürliche Kunst tritt ihr gegenüber entschieden
in den Hintergrund, und zwar bis in die Bronze- und Eisenzeit,
ja über die Völkerwanderungszeit hinaus bis an die Schwelle des

Acta Tropica 15, 4, 1958 20



30(1 Ada Trop. XV. 4, 1958 Ethnologie

Mittelalters. Für Europa ist die überragende Bedeutung der
Ornamentik charakteristisch, einer Ornamentik, die von Anfang an mit
klarer Bestimmtheit auf Geometrisierung und Systematisierung
hin tendiert. Figürliche Plastik tritt seit dem Neolithikum zwar
in wachsendem Maße, aber dennoch bis in die Völkerwanderungs-
zeit nur am Rande auf, und meist unter fremden, von den höheren
Kulturen des Südens und Ostens ausgehendem Einfluß. Vor allem
aber wird das Figürliche entweder durch das ornamentale
Kunstwollen des Nordens, so gut es geht, absorbiert, das heißt im Sinne
des abstrakten Ornaments umgedeutet und «benützt»; oder aber
es nimmt, wenn die «Absorption» nicht mehr gelingt, gemäß jenem
bereits geschilderten Vorgang der «provinziellen Reaktion»
expressive Züge an.

Einen autochthonen Ausgangspunkt für die Menschenplastik
bildet, ähnlich wie in Afrika der Ahnen- und Geisterpfahl, das
Holz- oder Steinmal. Es ist nicht ausgeschlossen, daß auch hier
das Verkörperungsprinzip Geltung hat. So schreibt Scheltema
bei Anlaß sardinischer Steinplastiken, südfranzösischer Menhir-
statuen, slawischer aSteinmütterchen» und spätgermanischer
Bildsäulen: «Bei all diesen ,Götzen' handelt es sich gar nicht um eine
primitiv stümperhafte Darstellung des Menschen, sondern um eine
nachträgliche Annäherung des mit magischen Kräften geladenen
Stein- oder Holzblocks an die menschliche Gestalt»lä. Von früh-
eisenzeitlichen Sepulkralurnen schreibt derselbe Autor, «daß sie...
keinen Menschen und wohl auch keine Gottheit darstellen wollen,
sondern durch die Andeutung eines Gesichts, einer Halskette oder
von Brüsten in das geheimnisvolle Reich lebloser und doch
persönlich beseelter Gegenstände gehoben werden» ". Ähnlich
charakterisiert Scheltema die bronzezeitlichen Idole des Mittelmeers:
«Primär entscheidend ist, daß diese zwecklosen Gegenstände, die
durch ihre regelmäßige Form die Aufmerksamkeit fesseln, wie
Akkumulatoren mit persönlichen Kräften geladen werden und
nun als Fetische ihre schützende Gewalt auf den Benutzer
ausstrahlen» ". Indessen sind dies, da nichts Urkundliches überliefert
ist, nur Hypothesen, leidlich gestützt durch möglicherweise analoge

Erscheinungen in lokalen volkstümlichen Überlieferungen ''
12 F. Adama van Scheltema, Vorzeitliche und moderne Plastik. Das Kunstwerk

1954, Heft 3 -4, pp. 59/60.
13 ,4 Scheltema. Vorzeitliche und moderne Plastik.
15 «Daß aber schon unsere vorgeschichtlichen Ahnen die isolierten oder in

Kreisen von geraden Linien geordneten Steinsäulen als plastische Persönlichkeilen

empfanden, wird wahrscheinlich, wenn wir sehen, daß noch heute der
Volksglaube solche Steinsetzungen als versteinerte Hochzeitsgäste oder Zwerge,
als ,Braut und Bräutigam', oder — bei den alignements der Bretagne — als
versteinerte Krieger deutet.» Scheltema, Kunst der Vorzeit, p. 86.



Schmalenbach, Grundsätzliches zur primitiven Kunst 307

und in der Kunst der Naturvölker. Aber selbst wenn von einer
Geltung des Verkörperungsgedankens hier gesprochen werden
kann, wirk! sich dieser doch nicht stilistisch aus, da die Kunst,
auch wenn sie figürlich ist. zur unexpressiven Abstraktion
tendiert — es sei denn, es kommt zu jener sekundären, «reaktiven»
Expressivität, die schwerlich als gewollter und ursprünglicher
Ausdruck der Verkörperung höherer Mächte zu zitieren ist. Die
Präsenz der Gottheit wird nicht unmittelbar glaubhaft. «Lebendige»

Kräfte oder gar persönliche Geister beunruhigen in keiner
Weise den Stil. Der Stil ist in sich selbst erfüllt, daher gibt es den
Ausdruck von Geisterfülltheit in diesen Figuren nichl. Für die
Bronze- und Eisenzeit ist zudem daran zu erinnern, daß es nun
auch schon ausgesprochene, unzweifelhafte «Darstellungen» gibt:
in den Steingravierungen Skandinaviens. Wo es aber, allgemein
gesprochen, darstellende Kunst gibt, da ist das Verhältnis des
Menschen zur Welt dualistisch geworden, und da bleibt dem Prinzip

der Inkorporation keine Chance mehr.
Schwer zu beantworten ist die Frage, wie es in Europa zu dieser

von vornherein bildfeindlichen, ornamental-reinen Kunst, zu
einer «primitiven» Kunst ohne Expressivität kommen konnte.
Bevor man sich auf ein irrational gegebenes «nordisches Kunstwollen»

als letzte Instanz zu berufen entschließt, ist doch nach andern,
laßbareren Erklärungen zu fragen. Man pflegt auf den bäuerlichen

Charakter der Kulturen seit dem Neolithikum hinzuweisen,
ja es gibt kaum einen Autor, der hierin, wenn auch nicht eine
einseitige Ursache, so doch eine wesentliche Bedingung der nicht
mehr «naturalistischen», nunmehr «stilisierenden» Kunst seit der
Neusteinzeit erblickte. Dies ist so lange einleuchtend, als man sich
nicht durch die Kunst anderer typischer Bauernkulturen irritieren
läßt: durch afrikanische oder ozeanische Kunst. Diese Kulturen
sind fruchtbarster Boden für die expressive Menschenplastik,
steriler Boden jedoch für das «reine», das heißt sein Gesetz in sich
selbst findende, selbstgenügsame Ornament. Vermittler ist die im
primitiven Bauerntum zu höchster Intensität gesteigerte Religiosität.

Die nordische Kunst stellt sich durch ihren nicht nur an-iko-
nischen, sondern zudem absolut unexpressiven Charakter außerhalb

der Regel der bäuerlichen Kulturen.
Besonders eindeutig liegen die Verhältnisse in Afrika. Hier ist

die figürlich-expressive Plastik mit so eindrücklicher Klarheit auf
die ausgedehnten Gebiete des Bauerntums — auf Zentralafrika,
mit dem Schwergewicht im Westen — beschränkt, daß über den
soziologischen Zusammenhang keine Diskussion aufkommen kann.
Überall dort jedoch, wo im Verlauf großer geschichtlicher
Vorgänge das Hirtentum vom afrikanischen Boden Besitz ergriffen



308 Ada Trop. XV. >t. 1958 -Ethnologie

und die Oberhand gewonnen hat — im Norden, im Osten und
im Süden —. da überall gibt es keine Figurenschnitzerei: der Elan
zu künstlerischer Produktivität scheint paralysiert zu sein.

Und doch ist auch dem Hirtentum eine künstlerische
Grundhaltung eigen, die sich nur in fundamentaler Weise von der des

Bauerntums unterscheidet, die aber, wenn sie als solche auch
weniger sichtbar in die Augen fällt, den Beginn eines wesentlichen
Parallelstrangs der primitiven Kunstentwicklung bedingt. Sie
entspricht der besonderen geistigen Haltung, dem besonderen
Wellgefühl und schließlich den besonderen Lebensumständen des Hirten

ie. Der Ilirte hat in seinem ganzen Gebaren einen leidenschaftlichen

Hang zur Freiheit, wie ihn der primitive Bauer, bei dem das
Gefühl der Abhängigkeit und Unfreiheit alle geistigen und
künstlerischen Konzeptionen bestimmt, nicht kennt. Der Hirte lebt nicht
unter dem Druck der höheren Mächte, ist ihrer beständigen Willkür

nicht ausgesetzt, ist von ihnen nicht abhängig mit seiner ganzen

physischen und geistigen Existenz. So ist er auch nicht zu
unablässigen kultischen Gegenmaßnahmen genötigt, unter denen in
der Welt des Bauern die Kunst eine der bedeutendsten ist. Ganz
abgesehen vom materiellen Ballast, den ihm sein nomadisierendes
Leben verbietet, fehlt die innere Notwendigkeit zur Herstellung
massenhafter Ahnenbilder und Fetische. Zu der für die Kunst des
Bauern so typischen «expressiven Not» kommt es bei ihm nicht.

Dennoch, so sagten wir, liegl auch im Hirtentum ein Keim zu
künstlerischer Entwicklung, dem vielleicht ebensolche Wichtigkeit

beizumessen ist wie jenem andern Ursprung der Kunst im
primitiven Bauerntum. Allen Hirtenkulturen der Erde und allen
Hochkulturen, in denen sich das Hirtentum sowenig wie möglich
mit dem unterjochten Bauerntum verschmolzen hat (Islam!), ist
eine starke, oft geradezu überbordende .Schmuckproduktion eigen.
Das Selbstbewußtsein des Hirten, sein soziales Prestigebewußtsein
veranlaßt ihn, sein Leben auf alle erdenkliche Weise zu schmük-
ken, zu verschönern, auch äußerlich zu adeln. Aus ethischem
Bewußtsein, nicht aus religiöser Unruhe, entwickelt der Hirte eine

um «Höheres» unbekümmerte ästhetische Haltung. Die Schönheit,
die er zu verwirklichen trachtet, ist nicht mit jener schweren
geistigen Fracht belastet, die sie im Bereich des Bauern daran
hindert, zu sich selbst zu kommen. Hier zum erstenmal in der
Geschichte der Kunst gehorcht die Schönheit, auch wenn sie Aus-

16 Die Differenzierungen des «Hirtentums» durch die neuere Ethnologie
ändern hieran nichts. Daß im übrigen die «Reinheit» soziologischer Tatbestände
wie Hirtentum. Bauerntum und so weiter in der Regel durch mancherlei
Bedingtheiten gestört ist, darf nicht zur Folge haben, daß man auf diese generellen
Unterscheidungen gänzlich um der konkreten Realität willen verzichtet.



Schmalcnbach, Grundsätzliches zur primitiven Kunst 309

druck sozialen Ranggefühls ist, ihrem eigenen Gesetz, hier zum
erstenmal ist das Ästhetische als autonomer Wert verwirklicht.

Demgemäß konzentriert sich der künstlerische Gestaltungswille
fast ausschließlich auf das Ornament, und zwar auf ein in seiner
Grundhaltung souveränes, in seinem formalen Aufbau geomelri-
sierendes, «reines» Ornament. So wie der Hirte zunächst aber nur
die innere Disposition zum Herren mitbringt, ohne sich schon zum
Herren über andere aufzuschwingen, so bringt er zunächst weniger

ein reiches Arsenal «schöner» Gegenstände — und vor allem
keine «freie» Kunst — als seine ästhetische Haltung, seine ästhetische

Bereitschaft mit. Zur eigentlichen Zündung kommt es vor
allem erst beim Zusammenfließen von Hirten- und Bauerntum.
Im Augenblick der Unterwerfung von Bauernvölkern durch den
Hirten und der so geförderten Errichtung feudaler Hochkulturen
wird die bäuerliche Kunst durch den Geist des Hirten zu anderem
befruchtet. Sie verliert ihre Expressivität und wird auf den Weg
der repräsentativen Darstellung gelenkt. (Von hier aus wird auch
unsere frühere Feststellung, die Fxpressivität der präkolumbi-
schen Hochkultur-Kunst könne sich durch die fehlende Befruchtung

durch das Hirtentum erklären, verständlicher.)
Man steht also vor der Grundsituation, daß jene Kunst, die wir

infolge unserer eigenen historischen Voraussetzungen als «freie»
Kunst bezeichnen, aus der geistigen Unfreiheit — des Bauern —,
jene aber, die wir als unfreie oder angewandte Kunst bezeichnen,
aus der geistigen Freiheit — des Hirten — geboren wird ".

Es kann an dieser .Stelle nicht untersucht werden, ob der so
auffallenden Neigung des nordischen Kunstwollens zu «reiner»
Ornamentik die Beteiligung des Hirtentums zugrunde gelegt werden
kann. Immerhin ist zu bedenken, daß in der Bronzezeit des
Nordens das Tier bereits als Zugtier, ferner das Rad und der Pflug
bekannte Dinge sind, also ausgesprochene hochkulturliche
Errungenschaften, die ohne Großviehzucht nicht zu denken sind. Auch
die kosmische Ausrichtung der geistigen Konzeptionen, der
Sonnenkult vor allem mit seinen megalithischen Symbolen, deutet auf
den Geist des Hirtentums und schon der Hochkultur hin. Da
indessen diese Fragestellung in der prähistorischen Forschung,
soviel wir sehen, nicht in unmittelbarer Konfrontation mit der Kunst
diskutiert und allgemein nur vom bäuerlichen Charakter der
Kultur gesprochen wird, möge die Frage hier zwar gestellt, aber
für eine endgültige Beantwortung offengelassen werden.

17 Diese Erkenntnis ist vom Verfasser in seiner «Kunst Afrikas». Basel 1953,

p. 158, niedergelegt worden. Oberhaupt bilden manche seiner dort — im
Zusammenhang der Negerkunst — geäußerten Überlegungen die Grundlage zum
vorliegenden grundsätzlichen Kapitel.



310 Ada Trop. XV, 4, 1958 - - Ethnologic

Ob nun durch den Hinweis auf das Hirtentum eine Erklärung
gefunden werden kann oder nicht: feststeht die grundsätzliche
Verschiedenheit der primitiven Kunst in den Tropen von der im
europäischen Norden. Wenn hier die Behandlung der altnordischen

Kunst abgebrochen und empfohlen wird, den Begriff der
primitiven Kunst auf die Kunst der Naturvölker zu beschränken,
so geschieht dies wiederum bloß aus Gründen der Zweckmäßigkeit
und keineswegs aus einer vorgefaßten Meinung darüber, was
«wirklich primitiv» sei. Die starken Anregungen, die die «primitive
Kunst» in unserm Zeitalter den Künstlern gebracht hat, gehen in
überwiegendem Maße von der Kunst der tropischen Völker und
kaum von der Kunst der europäischen Vorzeit aus, und dies ist
gerade dem besonderen Wesen der ersteren zuzuschreiben. Es
handelt sich also nicht darum, eine möglichst saubere «primitive
Kunst» auf Kosten der differenzierteren Wirklichkeit zu statuieren,

sondern darum, auf Grund bestehender Unterschiedlichkeiten
innerhalb der primären Kulturschichten eine Aussonderung
vorzunehmen, die für die vorliegende Arbeit sinnvoll ist.

4-. Formale Eigenschaften der primitiven Kunst.

So kehren wir zurück zu jener Kunst, die wir als eine dem
Prinzip der Verkörperung gehorchende erkannt haben und die
uns am offenbarsten in Afrika und in der Südsee entgegentritt.
Sie ist gemeint, wenn im Verlauf dieser Arbeit von primitiver
Kunst die Rede ist. Da nun aber nicht ihr Geist allein es war, der
seit Gauguin die europäischen Künstler aufs stärkste beeindruckt
und manchmal unmittelbar beeinflußt hat, sondern ebensosehr
ihre formale Haltung, soll im folgenden versucht werden, eine
Reihe von grundlegenden formalen Eigenschaften der primitiven
Kunst herauszuarbeiten.

Als durchgehende Funktion aller primitiven Kunst haben wir
die Verkörperung unsichtbarer Mächte genannt, und wir haben
dargelegt, daß diese Funktion nur durch eine expressive Kunst
sichtbar erfüllt werden kann. Es stellt sich die Frage, ob dieser
für alle primitive Kunst geltenden besonderen Expressivität
formale Merkmale von ebensolcher Allgemeingeltung entsprechen.
Wäre dies nicht der Fall, dann unterschiede sich die Expressivität
primitiver Kunst nicht grundsätzlich von der Expressivität anderer

Kunst, dann wäre die Verkörperung nur wißbar, nicht erlebbar
für uns, da wir den Werken der Primitiven ja nicht als Glaubende,
sondern als Sehende gegenüberstehen.

Eines ist nicht zu bezweifeln: primitive Kunst gibt sich unmil-



Schmalcnbach, Grundsätzliches zur primitiven Kunst 311

telbar als solche zu erkennen. Es müßte also möglich sein,
grundlegende und exklusive Gemeinsamkeiten namhaft zu machen. Dem
aber steht entgegen, daß diese Kunst keinen eigentlich gesetzhaften
Charakter hat. Sie untersteht keinem ausdrücklichen und sich bis
in jede Einzelheil behauptenden Gestaltungsgesetz wie in hohem
Grade etwa die ägyptische Kunst. Sie wirkt in formaler Hinsicht
bedeutend freier, wenn auch in geistiger Hinsicht selbstverständlich

bedeutend unfreier. Man wird in der Kunst der Primitiven viel
seltener den Eindruck haben, daß um eines Formgesetzcs willen
eine Figur in ihrer Freiheit behindert wäre; insofern sie dies isl.
stellt sich unmittelbar das Argument des Expressiven ein: die
besondere religiöse Funktion oder denn auch ganz allgemein die
Denkweise des Primitiven läßt die Figuren zu keiner Freiheit,
keiner Selbstherrlichkeit kommen. Alle «Deformationen» sind
expressiv bedingt und nicht durch irgendein F'ormgesetz; und auch
sekundär fügen sie sich nicht in ein solches. Gewissermaßen bevor
ein übergeordnetes Formgesetz seine Kontrolle ausüben kann, stößt
der Wunsch nach einem «Körper» auf eine bereits vorhandene
Form: auf den jeweiligen, hierfür vorgesehenen und durch
Generationen mit Selbstverständlichkeit wiederholten plastischen
Typus. Die größere formale Freiheit führt also nicht etwa zu einem
künstlerischen Anarchismus — das Individuum hat hier ja keine
Forderungen zu stellen —, aber sie begegnet auch nicht dem strengen

Diktat eines Fortngesetzes. Sie begegnet einer andern Art von
stereotyper Lösung: dem weniger formal als überhaupt
gegenständlich festgelegten Bildtypus, bei dem gewissermaßen auch der
formale Aufbau zur Ikonographie gehört. Der Typus aber hat,
so bindend er ist, mit formaler Bindung nichts zu tun. Obwohl er
Gesetzeskraft besitzt, hat er doch nicht den Rang eines F'ormge-
setzes. Man kann ihn eher mit dem Typus eines Wrerkzeugs, einer
Waffe, eines Gerätes vergleichen als mit jener Gesetzmäßigkeit, die
etwa in allen Gestallungen der ägyptischen Kunst ihre absolute
Herrschaft bekundet.

Gewiß kann dies beides — Gesetz und Typus — auch vereint
auftreten; das eine schließt grundsätzlich das andere nicht aus.
Gerade die ägyptische Kunst kennt durchaus feststehende Typen,
oder, um eine beliebig andere zu zitieren, die byzantinische. Der
primitiven Kunst ist diese absolute Geltung eines Formgesetzes
fast gänzlich unbekannt, und der kollektive Anspruch begnügt
sich mit den traditionellen Figuren- und Maskentypen, die sich
freilich innerhalb eines gewissen Rahmens halten. Im NichtÜberschreiten

dieses Rahmens offenbart sich uns eine Gesetzlichkeil,
die aber auch ihrerseits nicht die Bedeutung eines Formgesetzes
hat.



312 Acta Trop. XV. 4, 1958 — Ethnologic

Immerhin ist die Frage aufzuwerfen, ob nicht die primitive
Kunst von einer oder mehreren Grundformen ausgehl, so wie etwa
ägyptische Skulpturen bei aller plastischen Differenziertheit die
Herkunft aus dem Steinblock spüren lassen. Generell ist die Frage
zu verneinen. Es gibt Figuren oder Masken, die brettartig angelegt
sind; es gibt andere, die zum Sphärischen neigen; wieder andere
sind in ein dreidimensionales System von imaginären Ebenen
eingespannt. Aber in der Regel kann von einer Grundform, die auch
abgesehen von der allgemeinen plastischen Silhouette auf die
Einzelformen ihren Zwang ausübt, nicht gesprochen werden. Wo ein
solches Formgesetz in stärkerem Grade wirksam ist — in Afrika
zum Beispiel im westlichen Sudan —, da bestehen intensive
Verbindungen zu höheren Nachbarkulturen. Meistens ist es bei einem
Vorhandensein einer plastischen Grundform auch so, daß sich die

ursprünglich gegebene Werkform in der Schnitzerei noch
ausspricht, ohne daß damit aber schon die Herrschaft eines
Formgesetzes anerkannt wäre. In diesem Sinne ist auch die bei den
Primitiven der ganzen Erde so häufige Pfahlplastik zu verstehen,
und auch dann, wenn über sie hinaus in vielen differenzierleren
Figuren der Pfahl durchzuspüren ist, ist dies lediglich der materiell

gegebene Rahmen und noch keine gewollte Form. (Es könnte
eingewendet werden, auch der ägyptische «Block» sei eine Werkform,

aber diese ist immerhin schon von Menschenhand geschaffen,

vom Menschen gewollt, und es manifestiert sich in den Skulpturen

ein ausdrückliches Bekenntnis zu ihr.)
Selbst innerhalb der engeren Stammesverbände vermögen

Typen von geradezu gegensätzlicher formaler Anlage aufzutreten —
was sich vermutlich durch eine Verschiedenheit in der Entstehung
des «Urbilds» erklärt. Im großen und ganzen jedoch ordnen sich
die Stilgruppen der primitiven Kunst nach Stämmen und Regionen.

Der auffallende Pluralismus der Typen hängt weitgehend mit
dieser Differenzierung in Stammesstile zusammen und damit mit
der allgemeinen Kleinteiligkeit der primitiven Sozietät. Es könnte
nun demnach so scheinen, als gelte innerhalb eines Stammes doch
die gleiche Gesetzhaftigkeit wie in viel monumentalerer und daher
bloß augenfälligerer Form innerhalb eines großen Feudalreiches
wie des ägyptischen. Eine nähere Untersuchung der Stammesstile
wird aber überall zeigen, daß ein I^ormgesetz im Sinne des ägyptischen

hier nicht maßgebend ist. Die einzelnen Figuren, ja ihre
einzelnen Teile werden gemäß dem feststehenden Typus geformt,
die Form ist also im Typus festgelegt, ist eine solche des
Gegenstandes selbst und nicht eine solche, die dem Gegenstand
aufgezwungen wird.



Schmalcnbach, Grundsätzliches zur primitiven Kunst 313

Endlich entspricht der formale Pluralismus der primitiven
Kunst der Art und Weise primitiven Weltbegreifens. Dem Primitiven

erscheint ja die Welt nicht als ein Zusammenhängendes,
durch höhere oder immanente Gesetze Geregeltes, sondern als ein
Schauplatz willkürlich wirkender Kräfte. Selbst wo man bereits
die Vorstellung einer in allem waltenden Lebenskraft hat, werden
doch von Fall zu Fall «Dämonen» als Träger isolierter Kräfte
beansprucht. Nicht daß das Denken des Primitiven zufällig und
regellos wäre. Es untersteht eindeutigen Gesetzen. Aber es schafft
keine Gesetze. Wenn es auch selbst nach bestimmten Prinzipien
verläuft, so ordnet es die Welt doch nicht in überlegener Weise.
Die Gesetzlichkeit liegt im Denken selbst, nicht im Gedachten; und
ebenso liegt sie im künstlerischen Bilden selbst, nicht im Gebilde.
Das Denkprinzip ist einheitlich, aber die Verkörperungen des
Denkens — die «Vorstellungen» — sind es nicht. Sie sind voneinander

isoliert, ohne gegenseitige Beziehung, ja nicht selten miteinander

im Widerspruch. Erst im Polytheismus der Hochkulturen
ordnen sie sich zu einem durchgegliederten System. Vielleicht am
deutlichsten wird diese grundsätzliche Inkonsequenz in jenem bei
vielen primitiven Völkern lebendigen Glauben an ein «höchstes
Wesen», welches doch nicht die Spitze in einer Hierarchie bildet,
sondern in der Welt der Geister und Dämonen eine isolierte
Sonderexistenz führt.

Hier kann es sich nicht darum handeln, die verschiedenen
Vorstellungsweisen der Primitiven zu besprechen. Indessen lassen sie
sich bei aller inhaltlichen Mannigfaltigkeit auf eine Grundform
des Weltbegreifens zurückführen, nach welcher in jedem Ding
und in jedem Vorgang eine Kraft wirksam ist oder sein kann.
Abstrahiert man davon, ob es im Einzelfall eine Seele, ein Geist
oder eine begrenzte Kraft ist, so bleibt doch eine zumindest potentielle

Krafthaltigkeit aller Dinge der Natur und somit eine vita-
lislische Auffassung von dieser in Geltung. Entscheidend ist dabei
nicht, ob an eine alles Seiende durchströmende Lebenskraft
geglaubt wird, sondern: daß einzelne Dinge oder Lebewesen zu
Kraftträgern werden. Gleichgültig ob in Dingen der Natur oder
bloß in Dämonenvorstellungen verkörpert — die Kräfte wirken
sich in völliger Isolation voneinander aus, ja in dieser Willkür
ihres persönlichen Wirkens besteht ein guter Teil ihrer
Bedrohlichkeit.

Und ebensolche isolierte und persönliche Verkörperungen von
Kraft — ganz gleich, was für «Mächte» im Einzelfall gemeint sein

mögen — sind schließlich auch die plastischen Gebilde. Damit
aber stützt sich die Behauptung von «Verkörperung» in der primitiven

Kunst nun nicht mehr allein auf den Glauben der Primitiven.



31 1 Ada Trop. XV. ì. 1958 —Ethnologie

sondern wird auch für uns realisierbar: mit der Loslösung von den
Glaubensinhalten gewinnt sie als ästhetischer Faktor Glaubhaftigkeit.

Der an keine konkreten, real vorgestellten Mächte mehr
gebundene Begriff der Kraft ermöglicht es uns, den Übergang vom
Inhaltlichen zum Formalen zu bezeichnen und damit die sonst
unkontrollierbare, durch uns ja nicht realisierbare Funktion unter
unsere ästhetische Kontrolle zu bringen.

Die Kunst der Primitiven ist im Sinne der Verkörperung von
Kraft als vilalistisch zu bezeichnen. Darin liegt der besondere
Charakter ihrer Expressivität: Ausdruck nicht von geistigen Inhalten,
sondern von Kraft an sich. Da die wirkenden Kräfte nicht in ihrem
Wirken dargestellt, sondern unmittelbar verkörpert werden,
dienen hierzu nur isolierte Figuren. Die Figuren sind in erster Linie

Gegenstände», die insofern Kraft ausdrücken, als sie mit Kraft
geladen sind oder in unserer Sprache umgekehrt: die insofern
mit Kraft geladen sind, als sie Kraft ausdrücken.

Pluralismus also auch unter diesem Aspekt. Aber das ändert
nichts an der beträchtlichen Monotonie der primitiven Kunst.
Nicht nur schließt die Typisierung allen schöpferischen Individualismus

aus; das Thematische, die «Ikonographie» ist aufs engste
begrenzt. Abgesehen von Tierfiguren und Masken gibt es kaum
anderes als Menschenfiguren in wenigen stereotypen Stellungen:
stehende, sitzende, hockende, kniende. Das gilt für die freie Fi-
guralplastik ebenso wie für die an Gebrauchsobjekten haftenden
Schnitzereien. Eine weitere Aktivität entfalten die Figuren nicht,
denn Aktivität wird ja nicht dargestellt, sondern aktive Kräfte
werden verkörpert. Daher gibt es auch keine ausgesprochene
Gruppenplastik. Verbindungen von mehreren Figuren oder von Mensch
und Tier kommen bloß in additiver F'orm vor, wobei jede Figur
ihre Autonomie wahrt und höchstens eine geistige, niemals eine
handlungsmäßige Beziehung ausgesagt ist. Die Kraft, die in den
Figuren verkörpert ist, ist zwar von anderem Wesen als die des

(in relativem Sinne: dargestellten) menschlichen Körpers, aber es

mag die Annahme gelten, sie sei außerdem größer als jene und
müsse es daher vermeiden, mit ihr gemeinsame Sache zu machen:
denn sonst würde ihr besonderes dämonisches und magisch
ausstrahlendes Wesen preisgegeben. Die bloß körperliche Kraft kann
als Kraftträger in diesem Sinne natürlich nicht in klage kommen.

Darum stehen die Figuren fast immer in möglichster Ruhe da.
Die geringste körperliche Aktivierung würde zwischen Verkörperung

und Darstellung zumindest eine Unklarheit aufkommen
lassen. Die Kraft wird nicht gemäß dem natürlichen Kräftespiel
des menschlichen Körpers verteilt und kanalisiert. Nie ist der Körper,

und komme seine Bildung dem Naturalismus noch so nah,



Schmalenbach, Grundsätzliches zur primitiven Kunst 315

als organische, funktionelle Einheit aufgefaßt, so wie in extremem
Gegensatz der nach dem klassischen Kontrapost aufgebaute Körper

mit seiner Verteilung der Gewichte auf Stand- und Spielbein
und den entsprechenden Verlagerungen in den einzelnen Körper
zonen. Das Stehen wird nicht dargestellt, es wird zu keinem
darstellerischen Problem. Die Figuren als solche — nicht als menschliche

Gebilde, sondern als Gebilde aus Holz, als Gegenstände —
stehen, und hierein wird alle Kraft gelegt. Daher die oft
überproportionierten Fliße, daher die häufig so breiten und kompakten
Standflächen, in denen die Beine pfostenartig wurzeln, fußlos oder
mit einer reliefartigen Andeutung der Fliße. Daher auch die kurzen,

gedrungenen Beine. IA ist auch von hier aus bezeichnend,
daß gelegentlich vorkommende natürlich proportionierte Beine in
dieser Kunst unnatürlich wirken. Daher ferner die fast überall
begegnende Einknickung der Beine in den Knien: man empfindet
sie als Verstärkung, Versteifung des Stehens, obwohl sie organisch
betrachtet als .Schwächung wirken müßte: die Gelenke funktionieren

eben nicht, sie werden nur im Interesse der Intensivierung
der Stehkraft benützt. Der Körper selbst «steht», auch ohne daß
ihm die Beine dazu verhelfen: er wird nicht getragen, sondern
steht aus eigener Kraft und gibt von dieser keinerlei «Last» an die
stützenden Beine oder an die ausbalancierenden Arme ab. Die
Arme haben nicht für Balance zu sorgen, auch sie sind in ihrer
Haltung starr, ob sie nun an den Körper angepreßt oder von ihm
abstehend gebildet sind; selbst wenn sie herabhängen, hängen sie

nicht, sondern «stehen herab». Und schließlich ist auch der
gewöhnlich übergroß gebildete Kopf ohne nach unten lastendes
Gewicht: als wichtigstes und autonomes Kraftzentrum ragt er über
dem Körper empor.

Dies alles besagt: nicht als menschliche Figuren, sondern als
Holzstücke — in der Terminologie der modernen Kunst: als
«objets» — sind die Schnitzereien der Primitiven mit Kraft geladen.
Der Holzkörper, nicht der Menschenkörper zählt; der Gegenstand,
nicht die Darstellung. Fine primitive Plastik ist, wie weit sie auch
darstellerische Momente in sich aufnehme, immer vor allem ein
Kraft verkörpernder, Kraft ausstrahlender Gegenstand.

Da aber könnte man nun denken, es bedürfe der Differenzierung

nach Analogie des menschlichen Körpers nicht. Und in der
Tat begnügt sich ja nicht seilen der Primitive mit einem rohen
SUick Holz. Die Identifikation erscheint als vollzogen, bevor sich
die Frage äußerer Ähnlichkeit stellt. Selbst den individuellen Tolen
erkennt man ja im Pfahl, den man zur Re-Inkorporation seiner
Seele gesetzt hat, wieder. Jedes undifferenzierte Stück FIolz, ja
jeder beliebige lebendige Stoff ist als Geistträger tauglich: unter



310 Ida Trop. XV. i. 1958 Ethnologic

Umständen muß sogar ein bereits in ihm — in einem Baum zum
Beispiel — hausender Geist vertrieben werden, damit der Geist des
Verstorbenen an seine Stelle treten kann. Und dennoch beschreitet
die primitive Kunst den Weg der «Menschenähnlichkeit», bedient
sie sich nicht des Flolzkörpers allein, sondern auch des menschlichen

Körpers. Dies ist leicht erklärlich, wenn man an die
Bedeutung denkt, die der Primitive aller Zonen dem Kopf des
Menschen beimißt. Der Kopf gilt ihm in besonderem Grade als Sitz
des Geistes oder der Seele. Schädelkult in den mannigfaltigsten
Formen wird oder wurde einst bei den meisten Primitiven der
Erde betrieben. Die Zusammenhänge zwischen Figuralplastik und
.Schädelkult sind schon früh von der ethnologischen Kunstforschimg

erkannt worden 18. Im Augenblick, da auf den rohen Pfahl
ein menschlicher Schädel gesteckl wird, ist der erste Schritt zur
menschlichen Analogieform getan. Überall auf der Erde, bis hin
zu den ländlichen Kinderpuppen in europäischen Gegenden, gibl
es den Pfahl oder das Flolzstück, dessen oberes Hide als Kopl
geschnitzt ist. Endlich deutet die fast allgemeine Überproportio-
nierung des Kopfes in den Skulpturen der Primitiven auf seinen
besonderen Rang als Geistessitz hin. Durch die Kennzeichnung des
oberen Pfahlendes als Kopf wird der Pfahl zum Rumpf, und damit
ist für die weitere Differenzierung das Stichwort gegeben. Immer
mehr wird das Element des Darstellerischen in die Figuren
aufgenommen, aber nie um der Darstellung willen, nie als
Selbstzweck, sondern immer nur im Dienste der Verkörperung.

Abgesehen von der Gliederung der Figuren nach Analogie des

menschlichen Körpers, von der noch näher zu sprechen sein wird,
bekommt mit der Aufnahme des Ahnlichkeitsmomentes die natürliche

Oberfläche der Figuren besondere Bedeutung. Aber wiederum

nur eine relative, und jederzeit kann, wenn nur der «ikono-
graphische» Typus gewahrt bleibt, auf die differenzierende
Behandlung der Oberfläche auch verzichtet werden. Selbst innerhalb
der einzelnen Typen also geht es von roh geschnitzten Stücken zu
solchen, deren Oberfläche bis in die feinsten plastischen
Schwebungen "modelliert» und nicht selten durch eine fast metallisch

18 Leo Frobenius. Masken und Geheimbünde Afrikas. Nova Ada. Bd. LXXIV.
Nr. 1. Halle 1898.

Leo Frobenius, Ursprünge der Kultur. Berlin 1898. Im letztgenannten Werk
resümiert der Verfasser folgendermaßen: <Ein Baumstamm wird auf das Grab
gepflanzt. In ihm haust der Geist der Gestorbenen. Aus diesem Aste wird die
Ahnenfigur. Zuerst setzt man den Schädel auf den Stab. Denn auch der Schädel
ist die Wohnstätte des menschlichen Geisles. Der einfache sich hieraus enl
wickelnde Ahnenpfahl ist ein Slab, an dessen Oberteil ein paar Kerben
angebracht sind. Das sollen Mund und Augen sein Kurz und gut, wir sehen das
Menschenbildnis entstehen» (p. ,308).



Schmalenbacli. Grundsätzliches zur primitiven Kunst 31 /

anmutende Hochpolitur veredeil ist. Durch wechselnde strukturelle

Behandlung: durch verschieden gelagerte geschnitzte Schraf-
furflachen in der Haarpartie etwa oder auch durch die Angabe
der Tätowierungen, auf die oft ein ausgesprochener Wert gelegt
wird, kann ein erhöhter Oberflächenreiz, eine gewisse besondere
Kostbarkeit erzielt werden. In vielen Gegenden kommt endlich mit
größler Vehemenz die Flirbe hinzu: sei es, daß die Figuren gefärbt,
oder sei es, daß sie polychrom bemalt werden. Wo die Farbe
verwendet wird, da geschieht es gewöhnlich mit besonderer
Lautstärke. Als selber krafthaltige Substanz — Naturfarben! — fügt
sie den plastischen Gebilden zusätzliche Kräfte zu und steht daher
weniger im Dienste der «Veredelung» als im Dienste der verstärkten

Wirkung. Allein aus diesem Grunde ist es selbstverständlich,
daß es nicht ihre Aufgabe sein kamt, die physische «Ähnlichkeit»
der Plastiken zu unterstreichen. Im Gegenteil, die Farbe tritt als
betont anti-naturalistisches Mitlei auf. Charakteristischerweise
tritt die Polychromie in Zonen, wo die naturalistische Hallung der
Kunst beträchtlich vorgetrieben ist, wie etwa in Westafrika, stärker

in den Hintergrund. Und ebenso charakteristischerwei.se
haben gerade auch in solchen Zonen die Masken eher eine Neigung
zum Polychromen, während die Figuren lieber in der Monochromie
verharren.

Bezeichnend ist endlich das Verhallen des primitiven Künstlers

gegenüber dem in der Well der Primitiven so bedeutsamen
Schmuck: er stellt ihn nicht dar. Der Wert des Schmucks besteht
ja in erster Linie in der Krafterfülltheit der verwendeten Materialien,

in seinem Amulettcharakter. Ihn nur als Schmuck darstellen,
hieße: das Darstellungsprinzip über das Verkörperungsprinzip
siegen lassen. Ihn nur um seiner magischen Bedeutung willen
darstellen, hieße dasselbe; denn mit der Preisgabe der echten
Materialien hätte er sein magisches WTesen eingebüßt. Was hingegen
nicht nur häufig, sondern beinah die Regel ist, das ist das Schmük-
ken der Figuren mit wirklichem .Schmuck: sei es nun nur, damit
sie geschmückt werden, oder sei es, damit sie zusätzliche Kräfte
gewinnen. So wie man ja den F'etischfiguren zur Erhöhung ihrer
Wirksamkeit gern alle erdenklichen magischen Substanzen ein
verleibt. Es ist bezeichnend, daß auch unsere Volkskunst gern ihre
Götterbilder mit reichem Schmuck behängt: sie nimmt sie persönlicher,

lebendiger, wirklicher, als die «eigentliche» Kunst es tut.
Den Hochkulturen ist das Schmücken der Figuren, sofern nicht
der Volksglaube auch da weiterhin mächtig ist, fremd. Schon in
Benin wird der Schmuck mitsamt den übrigen Attributen dargestellt

und nicht mehr umgehängt; ja überall, wo in den primitiven
Kulturen eine ältere oder gelegentlich eine benachbarte Hochkul-



318 Ada Trop. XV. 4. 1958 - - Ethnologie

tur ihre Wirkung tut, begegnen — wie beispielsweise sehr auffallend

in den Häuptlingsstatuetten der Bena Lulua im Belgischen
Kongo — Figuren, die mit geschnitztem Paradeschmuck und
geschnitzten Paradewaffen aufs reichste versehen sind.

Wir haben notiert, daß die Gliederung des menschlichen Körpers

in der primitiven Kunst eine grundsätzlich nichtorganische
ist. Die Teile werden isoliert behandelt und nicht als funktionelle
Glieder eines Ganzen. Der Aufbau geschieht also in rein additiver
Weise, ja selbst die einzelnen Körperpartien werden bei verhältnismäßig

fortgeschrittener Differenzierung in autonome Teile zerlegt:
die Beine in Füße, Unter- und Oberschenkel; die Arme in Hände,
Unterarm, Oberarm und Schultern; am Körper selbst wird die
Bauchpartie oft als selbständig vorspringender Teil gegeben, und
ebenso selbständig werden Brust und Schulterblätter abgegrenzt:
sogar Augen, Ohren, Nase, Mund setzt man oft aus sauber
getrennten Elementen zusammen. Die Isolierung der Teile geschieht
in der Regel nicht oder nicht in erster Linie mit linearen, sondern
mit plastischen Mitteln: ein jeder ist gewissermaßen ein Stück
Holz für sich (andererseits kommt in der primitiven Kunst das

nachträgliche Zusammenfügen von Stücken nur in seltenen
Ausnahmen vor). Zu dieser Art der Isolierung werden nun aber selten
stereometrische Grundformen, sondern vielmehr einfache plastische

Formen verwendet; auch hierin herrscht keine gesetzhafte,
«metrische» und so auch keine stereometrische Sprache. Die
plastischen Volumen werden zwar nach Formeln (Formeln für Brust,
Schultern, Augen und so weiter), nicht aber nach einer Form
geschnitzt: sie sind stereotyp, aber nicht strenggenommen slereo-
metrisch.

Dies rührt daher, daß sich das Prinzip der Volumentrennung
mit der vitalislischen Grundauffassung verbindet. Nicht im ganzen

Körper allein ist Kraft verkörpert: mit Kraft geladen ist jeder
einzelne Teil. Jedes einzelne Volumen ist nicht nur passives Glied
in einem Gesamtrhythmus, sondern ein aktiver, in seiner Wirkung
auf sich gestellter Körper. Für sich allein genommen herrscht ja
das Prinzip der Volumenlrennung keineswegs ausschließlich in
der Kunst der Primitiven, es herrscht in der Kunst sämtlicher
archaischen Hochkulturen. Ja, dort mag die Isolierung der Teile
sogar bedeutend klarer, betonter, konsequenter sein: sie kann echt
stereometrischen, kubischen und schließlich gar ornamentalen
Charakter annehmen. Aber damit bleibt die Einzelform dort auch
immer passives Element. In der primitiven Kunst stößt jeder Teil
aktiv in den Raum vor, «verdrängt» im aktiven Sinne des Wortes
Raum und nicht nur passiv im Sinne der Physik.

Diese Kraftgeladenheit, Gespanntheit, Lebenerfülltheit der Ein-



Schmalcnbach. Grundsätzliches zur primitiven Kunst 319

zelform wird dadurch erreicht, daß der Vorgang des Schultzens
weder durch eine naturalistische noch durch eine geometrische
Endform absorbiert wird: er ist immer sichtbar im Ergebnis
erhalten, man erlebt jede Figur als aus dem Holz herausgehauen,
herausgeschnitzt. Das Geformtwerden ist in der Form noch lebendig.

In jeder Kante, jeder Fläche, jeder Rundung erlebt man, ja
beobachtet man den Entschluß des Beils oder Messers zu eben
dieser Kante, dieser Fläche, dieser Rundung.

Wenn in irgendwelcher nichtprimitiven Holzplastik das Holz
nur noch «modelliert» wird, kommen seine Wachstumskräfte an
der Oberfläche nicht mehr zur Wirkung. Der Materialcharakter
mag, durch die Maserierung etwa, noch lebendig zum Ausdruck
kommen, die lebendige Kraft des Holzes aber ist überwunden.
Bei den Primitiven stellt das Holz sogar in den «veredeltsten»
Stücken dem Künstler — im Resultat sichtbar — seinen Widerstand

entgegen. Nie sind die Spuren des bearbeitenden Werkzeugs
gänzlich verwischt, und zumindest kommt in der für jeden Teil
unmittelbar aufgewendeten Kraft des Formens die Gegenkraft des

Holzes zum Ausdruck.
Und noch in einem weiteren Sinne ist das Holz als solches an

der für uns ästhetischen, für den Primitiven magischen Wirkung
des Schnitzwerks beteiligt. Bei aller Isolierung der einzelnen Teile
vereinheitlicht es das Ganze. Es vereinheitlicht wiederum aber
nicht auf passive, sondern auf aktive Weise — im Gegensatz zum
Slein in den alten Hochkulturen oder gar zu Materialien wie der
Bronze. Das Holz ist ein lebendiger, stiftvoller, kraftvoller Stoff.
Auch wenn es geschlagen ist, scheint es noch zu wurzeln und zu
wachsen. Wichtiger als seine Schwerkraft sind die ihm innewohnenden,

von unten nach oben aufsteigenden Kräfte. Diese
Wachstumskräfte durchdringen, vereinheitlichen die ganzen Figuren.
Die Volumentrennung ist nicht so scharf durchgeführt, daß sie
diese Kräfte nicht mehr durchließe. Selbst die vertikalen Risse,
die infolge der Verarbeitung des feuchten — lebendigen — Holzes
beim Austrocknen zu entstehen pflegen, wirken noch als echter
Ausdruck einer natürlichen Lebendigkeit und werden, da sie auf
der Linie der ganzen künstlerischen Flaltung liegen, von uns als

legitime F'rscheinung durchaus ästhetisch miterlebt. So ist es zu
einem Teil das lebendige Holz selbst, das für den Ausdruck naturhafter

Kraft und vitaler Lebendigkeit sorgt.
Denn im Gegensatz zu aller sonstigen Kunst empfinden wir die

Kunst der «Naturvölker» als naturhaft. Der Natur als solcher ist
eine gewisse Legitimität über das Kunstwerk eingeräumt. Nicht
daß dadurch die ästhetisch notwendige Grenze zwischen Natur
und Kunst verunklärt wäre, aber im Ästhetischen spielt die Natur



320 Ada Irop. XV. 1958 — Ethnologic

als solche in der beschriebenen Weise mit: durch die nach wie vor
lebendige Kraft des Holzes; durch die zum Ausdruck gebrachte
Verkörperung von wirklicher Lebendigkeit und nicht bloße
Darstellung von Lebewesen; durch die Ausstrahlung der Präsenz von
Dämonen, die hier nicht zu Gottheiten «versteinert», sondern von
der gleichen Substanz wie die lebendige Natur, selbst also ein
Stück Natur sind. Gerade weil diese Naturhaftigkeit weder durch
naturalistische noch durch elementare F^ormen überwunden ist.
wirkt die Kunst der Primitiven elementar wie keine andere: eine
Kraft kommt in ihr zum Ausdruck, die auch durch keine geistigen
Inhalte» begrenzt und gebrochen wird: sie ist ungebrochen,

ursprünglich und elementar.

Résume.

Dans cet article, la notion de l'Art primitif est limitée expressément, sinon
méthodiquement, à l'art des peuples primitifs agriculteurs, surtout d'Afrique et

d'Oceanie. L'art des peuples chasseurs du paléolithique se trouve ainsi exclu
dès l'abord.

L'art primitif n'est pas descriptif mais personnifiant. Ceci le distingue par
son essence de tout autre art. Sa fonction primordiale est de personnifier les
âmes, les esprits et les puissances.

Tout art primitif est expressif à cause de cette fonction fondamentale.
Il se distingue, d'une part, d'un art s'appuyant sur le figuratif (qui peut être,
selon les circonstances, également expressif), et, d'autre part, d'un art géométrique

et normatif, dans lequel toute agitation spirituelle fait place au calme
et à l'ordre souverains. Alors que dans d'anciennes définitions la frontière entre
l'art primitif et celui des cultures de l'antiquité ne pouvait être tracée avec
précision, la présente définition, relevant le principe de la personnification dans
l'art primitif, permet d'analyser celui-ci comme étant un art ayant sa propre
empreinte.

L'art des cultures de l'antiquité connaît et le principe figuratif et celui de
la stylisation géométrique. Devenues des dieux souverains, les puissances ne
sont plus des âmes et des esprits insondables ; elles ne sont pas personnifiées,
mais représentées soit directement, soit par des symboles. 11 faut relever que
la surface prend une place prépondérante du point de vue artistique soit comme
l'acteur de représentation (relief et peinture murale), soit comme principe de

style (conception cubique de la ronde-bosse, slaticité. et stylisation de l'espace
dans l'art mural). Il s'agit de représenter la puissance et non de personnifier
les puissances. Là où l'art de l'antiquité présente de forts traits expressifs (Amérique

antique, premières périodes de l'art roman en Europe), et même si l'on
croit y trouver une personnification immédiate des puissances, prédominent
néanmoins, d'un côté, le principe figuratif et. d'un autre côté, celui de la stylisation

géométrique. Dans ces cas-là — comme également dans l'art dit populaire -
des couches de croyances plus anciennes sembleraient continuer à survivre et
à agir.

f'n parallélisme entre l'art des populations primitives des Tropiques el celui
du néolithique paraît douteux. Le dernier tend vers l'ornement géométrique et

laisse à l'arrière-plan la plastique figurative. La cause de cet aspect de l'ari
néolithique doit probablement être cherchée dans l'influence de la vie pastorale.
L'état pastoral ne connaît généralement pas la plastique figurative. Son fonde



Schmalenbach, Grundsätzliches zur primitiven Kunst 321

ment esthétique est autre. Il ignore la note expressive si féconde pour l'art
primitif paysan ; par contre, il recèle un besoin de pure esthétique et un besoin
d'ornementation issus d'une conscience de classe éthique et sociale. Nous y
trouvons la tendance, inconnue à l'agriculteur, vers la beauté autonome et
l'ornementation inexpressive. L'art, que nous désignons comme art « libre », prend
donc racine dans la non-liberté spirituelle de l'agriculteur ; par contre, l'ari dit
« non libre », ou « art appliqué > sort de la liberie spirituelle du pasteur.

Le principe de la personnification a des conséquences immédiates et exclusives

pour le caractère formel de l'art primitif, et ne se trouve pas épuisé par
la nolion de 1'« expressif » qui est également valable pour d'autres formes d'art.

L'art primitif ne connaît aucune loi de la forme. Seule existe une pluralité
de types de représentation qui ont force de loi dans les diverses régions, tribus
et mêmes villages. Le pluralisme formel correspond au pluralisme des associations

sociales, au pluralisme de la faculté imaginative, au pluralisme des
imaginations elles-mêmes, et. finalement au pluralisme des âmes, esprits et puissances.

Bien que l'art primitif ait la possibilité de s'avancer très loin vers la
personnification et la stylisation géométrique, il ne peut dépasser la limite où il
abandonnerait le caractère d'un art de la personnification. Lorsqu'il dépasse cetle
frontière, quelles qu'en soient les causes, il n'y a plus d'art primitif.

Les figures de l'art primitif ne connaissent pas d'activités physiques, puisque
seule compte l'activité spirituelle des puissances ou des forces personnifiées.
Pour cette même raison, la représentation de groupes est rare et. s'il y en a.
les figures se trouvent isolées : elles n'agissent pas de concert, mais se succèdent.
Les personnages soni, en règle générale, dans la plus grande quiétude, de sorte
que l'activité des esprits représentés physiquement paraît d'autant plus agitée.

Le corps humain n'est pas conçu comme une unité fonctionnelle et
organique, sinon le principe de la description prévaudrait. La puissance » est
endiguée en lui et ne peut épuiser ses forces vitales par les mouvements du corps.
Pour cette raison, seule compte dans tout art primitif, la méthode de la séparation

des volumes. Chacun des volumes du corps est une forme isolée. Contrairement

aux arls des civilisations de l'antiquité, où le principe de la séparation
des volumes est également admis, cette construction additive du corps n'est pas
régie dans les arts primitifs par un canon de forme général et souverain :

chaque partie est chargée d'une nouvelle force plastique.
La technique de la sculpture sur bois joue un rôle actif dans le résultai

formel. Là où un modelage différentiel est déjà atteint, le travail du couteau à

sculpter n'est pas absorbé par lui, ni même par le c- descriptif > relativement très
poussé. La force du travail rend actives les forces d'inertie du matériau et

par cela même une nouvelle « force • en tant que telle.
Le primitif pense personnifier dans ces statues des forces vivantes, réelles

et, par conséquent, agissantes. Nous ressentons cela directement, en dehors des
convictions religieuses de l'auteur. L'efficacité s'est déplacée de la zone
religieuse vers celle de l'esthétique. Nous vivons les puissances « personnifiantes »

comme puissances artistiques et plastiques. Et nous sentons la présence inquiétante

d'esprits vivants en tant qu'expression artistique renfermant une inquiétude

spirituelle.
Ainsi se trouvent définies non seulement les propriétés exclusives et

formelles de l'art primitif, mais en même temps une attitude artistique, adéquate
et par cela même légitime de l'altitude du primitif.

Summary.

The use of the term "primitive art" in this paper is confined expressly if not
methodically, to the art of peasant native populations, especially those of

Acta Tn,pica 15. 4, 1958 21



322 Ada Trop. XV. 4, 1958 Ethnologic

Africa and Oceania. Thus the art of the paleolithic hunting tribes is excluded
a priori.

Primitive art is not representational, but consists of embodiment. This
distinguishes it fundamentally from all other art. The personification of souls,
spirits and powers is its basic function.

Because of this basic function, all primitive art is expressive. It differs only
on the one hand from representational art (which can also sometimes be expressive),

and on the other hand from art which is geometrical and normative,
where all spiritual restlessness gives place to peace and order. In earlier
definitions the dividing line between primitive art and the art of ancient
civilizations was not precisely drawn. But when primitive art is defined as the art of
personification, it can then be analysed as an art with its own particular
characteristics.

In the art of ancient civilizations both representation and geometrical
stylisation are found. The powers—now sovereign gods, no longer inscrutable
souls and spirits--are not personified, but represented, either directly or
symbolically. It is significant that here the tendency to flatten established its
dominion: as a means of representation (bas reliefs and wall pictures), or as a

principle of style, as witness the reduction to the cubic conception of free
standing plastic, rigid frontality. two-dimensional stylising in wall decorations.
Its aim is the representation of Power, and not the personification of powers.
Where ancient art is strongly expressive (early native American, early European
Romanesque), and where it might be thought that Ihe principle of personification

was involved, it is in fact only either represenlationalism or geometrical
stylisation. In such cases, as also with so-called folk art, it is probable that
various layers of former beliefs are still alive and active.

The parallelism of the art of tropical natives and that of European neolithic
peoples seems questionable. The latter tends to geometrical ornamentation and
puts figurative sculpture into the background. The reason for this aspect of
neolithic art is possibly the participation of pastoral tribes. Pastoral art is

commonly without figurative sculpture. Its aesthetic basis is different. It does
not feel the "expressive need" which is so fruitful in primitive peasant art, but
instead a purely aesthetic necessity for decoration, which comes from ethical
and social consciousness of quality. Here there is a tendency, unknown to the
peasant, towards things beautiful in themselves and towards non-expressive
ornamentation. The art which we usually call "free" originates, therefore, in the
spiritual bondage of the peasant, while the art which we are in the habit ol
calling "unfree", "applied art" stems from the spiritual freedom—of the pastoral
peoples.

The principle of personification has direct and exclusive consequences on
the formal character of primitive art, which cannot be completely described by
the word "expressive", since it also applies to other arts.

Primitive art is not subject to any laws of form. There are only many
different types of image which, in certain regions, tribes or villages, have the

power of law. Formal pluralism corresponds to numerous social units, to variations

in imaginative style, to spontaneity of imagination itself, to a multiplicity
of souls, spirits and powers.

Although primitive art can go a long way towards representational as well
as geometrical stylisation, it always stops short of the dividing line beyond
which its character as an art of personification would cease to be. Where it
goes beyond this line, under whatever conditions, it can no longer be described
as primitive art.

The figures in primitive art do not portray any bodily action; their importance

lies only in the spiritual activity of the powers they personify. For the



Schmalcnbacli. Grundsätzliches zur primitiven Kunst 323

same reason groups are rare and where they do exist the figures in them are
isolated. They have no functional cohesion; they are merely in juxtaposition.
The figures are usually completely at rest, which hightens the effect of the
personified spirit and makes il all the more disturbing.

The human body is not regarded as a functional, organic unit, as this would
mean that the principle of representation had prevailed. The "power" in it is
blocked up and cannot exert itself in the power struggle in the body. Because
of this the method of separation of volumes prevails in all primitive art. Each
volume of the body is an isolated form. In contrast to the art of ancient
civilizations, where the principle of volume separation is likewise in operation,
this additive building up of the body in primitive art is not subject to a

pervading, sovereign canon of form: each part is charged with new, plastic
power.

The process of carving takes an active part in the formal result. Even
where modelling has reached the stage of development where it is already
differentiated, the marks of the carver's tool are not absorbed. Nor are they
by the very advanced representation The power involved in the actual work
brings into being the opposing power in the material, and through this process
makes power as such once again active.

Primitive man tries to personify real, living, and therefore active powers
in his figures. This is outside his religious convictions and can be directly
experienced by us. The effect has moved out of the domain of religion into
the domain of aesthetics. We experience the disturbing presence of living spirits
through their expression in art in which the spiritual restlessness is confined.

Thus are demonstrated not only the exclusive, formal characteristics of
primitive art, but also the artistic behaviour corresponding to the behaviour of
primitive man and therefore legitimate.


	Grundsätzliches zur primitiven Kunst

