Zeitschrift: Acta Tropica
Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 15 (1958)

Heft: 4

Artikel: Grundsatzliches zur primitiven Kunst
Autor: Schmalenbach, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-310754

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-310754
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Grundsitzliches zur primitiven Kunst.

Von WERNER SCHMALENBACH.

Das Wesen der primitiven Kunst kann nur von ihrer Funktion
im Leben der Primitiven her erfaBit werden. Wenn tiber die Ein-
ordnung als «Kunst» auch kein Zweifel bestehen kann und sich
unser dsthetisches Bewubtsein dieser Kunst zu Recht bemiichtigt
hat, und wenn ferner Asthetisches ohne Zweifel auch bei der Her-
stellung der erst durch uns als «Kunst» rubrizierten Produkte im
Spiel ist, so erschopft sich doch deren Funktion durchaus im kon-
kreten Gebrauch. AuBlerhalb seines Gebrauchs ist das primitive
Kunstwerk funktionslos, sinnlos. Niemals wird es um seiner Schon-
heit oder auch nur um bestimmter darstellerischer Eigenschaften
willen aufbewahrt. Ja, oft genug wird eine Schnitzerei — um hier
die ja rein grundsiitzlichen I'ragen auf diejenige Technik primitiver
Bildnerei zu beschriinken, die bei weitem im Ubergewicht ist —
nach Gebrauch vernichtet: sie hat ihre I'unktion erfiillt.

Die FFunktion aber ist durchgehend kultischer Natur, jedeufalls
so weil es sich um figiirliche Plastik handelt. Wo auBlerhalb der
Forderungen des Kultes Plastik hervorgebracht wird, und dann
moglicherweise auch mit besonderen darstellerischen oder gar
dsthetischen Riickstchten, da ist der Boden der Primitivitit bereits,
partiell zumindest, verlassen, sei es infolge einer gewissen kulturel-
len Hoherentwicklung, sei es durch eine das kulturelle Gleichge-
wicht storende Einwirkung von aulen.

Alle figtirliche Plastik der Primitiven, sagen wir also fortan im
BewuBtsein dieser vorliufigen Ilinschrinkung: alle primitive Kunst
hat ihre prizise Funktion innerhalb des Kultes der Seelen und
Geister. Denn Seelen und Geister — Gotter noch nicht! — bilden
in der Welt des Primitiven den tausendfiltigen Gegenstand religio-
ser Vorstellung. Indessen stellt der Primitive in seinen Schnitze-
reien die héheren Michte nicht dar. Der geistige Vorgang ist ein
anderer; die genaue Funktion, deren Erfiillung vom Schnitzwerk
erwartet wird, ist eine andere. Handell es sich etwa um ein Ahnen-
bild, dann gilt nicht die irgendwelche Merkmale des Ahnen konser-
vierende Darstellung; es gilt vielmehr, sich mit Hilfe des geschnitz-
ten Bildes vor der vom Korper losgelosten, gefahrvoll umher-
schweifenden Seele des Verstorbenen zu schiitzen. Thr wird ein
neuer Korper verschafft, in welchem sie zur Ruhe kommt. Indem
man die Seele auf solche Weise und durch weitere kultische Mal3-
nahmen besinftigt, fiihlt man sich bis zu einem gewissen, immer-
hin auch durchaus nicht berechenbaren Grade vor ihrem Treiben

Acta Tropica 15, 4, 1958 19



290 Acta Trop. XV, 4, 1958 - Ethnologie

sicher. Beruhigt oder nicht, die Seele lebt im Holzkorper weiler,
und damit ist das Ahnenbild des Primitiven grundsiitzlich etwas
anderes als jedes Kunstwerk hoherer kultureller Provenicenz: es
ist ein lebendiges, reales, aktionsfiihiges Wesen.

Die urspriingliche, auch heute noch sehr oft crhaltene Meinung
ist die, das Schnitzwerk sei der Tote, sei mit ihm identisch. I<iner
offenbar sekundiiren Anschauungsweise gemil3 wird hiufig ange-
nommen, die Seele des Toten habe im Holzkorper — zumindest
zeitweise Wohnsitz genommen, sei in ihm lebendig; auch da
jedenfalls ist die geschnitzte I'igur Triger oder Hiille eines leben-
digen Wesens.

Nicht anders ist es mit den Zauberliguren, den Fetischen, die
cine andere Hauptgattung primitiver Menschenplastik bilden: der
zauberkriftige Geist ist auch hier — sei er nun mit der Schnitzerei
identisch oder nur in ihr eingeschlossen — lebendig priisent. Magi-
sche Substanzen, die man den IYiguren nicht selten einverleibt,
mogen ihre «Geladenheit», das heillt, funktionell gesprochen, ihre
Wirksamkeit noch erhéhen. Auch wo figiirliche Schnilzereien an
Geriaten und Waffen angebracht werden, repriisentieren sie nicht
blof3 dargestellte, sondern wirkliche, als wirklich vorgestellte,
schiitzende oder machtvermehrende Wesen.

Wo nicht eine personliche Totenseele, ein personlicher Dimon,
so kann es doch zumindest eine allgemeine Lebenskraft sein, die
die Figuren zu lebendigen und daher wirkenden, einfluBnehmen-
den Wesen macht. Schon allein aber durch das an sich selbst, als
iebendiger Naturstoff, krafthaltige Holz ist diese Lebenskrafl an
allen Schnitzereien beteiligt.

Wenn man frither die «Bildenden Kiinster gern auch als die
«Darstellenden Kiinste» zu bezeichnen pflegte, so trifft diese Be-
nennung weniger als auf irgendeine andere Kunst auf die der Pri-
mitiven zu. Nicht blof3, weil ihr aller Naturalismus fremd ist; auch
abgesehen davon entzieht sich die primitive Kunst dem Begriff der
Darstellung. Der Vorgang des Darstellens setzt, ohne daff dadurch
schon eine naturalistische Art der Bewilltigung priijudiziert wiirde,
die Dualitat von Darzustellendem und Darstellung voraus. Diese
Dualitéat ist dem primitiven Schnitzer unbekannt. Ob er sich der
sichtbaren Wirklichkeit bedient oder nicht — in der Regel tut er
es —, die Funklion seiner Bildnerei liegt nicht im Darstellen, son-
dern im Verkorpern der Seelen, Geister und Kriifte. Das ist etwas
agrundsiitzlich vollkommen anderes. Der Inhalt im konkreten Sinne,
sofern nicht gar Identitiit angenommen wird, macht das Kunstwerk
fiir ihn zu einem wertvollen, allein sinnvollen Gegenstand. Mil die-
sem Prinzip der Verkorperung aber grenzt sich die primitive Kunst
gegen alle sonstige Kunst ab. Alle sonstige Kunst, wobei hier die




Schmalenbach, Grundsdtzliches zur primitiven Kunst 291
des zwanzigsten Jahrhunderts unbefragt bleiben maoge, gehorcht
dem Prinzip der Darstellung. Die Kunst der Primitiven allein ge-
horcht dem Prinzip der Verkorperung.

Dieser Begriff der Verkorperung, der hiemit in solch definito-
rischer Weise fiir die Kunst der Primitiven empfohlen wird *, ist
durchaus prazis und wortlich zu verstehen. Nur streng gefafit kann
er sich als Antithese zum Begriff der Darstellung und dadurch
iiberhaupt als unterscheidende Vokabel in so grundsiitzlichem
Sinne behaupten. Nur in solcher Schiirfe verstanden, trifft er exakt
und exklusiv auf die Kunst der Primitiven zu. Er ist entsprechend
der primitiven Anschauungsweise konkret gemeint und hat so
nichts mit jener Redensart gemein, nach welcher man auch in
anderer Kunst allerlei verkorpert sehen will: eine Idee, einen Ge-
danken, ein Gefiihl, ein Welthild. Nicht Geistiges: Geister — nicht
Seelisches: Seelen sind in diesen Ifiguren verkorpert, und zwar
nicht blof sinnbildlich gesprochen, sondern durchaus konkret,
durchaus real. Die Vorstellung der «Verkoérperung» kommt sehr
gut in dem wissenschaftlich verponten, weil gewohnlich im Sinne
von <heidnisch» depravierend gemeinten Wort «Gotze» zum Aus-
druck.

Hiermit ist nun zuniichst die Funktion, die das Kunstwerk fur
den Primitiven erfiillt, aufs allgemeinste umschrieben. IIs stellt
sich die weitere Frage, in welcher Weise sie das Aussehen, den Stil
der primitiven Kunst bestimmt — wodurch denn schlielilich auch
wir noch von der urspriinglichen Bedeutung beriihrt werden
miil3ten.

Zur Verkorperung hoherer Wesen kann dem Primitiven ein in
der Natur vorgefundener Gegenstand geniigen, ein Aststiick etwa

! Die Sache, die der Begriff bezeichnet, wird in der die primitive Kunsl be-
handelnden Literatur seit BERNHARD ANKERMANNs «Seelenglaube und Ahnen-
kult bei afrikanischen Volkern» (Zeitschrift fiir Ethnologie 1918) immer wieder
dargestellt. Selten wird dabei der Begriff als solcher verwendet, und nie wird
er als entscheidend fiir die kiinstlerische Besonderheit aller primitiven Kunst
im Gegensatz zu aller Hochkultur-Kunst erkannt. In mehr beildufiger Weise
taucht er schon in FRIEDRICH RATZELs «Volkerkunde», Wien 1885, auf, wo es
im Zusammenhang ozeanischer Kunst heifit: «Tiefgreifenden LEinfluf} auf das
Leben dieser Vdélker hatte die Tatsache, dafl sie ihre Golter nicht eigentlich
abbildeten, sondern vielmehr sie sich nur zufiillig in willkiirlich gewihlte
Dinge verkorpert dachten» (2. Auflage 1894, Bd. I, p. 302). Neuerdings widmet
ECKART vON SYDOW in seiner posthum erschienenen «Afrikanischen Plastik»,
Berlin 1954, pp. 27—29, der «Frage der Beseelung» ein ganzes Kapitel, ohne
aber auch seinerseits hierin das fundamentale Kriterium zu erkennen. Sypow
geht dabei auch kurz auf die Beseelung von Statuen in hoheren Kulluren —
Agypten, Mesopotamien, Spiitantike —— ein und hilt es — im Gegensatz zu
unserer Auffassung — fiir moglich, dafl die «Beseelung» in der Negerkunst von
Agypten und dem Mittelmeerkreis her beeinflult ist und infolgedessen als
«ein Zeichen weit liberlegener Kulturen» zu gelten hat.



202 ActaTrop. XV. 4, 1958 — Ethnologie

oder sehr hiufig ein Pfahl, der ohne weitere menschliche Kenn-
zeichnung als Geisttriager in Frage kommt. (Hievon wird weiter
unten noch zu sprechen sein.) Sobald jedoch die Differenzierung
nach Analogie des Menschen, sobald also die eigentliche kiinstle-
rische Gestaltung einsetzt, gilt der Satz: alle primitive Kunst ist
expressiv. In aller primitiven Kunst wird das Nalurvorbild, an das
der Kiinstler sich anlehnt, im Interesse des geistigen Ausdrucks —-
richtiger: im Interesse des Ausdrucks der Priisenz lebendiger Gei-
ster, Seelen und so weiter —- verindert und je nachdem auf's heftig-
ste entstellt. Alle dem Prinzip der Verkorperung verpflichtete Kunst
muf, sofern sie sich mit Naturformen auseinandersetzt, expressiv
sein. Sonst schliige sie entweder um in eine Kunsl, der am Dar-
stellerischen gelegen ist, oder sie ginge den Weg einer geomelri-
sierenden Abstraktion, in der die lebendige Gegenwart der geist-
haften Wesen, ithre auch im Zustand der Ruhe fortwirkende Be-
unruhigung, nicht mehr zum Ausdruck kiime. Indessen ist der Satz
nicht umkehrbar: nicht alle expressive Kunst ist in unserm Sinne
verkorpernd. Wenngleich sich die Kunst der Primitiven streng im
Rahmen der expressiven Kunst aufhilt, so gibt es solche doch auch
in anderen, hoheren Kulturen. Im Augenblick, da das Individuum
in seine Rechte eintritt und sein eigenes Ausdrucksbediirfnis an
die Kunst herantriigt, kann wiederum expressive Kunst entstehen,
die nun aber nicht dem Prinzip der Verkorperung zu entsprechen
braucht; im Gegenteil, sie wird in der Regel darstellend vorgehen.
Seit der Spiitrenaissance und dem I'riithbarock treten solche als
expressiv anzusprechende Neigungen in der europiiischen Kunst
immer wieder auf.

1. Abgrenzung der primitiven Kunst gegen diejenige
q g I gel {
der Hochkulturen.

Den primiren Hochkulturen oder, um sie soziologisch zu fixie-
ren, den feudalen Hochkulturen, ist das Iixpressive als kiinstleri-
sche Sprache fremd. Denn die Beunruhigung durch die unsicht-
baren Miichte, in der der Primitive lebt und die ihn seine Figuren
schnitzen, ja zuniichst seine religiosen Vorstellungen entwickeln
1aBt, hat aufgehort. Die Damonen durchkreuzen sein tiagliches,
stiindliches Leben nicht mehr, der IKinzelne ist ihrem Wirken nicht
mehr auf Schritt und Tritt und gewissenmallen in personlicher
Konfrontation ausgesetzt. Mit der wachsenden Beherrschung der
Natur verliert diese ihre sich in Willkiir iuBBernde Gewalt tiber den
Menschen. Sie steht ihm als in ihrem IFunktionieren iibersehbare,
berechenbare und daher in hohem MaBe lenkbare Maschinerie



Schmalenbach, Grundsdtzliches zar primitiven Kunst 293

gegeniiber. Daf} sie ihm und er ihr gegeniibersteht, in objektiver
Distanz, und daf sie nicht mehr in Gestalt von Dimonen aller Art
in sein Leben eingreift, das ist das Entscheidende. Mit der Beun-
ruhigung sind auch die Geister gewichen. Die grundsitzlich unhe-
grenzte Zahl der unsichtbaren Michte hat der um so gewaltigeren
Macht einer grundsiitzlich begrenzten Zahl von Goéttern Platz ge-
macht. Die Michte sind ferngeriickt an einen Goétterhimmel, in
dem alle Macht konzentriert — aber auch objektiviert ist. Gesctze
sind erkannt, in gesetzmifBiger Ordnung stehen die hoheren Michte
da. Wenn die um so umfangreichere Macht der Gotter, auf Erden
durch die Macht der Priesterschafll und des weltlichen Adels ver-
treten, sich auch zu Zeiten in grausamster Weise gegen den Iiin-
zelnen wenden kann, so fithlt er sich doch durch eine gesetzliche
Ordnung geschiitzt und bedarf nicht mehr jener SchutzmaBnah-
men von Fall zu Fall, als welche die Schnitzereien der Primiliven
zu gelten haben.

Dieser autoritativen Ordnung der Gesamtkultur, die als solche
gleichzeitig Befreiung vom willkiirlichen Zugriff der Méichte und
um so groBere Abhiingigkeit von den neuen Autorititen bedeutet,
entspricht die Grundhaltung der Kunst. Wo sie nicht den Gottern
dient, da dient sie einer ihnlich durchorganisierten, durchsyste-
matisierten, zum Gesetz erklirten weltlichen Hierarchie. Da die
Beunruhigung durch die bestindige Priisenz der Miichte gewichen
ist, kann die Kunst hiervon nicht mehr Ausdruck sein. Sie verkor-
pert die Gotter, denen sie nun zu dienen hat, nicht, denn die Gotter
sind vom Einzelnen ferngeriickt und lassen sich schon allein dank
ithrer beschrinkten Zahl und dank ihrer weiterreichenden, klar
umschriebenen Funktionen nicht in den ihnen geweihten plasti-
schen Werken inkorporieren. Die Kunst kann die gottlichen
Michte gemill den Vorstellungen, die man sich von ihnen macht,
darstellen, oder sie kann mittels Symbolen, deren Geltung festge-
legt ist, auf sie hinweisen. Sie kann sie nicht mehr korperlich be-
schworen. Wo da und dort noch an die Prisenz des Gottes im Kult-
bild geglaubt wird, da leben iltere Anschauungen, iltere Glaubens-
formen, oft durch uralte Traditionen lokaler Art oder auch nur
durch eine kollektive oder individuelle Disposition bedingl, im
Zeichen der neuen Religion weiter; es mag auch sein, dafi man
der dem Dimonenglauben noch nicht entwachsenen Vorstellungs-
weise des «riickstindigen» Volkes durch solche unmittelbare Be-
schworungen des leibhaftigen Gottes gerecht zu werden denkt; ty-
pischer Rang kann ihnen nicht zugesprochen werden.

Mit dem Aufkommen der polytheistischen Hochkultur-Religio-
nen, die nun erst eigentlich, im Gegensalz zu den religiosen Vor-
stellungen der Primitiven, den Namen «Religion» verdienen, tritt




204 ActaTrop. XV, &, 1958 — Ethnologie

als neues Darstellungsmedium die IFliiche auf. Die Kunst aller pri-
miren Hochkulturen tendiert zur Fliche. Die Fliche dient gleich-
sam als Projektionsebene. Mit ihrer Hilfe werden die Darstellun-
gen dem Raum entzogen und damit aus ihrer unmittelbaren Ver-
bindung und schicksalmifiigen Verkettung mit dem Leben des
Einzelnen gelost. In der Fliichenprojektion dullert sich am klarsten
die Objektivierung der hoheren Michte (auch der weltlichen), ihr
Nicht-mehr-beteiligt-Sein, ihr Fiir-sich-Sein. Und so auch ihr Un-
ter-sich-Sein: die Dargestellten sind nun miteinander in Verbin-
dung. Auch dies gibt es in der Kunst der Primitiven nicht. Nun
werden die hierarchischen und handlungsméafigen Beziehungen
dargestellt. Die Szene, die Aktion tritt auf. Die plastische IFigur des
Primitiven agiert personlich, real, ihr Aktionsraum ist der uns
umgebende reale Raum. In der Kunst der Hochkulturen sind die
FFiguren ihrer konkreten Aktionsfihigkeit beraubt, da sie ja keine
lebendigen Wesen mehr sind oder beherbergen; aber im neuen
Medium der Fliche haben sie ihren eigenen Raum und kénnen als
untereinander in Aktion befindlich dargestellt werden.

So gewinnt nun das Relief und schlief3lich auch das Wandbild
hohe Bedeutung. In der Kunst der Primitiven tritt es gegentiber
der freien Statuette ganz zuriick; wo es vorkommt, da li3t es eben-
so wie die Rundplastik die Verkérperung zu, oder aber Einfliisse
hoherer Kulturen machen sich bereits bemerkbar. IJine originale
und gar typische Schopfung der Primitiven ist die Wandkunst
nicht.

Umgekehrt fehlt ja nun in der Kunst der Hochkulturen die
Rundplastik keineswegs. Aber auch da gilt das Prinzip der Dar-
stellung. Und auch da kann man sogar in gewissem Sinne von
einer Ierrschaft der FFliche sprechen, steht doch die Rundplastik
weitgehend in architektonischem Zusammenhang. Und selbst in
ihrer formalen Anlage wird sie vom Gedanken der Flache be-
herrscht: die kubische Grundform in der agyptischen Plastik etwa
ist ja nichts anderes als ein flichenhafter Aspekt der dritten Di-
mension. Als besonderen Zug mag man die fiir alle priméren Hoch-
kulturen charakteristische Frontalitit nennen, in der sich die
Rundfigur der freien Verfiigung {iber den Raum begibt. Hat die
Frontalitiit auch schon fiir die Plastik der Primitiven Geltung, so
wird sie doch erst jetzt zum absoluten, gnadenlosen Gesetz. An
der IEntschiedenheit der IFrontalitiil einer dgyptischen Pharaonen-
statue gemessen erscheint die Frontalitit primitiver Schnitzfiguren
nicht als ein Geselz, dem sie streng unterworfen sind, sondern bei-
nah nur als natiirliche Gegebenheit. Der Gegensatz von Wille und
Willkiir duBert sich auch in dieser ungleichen Einstellung zur
Frontalitit. Den primitiven Figuren bleibt ein Maf an vitaler Le-



Schmalenbach, Grundsdtzliches zur primitiven Kunst 295

bendigkeit erhalten, das sie nicht zur frontalen LErstarrung als
Ausdruck repriisentativen Willens gelangen la6t. Ihre freie korper-
liche Rundung verhindert, dafl die <Front», das heiit die Fliche,
zu ihren Anspriichen kommt. Aus solcherlei Griinden haben im
ersten Viertel des zwanzigsten Jahrhunderts die Apologeten primi-
liver Kunst, als diese auf den Programmen der kiinstlerischen
Moderne figurierte. in der Negerplastik Plastik schlechthin, Plastik
als Ausdruck des Plastischen, gesehen .

In zwei Richtungen iiberschreitet mit den Hochkulturen die
Kunst den Rahmen des Ixpressiven. Einmal nimmt sie entschie-
den an naturalistischen Ligenschaften zu. Wenn es auch gewil}
noch nicht der freie, individualisierende Naturalismus sein kann,
der erst im Griechenland des fiinften vorchristlichen Jahrhunderts
zum Siege kommt, so geht es doch nun um Darstellung nach natiir-
lichen MaBstiben. Die Natur ist Gegenstand geworden: wenn noch
nicht Vorbild, so doch Gegenstand. Sie wird zu einem, dem beson-
deren «Kunstwollen» entsprechend zu losenden, darstellerischen
Problem. Ihr ist ein Recht iiber die kiinstlerische Gestaltung zu-
erkannt, wenn sie sich auch deren Gesetzen — der reprisentaliven
Funktion, der fliichigen Anlage und so weiter — zu unterwerfen
hat. In welcher Weise sich der Kiinstler der Natur auch bemiéich-
tigt, er steht ihr in objektivierender Distanz gegeniiber. Keine Be-
unruhigung, die von ihr ausginge, dikliert irgendwelche Defor-
mierungen. Und da andererseits das individuelle kiinstlerische Er-
leiden historisch noch nicht denkbar ist, kann es hier fiir den
Kiinstler weder aus dem einen noch aus dem andern Anlall den
Weg des Expressiven geben.

Die andere Richtung, in der das Expressive gewissermalien tiber-

* CARL EINSTEIN, der einer der literarischen Vorkimpfer der «Negerplastiks»
gewesen ist und das Wesen der afrikanischen Plastik in ihrer Dreidimensiona-
lititt sieht, polemisiert in seiner «Negerplastik», Leipzig 1915, gegen die Fron-
talitiit als ein optisches, relatives Prinzip: «Selbst die Frontalitit, worin man
cine strenge «primitive» Formklirung zu sehen pflegt, mufl als malerisches
Erfassen des Kubischen bezeichnet werden; denn hier wird die Dreidimensio-
nalitiit in einige Ibenen aufsummiert, die das Kubische unterdriicken» (p. [X]}.
«Die I'rontalitiit betriigt fast den Beschauer um das Kubische und steigert
simtliche Kraft auf eine Seite» (p. XVIII).

Eine fhnliche Stellungnahme wird in den folgenden, der modernen Kunst-
programmatik nahestehenden Schriften vertreten:

CARL EINSTEIN, Afrikanische Plastik. Berlin 1922,
WiLHELM NIEMEYER, Von Wesen und Wandlung der Plastik. Genius 1. Miin-

chen 1919, pp. 77 89.

-— Vom Wesen afrikanischer Plastik. Kiindung, eine Zeitschrift fiir Kunst.

Hamburg 1921, 1. IFolge, IV., V. und VI. Heft.

GUILLAUME APOLLINAIRE und PAUL GUILLAUME, Sculptures Negres. Paris 1917,

ROGER I'rRY, Negro Sculplure (1920). Neu erschienen in Vision and Design.
London 1928.



296 ActaTrop. XV, 4, 1958 — Ethnologic

holt wird, ist die der reinen ornamentalen Stilisierung. Auch in
ihr ist die Beunruhigung der Ruhe gewichen, ist eine Souverinitit
gewonnen, die der Primitive nicht besitzt. Es gibt wohl grundsiitz-
lich auch expressive Ornamentik -— das drastischste Beispiel bietet
die Kunst Melanesiens —: aber erst wo das Ornament in sich selbst
beruhigt ist, sein Gesetz in sich selber gefunden hat, erst da hat
es alle Expressivitit iiberwunden. Dafiir bestehen zwei fundamen-
tale Moglichkeiten, die historisch durchaus gemeinsam auftreten
konnen: entweder nimmt die Form (am deutlichsten: das Orna-
ment) streng geometrischen Charakter an, oder sie huldigt auch
in ihren abstrakten Bildungen einem organischen und damit sich
selbst gentigenden, in sich selbst «gliickhaften» Rhythmus.

Die beiden hier namhaft gemachlen I'ormen ornamentaler Sti-
lisierung, welche beide, vor allem aber die erstere, in den feudalen
Hochkulturen auftreten konnen (es miillte freilich noch ein bisher
unbeachtet gelassener «primitiver» Entwicklungsstrang, nimlich
die Kunst der Hirtenkulturen, besprochen werden, doch soll dies
erst weiter unten geschehen) decken sich mit jenen beiden Grund-
formen kiinstlerischen Denkens, die in WILHELM WORRINGERS
berithmt gewordenen Begriffen der «Abstraktion» und der «Lin-
flihlung» zum Ausdruck kommen . Bei allem Verdienst des bereits
1906 erschienenen Buches um die Bewertung «abstrakten» Kunst-
wollens ist WORRINGER der grundlegende Fehler unterlaufen, die
«Abstraktion» (so wie er sie verstanden wissen will) aus jener
existentiellen Beunruhigung des Daseins heraus zu erkliren, die
unseres Erachtens nur zu einer expressiven Kunst fiihren kann.
Dies duBert sich etwa in der folgenden Formulierung: «Wéahrend
der Einfiithlungsdrang ein gliickliches pantheistisches Vertrauens-
verhiilltnis zwischen dem Menschen und den AuBenwelterscheinun-
gen zur Bedingung hat, ist der Abstraktionsdrang die Folge einer
groflen inneren Beunruhigung des Menschen durch die Erschei-
nungen der Auflenwelt und korrespondiert in religioser Beziehung
mit einer stark transzendentalen Firbung aller Vorstellungen. Die-
sen Zustand mochten wir eine ungeheure geistige Raumscheu
nennen» ‘. Da WORRINGER die <innere Beunruhigung» mit dem
«Abstraktionsdrang» zusammenbringt, sieht er keinen grundsitz-
lichen Unterschied zwischen der Kunst der Naturvoélker (fiir die
er noch kein Auge hat) und der Kunst der Hochkulturen. So stellt
er fest, «dal das Kunstwollen der Naturvolker, soweit ein solches
bei ihnen iiberhaupt vorhanden ist, dann das Kunstwollen aller
primitiven Kunstepochen und schliefilich das Kunstwollen gewis-
ser orientalischer Kulturvolker diese abstrakte Tendenz zeigt. Der

3 WILHELM WORRINGER, Abstraktion und Einfiihlung. Miinchen 1906,
1 WORRINGER, Abstraktion und Einfiithlung. 2. Auflage 1909, p. 15.



Schimalenbach. Grundsdtzliches zur primitiven Kunst 297

Abstraktionsdrang steht also am Anfang jeder Kunst und bleibt
bei gewissen, auf hoher Kulturstufe stehenden Volkern der herr-
schende, withrend er z. B. bei den Griechen und andern Orientalen
langsam abflaut, um dem Einfiihlungsdrang Platz zu machen» °.
Nach unserer Konzeption ist sowohl im «Einfithlungsdrang» wie
schon im «Abstraktionsdrang» die Beunruhigung iiberwunden:
beide liegen néither beieinander, als WORRINGER — immerhin im
ersten Jahrzehnt unseres Jahrhunderts und darum in bahnbre-
chender Weise — annimmt °,

EEs mag sich lohnen, hier noch eine andere begriffliche Gegen-
itherstellung in Erinnerung zu bringen, die durch Gustav PAULI
vorgeschlagen worden und fir unsern Zusammenhang sinnvoll
ist . PauLn unterscheidet zwei Prinzipien der kiinstlerischen Ge-
staltung: das normative und das expressive Prinzip. «Das expres-
sive Prinzip will Befreiung, das normative Bindung. Das expressive
Prinzip gipfelt in ekstatisch gelésten Formen, in denen das Aus-
drucksbediirfnis in iberschwenglicher IErregung alle Grenzen ver-
achtet und die Sprache der IEllemente zu reden versucht. Das nor-
mative Prinzip will in der gefestigten Harmonie seiner Formen
cin Gleichnis des Ewigen und in sich Beruhenden darstellen. Ver-
steht man, inwiefern . .. jede der Richlungen in den Diensl eines
Kultes, einer Kirche gestelll werden kann? Wie ferner fir jede
der beiden Richtungen ein besonders nahes Verhiltnis zur Natur
reklamiert werden mag?» Die Kunst des Neolithikums bezeichnet
PAuLt als normativ, die der Hohlenbewohner und der Neger als
expressiv, wobei an den letzteren jedoch auch Normatives beleiligt
sei. Nicht recht verstindlich ist — da er ja auch an echte «primi-
tive» Kunst denkt -— PaAuLIs weitere Meinung: «Das Prinzip der
expressiven I‘orm ist individualistisch, denn der Ausdruckswert
bezieht sich zuniichst auf das Gefiithl des Schaffenden . . Das
Prinzip der normativen I'orm ist dagegen kollektiv». SchlieBlich

5 WORRINGER, Abstraktion und Einfithlung (1909). pp. 14/15.

8 WORRINGERs These wurde von seiten der IEthnologie 1920 durch LECKART
VON SyYpow, Deutsche expressionistische Kultur und Malerei, pp. 25/26, Berlin
1920, als unvereinbar mit der Volkerkunde abgelehnt. Sypow erkannte die
expressive Sprache der primitiven Kunst, die er jedoch nicht aus der «Be-
unruhigung» durch die numinosen Miichte, sondern aus dem Gefiihl fir die
magische oder mystische Einheit des Seins, in der der Primitive sich durchaus
«zufrieden» fiihle, ableitete. «Das Prinzip der primitiven Denkweise ist die
Identitiit der lebendigen Einheit», schreibt SYypow und meint, «daBl dem Kultur-
kinde und dem primitiven Menschen eigentiimlich ist, dafl sie die Welt in un-
mittelbarer Myslik erleben.» Im Gegensatz hierzu glauben wir, die beiden
Thesen {ibers Kreuz verbinden zu miissen: WORRINGERs Beunruhigung mit
SYDOWs Expressiviliit,

7 GusTav Pauri, Die beiden Prinzipien des kiinstlerischen Gestaltens. Ge-
nius I, pp. 177—189. Miinchen 1919,



208 ActaTrop. XV, 4, 1958 — Ethnologie

sind nach PauLls Uberzeugung an jedem Kunstwerk, das diesen
Namen verdient, beide Prinzipien beteiligl.

S0 haben wir das Expressive fiir die Kunst der priméren Hoch-
Kulturen als ausgeschaltet erkannt. Indessen miissen zwei Ausnah-
men von dieser Regel zitiert werden, zwei kiinstlerisch hoch be-
deutsame Kulturen, die zumindest teilweise ein anderes Geprige
zeigen: die altamerikanische und die des frithen Mittelalters.

Die prikolumbische Kunst Amerikas weist neben naturalisti-
schen und geometrisierenden Ziigen — die immerhin dominieren
—— erhebliche expressive Ziige auf. Den Griinden kann hier im
cinzelnen nicht nachgegangen werden. Entscheidend diirfte sein,
daf sich im Gegensatz zu den Hochkulturen des alten Orients und
[Furopas die Kulturen Amerikas auf rein biuerlicher Grundlage,
ohne die befruchtende Beteiligung des Viehzuichtertums, erhoben
haben (dem Lama der stidamerikanischen Anden kommt nicht die
kulturbildende Bedeutung zu. die das Rind in so grofien Teilen der
Alten Welt besitzt). Moglich ist auch, dafl die Expressivitit, die ja
am intensivsten im aztekischen Mexiko, also einer vergleichsweise
spiaten Kultur, die Kunst beherrscht, einer gewissen kullurellen
Degeneration entspricht, wie man sie dort ja auch in den lerroristi-
schen Kultformen der Eroberungszeit beobachtet. Auf jeden I"all
ist dies nicht mehr die Expressivitiit der primitiven Kunst, denn
sie verbindet sich mit dem Prinzip der Darstellung und heifit da-
her: Repriisentation von Macht, nicht Prisenz von Méchten. Ahn-
liches begegnet auch in manchen Kunstformen des Fernen Ostens.

Die andere Ausnahme bildet die Kunst des frithen Mittelalters,
wobei man allerdings kaum mehr von einer priméiren Hochkultur
reiner Prigung sprechen kann. Denn allzu Heterogenes stromt da
zusammen: Autochthones, Klassisches, Orientalisches. Schon die
Begegnung der vorzeitlichen Kunst nérdlich der Alpen mit der
Kunstwelt des klassischen Stidens, der I<inbruch der Griechen und
Romer in den Bereich des Keltentums und des Germanentums, zei-
ligt eine provinzielle Expressivitiat der nordischen Kunst. Um so
beunruhigender muB sich die Durchsetzung mit orientalisch-christ-
licher Geistigkeit auswirken. Besonders in von den groBen mittel-
alterlichen Kulturzentren abgelegenen Gegenden kommt es zu
Absorptionsschwierigkeiten und damit zu vehement expressiven
kiinstlerischen Bildungen. Auch da kann man von einer provin-
ziellen Reaktion sprechen, wodurch zugleich uralte Untergriinde
der Kultur aufgeriihrt werden und sich in drastischer Weise Heid-
nisches mit Christlichem mischt.

Immerhin erlangt auch hierbei das inkorporative Prinzip der
Kunst keine Geltung mehr. Wo Diamonen, Teufel nach christlicher
Interpretation, dargestellt werden, werden sie lediglich dargestellt,



Schmalenbach. Grundsdtzliches zur primitiven Kunst 2049

gemif} den Vorstellungen des mittelalterlichen Menschen und ge-
wohnlich im Zusammenhang groBerer «Szenen» wie etwa des
Jiingsten Gerichts, und selbstverstindlich auf die Fliche projiziert.
Die Damonen hausen hier nicht, weshalb auch die Ausstrahlung
keine diimonische ist; so wenig wie diejenige priikolumbischer Ii-
guren. Als didmonisch ist nur jene Kunst zu bezeichnen, in der
die Didmonen leibhaftig verkérpert sind (und auch nicht im Schat-
ten von Gottern oder eines einzigen Gottes stehen). Dariiber hinaus
ist das «Damonische» nicht mehr denn eine Phrase.

Den «provinziellen Reaktionsformen» des frithen Mittelalters
nicht allzu fern steht ein anderes Phinomen, das oftmals expres-
sive Neigungen verriat und auch in den engeren Umkreis dieser
Arbeit fallt: die Volkskunst. Auch sie besteht ja wesentlich in «re-
aktiver» Auseinandersetzung mit einer hoheren Geistigkeit und
hoheren Kunstformen, und auch in ihr bleibt Uraltes in eigentiim-
licher Weise lebendig. In seinem Buch iiber die «Kunst der Vor-
zeit» streift ADAMA VAN SCHELTEMA diese Parallelitit: «Zum tiefe-
ren Verstindnis unserer Volkskunst fiihrt indessen die Erwigung,
daf} unser Bauerntum infolge der unvermeidlichen und engen Be-
rithrung mit der Kirche und dem stiidtischen Biirgertum zu einer
dauernden Reaktion auf eine ihm fremde Kunst gezwungen wird,
d. h. sich in einer ganz fihnlichen Lage befindet wie unsere Vor-
fahren immer dann, wenn sie sich mit den bald schwiicheren, bald
tibermiachtigen Einfliissen aus dem Siiden auseinanderzusetzen
hatten. Damit versteht sich, daB wir die iiberzeugendsten vorzeit-
lichen Parallelen zu unserer Bauernkunst vor allem im jeweiligen
Ausstrahlungsbereich der orientalisch-mittelmeerlindischen Kul-
turwelt zu suchen haben, in der figural-ornamentalen Mischkunst
der Hallstattkultur, in der germanischen Kunst der spatromischen
Kaiserzeit, namentlich aber in jener Kunst aus der Ubergangszeit
zum Mittelalter, als die Kirche die gesamte nordische Welt plan-
maBig mit einer ihr vollig fremden darstellenden und dekorativen
Kunst iiberschwemmte und eine Anpassung verlangte» *. Aus-
gehend von seiner Voraussetzung eines schicksalmifig bildlosen,
non-figuralen nordischen Kunstwollens betont SCHELTEMA nur die
Durchsetzung mit figiirlich-darstellerischen Momenten, nicht aber
auch die Offnung der expressiven Ventile, auf die wir unsererseits
solchen Wert legen zu miissen glauben. In jedem Fall handelt es
sich auch hier, in der bduerlichen Volkskunst, um darstellende,
nicht verkérpernde Kunst. Wo Verkorperungsgedanken lebendig
sind, werden sie doch von einem ganz andern Kulturbild domi-
niert, so daf} sie hochstens als Glaube («Aberglaube»), nicht mehr
als stilbestimmende FFaktoren Geltung haben. (Auf das Stichwort

* I'. ADAMA VAN SCHELTEMA, Die Kunst der Vorzeit, p. 198. Stuttgart 1950



300 ActaTrop. XV, 4, 1958 — Ethnologie

«Bauerntum», das nun schon mehrfach gefallen ist, soll erst in
spaterem Zusammenhang eingegangen werden.)

Wenn wir von den beiden Richlungen gesprochen haben, in
denen die Kunst der Hochkulturen den Rahmen der expressiven
[Cunst verlit, so miissen wir nun aber doch auch anerkennen, daf
innerhalb dieses Rahmens die primitive Kunst ihrerseits die Mog-
lichkeit hat, in denselben beiden Richtungen ein belriichtliches
Stiick weit vorzustoBen. In der Literatur, die die Kunst der Primi-
tiven zum Gegenstand hat, wird sehr ausgiebig vom Begriff «Na-
turalismus» Gebrauch gemacht. Das ist, abgesehen von termino-
logischer Unbekiimmertheit im allgemeinen, vor allem darum
moglich, weil man sein begriffliches Riistzeug innerhalb des Rah-
mens der behandelten Kulturen wihlt, ohne den weiteren und
weitesten kunstgeschichtlichen Horizont im Auge zu behalten,
durch den die Begriffe sich relativieren und ihre Anwendbarkeit
sich beschriankt. Immerhin ist es aber doch fiir die primilive Ikunst
kennzeichnend, dafi der Gebrauch des Begriffes «Naturalismus»
tiberhaupt denkbar ist und sich oft sogar aufzudriangen scheint.
Denn wenn es auch nie um die Darstellung des Menschen geht, so
wird doch in der Absicht der Verkorperung der menschliche Kor-
per nicht verleugnel, und bei aller moglichen Stilisierung bleibt
thm ein Maf an Lebendigkeit erhalten, das ihm trotz offenkundi-
ger Verstofle gegen die «Richtigkeit» eine unzweilelhafle Natiir-
lichkeit, besser vielleicht: Naturhaftigkeit, verleihl. Schliellich
¢ibt es in vielen Gegenden primitiven Kunstschaffens IFiguren-
lvpen, die eine in der Tat fast als naturalistisch zu bezeichnende
Bildung aufweisen: sie konnen in hohem Grade weich und iiber-
gangsreich modelliert sein, bis in feinste Schwebungen der Korper-
oberfliiche. Sie konnen auch ohne aufdringlich expressive Ziige
sein, dagegen aber von einem Adel, den man als sehr menschlich
und vertraut empfindet. Und doch trelen sie aus dem Rahmen
nicht heraus, was jeder Vergleich mit irgendeinem vergleichbaren
Werk hoherer Stufe sofort deutlich macht. Kaum je gibt es «rich-
tige» Proportionen (wo solche gelegentlich vorkommen, empfindel
man sie bezeichnenderweise als «unnatiirlich»), und nie ist der
Korper organisch als funktionelle IEinheit aufgefaft.

Nicht minder hiufig ist die entgegengesetzte Neigung zu geome-
frischer Stilisierung, zu einer Abstraktion, in der die «lLebens-
krifte» zunichst tiberwunden scheinen. Und doch sind sie dies nie.
Selbst bei den geometrischsten Masken- und FFigurenformen kann
man sich keinen Augenblick dariiber im unklaren sein, dal die
der primitiven Kunst absolut gesetzte Grenze des lixpressiven und
des «Inkorporativen» auch da nicht tiberschritten ist.

Ob aber in diesen beiden polaren IFillen innerhalb der primiti-



Schmalenbach, Grundsditzliches zur primitiven Kunst 301

ven Kunst nicht bereits die Finwirkung von Kulturen hoheren
oder jedenfalls fremden Gepriages vorliegt, kann an dieser Stelle
nicht abgehandelt und miilite auch fiir jede derartige Iirscheinung
besonders gepriift werden. Daf} sie nicht den Ausgangspunkt der
Intwicklung markieren, sondern schon einen relativ hoheren
Grad, versteht sich. Im {ibrigen ist daran zu denken, dafl der Boden
der primitiven Kunst und damit auch ihre Entwicklung selten
«rein» sind: fast tiberall sind gerade dort, wo die Kunst in reichem
Mafle zum Blithen kommt, Hochkulturen in direkter oder indirek-
ter Weise beteiligt. Dies gill fiir die Kunst der Stidsee —— vor allem
Polyvnesiens — ebenso wie fiir die westafrikanische Kunst. IZs
wiaren also tiber die «Primitivitiit> der sogenannten Primitiven
manche Worte zu verlieren. Die Urspriinge der Kunst in diesen
Gebieten liegen im Dunkeln, so daB sich selbst die I'rage, ob wir
es da mit kulturetlen und somit auch kiinstlerischen Spétformen
zu tun haben, heute noch keineswegs beantworlen 1AGt. Grund-
sitzlich entscheidend bleibt, daf hier tiberall, auch wenn starke
hochkulturliche LEinfliisse die Kunst in einer der beiden Richtun-
gen vortreiben, der Rahmen der Primitivitit gemifl den fur sie
geltenden Kriterien nicht gesprengt wird.

Bevor auf die formalen Eigenschaften der primitiven Kunst
niher eingegangen werden kann, erhebt sich die bis hierher
kiinstlich zuriickgestaute IFrage, welche Kulturen, welche Kultur-
schichten als primiliv zu bezeichnen sind (wobei selbstverstiindlich
dieses Wort ohne jenen pejorativen Beigeschmack ausgesprochen
wird, den es urspriinglich besaf}; {iberhaupt tut das Wort ja eher
aus Grinden der Gebriuchlichkeit seinen Dienst, als weil es die
Sache besonders treffend bezeichnete). Die Abgrenzung des Pri-
mitiven ist zunichst lediglich eine Frage des Iirmessens, eine Frage
der Ubereinkunft. Doch geht es kaum an, die Hochkulturen mit
dem IEpitheton «primitiv> zu versehen. Die Abgrenzung der Ent-
wicklungsstufe nach oben ist also klar. Dennoch dringt sich aus
den bereits angedeuteten Griinden auch da gelegentlich das Wort
«primitiv»> auf, nimlich gegeniiber den prikolumbischen Kulturen
Amerikas und hin und wieder gegeniiber der frithen Romanik.
Aber wo dies naheliegt, handelt es sich immerhin um ein Nach-
leben echter primitiver Kulturformen; in ihrer Gesamtheit sind
diese Kulturen ganz gewill nicht primitiv. Besonders in der Wir-
kungsgeschichle der primitiven Kunst wird die Verschwommen-
heit des Begriffes deutlich sichtbar: denn die Kiinstler, die sich von
ihr beriihren lieBen, waren zu keinen strengen Sonderungen ge-
notigt und subsumierten ohne weileres kiinstlerische Phiinomene
unter den Begriff des Primitiven, die da auf keinen IFall hin-
gehoren.



302 ActaTrop. XV, 4, 1958 - - Ethnologie

Ja, der Gebrauch des Wortes «primitiv> war bis vor kurzem
und ist in manchen Sprachen bis heute sozar noch ausgedehnter,
indem damit die Gotiker, ja sogar und oft in erster Linie die Quat-
trocentisten gemeint werden — eine sprachliche Gewohnheit, die
sich mit positiver Akzentuierung seit der Romantik erhalten hat
und damit selbst ein Stiick Wirkungsgeschichte reprisentiert.

Und schliellich werden auch die <peintres naifs» inmitten un-
serer Zivilisation vielfach als Primitive bezeichnet.

Trotz der schwankenden Anwendung des Begriffes «primitiv»
glauben wir, mit guten Griinden die Grenze dorl ziehen zu diirfen,
wo die charakteristischen Symptome der primiren Hochkulturen
zu dominieren beginnen und wo vor allen Dingen durch die ent-
scheidende Abkehr vom Prinzip der Verkorperung zugunsten des
Prinzips der Darstellung das Wesen der Kunst sich wandelt.

2. Abgrenzung gegen die Kunst der Jdagerkulturen.

Gemél dieser definitorischen Iestlegung hat nun aber parado-
xerweise die primitive Kunst auch eine Grenze nach unten °, wo-
durch die Handhabung des Wortes «primitiv» vollends problema-
tisch erscheint. So wie wir das Wesen der primitiven Kunst be-
schrieben haben, entspricht diese keineswegs der friithesten Stufe
menschlicher Kultur. Thr Boden sind auf der ganzen Erde die
niederen Bauernkulturen. Thnen voraus aber gehen die Kulturen
der Jiger und Sammler, die ja threrseits keineswegs ohne kiinst-
lerische Produktion sind. Selbstverstiindlich besteht nun die volle
Berechtigung, auch diese Kulturen mitsamt ithrer Kunst als primi-
tiv zu bezeichnen, was denn auch oft genug geschieht. Dennoch
sollen sie hier ausgeschieden werden, und zwar aus Griinden der
Zweckmiifigkeit. Denn die Kunst der altsteinzeitlichen Jiger ist
so absolut andersgeartet, dafl ihre Erorterung hier den Gedanken-
giangen nur die Klarheit und Eindeutigkeil nehmen wiirde, ohne
daBl auf der andern Seite ein Gewinn an Differenzierung oder Ver-
tiefung zu buchen wire. Man miifite schon, um dem Paradoxen
auszuweichen, aul den Begrift des Primitiven tiberhaupt verzich-
ten oder ihn hochstens in steter Kombination mit «Bauernkunst»
verwenden, wodurch sich jedoch kaum mehr als eine sprachliche
Belastung ergiibe. So moge denn der begrilfliche Mangel in Kauf
genommen und «<primitive Kunst» fir die Kunst der primitiven
Bauernkulturen (lHackbaukulturen) gesetzt werden. Dies fallt um
so leichter, als sich das Wort «primitiv> angesichts etwa afrika-

9 «Oben» und «Unten» sind hier selbstverstiindlich im Sinne des Stufenbaus
der Entwicklung, nichl im Sinne der zeitlichen Abfolge gemeint; sonst wiiren
beide zu vertauschen.



Sehmalenbach, Grundsditzliches zur primitiven Kunst 303

nischer oder ozeanischer Kunst spontaner auf die Lippen dringt
als angesichts der Malereien von Lascaux oder Altamira, die man
ja geradezu wegen ihres verbliiffenden Mangels an Primitivitil
bhestaunt.

Icher also um sie auszuschalten, als um sie einzuschalten, sei
hier die Kunst der Jiger mit einigen fliichtigen, nur grundsiitz-
lichen Worten gestreift. Diese Kunst fillt nicht in das fiir die
Frithgeschichte der Kunst so bedeutsame Kapitel der expressiven
Kunst. Sie ist nicht Ausdruck unsichtbarer Méichte, sondern Dar-
stellung sichbarer Wesen. Sie ist also auch nicht vom Gedanken
der Verkorperung geleitet. Wo ithr eine gewisse elementare Itxpres-
sivitiit nicht abgesprochen werden kann, da beschriankt sich diese
auf den sinnlichen Ausdruck der wilden Tiere; auf deren physische
Kraft also und nicht auf «Krifte». Das gleiche gilt fiir die Frauen-
statuetten, wo allein die physische, geschlechtliche LErscheinung
die Form bestimmt und wo, in stirkstem Gegensatz zu aller «primi-
tiven Kunst», der Kopf nicht nur nicht voller Ausdrucksintensitiit,
sondern im einzelnen gar nicht einmal gekennzeichnet ist. Sofern
diese Kunst, was sehr wahrscheinlich ist, magische I'unktionen
hatte und also religioser Natur ist ', so wirkt sie doch nicht reli-
gios, sondern absolut diesseitshezogen. Optische Eindriicke —- ge-
wiB3 nicht indifferente, sondern fiir den Jéiger in héchstem Grade

10 Die religiose Funktion der paldolithischen Kunst wird vielfach in I'rage
gestellt; so neuerdings durch SCHELTEMA in seiner bereits zitierten Kunst der
Vorzeit. Fulend auf Max VERWORNs Unterscheidung «physioplastischer» und
<ideoplastischer> Kunst (Zur Psychologie der primitiven Kunst, Jena 1907. Die
Anfinge der Kunst, Jena 1909) und auf Ergebnissen der Eidetiker-Forschung,
interpretiert er die Tierdarstellungen der Altsteinzeit als «eine unmittelbare
Projektion von Gedéchtnisbildern..., die nach Art der... Schlummerbilder oder
der Anschauungsbilder unserer Eidetiker als konkret gesehen wurden... So
ergibt sich, daBl bei diesem auf der Grenze des Physiologischen und Psycho-
logischen sich vollziehenden Prozefl nicht nur der reflektive Verstand, sondern
iberhaupt irgendeine schopferische, seelisch-geistige Verarbeitung des sinn-
lichen Erfahrungsstoffes so gut wie unbeteiligt blieb. Man darf vielmehr sagen,
dafl die Wiedergabe der Tiervisionen um so vorziiglicher gelang, als sowohl die
verstandesmiillige als auch die kiinstlerisch-gefiihlsmiiige Einverleibung der
sinnlichen Erfahrung unterblieb ... Es ist genau die gleiche tastende, greifende
und sammelnde Weltheziehung, die sich sowohl in der konsumptiven Wirt-
schaftsform und in der destruktiven Technik als auch in der unmittelbaren
Wiedergabe der aufgespeicherten Gedichinisbilder auspriigt»> (p. 36). Diese ein-
driickliche These bleibt selbstverstindlich eine spekulative Konstruktion, so-
lange sie durch keine beweiskriiftigen Iirkenntnisse gestiitzt wird; andererseils
gilt dies natiirlich auch fiir die «magische» Auslegung, die indessen Analogie-
Erscheinungen in heute lebendigen Jéagerkulturen auf ihrer Seite hat. Die
Folgerung SCHELTEMAs jedoch, es sei gleichgiiltig, ob man somit die vorge-
schichtliche Bildkunst als «Kunst» zu betrachten habe oder nicht (p.37), 148t
doch allzusehr die Tatsache unberiicksichtigt, dafl wir von dieser Kunst aufs
stiirkste kiinstlerisch beriihrt werden.



304 ActaTrop. XV, 4, 1958 — Ethnologie

zwingende, ja lebenswichtige, aber dennoch rein oplische — wer-
den reproduziert. Die ganze geistige Kraft ist auf das Sichtbare.
richtiger: auf einen entscheidenden Ausschnitt aus dem Sichtbaren
konzentriert. Die Tiere werden dargestellt, geschildert, wobei es
durchaus auf eine gewisse darstellerische Richtigkeit ankommt.
Man hat hier von Naturalismus, von Illusionismus, ja von Impres-
sionismus gesprochen. Wenn all diese Benennungen auch abwe-
gig sind, so ist es doch kein Zufall, daB man sich ihrer leicht
bedient. Its braucht an dieser Stelle nicht untersucht zu werden,
wie weit der «Naturalismus» geht. IEntscheidend allein sind die
Konzentration auf die sichtbare Natur und die darstellende Me-
thode. Und dabei ist es wiederum symptomatisch, dafl die Flache
als Darstellungsmedium eine Bedeutung hat, die sie in der Kunsl
der «Primitiven» verliert. I'reilich gilt dies nur fiir die I'liche als
faktische Grundlage. nicht auch im Sinne der formalen Bindung
der Darstellungen an die I'liche. Das beweist der Stil der Wand-
malercien, die zwar flichig ausgebreitet, dariiber hinaus aber kei-
nem I'liichenprinzip unterworfen sind; ebenso beweisen es die
Statuetten, die durchaus <rund» konzipiert sind; und endlich
beweisen es auch die an Objekten, etwa an Geweihstiicken, ange-
brachten Ritzzeichnungen, die threm Triger nicht «gehorchen».
ihn nicht formal interpretieren.

3. Abgrenzung gegen die Kunst des curopdischen Neolithikums.

In den Zeiten, da man anfing, die Kunst der Allsteinzeit zu be-
staunen, da man aber den Zugang zur Kunst der folgenden Kultur-
stufe, gleichgiiltig ob in Ifuropa oder in den Tropen, noch nichl
gefunden hatte, wurde oft die Meinung ausgesprochen, mit der
letzteren sei die Kunst in einen Zustand der Primitivitit zurtick-
gesunken . Wenn diese Ansicht auch weder entwicklungsge-
schichtlich noch iisthetisch zu stiitzen ist und heute auch von
niemandem mehr vertreten wird, so darf man doch, ohne damil
ein Werturteil verbinden zu wollen, dem Gefiihl stattgeben, die
Kunst nehhme nach dem Paliolithikum «primitiven» Charakter an
und es werde, um bei Kuropa zu bleiben, erst in der Kunst des
Neolithikums die eigentliche Basis fiir alles Spitere gelegt. Die
altsteinzeitliche Kultur empfindet man als einen Auftakt zum
Weltgeschehen, der sozusagen noch aullerhalb der ferneren und
1 Day sei durch ein beliebig gewiihltes Zitat belegt. ErRNST GROSSE schreibt
in seinen «Anfiingen der Kunst», Freiburg i. B. und Leipzig 1894: «So hoch die
Ackerbauer und Viehziichler in der Kultur iiber den Jigern stehen, so tief
stehen sie unter ihnen:; denn: «Weder die Ackerbauer noch die Viehziichter
bediirfen zu ihrer Erhaltung einer so hohen Ausbildung der Beobachtungsgabe

und der Handfertigkeit; infolgedessen treten diese Fihigkeiten bei ihnen zuriick
und mil ihnen das Talent fiir naturwahre Bildnerei» (p. 190).



Schmalenbach. Grundsdtzliches zur primitiven Kunst 305

eigentlichen «Entwicklung» steht. In der Tat reicht ja vieles, was
heute noch lebendig ist, in die Schicht der neusteinzeitlichen Kul-
turen hinab; ihre Triger empfinden wir als unsere Vorfahren,
viel eher als die Hohlenbewohner. Fiir die Geschichte der bilden-
den Kunst liegt in der Kunst der Neusteinzeit ein Beginn, auf den
man immer wieder zuriickgefiihrt wird, wohingegen die palioli-
thischen Jiger solche fortwirkende geschichtliche Kriifte nicht
entwickelt haben und ihre Kunst jenseits unserer kiinstlerischen
Tradition zu liegen scheint. Nicht dab dieses «Gefiihl» den Rang
ciner wissenschaftlichen Iirkenninis haben kénnte. Aber es ent-
spricht doch der Tiefe der Ziisur und dem scheinbaren Niveausturz
(sofern man das Auge nur auf die Kkiinstlerischen Erzeugnisse
richtet) zwischen der Altsteinzeit und der Neusteinzeit, ja der ge-
samten seitherigen Kunstgeschichte. Man hat hierauf oft hinge-
wiesen, und zwar anfanglich aus einem Vorurteil gegen und spiiter,
mit dem Wandel der &sthetischen Grundanschauung, aus einem
Vorurteil fiir die Kunst der «Primitiven». Ohne dafl auf das nihere
Verhaltnis zwischen den beiden priméren Kulturstufen niher ein-
gegangen werden miiBte, darf aus dem Gesagten doch die Be-
rechtigung abgeleitet werden, einfachheitshalber die Kunst der
altsteinzeitlichen Jiger von der «Kunst der Primitiven» loszu-
trennen.

Durch einen weiteren Umstand von denkbar groBter Wichtig-
keit wird das Gesamtbild nun aber noch einmal verunklirt und
wird die Generalisierung einer «primiliven» Kunst gefihrdel. Die
Kunst der tropischen Gebiete nimlich unterscheidet sich wesent-
lich von ihrer europiischen «Parallele», dem Neolithikum, und
zwar in solchem MaBe, daf die Parallelitiit als hochst fraglich
erscheint. Die Gegensitzlichkeit kommt schon darin zum Aus-
druck, dafl sich die gebriuchliche Bezeichnung «Naturvolker»
nicht mit den neolithischen Kulturen in Verbindung bringen lif3t,
withrend sie sich, trotz ihrer Problematik im allgemeinen, ohne
weiteres auf die primitiven Kulturen der Tropen anwendet. Auch
dabei handelt es sich zuniichst nur um ein Storgefiihl der Sprache,
aber solchen Stormomenten entsprechen gewohnlich Tatbestinde.
Im néheren Zusammenhang der Kunst sind einmal Unterschiede
mehr dublerer Natur zu nennen. Die Kunst der Naturvolker ist vor-
wiegend eine Kunst des Holzes, die des Neolithikums vorwiegend
eine solche der Keramik; in der (nordischen) Bronzezeit komimen
Stein und Metall hinzu. Wihrend in den tropischen Bauernkultu-
ren die Plastik den Ton angibt, herrscht in Europa die «Gebrauchs-
kunst» vor; die figiirliche Kunst tritt ihr gegeniiber entschieden
in den Hintergrund, und zwar bis in die Bronze- und Ilisenzeit,
ja tiber die Volkerwanderungszeit hinaus bis an die Schwelle des

Acta Tropica 15, 4, 1958 20



3006 Acta Trop. XV, 4, 1958  Ethnologie

Mittelalters. IFtir Iluropa ist die tiberragende Bedeutung der Orna-
mentik charakteristisch, einer Ornamentik, die von Anfang an mit
klarer Bestimmtheit auf Geometrisierung und Systematisierung
hin tendiert. Figiirliche Plastik tritt seit dem Neolithikum zwar
in wachsendem Malfie, aber dennoch bis in die Vilkerwanderungs-
zeit nur am Rande auf, und meist unter fremden, von den héheren
Kulturen des Stidens und Ostens ausgehendem EinfluB. Vor allem
aber wird das IMiglirliche entweder durch das ornamentale Kunst-
wollen des Nordens, so gut es gehl, absorbiert, das heil3t im Sinne
des abstrakten Ornaments umgedeutet und «beniitzt»; oder aber
es nimmt, wenn die «Absorption» nicht mehr gelingt, gemaf jenem
bereits geschilderten Vorgang der «provinziellen Reaktion» ex-
pressive Ziige an.

Finen autochthonen Ausgangspunkt fiir die Menschenplastik
bildet, dhnlich wie in Afrika der Ahnen- und Geisterpfahl, das
Holz- oder Steinmal. IZs ist nicht ausgeschlossen, daf3 auch hier
das Verkorperungsprinzip Geltung hat. So schreibt SCHELTEMA
bei Anlall sardinischer Steinplastiken, siidfranzosischer Menhir-
statuen, slawischer «Steinmiitterchen» und spatgermanischer Bild-
siiulen: «Bei all diesen ,Gotzen’ handelt es sich gar nicht um eine
primitiv stimperhafte Darstellung des Menschen, sondern um eine
nachtrigliche Annitherung des mit magischen Kriften geladenen
Stein- oder Holzblocks an die menschliche Gestalt» . Von friih-
eisenzeitlichen Sepulkralurnen schreibt derselbe Autor, «daf} sie. ..
keinen Menschen und wohl auch keine Gottheit darstellen wollen,
sondern durch die Andeutung eines Gesichts, einer Halskette oder
von Briisten in das geheimnisvolle Reich lebloser und doch per-
sonlich beseelter Gegenstiinde gehoben werden» . Ahnlich cha-
rakterisiert SCHELTEMA die bronzezeitlichen Idole des Mittelmeers:
«Primir entscheidend ist, dall diese zwecklosen Gegenstiinde, die
durch ihre regelméflige Form die Aufmerksamkeit fesseln, wie
Akkumulatoren mit personlichen Kriiften geladen werden und
nun als FFetische ihre schiitzende Gewalt auf den Beniitzer aus-
strahlen» . Indessen sind dies, da nichts Urkundliches iiberliefert
ist, nur Hypothesen, leidlich gestiitzt durch moglicherweise ana-
loge Erscheinungen in lokalen volkstiimlichen Uberlieferungen

12 1. ADAMA VAN SCHELTEMA, Vorzeitliche und moderne Plastik. Das Kunst-
werk 1954, Heft 3-—4, pp. 59/60.

13 14 SCcHELTEMA, Vorzeilliche und moderne Plastik.

15 «DafB aber schon unsere vorgeschichtlichen Ahnen die isolierten oder in
Kreisen von geraden Linien geordneten Steinsiiulen als plastische Personlich-
keiten empfanden, wird wahrscheinlich, wenn wir sehen. dafl noch heute der
Volksglaube solche Steinsetzungen als versteinerte Hochzeitsgiiste oder Zwerge.
als ,Braut und Briiutigam’, oder — bei den alignements der Bretagne — als
versteinerte Krieger deutet.» SCHELTEMA, Kunst der Vorzeit, p. 86.



Schmealenbach, Grundsdtzliches zur primitiven Kunst 307

und in der Kunst der Naturvolker. Aber selbst wenn von einer
Geltung des Verkorperungsgedankens hier gesprochen werden
kann, wirki sich dieser doch nicht stilistisch aus, da die Kunst,
auch wenn sie figiirlich ist, zur unexpressiven Abstraktion ten-
diert — es sei denn, es kommt zu jener sekundiren, «reaktiven»
[xpressivitit, die schwerlich als gewollter und urspriinglicher
Ausdruck der Verkorperung hoherer Michte zu zitieren ist. Die
Prisenz der Gottheit wird nicht unmittelbar glaubhaft. «Leben-
dige» Krifte oder gar personliche Geister beunruhigen in keiner
Weise den Stil. Der Stil ist in sich selbst erfiillt, daher gibt es den
Ausdruck von Geisterfiilltheit in diesen Figuren nicht. I'ir die
Bronze- und Lisenzeit ist zudem daran zu erinnern, dafl es nun
anch schon ausgesprochene, unzweifelhafte «Darstellungen» gibt:
in den Steingravierungen Skandinaviens. Wo es aber, allgemein
gesprochen, darstellende Kunst gibt, da ist das Verhiltnis des
Menschen zur Welt dualistisch geworden, und da bleibt dem Prin-
zip der Inkorporation keine Chance mehr.

Schwer zu beantworten ist die Frage, wie es in Europa zu die-
ser von vornherein bildfeindlichen, ornamental-reinen Kunst, zu
einer «primitiven» Kunst ohne Expressivitit kommen konnte. Be-
vor man sich auf ein irrational gegebenes «nordisches Kunstwol-
len» als letzte Instanz zu berufen entschlieBt, ist doch nach andern,
falfbareren Erklarungen zu fragen. Man pflegt auf den béuer-
lichen Charakter der Kulturen seit dem Neolithikum hinzuweisen,
ja es gibt kaum einen Autor, der hierin, wenn auch nicht eine
einseitige Ursache, so doch eine wesentliche Bedingung der nicht
mehr «naturalistischen», nunmehr c«stilisierenden» Kunst seit der
Neusteinzeit erblickte. Dies ist so lange einleuchtend, als man sich
nicht durch die Kunst anderer typischer Bauernkulturen irritieren
liBt: durch afrikanische oder ozeanische Kunst. Diese Kulturen
sind fruchtbarster Boden fiir die expressive Menschenplastik, ste-
riler Boden jedoch fiir das «reine», das heifit sein Gesetz in sich
selbst findende, selbstgeniigsame Ornament. Vermittler ist die im
primitiven Bauerntum zu hochster Intensitiit gesteigerte Religiosi-
tit. Die nordische Kunst stellt sich durch ihren nicht nur an-iko-
nischen, sondern zudem absolut unexpressiven Charakter aulier-
halb der Regel der biuerlichen Kulturen.

Besonders eindeutig liegen die Verhiltnisse in Afrika. Hier ist
die figiirlich-expressive Plastik mit so eindriicklicher Klarheit auf
die ausgedehnten Gebiete des Bauerntums auf Zentralafrika,
mit dem Schwergewicht im Westen — beschriankt, daB3 iber den
soziologischen Zusammenhang keine Diskussion aufkommen kann.
Uberall dort jedoch, wo im Verlauf groBer geschichtlicher Vor-
ginge das Hirtentum vom afrikanischen Boden Besitz ergriffen




308 Acta Trop, XV, 4. 1958 - Ethnologie

und die Oberhand gewonnen hat — im Norden, im Osten und
im Sitden —, da tiberall gibt es keine Figurenschnitzerei: der Elan
zu kiinstlerischer Produktivitiit scheint paralysiert zu sein.

Und doch ist auch dem Hirtentum eine kiinstlerische Grund-
haltung eigen, die sich nur in fundamentaler Weise von der des
Bauerntums unterscheidet, die aber, wenn sie als solche auch
weniger sichtbar in die Augen fillt, den Beginn eines wesentlichen
Parallelstrangs der primitiven Kunstentwicklung bedingt. Sie ent-
spricht der besonderen geistigen Haltung, dem besonderen Well-
gefiih]l und schlieBlich den besonderen Lebensumstinden des Hir-
ten . Der Hirte hat in seinem ganzen Gebaren eineu leidenschaft-
lichen Hang zur Freiheit, wie ihn der primitive Bauer, bei dem das
Gefiihl der Abhéingigkeit und Unfreiheit alle geistigen und kiinst-
terischen Konzeptionen bestimmt, nicht kennt. Der Hirte lebt nicht
unter dem Druck der héheren Méchle, ist ihrer bestindigen Will-
kiir nicht ausgesetzt, ist von ihnen nicht abhiingig mit seiner gan-
zen physischen und geistigen Ixistenz. So ist er auch nicht zu un-
ablassigen kultischen Gegenmafnahmen genotigt, unter denen in
der Welt des Bauern die Kunst eine der bedeutendsten ist. Ganz
abgesehen vom materiellen Ballast, den ihm sein nomadisierendes
Leben verbietet, fehlt die innere Notwendigkeit zur Herstellung
massenhafter Ahnenbilder und I'etische. Zu der fiir die Kunst des
Bauern so typischen <expressiven Not» kommt es bei ihm nicht.

Dennoch, so sagten wir, liegt auch im Hirtentum ein Keim zu
kiinstlerischer Entwicklung, dem vielleicht ebensolche Wichtig-
keit beizumessen ist wie jenem andern Ursprung der Kunst im pri-
mitiven Bauerntum. Allen Hirtenkulturen der lirde und allen
Hochkulturen, in denen sich das Hirtentum sowenig wie moglich
mit dem unterjochten Bauerntum verschmolzen hat (Islam!), ist
eine starke, oft geradezu tiberbordende Schmuckproduktion eigen.
Das SelbstbewubBtsein des Hirten, sein soziales PrestigebewuBtsein
veranlaB8t ihn, sein Leben auf alle erdenkliche Weise zu schmiik-
ken, zu verschonern, auch duBerlich zu adeln. Aus ethischem Be-
wuBtsein, nicht aus religioser Unruhe, entwickelt der Hirte eine
um «Hoheres» unbekiimmerte iisthetische Haltung. Die Schonheit,
die er zu verwirklichen trachtet, ist nicht mit jener schweren gei-
stigen I'racht belastet, die sie im Bereich des Bauern daran hin-
dert, zu sich selbst zu kommen. Hier zum erstenmal in der Ge-
schichte der Kunst gehorcht die Schonheit, auch wenn sie Aus-

18 Die Differenzierungen des «Hirtenlums» durch die neuere Ethnologie
iindern hieran nichts. Daf} im {ibrigen die «Reinheit» soziologischer Tatbestiinde
wie Ilirtentum, Bauerntum und so weiter in der Regel durch mancherlei Be-
dingtheiten gestort ist, darf nicht zur Folge haben, dali man auf diese generellen
Unterscheidungen giinzlich um der Konkreten Realitiit willen verzichtet.



Schmalenbach, Grundsdtzliches zur primitiven Kunst 309

druck sozialen Ranggefiihls ist, ihrem eigenen Gesetz, hier zum
erstenmal ist das Asthetische als autonomer Wert verwirklicht.

Demgemi3 konzentriert sich der kiinstlerische Gestaltungswille
fast ausschlieflich auf das Ornament, und zwar auf ein in seiner
Grundhaltung souverines, in seinem formalen Aufbau geometri-
sierendes, «reines» Ornament. So wie der Hirte zunachst aber nur
die innere Disposition zum Herren mitbringt, ohne sich schon zum
Herren iiber andere aufzuschwingen, so bringt er zuniichst weni-
ger ein reiches Arsenal «schoner» Gegenstinde — und vor allem
keine «freie» Kunst als seine fisthetische Haltung, seine asthe-
tische Bereitschaft mit. Zur eigentlichen Ziindung kommt es vor
allem erst beim ZusammenflieBen von Hirten- und Bauerntum.
Im Augenblick der Unterwerfung von Bauernvoilkern durch den
Hirten und der so gefiérderten Errichtung feudaler Hochkulturen
wird die biuerliche Kunst durch den Geist des Hirten zu anderem
befruchtet. Sie verliert ihre Iixpressivitit und wird auf den Weg
der repriisentativen Darstellung gelenkt. (Von hier aus wird auch
unsere frithere Feststellung, die lIixpressivitit der prakolumbi-
schen Hochkultur-Kunst konne sich durch die fehlende Befruch-
tung durch das Hirtentum erkliren, verstindlicher.;

Man steht also vor der Grundsituation, daf3 jene Kunst, die wir
infolge unserer eigenen historischen Voraussetzungen als «freie»
Kunst bezeichnen, aus der geistigen Unfreiheit — des Bauern —,
jene aber, die wir als unfreie oder angewandte Kunst bezeichnen,
aus der geistigen IFreiheit — des Hirten — geboren wird ™.

I<s kann an dieser Stelle nicht untersucht werden, ob der so auf-
fallenden Neigung des nordischen Kunstwollens zu «reiner» Orna-
mentik die Beteiligung des Hirtentums zugrunde gelegi werden
kann. Immerhin ist zu bedenken, dafl in der Bronzezeit des Nor-
dens das Tier bereits als Zugtier, ferner das Rad und der Pflug
bekannte Dinge sind, also ausgesprochene hochkulturliche ISrrun-
genschaften, die ohne GroBviehzucht nicht zu denken sind. Auch
die kosmische Ausrichtung der geistigen Konzeptionen, der Son-
nenkult vor allem mit seinen megalithischen Symbolen, deutet auf
den Geist des Hirtentums und schon der Hochkultur hin. Da in-
dessen diese I'ragestellung in der préihistorischen Forschung, so-
viel wir sehen, nicht in unmittelbarer Konfrontation mit der Kunst
diskutiert und allgemein nur vom biuerlichen Charakter der
Kultur gesprochen wird, moge die Frage hier zwar gestellt, aber
fiir eine endgiiltige Beantwortung offengelassen werden.

17 Diese Erkenntnis ist vom Verfasser in seiner «Kunst Afrikas», Basel 1953,

p. 158, niedergelegt worden. Uberhaupt bilden manche seiner dort — im Zu-
sammenhang der Negerkunst — geiiulerten Uberlegungen die Grundlage zum

vorliegenden grundsiitzlichen Kapitel.



310 ActaTrop. XV, 4, 1958 — Ethnologic

Ob nun durch den Hinweis auf das Hirtentum eine Erklirung
gefunden werden kann oder nicht: feststeht die grundsitzliche
Verschiedenheit der primitiven Kunst in den Tropen von der im
europiiischen Norden. Wenn hier die Behandlung der altnordi-
schen Kunst abgebrochen und empfohlen wird, den Begriff der
primitiven Kunst auf die Kunst der Naturvolker zu beschrianken,
so geschieht dies wiederum blof} aus Griinden der ZweckmiBigkeit
und keineswegs aus einer vorgefalten Meinung dariiber, was
«wirklich primitiv» sei. Die starken Anregungen, die die «primitive
Kunst» in unserm Zeitalter den Kiinstlern gebracht hat, gehen in
iiberwiegendem Malle von der Kunst der tropischen Vilker und
kaum von der Kunst der européischen Vorzeit aus, und dies ist
gerade dem besonderen Wesen der ersteren zuzuschreiben. Ios
handelt sich also nicht darum, eine moglichst saubere «primitive
Kunst» auf Kosten der differenzierteren Wirklichkeit zu statuie-
ren, sondern darum, auf Grund bestehender Unterschiedlichkeiten
innerhalb der priméren Kulturschichten eine Aussonderung vor-
zunehmen, die fiir die vorliegende Arbeit sinnvoll ist.

4. Formale Eigenschaften der primitiven Kunst.

So kehren wir zuriick zu jener Kunst, die wir als eine dem
Prinzip der Verkorperung gehorchende erkannt haben und die
uns am offenbarsten in Afrika und in der Siidsee entgegentritt.
Sie ist gemeint, wenn im Verlauf dieser Arbeit von primitiver
Kunst die Rede ist. Da nun aber nicht ihr Geist allein es war, der
seit Gauguin die europiiischen Kiinstler aufs stirkste beeindruckt
und manchmal unmittelbar beeinflufit hat, sondern ebensosehr
ihre formale Haltung, soll im folgenden versucht werden, eine
Reihe von grundlegenden formalen LEigenschaften der primitiven
Kunst herauszuarbeiten.

Als durchgehende FFunktion aller primitiven Kunst haben wir
die Verkorperung unsichtbarer Michte genannt, und wir haben
dargelegt, dafl diese Funktion nur durch eine expressive Kunst
sichtbar erfiillt werden kann. Is stellt sich die I'rage, ob dieser
fiir alle primitive Kunst geltenden besonderen Iixpressivitat for-
male Merkmale von ebensolcher Allgemeingeltung entsprechen.
Wiire dies nicht der Fall, dann unterschiede sich die Ixpressivitat
primitiver Kunst nicht grundsiitzlich von der IKxpressivitit ande-
rer Kunst, dann wiire die Verkorperung nur wiibar, nicht erlebbar
fiir uns, da wir den Werken der Primitiven ja nicht als Glaubende.
sondern als Sehende gegeniiberstehen.

Eines ist nicht zu bezweifeln: primitive Kunst gibt sich unmit-



Schmalenbach, Grundsdtzliches zur primitiven Kunst 311

telbar als solche zu erkennen. Iis miiite also moglich sein, grund-
legende und exklusive Gemeinsamkeiten namhaft zu machen. Dem
aber steht entgegen, dal} diese Kunst keinen eigentlich gesetzhaften
Charakter hat. Sie untersteht keinem ausdriicklichen und sich bis
in jede Einzelheit behauptenden Gestaltungsgesetz wie in hohem
Grade etwa die dgyptische Kunst. Sie wirkt in formaler Hinsicht
bedeutend freier, wenn auch in geistiger Hinsicht selbstverstind-
lich bedeutend unfreier. Man wird in der Kunst der Primitiven viel
seltener den Llindruck haben, dafl um eines FFormgesetzes willen
eine IYigur in ihrer Freiheit behindert wire; insofern sic dies ist.
stellt sich unmittelbar das Argument des Expressiven ein: die be-
sondere religiose I'unktion oder denn auch ganz allgemein die
Denkweise des Primitiven 1idBt die Figuren zu keiner Ireiheit,
keiner Selbstherrlichkeit kommen. Alle «Deformationen» sind ex-
pressiv bedingt und nicht durch irgendein FFormgesetz; und auch
sekundir filigen sie sich nicht in ein solches. Gewissermallen hevor
ein iibergeordnetes I'ormgesetz seine Kontrolle ausiiben kann, stof3t
der Wunsch nach einem «Korper» auf eine bereits vorhandene
Form: auf den jeweiligen, hierfiir vorgesehenen und durch Gene-
rationen mit Selbstverstindlichkeit wiederholten plastischen Ty-
pus. Die griollere formale IFreiheit fiihrt also nicht etwa zu einem
kiinstlerischen Anarchismus — das Individuum hat hier ja keine
IForderungen zu stellen —, aber sie begegnet auch nicht dem stren-
gen Diktat eines Formgesetzes. Sie hegegnet einer andern Art von
stereotyper Losung: dem weniger formal als iliberhaupt gegen-
standlich festgelegten Bildtypus, bei dem gewissermafien auch der
formale Aufbau zur Ikonographie gehort. Der Typus aber hat,
so bindend er ist, mit formaler Bindung nichts zu tun. Obwohl er
Gesetzeskraft besitzt, hat er doch nicht den Rang eines Formge-
setzes. Man kann ihn eher mit dem Typus eines Werkzeugs, einer
Watffe, eines Geriites vergleichen als mit jener Gesetzmiiligkeit, die
etwa in allen Gestaltungen der &gyptischen Kunst ihre absolute
Herrschaft bekundet.

Gewill kann dies beides — Gesetz und Typus auch vereint
auftreten:; das eine schlieBt grundsitzlich das andere nicht aus.
Gerade die dgyptische Kunst kennt durchaus feststehende Typen,
oder, um eine beliebig andere zu zitieren, die byzantinische. Der
primitiven Kunst ist diese absolute Geltung eines FFormgesetzes
fast ginzlich unbekannt, und der kollektive Anspruch begnugt
sich mit den traditionellen Figuren- und Maskentypen, die sich
freilich innerhalb eines gewissen Rahmens halten. Im Nichtiiber-
schreiten dieses Rahmens offenbart sich uns eine Gesetzlichkeit,
die aber auch ihrerseits nicht die Bedeutung eines IFormgesetzes
hat.




312 Acta Trop. XV, 4, 1958

Ethnologie

Immerhin ist die IFrage aufzuwerfen, ob nicht die primitive
Kunst von einer oder mehreren Grundformen ausgeht, so wie etwa
dgyptische Skulpturen bei aller plastischen Differenziertheit die
Herkunft aus dem Steinblock spiiren lassen. Generell ist die Frage
zu verneinen. s gibt Figuren oder Masken, die brettartig angelegt
sind; es gibt andere, die zum Sphiirischen neigen; wieder andere
sind in ein dreidimensionales System von imaginiaren Ebenen ein-
gespannt. Aber in der Regel kann von einer Grundform, die auch
abgesehen von der allgemeinen plastischen Silhouelte auf die Kin-
zelformen ihren Zwang ausiibt, nicht gesprochen werden. Wo ein
solches Formgesetz in stiirkerem Grade wirksam ist — in Afrike
zum Beispiel im westlichen Sudan -—, da bestehen intensive Ver-
bindungen zu héheren Nachbarkulturen. Meistens ist es bei einem
Vorhandensein einer plastischen Grundform auch so, daB sich die
urspriinglich gegebene Werkform in der Schnitzerei noch aus-
spricht, ohne dafi damit aber schon die Herrschaft eines Form-
gesetzes. anerkannt wire. In diesem Sinne ist auch die bei den
Primitiven der ganzen Erde so hiiufige Pfahlplastik zu verstehen,
und auch dann, wenn tiber sie hinaus in vielen differenzierlteren
Figuren der Pfahl durchzuspiiren ist, ist dies lediglich der mate-
riell gegebene Rahmen und noch keine gewollte IForm. (Es konnte
eingewendet werden, auch der dgvptische «Block» sei eine Werk-
form, aber diese ist immerhin schon von Menschenhand geschaf-
fen, vom Menschen gewollt, und es manifestiert sich in den Skulp-
luren ein ausdriickliches Bekennlnis zu ihr.)

Selbst innerhalb der engeren Stammesverbinde vermogen Ty-
pen von geradezu gegensitzlicher formaler Anlage aufzutreten —
was sich vermultlich durch eine Verschiedenheit in der IEntstehung
des «Urbilds» erklart. Im groBen und ganzen jedoch ordnen sich
die Stilgruppen der primitiven Kunst nach Stimmen und Regio-
nen. Der auffallende Pluralismus der Typen hiingt weitgehend mit
dieser Differenzierung in Stammesstile zusammen und damil mit
der allgemeinen Kleinteiligkeit der primitiven Sozietiit. I£s konnte
nun demnach so scheinen, als gelte innerhalb eines Stammes doch
die gleiche Gesetzhaftigkeit wie in viel monumentalerer und daher
blofl augenfilligerer Form innerhalb eines grofien IFeudalreiches
wie des dgyptischen. Eine néhere Untersuchung der Stammesstile
wird aber tiberall zeigen, dal} ein I'ormgesetz im Sinne des agypti-
schen hier nicht maligebend ist. Die einzelnen I'iguren, ja ihre
cinzelnen Teile werden gemafl dem feststehenden Typus geformt,
die I'orm ist also im Typus festgelegt, ist eine solche des Gegen-
standes selbst und nicht eine solche, die dem Gegenstand aufge-
zwungen wird.



3

Schmalenbach, Grundsdtzliches zur primitiven Kunst A3

IEndlich entspricht der formale Pluralismus der primitiven
Kunst der Art und Weise primitiven Weltbegreifens. Dem Primi-
tiven erscheint ja die Welt nicht als ein Zusammenhiingendes,
durch héhere oder immanente Gesetze Geregeltes, sondern als ein
Schauplatz willkiirlich wirkender Kriifte. Selbst wo man bereits
die Vorstellung einer in allem waltenden Lebenskraft hat, werden
doch von FFall zu IFall «Ddmonen» als Triger isolierter Kriafte
beansprucht. Nicht dal das Denken des Primitiven zufillig und
regellos wire. Es untersteht eindeutigen Gesetzen. Aber es schafft
keine Gesetze. Wenn es auch selbst nach bestimmten Prinzipien
verliuft, so ordnet es die Welt doch nicht in tiberlegener Weise.
Die Gesetzlichkeit liegt im Denken selbst, nicht im Gedachten; und
ebenso liegt sie im kiinstlerischen Bilden selbst, nicht im Gebilde.
Das Denkprinzip ist einheitlich, aber die Verkdrperungen des
Denkens — die «Vorstellungen» — sind es nicht. Sie sind vonein-
ander isoliert, ohne gegenseitige Beziehung, ja nicht selten mitein-
ander im Widerspruch. Iirst im Polytheismus der Hochkulturen
ordnen sie sich zu einem durchgegliederten System. Vielleicht am
deutlichsten wird diese grundsiitzliche Inkonsequenz in jenem bei
vielen primitiven Volkern lebendigen Glauben an ein «<hochstes
Wesen», welches doch nicht die Spitze in einer Iierarchie bildet.
sondern in der Welt der Geister und Dimonen eine isolierte Son-
derexistenz fiihrt.

Iier kann es sich nicht darum handeln, die verschiedenen Vor-
stellungsweisen der Primitiven zu besprechen. Indessen lassen sie
sich bei aller inhaltlichen Mannigfaltigkeit auf cine Grundform
des Weltbegreifens zurtickfithren, nach welcher in jedem Ding
und in jedem Vorgang eine Kraft wirksam ist oder sein kann.
Abstrahiert man davon, ob es im Einzelfall eine Seele, ein Geist
oder eine begrenzte Kraft ist, so bleibt doch eine zumindest poten-
tielle Krafthaltigkeit aller Dinge der Natur und somil eine vita-
listische Auffassung von dieser in Geltung. Entscheidend ist dabei
nicht, ob an eine alles Seiende durchstromende Lebenskralt ge-
glaubt wird, sondern: dal} einzelne Dinge oder Lebewesen zu
Krafttragern werden. Gleichgiiltig ob in Dingen der Natur oder
blofi in Damonenvorstellungen verkérpert — die Krifte wirken
sich in volliger Isolation voneinander aus, ja in dieser Willkir
ihres personlichen Wirkens besteht ein guter Teil ihrer Bedroh-
lichkeit.

Und ebensolche isolierte und personliche Verkorperungen von
Kraft — ganz gleich, was fiir «Michte» im Einzelfall gemeint sein
mogen — sind schlieBlich auch die plastischen Gebilde. Damit
aber stiitzt sich die Behauptung von «Verkérperung» in der primi-
tiven Kunst nun nicht mehr allein auf den Glauben der Primitiven,



S Acta Trop. XV, 4, 1958 — Ethnologie

sondern wird auch fiir uns realisierbar: mit der Loslésung von den
Glaubensinhalten gewinnt sie als fisthetischer I'aktor Glaubhaflig-
keit. Der an keine konkreten, real vorgestellten Michte mehr ge-
bundene Begriff der Kraft erméglicht es uns, den Ubergang vom
Inhaltlichen zum IFormalen zu bezeichnen und damit die sonst
unkontrollierbare, durch uns ja nicht realisierbare IF'unktion unter
unsere asthetische Kontrolle zu bringen.

Die Kunst der Primitiven ist im Sinne der Verkorperung von
Kraft als vitalistisch zu bezeichnen. Darin liegt der besondere Cha-
rakter ihrer Iixpressivitiit: Ausdruck nicht von geistigen Inhalten,
sondern von Kraft an sich. Da die wirkenden Kréfte nicht in ithrem
Wirken dargestellt, sondern unmittelbar verkorpert werden, die-
nen hierzu nur isolierte Figuren. Die FFiguren sind in erster Linie
«Gegenstande», die insofern Kraft ausdriicken, als sie mit Kraft
geladen sind — oder in unserer Sprache umgekehrt: die insofern
mit Kraft geladen sind, als sie Kraft ausdriicken.

Pluralismus also auch unter diesem Aspekt. Aber das iindert
nichts an der betrichtlichen Monotonie der primitiven Kunst.
Nicht nur schliefit die Typisierung allen schopferischen Individua-
lismus aus; das Thematische, die «Ikonographie» ist aufs engste
begrenzt. Abgesehen von Tierfiguren und Masken gibt es kaum
anderes als Menschenfiguren in wenigen stereotypen Stellungen:
stehende, sitzende, hockende, kniende. Das gilt fiir die freie Fi-
guralplastik ebenso wie fiir die an Gebrauchsobjekten haftenden
Schnitzereien. Eine weilere Aktivitiit entfalten die Figuren nicht,
denn Aktivitit wird ja nicht dargestellt, sondern aktive Krafte
werden verkorpert. Daher gibt es auch keine ausgesprochene Grup-
penplastik. Verbindungen von mehreren IFiguren oder von Mensch
und Tier kommen blof} in additiver Form vor, wobei jede Figur
ihre Autonomie wahrt und hochstens eine geistige, niemals eine
handlungsmiBige Beziehung ausgesagt ist. Die Kraft, die in den
I'iguren verkorpert ist, ist zwar von anderem Wesen als die des
(in relativem Sinne: dargestellten) menschlichen Koérpers, aber es
mag die Annahme gelten, sie sei aullerdem groBer als jene und
miisse es daher vermeiden, mit ihr gemeinsame Sache zu machen:
denn sonst wiirde ihr besonderes damonisches und magisch aus-
strahlendes Wesen preisgegeben. Die blofi korperliche Krafl kann
als Krafttriger in diesem Sinne natiirlich nicht in Frage kommen.

Darum stehen die Figuren fast immer in moglichster Ruhe da.
Die geringste korperliche Aktivierung wiirde zwischen Verkorpe-
rung und Darstellung zumindest eine Unklarheit aufkommen
lassen. Die Kraft wird nicht gemifl dem natiirlichen Kriftespiel
des menschlichen Korpers verteilt und kanalisiert. Nie ist der Kor-
per, und komme seine Bildung dem Naturalismus noch so nah,



Schmalenbach, Grundsditzliches zur primitiven Kunst 315

als organische, funktionelle Einheit aufgefalit, so wie in extremem
Gegensatz der nach dem klassischen Kontrapost aufgebaute Kor-
per mit seiner Verteilung der Gewichte aul Stand- und Spielbein
und den entsprechenden Verlagerungen in den einzelnen Korper-
zonen. Das Stehen wird nicht dargestellt, es wird zu keinem dar-
stellerischen Problem. Die Iiguren als solche — nicht als mensch-
liche Gebilde, sondern als Gebilde aus Holz, als Gegenstande —
stehen, und hierein wird alle Kraft gelegt. Daher die ofl uber-
proportionierten Fiile, daher die hiufig so breiten und kompakten
Standflichen, in denen die Beine pfostenartig wurzeln, fuBlos oder
mit einer reliefartigen Andeutung der IFiifle. Daher auch die kur-
zen, gedrungenen Beine. Iis ist auch von hier aus bezeichnend,
dal} gelegentlich vorkommende natiirlich proportionierte Beine in
dieser Kunst unnatiirlich wirken. Daher ferner die fast iiberall
begegnende Einknickung der Beine in den Knien: man empfindel
sie als Verstirkung, Versteifung des Stehens, obwohl sie organisch
betrachtet als Schwichung wirken miifite: die Gelenke funktio-
nieren eben nicht. sie werden nur im Interesse der Intensivierung
der Stehkraft bentitzt. Der Korper selbst «steht», auch ohne dal}
ihm die Beine dazu verhelfen: er wird nicht getragen, sondern
steht aus eigener Kraft und gibt von dieser keinerlei «Last» an die
stiitzenden Beine oder an die ausbalancierenden Arme ab. Die
Arme haben nicht fiir Balance zu sorgen, auch sie sind in ihrer
Haltung starr, ob sie nun an den Korper angeprefit oder von ihm
abstehend gebildet sind: selbst wenn sie herabhiingen, hiangen sie
nicht, sondern «stehen herab». Und schlieBlich ist auch der ge-
wohnlich tibergrof8 gebildete Kopf ohne nach unten lastendes Ge-
wicht: als wichtigstes und autonomes Kraftzentrum ragt er tber
dem Korper empor.

Dies alles besagt: nicht als menschliche Figuren, sondern als
Holzstiicke — in der Terminologie der modernen Kunst: als «ob-
jets» — sind die Schnitzereien der Primitiven mit Kraft geladen.
Der Holzkorper, nicht der Menschenkérper zithlt; der Gegenstand,
nicht die Darstellung. Eine primitive Plastik ist, wie weit sie auch
darstellerische Momente in sich aufnehme, immer vor allem ein
Kraft verkorpernder, Kraft ausstrahlender Gegenstand.

Da aber kénnte man nun denken, es bediirfe der Differenzie-
rung nach Analogie des menschlichen Korpers nicht. Und in der
Tat begniigt sich ja nicht selten der Primitive mit einem rohen
Stiick Holz. Die Identifikation erscheint als vollzogen, bevor sich
die Frage auBerer Ahnlichkeit stellt. Selbst den individuellen Toten
erkennt man ja im Pfahl, den man zur Re-Inkorporation seiner
Seele gesetzt hat, wieder. Jedes undifferenzierte Stiick Holz, ja
jeder beliebige lebendige Stoff ist als Geisttriger tauglich: unter




316 Aeta Trop, XV, 4, 1958 — Ethnologie

Umstiinden mull sogar ein bereits in ihm — in einem Baum zum
Beispiel — hausender Geist veririeben werden, damit der Geist des
Verstorbenen an seine Stelle treten kann. Und dennoch beschreitet
die primitive Kunst den Weg der «Menscheniithnlichkeit», bedient
sie sich nicht des Holzkérpers allein, sondern auch des mensch-
lichen Korpers. Dies ist leicht erklirlich, wenn man an die Be-
deutung denkt, die der Primitive aller Zonen dem Kopf des Men-
schen beimifBt. Der Kopf gilt ihm in besonderem Grade als Sitz
des Geistes oder der Seele. Schiidelkult in den mannigfaltigsten
Formen wird oder wurde einst bei den meisten Primitiven der
Iirde betrieben. Die Zusammenhiinge zwischen Figuralplastik und
Schadelkult sind schon frith von der ethnologischen Kunstfor-
schung erkannt worden ', Tm Augenblick, da auf den rohen Pfahl
cin menschlicher Schiidel gesteckt wird, ist der erste Schritt zur
menschlichen Analogieform getan. Uberall auf der Iirde, bis hin
zu den lindlichen Kinderpuppen in europilischen Gegenden, gibi
es den Pfahl oder das Holzstiick, dessen oberes linde als Kopl
geschnitzt ist. I'ndlich deutet die fast allgemeine Uberproportio-
nierung des Kopfes in den Skulpturen der Primitiven auf seinen
besonderen Rang als Geistessitz hin. Durch die Kennzeichnung des
oberen Pfahlendes als Kopf wird der Pfahl zum Rumpf, und damit
ist fiir die weitere Differenzierung das Stichwort gegeben. Immer
mehr wird das Illement des Darstellerischen in die IMiguren auf-
genominen, aber nie um der Darstellung willen, nie als Selbst-
zweck, sondern immer nur im Dienste der Verkérperung.
Abgesehen von der Gliederung der I'iguren nach Analogie des
menschlichen Korpers, von der noch nither zu sprechen sein wird,
bekommt mit der Aufnahme des Ahnlichkeitsmomentes die natiir-
liche Oberfliche der IFiguren besondere Bedeutung. Aber wieder-
um nur eine relative, und jederzeil kann, wenn nur der «<ikono-
graphische» Typus gewahrt bleibt, auf die differenzierende Be-
handlung der Oberfliche auch verzichtet werden. Selbst innerhalb
der einzelnen Typen also geht es von roh geschnitzten Stiicken zu
solchen. deren Oberfliche bis in die feinsten plastischen Schwe-
bungen «modelliert> und nicht selten durch eine fast metallisch

¥ LEO FROBENIUS, Masken und Geheimbiinde Afrikas. Nova Acta. Bd. LXXIV.
Nr. 1. Halle 1898.

Lo FROBENIUS, Urspriinge der Kultur. Berlin 1898. Im letztgenannten Werk
restimiert der Verfasser folgendermafen: «Fin Baumstamm wird auf das Grab
gepflanzt. In ihm haust der Geist der Gestorbenen. Aus diesem Aste wird die
Ahnenfigur. Zuerst setzt man den Schiidel auf den Stab. Denn auch der Schiidel
ist die Wohnstiitte des menschlichen Geistes. Der einfache sich hieraus ent-
wickelnde Ahnenpfahl ist ein Stab, an dessen Oberteil ein paar Kerben ange-
bracht sind. Das sollen Mund und Augen sein... Kurz und gut, wir sehen das
Menschenbildnis entstehen» (p. 308).



Schmalenbach, Grundsdtzliches zur primitiven Kunst 317

anmutende Hochpolitur veredelt ist. Durch wechselnde struktu-
relle Behandlung: durch verschieden gelagerte geschnitzte Schraf-
furfliichen in der Haarpartie etwa oder auch durch die Angabe
der Téatowierungen, aul die oft ecin ausgesprochener Wert gelegt
wird, kann ein erhdhter Oberflichenreiz, eine gewisse besondere
Kostbarkeit erzielt werden. In vielen Gegenden kommt endlich mit
grofiter Vehemenz die I'arbe hinzu: sei es, dafl die Figuren gefirbt,
oder sei es, daf} sie polychrom bemalt werden. Wo die I'arbe ver-
wendet wird, da geschieht es gewohnlich mit besonderer Laul-
stirke. Als selber krafthaltige Substanz — Naturfarben! — fiigt
sie den plastischen Gebilden zusiitzliche Kriifte zu und steht daher
weniger im Dienste der «Veredelung» als im Dienste der verstiirk-
ten Wirkung. Allein aus diesem Grunde ist es selbstverstiindlich,
daB es nicht ihre Aufgabe sein kann, die physische «Ahnlichkeil»
der Plastiken zu unterstreichen. Im Gegenteil, die I'arbe Lritt als
betont anti-naturalistisches Mittel auf. Charakteristischerweise
tritt die Polychromie in Zonen, wo die naturalistische Haltung der
Kunst betriichtlich vorgetrieben ist, wie etwa in Westafrika, star-
ker in den Hintergrund. Und ebenso charakteristischerweise
haben gerade auch in solchen Zonen die Masken eher eine Neigung
zum Polychromen, withrend die I'iguren lieber in der Monochromie
verharren.

Bezeichnend ist endlich das Verhalten des primitiven Kiinst-
lers gegeniiber dem in der Welt der Primitiven so bedeutsamen
Schmuck: er stellt ihn nicht dar. Der Wert des Schmucks besteht
jJa in erster Linie in der Krafterfiilltheit der verwendeten Materia-
lien, in seinem Amulettcharakter. Ihn nur als Schmuck darstellen,
hieBe: das Darstellungsprinzip tiber das Verkorperungsprinzip sie-
gen lassen. IThn nur um seiner magischen Bedeutung willen dar-
stellen, hielle dasselbe; denn mit der Preisgabe der echten Mate-
rialien hiitte er sein magisches Wesen ecingebiifit. Was hingegen
nicht nur hiufig, sondern beinah die Regel ist, das isl das Schmiik-
ken der Figuren mit wirklichem Schmuck: sei es nun nur, damit
sie geschmiickt werden, oder sei es, damit sie zusitzliche Krifte
gewinnen. So wie man ja den Fetischfiguren zur I‘rhéhung ihrer
Wirksamkeit gern alle erdenklichen magischen Substanzen ein-
verleibt. s ist bezeichnend, da3 auch unsere Volkskunst gern ihre
Gotterbilder mit reichem Schmuck behingt: sie nimmt sie person-
licher, lebendiger, wirklicher, als die «cigentliche» Kunst es tut.
Den Hochkulturen ist das Schmiicken der Figuren, sofern nicht
der Volksglaube auch da weiterhin miéchtig ist, fremd. Schon in
Benin wird der Schmuck mitsamt den iibrigen Attributen darge-
stellt und nicht mehr umgehingt; ja iiberall, wo in den primitiven
Kulturen eine édltere oder gelegentlich eine benachbarte Hochkul-



318 ActaTrop. XV, 4, 1958 — Ethnologic

tur ihre Wirkung tut, begegnen — wie beispielsweise sehr auffal-
lend in den HaAuptlingsstatuetten der Bena Lulua im Belgischen
Kongo — Figuren, die mit geschnilztem Paradeschmuck und ge-
schnitzten Paradewaffen aufs reichste versehen sind.

Wir haben notiert, dall die Gliederung des menschlichen Koér-
pers in der primitiven Kunst eine grundsétzlich nichtorganische
ist. Die Teile werden isoliert behandelt und nicht als funktionelle
Glieder eines Ganzen. Der Aufbau geschieht also in rein additiver
Weise, ja selbst die einzelnen Korperpartien werden bei verhiiltnis-
méabig fortgeschrittener Differenzierung in autonome Teile zerlegt:
die Beine in Fiile, Unter- und Oberschenkel; die Arme in Ilinde,
Unterarm, Oberarmn und Schultern; am Korper selbst wird die
Bauchpartie oft als selbstindig vorspringender Teil gegeben, und
ebenso selbstiindig werden Brust und Schulterblitter abgegrenzt:
sogar Augen, Ohren, Nase, Mund setzt man oft aus sauber ge-
trennten Ilementen zusammen. Die Isolierung der Teile geschieht
in der Regel nicht oder nicht in erster Linie mit linearen, sondern
mit plastischen Mitteln: ein jeder ist gewissermaflen ein Stiick
Holz fiir sich (andererseits kommt in der primitiven Kunst das
nachtrigliche Zusammenfiigen von Stiicken nur in seltenen Aus-
nahmen vor). Zu dieser Art der [solierung werden nun aber selten
stereometrische Grundformen, sondern vielmehr einfache plasti-
sche I'ormen verwendet; auch hierin herrscht keine gesetzhafte,
«metrische» und so auch keine stereometrische Sprache. Die pla-
stischen Volumen werden zwar nach FFormeln (Formeln fiir Brust,
Schultern, Augen und so weiter), nicht aber nach einer Form ge-
schnitzt; sie sind stereotyp, aber nicht strenggenommen slereo-
metrisch.

Dies rithrt daher, daB sich das Prinzip der Volumentrennung
mit der vitalistischen Grundauffassung verbindet. Nicht im gan-
zen Korper allein ist Kraft verkorpert: mit Kraft geladen ist jeder
einzelne Teil. Jedes einzelne Volumen ist nicht nur passives Glied
in einem Gesamtrhythmus, sondern ein aktiver, in seiner Wirkung
auf sich gestellter Korper. I'lir sich allein genommen herrscht ja
das Prinzip der Volumentrennung keineswegs ausschliefilich in
der Kunst der Primitiven, es herrscht in der Kunst samtlicher
archaischen Hochkulturen. Ja, dort mag die Isolierung der Teile
sogar bedeutend klarer, betonter, konsequenter sein: sie kann echt
stereometrischen, kubischen und schlieflich gar ornamentalen
Charakter annehmen. Aber damit bleibt die IKinzelform dort auch
immer passives Element. In der primitiven Kunst stofit jeder Teil
aktiv in den Raum vor, «verdringt» im aktiven Sinne des Wortes
Raum und nicht nur passiv im Sinne der Physik.

Diese Kraftgeladenheit, Gespanntheit, Lebenerfiilltheit der Iin-



Schmalenbach, Gruandsdtzliches zur primitiven Kunst 319

zelform wird dadurch erreicht, dal der Vorgang des Schnitzens
weder durch eine naturalistische noch durch eine geometrische
IEndform absorbiert wird: er ist immer sichtbar im Ergebnis er-
halten, man erlebt jede IFigur als aus dem Holz herausgehauen,
herausgeschnitzt. Das Geformtwerden ist in der Form noch leben-
dig. In jeder Kante, jeder I'liche, jeder Rundung erlebt man, ja
beobachtet man den Entschlufl des Beils oder Messers zu eben
dieser Kante, dieser Fliche, dieser Rundung.

Wenn in irgendwelcher nichtprimitiven Holzplastik das Holz
nur noch «modelliert» wird, kommen seine Wachstumskréafte an
der Oberfliche nicht mehr zur Wirkung. Der Malerialcharakter
mag, durch die Maserierung etwa, noch lebendig zum Ausdruck
kommen, die lebendige Kraft des Holzes aber ist iiberwunden.
Bei den Primitiven stellt das Holz sogar in den «veredeltsten»
Stiicken dem Kiinstler — im Resultat sichtbar — seinen Wider-
stand entgegen. Nie sind die Spuren des bearbeitenden Werkzeugs
ginzlich verwischt, und zumindest kommt in der fiir jeden Teil
unmittelbar aufgewendeten Kraft des Formens die Gegenkraft des
Holzes zum Ausdruck.

Und noch in einem weiteren Sinne ist das Holz als solches an
der fiir uns dsthetischen, fiir den Primitiven magischen Wirkung
des Schnitzwerks beteiligt. Bei aller Isolierung der einzelnen Teile
vereinheitlicht es das Ganze. IIs vereinheitlicht wiederum aber
nicht auf passive, sondern auf aktive Weise — im Gegensatz zum
Stein in den alten Hochkulturen oder gar zu Materialien wie der
Bronze. Das Holz ist ein lebendiger, saftvoller, kraftvoller Stoff.
Auch wenn es geschlagen ist, scheint es noch zu wurzeln und zu
wachsen. Wichtiger als seine Schwerkraft sind die ihm innewoh-
nenden, von unten nach oben aufsteigenden Krifte. Diese Wachs-
tumskrifte durchdringen, vereinheitlichen die ganzen Figuren.
Die Volumentrennung ist nicht so scharf durchgefiihrt, dal} sie
diese Krifte nicht mehr durchlielie. Selbst die vertikalen Risse,
die infolge der Verarbeitung des feuchten —— lebendigen —- Holzes
beim Austrocknen zu entstehen pflegen, wirken noch als echter
Ausdruck einer natiirlichen Lebendigkeit und werden, da sie auf
der Linie der ganzen kiinstlerischen Haltung liegen, von uns als
legitime Irscheinung durchaus asthetisch miterlebt. So ist es zu
einem Teil das lebendige Holz selbst, das fiir den Ausdruck natur-
hafter Kraft und vitaler Lebendigkeit sorgt.

Denn im Gegensatz zu aller sonstigen Kunst empfinden wir die
Kunst der «Naturvolker» als naturhaft. Der Natur als solcher ist
eine gewisse Legitimitit tiber das Kunstwerk eingerdumt. Nicht
daB dadurch die asthetisch notwendige Grenze zwischen Natur
und Kunst verunkliirt wiire, aber im Asthetischen spielt die Natur




320 ActaTrop. XV, 4, 1958 — Ethnologie

als solche in der beschriebenen Weise mit: durch die nach wie vor
lebendige Kraft des Holzes; durch die zum Ausdruck gebrachte
Verkorperung von wirklicher Lebendigkeit und nicht bloBe Dar-
stellung von Lebewesen; durch die Ausstrahlung der Présenz von
Damonen, die hier nicht zu Gottheiten «versteinert», sondern von
der gleichen Substanz wie die lebendige Natur, selbst also ein
Stiick Natur sind. Gerade weil diese Naturhaftigkeit weder durch
naturalistische noch durch elementare Formen iiberwunden ist,
wirkt die Kunst der Primitiven elementar wie keine andere: eine
Kraft kommt in ihr zum Ausdruck, die auch durch keine geistigen
«Inhalte» begrenzt und gebrochen wird: sie ist ungebrochen, ur-
spriinglich und elementar.

Résumé.

Dans cet article, la notion de IArt primitif est limitée expressément, sinon
méthodiquement, a I'art des peuples primitifs agriculteurs, surtout d’Afrique et
d’Océanie. L’art des peuples chasseurs du paléolithique se (rouve ainsi exclu
des I'abord.

L’art primitif n'est pas descriptif mais personnifiant. Ceci le distingue par
son essence de tout autre art. Sa fonction primordiale est de personnifier les
ames, les esprits el les puissances.

Tout art primitif est expressif & cause de cette fonction fondamentale.
I se distingue, d'une part, d'un art s’appuvant sur le figuratif (qui peut ¢tre.
selon les circonstances. également expressif), et, d’autre part, d'un art géomé-
trique et normatif, dans lequel toute agitation spirituelle fait place au calme
el & Pordre souverains. Alors que dans d’anciennes définitions la frontiére entre
I'art primitif et celui des cultures de l'antiquité ne pouvait étre tracée avec
précision, la présente définition, relevant le principe de la personnification dans
Iart primitif, permet d’analyser celui-ci comme étant un art avant sa propre
empreinte.

L’art des cultures de I'antliquité connail el le principe figuratif et celui de
la stylisation géométrique. Devenues des dicux souverains, les puissances ne
sont plus des ames et des esprits insondables ; elles ne sont pas personnifiées,
mais représentées soit directement, soit par des symboles. Il faut relever que
la surface prend une place prépondérante du point de vue artistique soit comme
facteur de représentation (relief et peinture murale), soit comme principe de
style (conceplion cubique de la ronde-bosse, staticité, et stylisalion de I'espace
dans 'arl muralj. Il s’agit de représenter la puissance et non de personnifier
les puissances. La ou I'art de Pantiquité présente de forts traits expressifs (Amé-
rique anlique. premieres périodes de I'art roman en Europe), et méme si l'on
croit v trouver une personnification immédiate des puissances, prédominent
néanmoins, d'un coté, le principe figuratif et, d'un autre coté, celui de la stvlisa-
tion géoméirique. Dans ces cas-la—comme également dans l'art dit populaire —
des couches de croyances plus anciennes sembleraient continuer a survivre el
& agir.

Un parallélisme entre 'art des populations primitives des Tropiques el celui
du néolithique parait douteux. Le dernier tend vers l'ornement géométrique et
laisse a l'arriére-plan la plastique figurative. La cause de cet aspect de l'art
néolithique doit probablement étre cherchée dans 'influence de la vie pastorale.
[."état pastoral ne connait généralement pas la plastique figurative. Son fonde-



Schmalenbach, Grundsdtzliches zur primitiven Kunst 321

ment esthélique est autre. Il ignore la « note expressive » si féconde pour l'art
primitif paysan ; par contre, il recéle un besoin de pure esthétique et un besoin
d’'ornementation issus d'une conscience de classe éthique et sociale. Nous y
trouvons la tendance, inconnue a I'agriculteur, vers la beauté autonome et l'or-
nementation inexpressive. L’art, que nous désignons comme art « libre », prend
donc racine dans la non-liberté spirituelle de 'agriculteur ; par contre, I'art dit
« non libre », ou «art appliqué » sort de la liberté spirituelle du pasteur.

Le principe de la personnification a des conséquences immeédiates et exclu-
sives pour le caractere formel de I'art primilif, et ne se trouve pas épuisé par
la notion de '« expressif » qui est également valable pour d’aulres formes d’art.

L’art primitif ne connait aucune loi de la forme. Seule existe une pluralité
de types de représentation qui ont force de loi dans les diverses régions, tribus
el mémes villages. Le pluralisme formel correspond au pluralisme des associa-
tions sociales, au pluralisme de la faculté imaginative, au pluralisme des imagi-
nations elles-mémes, et, finalement au pluralisme des dmes, esprits et puissances.

Bien que l'art primitif ait la possibilité de s’avancer trés loin vers la person-
nification et la stylisation géométrique, il ne peut dépasser la limite o il aban-
donnerait le caractére d'un art de la personnification. Lorsqu’il dépasse cette
frontiére, quelles qu’en soient les causes, il n’y a plus d’art primitif.

Les figures de I'art primitif ne connaissent pas d’activités physiques, puisque
seule compte 'activité spirituelle des puissances ou des forces personnifices.
Pour cette méme raison, la représentation de groupes est rare et, s’il y en a.
les figures se trouvent isolées : elles n'agissent pas de concert, mais se succedent.
Les personnages sont, en régle générale, dans la plus grande quiétude, de sorte
que l'activilé des esprits représentés physiquement parait d’autant plus agitée.

Le corps humain n'est pas con¢u comme une unité fonctionnelle et orga-
nique, sinon le principe de la description prévaudrait. La « puissance » est en-
diguée en lui et ne peut épuiser ses forces vitales par les mouvements du corps.
Pour cette raison, seule compte dans tout art primitif, la méthode de la sépara-
tion des volumes. Chacun des volumes du corps est une forme isolée. Contraire-
ment aux arts des civilisations de 'antiquité, ou le principe de la séparation
des volumes est également admis, cette construclion addilive du corps n’est pas
régie dans les arts primitifs par un canon de forme général et souverain :
chaque partie est chargée d'une nouvelle force plastique.

La technique de la sculpture sur bois joue un réle aclif dans le résullat
formel. La ott un modelage différentiel est déja atteint, le travail du couteau 2
sculpter n'est pas absorbé par lui, ni méme par le « descriptif » relalivement tres
poussé. La force du travail rend actives les forces d'inerlie du matériau —— et
par cela méme une nouvelle « force » en tant que telle.

Le primitif pense personnifier dans ces statues des forces vivantes, réelles
et, par conséquent, agissantes, Nous ressentons cela directement, en dehors des
convictions religieuses de auteur. L’efficacité s’est déplacée de la zone reli-
gieuse vers celle de l'esthétique. Nous vivons les puissances « personnifiantes »
comme puissances artistiques et plastiques. Et nous sentons la présence inquié-
tante d’esprits vivants en tant qu’expression artistique renfermant une inquié-
tude spirituelle.

Ainsi se trouvent définies non seulement les propriétés exclusives et for-
melles de l'art primitif, mais en méme temps une attitude artistique, adéquate
et par cela méme légitime de l'atlitude du primitif.

Summary.

The use of the term “primitive art” in this paper is confined expressly il not
methodically, to the art of peasant native populations, especially those of

Acta Tropica 15, 4, 1958 21



322 AetaTrop. XV, 4, 1958 — Ethnologie

Africa and Oceania. Thus the art of the paleolithic hunting tribes is excluded
a priori.

Primitive art is not representational, but consists of embodiment. This
distinguishes it fundamentally from all other art. The personification of souls,
spirits and powers is its basic function.

Because of this basic function, all primitive art is expressive. It differs only
on the one hand from representational art (which can also sometimes be expres-
sive), and on the other hand from art which is geometrical and normative,
where all spiritual restlessness gives place to peace and order. In earlier
definitions the dividing line between primitive art and the art of ancient civili-
zations was not precisely drawn. But when primitive art is defined as the art of
personification, it can then be analysed as an art with its own particular
characteristics.

In the art of ancient civilizations both representation and geometrical
stylisation are found. The powers—now sovereign gods, no longer inscrutable
souls and spirits-—are not personified, but represented, either directly or
symbolically. It is significant that here the tendency to flatten established its
dominion: as a means of representation (bas reliefs and wall pictures), or as a
principle of style, as witness the reduction to the cubic conception of [ree
standing plastic, rigid frontality, two-dimensional stylising in wall decorations.
Its aim is the representation of Power, and not the personification of powers.
Where ancient art is strongly expressive (early native American, early European
Romanesque), and where it might be thought that the principle of personifi-
calion was involved, it is in fact only either representationalism or geometrical
stylisation. In such cases, as also with so-called folk art, it is probable thal
various layers of former beliefs are still alive and active.

The parallelism of the art of tropical natives and that of European neolithic
peoples seems questionable. The latter tends to geometrical ornamentation and
puts figurative sculpture into the background. The reason for this aspect of
neolithic art is possibly the participation of pastoral tribes. Pastoral art is
commonly without figurative sculpture. Its aesthetic basis is different. 1t does
not feel the “expressive need” which is so fruitful in primitive peasant art, but
instead a purely aesthetic necessity for decoration, which comes from ethical
and social consciousness of quality. Here there is a tendency, unknown to the
peasant, towards things beautiful in themselves and towards non-expressive
ornamentation. The art which we usually call “free” originates, therefore, in the
spiritual bondage—of the peasant, while the art which we are in the habit of
calling “unfree”, “applied arl” stems from the spiritual freedom—of the pastoral
peoples.

The principle of personification has direct and exclusive consequences on
the formal character of primitive art, which cannot be completely described by
the word “expressive”, since it also applies to other arts.

Primitive art is not subject to any laws of form. There are only many dif-
ferent types of image which, in certain regions, tribes or villages, have the
power of law. Formal pluralism corresponds to numerous social units, to varia-
lions in imaginative style, to spontaneity of imagination itself, to a multiplicity
of souls, spirits and powers.

Although primitive art can go a long way towards representational as well
as geometrical stylisation, it alwayvs stops short of the dividing line beyond
which its character as an art of personification would cease to be. Where it
goes beyond this line, under whatever conditions, it can no longer be described
as primitive art.

The figures in primitive art do not portray any bodily action; their impor-
tance lies only in the spiritual activity of the powers they personify. For the



Schmalenbach, Grundsdtzliches zur primitiven Kunst 323

same reason groups are rare and where they do exist the figures in them are
isolated. They have no functional cohesion; they are merely in juxtaposition.
The figures are usually completely at rest, which hightens the effect of the
personified spirit and makes it all the more disturbing.

The human body is not regarded as a functional, organic unit, as this would
mean that the principle of representation had prevailed. The “power” in it is
blocked up and cannot exert itself in the power struggle in the body. Because
of this the method of separation of volumes prevails in all primitive art. Each
volume of the body is an isolated form. In contrast to the art of ancient
civilizations, where the principle of volume separation is likewise in operation,
this additive building up of the body in primitive art is not subject to a
pervading, sovereign canon of form: each part is charged with new, plastic
power.

The process of carving takes an active part in the formal result. Iven
where modelling has reached the stage of development where it is already
differentiated, the marks of the carver’s tool are not absorbed. Nor are they
by the very advanced representation The power involved in the actual work
brings into being the opposing power in the material, and through this process
makes power as such once again active.

Primitive man tries to personify real, living, and therefore active powers
in his figures. This is outside his religious convictions and can be directly
experienced by us. The effect has moved out of the domain of religion into
the domain of aesthetics. We experience the disturbing presence of living spirits
through their expression in art in which the spiritual restlessness is confined.

Thus are demonsirated not only the exclusive, formal characteristics of
primitive art, but also the artistic behaviour corresponding to the behaviour of
primitive man and therefore legitimate.



	Grundsätzliches zur primitiven Kunst

