
Zeitschrift: Acta Tropica

Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 14 (1957)

Heft: 1

Artikel: Kulturkontakt und Kulturzerfall : Eindrücke von einer Neuguineareise

Autor: Bühler, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-310674

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-310674
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Basler Museum für Völkerkunde.

Kulturkontakt und Kulturzerfall.
Eindrücke von einer Neuguineareise.

Von Alfred Bühler.

Von Anfang November 1955 bis Ende März 1956 führte der
Verfasser im Auftrag des Basler Museums für Völkerkunde im
Sepik-Distrikt (Territorium Neuguinea) eine ethnographische
Sammel-Expedition durch. Er war begleitet vom bernischen
Reiseschriftsteller und Photographen René Gardi. Besucht wurden
Siedlungen am mittleren Sepik und einem Teil seiner Nebenflüsse
zwischen Yeshan und Angoram, das Bergland von Washkuk im
Hinterland von Ambuliti und der Maprik-Bezirk im Südabschnitt und
Vorland des Prinz Alexander-Gebirges. Wenn man für die in Frage
kommenden Volksteile die von Ethnologen angegebenen, im Lande
selbst aber kaum gebrauchten, ja sogar unbekannten
Stammesbezeichnungen verwenden will, so handelt es sich im Tiefland in
der Hauptsache um die Iatmül. Für ihre wirtschaftlich durch
Sagogewinnung, Fischerei und Gartenbau gekennzeichnete Kultur
ist eine äußerst hochstehende Kunst charakteristisch. Die Kwoma
im Bergland von Washkuk, deren Einflüsse sich auch noch am
Sepik oberhalb Ambuliti geltend machen, besitzen wie die Abelam
von Maprik eine der für die Hügelgebiete Nordostneuguineas
typischen Kulturen mit sehr hochstehendem Landbau, in dem vor
allem der Yams eine auch kultisch unterstrichene Rolle spielt und
der durch Gewinnung von Sago ergänzt wird. Künstlerisch stehen
die Kwoma in ziemlich enger Beziehung zum Millelbezirk des

Sepik. Bei den Abelam von Maprik sind diese Beziehungen auch
noch vorhanden, aber doch bedeutend schwächer, und gar im Norden,

wo es sich zum Teil schon um eine zu den Arapesh gehörige
oder doch um eine Mischbevölkerung handeln mag, fehlen solche
Übereinstimmungen sozusagen ganz.

Die oben erwähnten Gebiete sind alle schon von Ethnologen
besucht und bearbeitet worden, am eingehendsten und umfassendsten

jedenfalls der Sepik-Bezirk von der Mündung bis Ambuliti.
Neben frühen deutschen Expeditionsberichten und einigen
weitgehend von soziologischen und psychologischen Gesichtspunkten
geleiteten Darstellungen ist dieses Gebiet vielfach auch in Abhandlungen

über die Kunst Neuguineas oder der Südsee im allgemeinen

Acta Tropica 14, 1, 1957 1



2 Acta Trop. XIV, 1, 1957 — Ethnographie

weitgehend berücksichtigt worden 1. Über die Bevölkerung des

Washkuk-Berglandes existiert m. W. nur eine einzige Publikation,
die sich zudem in der großen Hauptsache bloß mit Erziehungsproblemen,

d. h. mit Fragen des Aufwachsens in einer Kultur und der
Eingliederung in dieselbe befaßt2. Maprik schließlich und die
angrenzenden Gebiete im Süden und Norden sind ebenfalls noch sehr
wenig bekannt3. Wie in den größeren neueren Arbeilen über die
latmül stehen auch in den Publikationen über Washkuk und
Maprik allgemein kulturelle Fragen sowie Probleme soziologischer
und psychologischer Art im Vordergrund. Mehr oder weniger
kommen dabei auch mythologische Überlieferungen und religiöse
Vorstellungen zu ihrem Rechte. Materielle Kulturaspekte dagegen
werden nur nebenbei berührt, und insbesondere sind die
Kunstformen und -stile dieser Völker noch nie eingehend behandelt
worden.

Für den Ethnologen, der das Glück hatte, vor 25 bis 30 Jahren
Neuguinea oder andere melanesische Inseln zu besuchen, ist es

fast unfaßlich, wie sehr sich dort die kulturellen Verhältnisse seither

geändert haben. M.Mead hat dies in ihrer neuen Untersuchung
über die Manus (Admiralilätsinseln) an einem besonders erstaun-

1 Vgl. z.B.:
Bateson, G.: Social Structure of the latmül People of the Sepik-River.

Oceania, Vol. II, 1931/32.
— Naven. Cambridge 1930.

Behrmann, W.: Im Stromgebiet des Sepik. Eine deutsche Forschungsreise
in Neuguinea. Berlin 1922.

FlRTH, R.: Art and Life in New Guinea. London and New York 1936.

Koouman, S.: De Kunst van Nieuw Guinea. Den Haag 1956.

Linton, R. und Wingert, P.: Arts of the South Seas. The Museum of Modern
Art, New York 1946.

Mead, H.: Sex and Temperament in three primitive Societies. Mentor Books,
New York 1950.

Reche, O.: Eine Bereisung des Kaiserin Augusta-Flusses (Neuguinea). Glo¬

bus, Bd. 97, 1910.

Schmalenbach. W.: Plastik der Südsee. Stuttgart 1956.

Speiser, F.: Über Kunststile in Melanesien. Ztschr. f. Ethnologie, Bd. 68, 1937.

Tischner, H. und He wicker, F.: Kunst der Südsee. Hamburg 1954.

2 Whiting, J. W. H.: Becoming a Kwoma. Teaching and Learning in a New
Guinea Tribe. London 1941.

3 Kaberry, Ph. M.: The Abelam Tribe, Sepik District, New Guinea. Oceania,
Vol. XI, 1940/41.

— Law and Political Organisation in the Abelam Tribe, New Guinea. Oceania,
Vol. XII, 1941/42.

Mead, M.: Sex and Temperament in three primitive Societies. Mentor Books,
New York 1950.

Wirz, P.: Kunstwerke vom Sepik. Führer durch das Museum für Völker¬
kunde und Schweizerische Museum für Volkskunde, Basel 1954.



Bühler, Kulturkontakt und Kulturzerfall

o c

Chamb

'""'%„„ ¦""""W/m.

Abb. 1. Kartenskizze des Sepik-Distriktes
1 Wewak 5 Ambuliti
2 Maprik 6 Kanganaman
3 Numbungai 7 Tambunura
4 Yeshan 8 Angoram

a Mittleres Sepik-Gebiet (zwischen Ambunti und Angoram), Wohngebiet der
latmül.

b Bergland von Washkuk, Wohngebiet der Kwoma.
c Maprik-Subdistrikt, Wohngebiet der Abelam.

liehen Beispiel dargelegt4. Ganz ähnliche Änderungen von ebenso
überraschendem Ausmaße haben aber auch in andern Teilen
Melanesiens stall gefunden. So wie möglicherweise auf den
Admiralitätsinseln die Einrichtung militärischer Stützpunkte und
damit der Kontakt mit Tausenden von Weißen die Kulturwandlung
wenn nicht ausgelöst, so doch beschleunigt haben, so darf man in
den großen Küstenplätzen Neuguineas infolge des Krieges mit
denselben Umständen rechnen. Wieder an andern Orten, wie vor
allem etwTa im Bereich von Hauptsitzen der Administration, von
guten Häfen, bedeutenden Flugplätzen, Zentren für Plantagenwirtschaft

und Handel, haben die damit verbundenen Konzentrationen

von Weißen und entsprechender Bedarf farbiger
Hilfskräfte, vor allem aber der dadurch bedingte, besonders starke
Kontakt zwischen den einheimischen Kulturen und unserer
Zivilisation, ähnliche Folgen gehabt (Port Moresby, Rabaul, Lae, Ma-
dang u.a.), und schließlich sind vereinzelt durch Missionsgesell-

4 Mead, M.: New Lives for Old. Cultural Transformation-
New York 1956.

-Manus 1928-1953.



4 Acta Trop. XIV, 1, 1957 — Ethnographie

Schäften (im Hinblick auf kirchliche Organisationen) oder durch
die Kolonialverwaltungen Versuche unternommen worden, die
Eingeborenen zu einer den veränderten Verhältnissen entsprechenden

Selbstverwaltung zu bringen. Am ausgedehntesten und, wie es

scheint, am erfolgreichsten sind solche Pläne in den Britischen
Salomonen verwirklicht worden 5.

Für den Sepik-Distrikt, abgesehen von einem schmalen
Küstenstreifen im Bereich des Distrikt-Hauptortes Wewak, fallen so

auffällige Formen des Kulturkontaktes außer Betracht. Dafür ist
die Zahl der Weißen (Verwaltungsbeamte, Missionare und private
Ansiedler) zu gering, beträgt sie doch bloß einige hundert, die
zudem in der Mehrzahl an der Küste wohnen, gegenüber mehr als
200 000 Eingeborenen. Auch wirtschaftlich spielt das ganze Gebiet
bis heute eine so bescheidene Rolle, daß dadurch keine Änderungen

in großem Ausmaße erfolgten, und darum sind auch von seifen

der Administration, abgesehen wiederum von Wewak, noch
keine Schritte unternommen worden, um die Eingeborenen einer
Selbstverwaltung entgegenzuführen. So wäre eigentlich zu erwarten

gewesen, daß sich in den von uns besuchten Gebieten noch
relativ wenig geändert habe, daß die traditionellen Kulturen noch
immer relativ intakt vorhanden seien. Dies um so mehr, als die
Sepikniederung bis hinauf nach Ambunti erst vor 30 Jahren unter
Kontrolle genommen wurde und in vielen Teilen noch lange nachher

kaum befriedet war, Washkuk und Maprik erst von 1937 an
erschlossen wurden. Man darf aber nicht vergessen, daß im Sepik-
gebiet schon vor der einsetzenden Kontrolle durch die Administration

Pflanzungsarbeiter angeworben und daß nachher die Sepik-
boys zu den begehrtesten Arbeitern des Territoriums wurden.
Auch Washkuk und Maprik vor allem liefern seit Jahren beträchtliche

Zahlen von Hilfskräften für die Weißen. Ferner sind schon
vor dem Krieg Luftverbindungen eingerichtet worden, und heute
besitzt praktisch jede Regierungsstation und jede Missionsniederlassung

ihren eigenen Flugplatz. Trotz der geringen Zahl von
ansässigen Weißen hat also auch in diesem Gebiet der Kontakt mit
unserer Zivilisation immer intensivere Formen angenommen. Im
Bereich des Sepik und seiner Nebenflüsse hat er am frühesten be-

Vgl. z.B.:
Hogbin, J. H.: Experiments in Civilizalion. London 1939.

— Native Councils and Native Courts in the Solomon Islands. Oceania,
Vol. XIV, 1943/44.

— Notes and Instructions to Native Administration in the British Solomon
Islands. Oceania, Vol. XVI, 1945/46.

— Social Government for New Guinea. Oceania, Vol. XVII, 1946/47.

— Transformation Scene. London 1951.

Reed, S. W.: The Making of Modern New Guinea. Philadelphia 1943.



Bühler, Kulturkontakt und Kulturzerfall 5

gönnen, dafür aber zunächst nur allmählich an Stärke zugenommen,

während er in Washkuk und Maprik zwar später, dafür aber
auch viel unvermittelter und brüsker zustande gekommen ist.

Man weiß heute zur Genüge, daß der Kulturkontakt und seine
Folgeerscheinungen in allen Teilen der Erde, wo in ihrer Entwicklung

«zurückgebliebene» Völker mit der modernen Zivilisation in
Berührung gekommen sind, zu schweren Störungen geführt hat
und damit zu Problemen, die naturgemäß verantwortungsbewußte
Administrationen und Missionen besonders belasten und beschäftigen.

Auf unserer Reise stand denn auch in den meisten Diskussionen

mit Regierungsbeamten und in vielen Gesprächen mit
Missionaren die Frage im Vordergrund, wüe man die schädlichen
Folgeerscheinungen des Kulturkontaktes vermeiden oder sich positiv

damit auseinandersetzen könne. Vielfach erwartete man vom
Ethnologen Rat in aussichtslosen Situationen, und ofl bedauerte
man es, daß dieser nicht in der Art gegeben werden konnte, wie
man es hoffte. Es war bei solchen Gelegenheiten jewreils tröstlich,
zu wissen, daß auch Regierungsethnologen, die sich doch mit
solchen Problemen intensiv beschäftigen müssen, nur bedingt zu
aussichtsreichen Vorschlägen gekommen sind. Für Neuguinea hat
sich in dieser Hinsicht der ehemalige Regierungsanthropologe von
Papua, F. E. Williams, einer der fähigsten Ethnologen der
neueren Zeil, besonders verdient gemacht6. Gerade seine Ausführungen

zeigen aber mit aller Deutlichkeit, wie schwer, wenn nicht
unmöglich, die Lösung solcher Probleme ist, die für Behörden,
Missionen und Privatleute in Kontakt mit Naturvolkkulturen von
allergrößter Bedeutung sind. Um so weniger darf deshalb
angenommen werden, daß hier auf Grund eines kurzen Aufenthaltes in
einem weiträumigen Gebiet positive Vorschläge gemacht werden
können. Es wird vielmehr darum gehen, das Problem anhand
weniger Beispiele neuerdings eindringlich darzustellen und zu
zeigen, wie sehr lokale Gegebenheiten seine Lösung noch mehr
erschweren. Vor allem aber scheint es uns notwendig zu sein, darauf

Vgl. z.B.:
Williams, F. E.: The Vadala Madness and the Destruction of Native Cere¬

monies in the Gulf Division. Territory of Papua, Anthropology, Report
No. 4, Port Moresby 1923.

— Depopulation and Administration. Oceania. Vol. Ill, 1932/33.

— Practical Education: The Reform of Native Horticulture. Territory of
Papua. Anthropology, Report No. 14, Port Moresby 1933.

— The Blending of Cultures: An Essay on the Aims of Native Education.
Territory of Papua, Anthropology, Report No. 16, Port Moresby 1935.

— Presidential Address—Creed of a Government Anthropologist. Australian
and New Zealand Association for the Advancement of Science, Vol. XXIV,
1939.



6 Acta Trop. XIV, 1, 1957 — Ethnographie

hinzuweisen, daß man die wichtigsten, ja die unerläßlichen
Voraussetzungen zu einer beidseitig befriedigenden Kontaktnahme
mit Naturvölkern noch immer weitgehend übersieht.

Um Folgeerscheinungen des Kulturkontaktes beurteilen zu können,

sollte man aus der Zeit vor Beginn, oder doch vor der
Auswirkung desselben, genaue Bestandesaufnahmen der beireffenden
Kulturen besitzen. Wie schon erwähnt wurde, ist dies in dem von
uns besuchten Gebiet nur teilweise in genügendem Maße der Fall,
für gesellschaftliche und religiöse Strukturen vor allem, und
gerade hier fehlen entsprechende moderne Aufnahmen Wir selbst
konnten uns auf unserer kurzen und auftragsgemäß dem Sammeln
ethnographischer Objekte gewidmeten Reise nur ganz ungenügend
damit befassen. Ebensowenig war es möglich, den Wandel
wirtschaftlicher und rechtlicher Kulturgrundlagen oder gar der
weltanschaulichen Vorstellungen eingehend zu untersuchen. Wenn
daher im folgenden solche Aspekte erwähnt werden, so kann es

sich dabei höchstens um Hinweise handeln, um Bemerkungen, die
auf spärlichen Einzelbeobachtungen beruhen. Häufiger war es

hingegen möglich, Veränderungen von materiellen Erzeugnissen
der betreffenden Kulturen festzustellen, dies weil man zum Teil an
Ort und Stelle neben neuen auch noch alte Formen vorfand und
ferner, weil Gerätschaften, Waffen und Schmuck und Kultobjekte,
wenigstens aus dein Sepik-Gebiet, schon in der frühen Literatur
beschrieben oder in älteren Sammlungen vorhanden sind. Ganz
besonders aber sind uns im Laufe der Reise im Zusammenhang mit
unserer Sammeltätigkeit Folgen des Kullttrkontakles im Bereich
der Kunst bewußt geworden, einer Kunst, die in ihrer traditionellen

Form in allen Gebieten rein religiöse Funktion besitzt, die
aber in die anderen Kulturaspekte sehr stark hineinspielt.
Änderungen im Bereich der Kunst müssen daher für Wandlungen der
Kulturen besonders symptomatisch sein. Gerade in dieser Hinsicht
standen wir nun sozusagen ständig unler dem Eindruck, daß in
den letzten Jahren oder Jahrzehnten ein Zerfall von kaum
faßbarem Ausmaße stattgefunden hat. So stark waren diese
Eindrücke, daß man von sterbenden Kulturen zu sprechen versucht
war, besonders im Sepik-Tiefland, elwas weniger in den Berg-
ländern von Washkuk und Maprik. Aber auch dort zeigten sich
überall Zeichen des auf eine Kulturkrise hindeutenden Zerfalls der
traditionellen Kunst. In den Sepik-Dörfern sind wir uns vielfach
als Antiquitätenhändler vorgekommen, so selten sind dort einigermaßen

gute Schnitzereien oder Malereien geworden. Nun ist gewiß
an diesem betrüblichen Bild u. a. auch der Krieg schuld, der hier
schauerliche Zerstörungen zur Folge hatte. Aber die eigentlichen
Ursachen liegen doch viel tiefer; denn sonst hätten doch wohl die



Bühler, Kulturkontakt und Kulturzerfall 1

Eingeborenen ihre künstlerische Tätigkeit wieder aufgenommen,
um für das Verlorene Ersatz zu schaffen. Das aber ist nur ganz
ausnahmsweise geschehen. Wo man es versucht, handelt es sich
meistens um schlechte Imitationen oder völlig untraditionelles
Machwerk. Nur ausnahmsweise denkt man ferner heute daran,
vom Wetter bedrohte Kunstwerke zu schützen. An vielen Orten
wirft man sie weg oder verbrennt sie. So haben wir in Malu bei
Ambunti ganze Haufen von Malereien gesehen, die, zusammen mit
wundervollen Schlitztrommeln, im Freien verrotteten, weil das
zugehörige Geislerhaus zerfallen war und niemand daran dachte, es

wieder aufzubauen. Ähnliche Beobachtungen machten wir in den
Washkukbergen und in Maprik. An anderen Orten wieder, so vor
allem im Bereich von Numbungai, im Süden des Maprik-Distrik-
tes, herrschte eine wahre Ausverkaufsstimmung. Man drängte
danach, sich aller Dinge zu entledigen, die «zum Alten», d. h. zur
alten Überlieferung, traditioneller Kultur und vor allem zum Kult
gehörten, und sicherlich hätte man diese Kunstwerke genau so wie
am Sepik der Zerstörung überlassen oder absichtlich vernichtet,
wenn wir nichl zufällig gerade in diesem Moment dazu gekommen
wären und sie gekauft hätten.

In besonders auffälliger und deprimierender Form prägt sich
der Niedergang der einheimischen Kunst im Hausbau und vor
allem in den sogenannten Tambaran- oder Geisterhäusern aus.
Giebelmasken, Malereien und anderer kultischer Schmuck an
Wohnhäusern sind in weilen Gebieten der Sepikniederung völlig
verschwunden, schön erhalten eigentlich bloß noch in dem vorwiegend

heidnischen Dorf Tambunum. Dasselbe gilt für die südlichen
Teile von Maprik, wo man früher Wohnhäuser mit Giebelfront-
Malereien versah. Noch schlimmer aber isl es, daß auch die Tam-
baranhäuser, die Kultbauten, dem Untergang entgegengehen. Im
Sepikgebiet, bis hinauf nach Ambunti, haben wir gut erhaltene
und verzierte Bauwerke dieser Art nur noch in wenigen Dörfern,
am großartigslen in Kanganaman, gefunden. An den andern Orten
waren sie dem Zerfall nahe oder schon verschwunden. In vielen
Fällen mögen sie während des Krieges vernichtet wTorden sein.

Symptomatisch ist aber, daß man sie überhaupt nichl mehr oder
dann nur durch klägliche Versammlungshütten der Männer
ersetzte, die auch nicht im entferntesten mit den monumentalen und
großartigen traditionellen Baulen verglichen werden können. Nur
an einem einzigen Ort am Keram, einem Seilenfluß des Sepik, ist
letztes Jahr ein neues Tambaranhaus gebaut worden. Fast ebenso
schlimm wie am Sepik ist die Situation in den Washkukbergen.
Auch dort gibt es schon viele Weiler ohne Geisterhäuser, und
die noch bestehenden zerfallen immer mehr. Am günstigsten ist



8 Acta Trop. XIV, 1, 1957 — Ethnographie

gegenwärtig die Situation in Maprik, wo noch eine ansehnliche
Zahl prächtiger Kultbauten steht. Viele weitere sind aber ebenfalls

schon verschwunden.
Ist der unaufhaltsame Niedergang der Tambaranhäuser und der

damit verbundenen Kunst schon für den flüchtigen Besucher das

auffälligste Zeichen einer bedrohlichen Kulturdegeneration, so muß
sich dieser Eindruck noch verstärken, wenn man sich vor Augen
führt, was diese Bauten kulturell bedeutet haben. Sie sind nämlich
nicht bloß Symbole einzelner religiöser Vorstellungen — und das
allein wäre schon wichtig genug —, sondern in ihnen kommt die
gesamte Weltanschauung jener Kulturen zum Ausdruck. Sie bilden
gleichsam den Kern einer Gemeinschaft, in ihnen prägt sich eine
denkbar enge Verbindung mit den Verstorbenen, den Ahnen und
darüber hinaus mit allen übersinnlichen Kräften aus, die zum
Wohlergehen der Lebenden als unerläßlich erachtet wird. Das Kulthaus
ist die Verkörperung einer heiligen und unverletzlichen Tradition
und der durch sie gegebenen Pflichten und Rechte. In ihm erweist
sich, daß man diese Tradition anerkennt und sich damit geradezu
identifiziert. Dadurch gelangt man aber tuteli zu der notwendigen
äußeren und inneren Sicherheit, die zum Leben unerläßlich ist7.
Funktionell sind damit diese Geisterhäuser vielen kultischen
Zeremonien vergleichbar, die Realisierungen des Urgescheheiis, der
Schöpfung, darstellen und wobei sich die Darsteller in dieses
Geschehen hineinstellen, es selbst erleben, mit ihm eins werden, um
dadurch das ersehnte Gefühl des Geborgenseins zu erlangen.
Solche Kulte und die Kullhäuser repräsentieren also eine auf der
Überzeugung aufgebaute Weltanschauung, daß innigste Verbundenheit,

ja sogar Identifikation mit den Verstorbenen, den
Vorfahren schlechthin, und den Mächten, die die Welt schufen und
ihr Bestehen gewährleisten, zum Gedeihen der Gemeinschaft der
Lebenden unerläßlich ist. Darum besaß jede Siedlungsgemein-
schaf t im engeren Sinne ihr Tambaranhaus, darum setzte man
seinen Stolz darein, es möglichst schön auszustatten. Von solchen
Gesichtspunkten aus kann man wohl verstehen, daß Bauten dieser
Art auch auf uns einen gewaltigen Eindruck machten. Wenn sie
aber am Anfang aufwühlend wirkten, so wich dieser Eindruck
bald dem einer beruhigenden Sicherheil. Ganz besonders in
Maprik wurde uns dies bewußt, wo Tambaranhäuser noch in
größerer Zahl und, vor allem im nördlichen Teil des Bezirkes, in
imponierender Größe vorhanden wTaren. Immer wieder standen wir

7 Vgl. dazu:
Meyer, H.: Das Parakwesen in Glauben und Kult bei den Eingeborenen an

der Nordostkiiste Neuguineas. Annali Lateranensi. VII, 1943. Dem Aufsatz

geht eine sehr bemerkenswerte Einführung von G. Höltker voran.



Bühler, Kulturkontakt und Kulturzerfall 9

in tiefster Bewunderung vor diesen im Vergleich zu den niedrigen,
sich dem Boden gleichsam anschmiegenden Wohnhütten riesenhoch

(bis gegen 20 m) auf einem sauber gehaltenen Platz aufsteigenden

Bauten, deren dreieckige, etwas nach vorn geneigte Front
mit Schnitzereien und bunten Malereien über und über verziert
war. Auch zu uns sprachen diese Figuren, die gewaltigen Gesichter
vor allem, die furchtbar ernst auf uns niederblickten und deren
Augen uns überallhin zu folgen schienen. Die von ihnen ausstrahlende

Erhabenheit weckte sogar in uns jenes Bewußtsein des Ge-

borgenseins, das die Bewohner des Weilers durch ihr Tambaran-
haus erhofften. Von diesem Gesichtspunkt aus ist es wenig bedeutsam,

was die einzelnen Schnitzereien und Malereien bedeuten, ob
und welche mythologischen Überlieferungen in ihnen dargestellt
wurden. Die Tatsache, daß so viele Ethnologen, die sich gerade
mit solchen Fragen befaßten, so erstaunlich wenig Positives
darüber feststellen konnten, und die Enttäuschungen, die man immer
wieder erlebt, wenn man Eingeborene nach solchen Dingen fragt,
zeigt übrigens m. E. deutlich genug, daß vor allem der gefühlsmäßige

traditionelle Inhalt der Kunstwerke, viel weniger aber die
— möglicherweise längst vergessene — mythologische Ausdeutung
eine Rolle spielt. Aus dem gleichen Grunde ist es auch bedeutsam,
daß die Geisterhäuser in viele kultische Verrichtungen nicht oder
kaum einbezogen werden. Wohl aber stehen sie im Zentrum der
Initialionszeremonien, der Feiern zur Aufnahme der Knaben in
den Kreis der Erwachsenen, d. h. letzten Endes in die oben
umschriebene, viel weiter gezogene Gemeinschaft, die auf dem
Zusammenwirken mit geistigen Kräften beruht. Die Verehrung derselben
steht dabei vollkommen im Hintergrund gegenüber der Auffassung,

daß man sich durch ihre Anerkennung mit ihnen identifiziert,
an ihnen teilhat. Auch wenn nur die Männer, als Träger dieser
wichtigsten Gemeinschaftsaufgabe, aktiv mit den Geisterhäusern
in Verbindung stehen, Frauen und Kinder dagegen ferngehalten
wurden, so erweisen sich damit die Bauten doch als Zentren der
Dorfschaften, in denen Wohl und Gedeihen der Gemeinschaft
verankert sind.

Wie schon erwähnt wurde, und wie die obigen Ausführungen
deutlich genug ergeben haben, isl die Kunst der Naturvölker
funktionell mit ihrer Religion verbunden. Religiös ist aber auch das
Weltbild dieser Menschen. Daher steht ihre Kunst nicht nur im
Dienst der Religion, sondern sie ist bedingt durch die Grundlagen
der betreffenden Kulturen und aufs innigste verflochten mit allen
traditionellen Aspekten des Gemeinschaftslebens. Ihre Entartung
oder gar ihr Verschwinden ist ein untrüglicher Hinweis darauf,
daß die Grundlagen oder Grundwertungen der Kultur wanken bzw.



10 Acta Trop. XIV, 1, 1957 — Ethnographie

zerstört sind. Auch im Rückgang oder im Aufgeben der Geisterhäuser

kommt diese Auflösung zum Ausdruck, und damit erweist
sich der Kulturkontakt mit den Weißen in seinen Folgen als
vollkommen negativ.

Es wäre falsch, elwa die Missionen und ihre für die überlieferten

Glaubensvorstejlungen gefährlichen Bestrebungen allein
dafür verantwortlich zu machen, daß die Geisterhäuser und mit
ihnen die künstlerische Betätigung immer mehr degenerieren und
verschwinden. Die schönsten Bauten dieser Art im mittleren Se-

pikgebiet stehen im Christendorf Kanganaman. Das letzte,
sozusagen ganz heidnische Dorf am Mittelsepik dagegen, Tambunum,
besitzt zwar sehr schöne und reich verzierte Wohnbauten, aber
statt stolzer traditioneller Geisterhäuser nur noch elende Schuppen,
wo sich die Männer zum Schwatzen und zu Beratungen treffen
und wo sie ihre letzten allen Trommeln und Zeremonialobjekte
aufbewahren. Offenbar ist also das Tambaranhaus nicht allein
auf alten Glaubensvorstellungen begründet, sondern es ruht auch
auf der Dorfgemeinschaft im alten, traditionellen und weiten Sinn,
deren Funktion in Tambunum aus andern Gründen gestört ist. Um
auf die Wirkung der Missionsbestrebungen zurückzukommen, so
kennt man gewiß bedauerliche Fälle, wo sie zur Zerstörung von
Kultobjekteu und sogar von Geislerhäusern führten. Anderseits
aber haben wir mit Bewunderung die Bemühungen eines katholischen

Missionars im Maprik-Bezirk verfolgt, der, ergriffen von der
Großartigkeit der dortigen Kunst und wohl auch vieler Werte der
alten Kullur, mit allen Kräften versucht, die Tambaranhäuser und
mit ihnen die Kunsltätigkeit der Einheimischen zu erhalten.
Talsächlich stehen in seinem Arbeitsgebiet heute noch die schönsten
Bauten dieser Art, und der Stolz auf diese Häuser ist in den
einzelnen Dörfern noch durchaus lebendig. Funktionsmäßig aber
haben sie ihren Sinn schon zum guten Teil verloren, und dies wäre
auch der Fall, wenn die gleichen Missionare, die sich für die
Erhaltung solcher Bauten einsetzen, auf der anderen Seite durch ihre
Missionstätigkeit nicht verpflichtet wären, an den geistigen
Voraussetzungen für solche Bauten zu rütteln. Im Zug allgemeiner
Dekadenzerscheinungen sind die Geisterhäuser auch hier schon
sehr weitgehend zu Wahrzeichen von Dörfern und Dorfteilen
herabgesunken, auf die man wegen ihrer Größe und ihrer Verzierungen

slolz ist. Wenn es früher nebenbei eine Prestigefrage gewesen
sein mochte, möglichst großartige Bauten dieser Art zu errichten,
so ist es heute nur noch das. Gewiß stehen in den Bauten von
Kanganaman am Sepik noch immer die alten, für Tänze und Signale
gebrauchten Schlitztrommeln, und noch immer treffen sich dort
die Männer zum Ruhen oder zu Beratungen. Der tiefe Sinn des



Bühler, Kulturkontakt und Kulturzerfall 11

Baues aber ist verschwunden und damit auch die damit verbundene

Erhabenheit. Gewiß ziehen die Geisterhäuser von Maprik den
Beschauer noch immer in ihren Bann, besonders wenn er an ihre
ursprüngliche Bedeutung denkt. Für die Einwohner aber sind es

jetzt größtenteils Denkmäler ohne Inhalt, so wie auch tatsächlich
die meisten davon völlig leer stehen und keine Schnitzereien und
Malereien mehr aufweisen, wie sie früher z. B. für Initiationsfeiern
unerläßlich waren. Wenn man sie überhaupt noch braucht, dann
als Speicher für Yams und andere Feldfrüchte. Daß damit das
Ende dieser Kultbauten besiegelt ist, dürfte klar sein. Niemand
wird mehr Mühe und Arbeit dafür aufbringen wollen, denn als
Speicher und Versammlungs- oder Sitzhäuser der Männer kennt
man andere, ebenfalls traditionelle, aber viel einfachere und leichter

herstellbare Bauformen. So ist im ganzen Sepik-Distrikt, auch
im Innern, das Schicksal der Geisterhäuser besiegelt, später, aber
ebenso unweigerlich wie in den küstennahen Gebieten. Einer der
erschütterndsten Vorgänge, wie sie für den dem Kulturkontakt
folgenden Kulturzerfall typisch sind, wird dadurch zum Abschluß
kommen.

Eine weitere Gruppe von Beobachtungen hängt in engerem
oder weiterem Sinne mit Kontakterscheinungen zusammen, die in
den Bewegungen der sogenannten Cargo-Kulte gipfeln 8. Primär
handelt es sich dabei fast durchwegs um europäer- und
missionsfeindliche Reaktionen, um Aktionen, die namentlich unter dem
Einfluß von Führern oder Propheten zu gefährlichen Bewegungen
auswachsen können. Wenn sie besonders in Ozeanien häufig
aufzutreten scheinen, so fehlen sie doch in andern Kolonialgebieten
keineswegs. Grundsätzlich wurzeln wohl alle Bewegungen der
Eingeborenen, die sich aktiv mil den durch die Weißen bewirkten
Kontaktfolgen auseinandersetzen, in den gleichen psychologischen
Voraussetzungen, wie sie für die Cargo-Kulle der Südsee gelten.

In seiner typischen Ausbildung steht der Cargo-Kult besonders
häufig mit der Vorstellung im Zusammenhang, daß die Vorfahren
ihren Nachkommen Güter aller Art («Cargo») zukommen lassen
wollen und die Weißen damit beauftragen. Diese betrügen aber die
Eingeborenen, behalten die WTaren für sich selbst oder verkaufen

Vgl. dazu:
Höltker, G.: Die Mambu-Bewegung in Neuguinea. Ein Beitrag zum Prophe-

tentum in Melanesien. Annali Lateranensi, Vol. V, 1941.

— Schwarmgeister in Neuguinea während des letzten Krieges. Neue Zeitschr.
f. Missionswissenschaft, Vol. II, 1946.

Lommel, A.: Der «Cargo-Kult» in Melanesien. Zeitschr. f. Ethnologie, Bd. 78,
1953.

Leeson, J.: Bibliography of Cargo Cults and other Nativistic Movements in
the South Pacific. South Pacific Commission. Technical Paper No. 30, 1952.



12 Acta Trop. XIV, 1, 1957 — Ethnographie

sie für teures Geld. Propheten oder Führer postulieren dann, daß
nun diesem Treiben ein Ende bereitet werde, daß die Vorfahren
selbst die Waren bringen würden. Dann müsse man nicht mehr
pflanzen oder arbeilen, sondern bloß die nötigen Speicher herstellen

und auf die Ankunft der Güter warten. Für viele Formen des

Cargo-Kultes ist auch bezeichnend, daß man die traditionellen
Lebensformen wieder aufnehmen oder aber gerade umgekehrt
diese zerstören und neue aufbauen will. Offensichtlich kommt
also darin die Erkenntnis einer hoffnungslosen Situation zum
Ausdruck. Zugleich aber muß man in diesen Bewegungen, wie
Lommel dargelegt hat, einen Versuch der Eingeborenen sehen, sich
positiv mit den Folgen des Kulturkontaktes auseinandersetzen.
Wie es scheint, hängt die große Umstellung in Manus, wie sie von
Mead beschrieben wurde, in ihren Anfängen ebenfalls mit einem
Cargo-Kult zusammen, und möglicherweise haben sich daraus
wenigstens hier positive Resultate ergeben.

In den Bereich des Cargo-Kultes gehörige Erscheinungen sind
auch im Sepik-Distrikt immer wieder und in verschiedenartigen
Formen aufgetreten. Ohne Zweifel schwelen diese Bewegungen
weiter, auch wenn wir selbst nur undeutliche Anzeichen davon
feststellen konnten. Wir haben etwa Äußerungen von Eingeborenen

gehört, die in diese Richtung weisen, und verschiedentlich
fanden wir in Wohn- und Geisterhäusern mit Blumen geschmückte
Tische, die zum Empfang der Ahnen mit ihren Gütern ständig
bereitstehen. Soweit wir durch Gespräche mit Einheimischen und
Weißen zu einem Urleil gelangen konnten, zeichnet sich in den

von uns besuchten Gebieten im Zusammenhang mit solchen
Bewegungen keine Tendenz zu einem positiven Aufbau ab. Es handelt

sich vielmehr um mehr oder weniger heftige Reaktionen auf
die Erkenntnis, daß durch den Kontakt mit den Weißen sehr viel
verlorenging und äußerst wenig gewonnen wurde. Im Cargo-Kult
und vielen dazugehörigen Einzelerscheinungen kommen Enttäuschung

und Unzufriedenheit zum Ausdruck. Diese Enttäuschung
ist nicht etwa bloß materiell begründet, wie man glauben möchte,
weil sich die Eingeborenen die Güter der Weißen so sehnlich
wünschen. Sie isl ebensosehr oder noch mehr Ausdruck einer
geistigen Unsicherheit, von Minderwertigkeitsgefühlen, die sich
aus dem Verkehr mit den Weißen ergeben haben. Selbst für die
heulige Zeit gilt nämlich noch immer, daß die überwiegende Mehrzahl

der Weißen, in welchem Gewände sie immer den Eingeborenen

begegnen, sich diesen überlegen fühlt und auf der andern
Seite ein Gefühl der Unterlegenheit oder Minderwertigkeit erwartet

und auch findet. Der Einheimische erkennt den Druck sehr
wohl, dem er ausgesetzt wird, aber nur selten versteht er es, sich



Bühler, Kulturkontakt und Kulturzerfall 13

mit zulässigen Mitteln erfolgreich dagegen zu wehren. Zumal
gegen Maßnahmen der Administration ist dies eine Unmöglichkeit.
Read 9 hat dieses Problem mit Recht hervorgehoben. Wenn es

noch weiterer Beweise dafür bedarf, daß die Unterwerfung der
Eingeborenen unter fremden Willen eine Hauptwurzel der schwelenden

Unzufriedenheit darstellt, so ist es die von Read, Mead (1. c.)
und andern vermerkte Tatsache, wie sehr der von australischen
und amerikanischen Besetzungstruppen des letzten Weltkrieges
gepflegte, kameradschaftliche, nicht autoritäre Umgang mit den
Eingeborenen, zusammen allerdings mit der Verschleuderung von
Gütern aller Art durch diese Truppen, nicht nur zur Auffassung
führte, daß nun der von den Ahnen gewünschte Transport von
Gütern begonnen habe, sondern auch für die nach dem Krieg wieder

eingeführte Zivilverwaltung größte Schwierigkeiten zur Folge
hatte. Das immer stärker werdende und besonders im Sepikgebiet
bedenkliche Ressentiment gegen Beamte und Weiße aller Art zeigt,
wie wenig man fremde Autorität schätzt. Es kann dies nicht besser
illustriert werden als durch die Erlebnisse von E. D. Robinson,
einem hochverdienten und erfahrenen Funktionär der Regierung,
der seit bald 30 Jahren am Sepik lebt, dessen Erschließung leitete
und von den Eingeborenen geachtet und geliebt wurde wie ein
Vater. Obwohl er heute nicht mehr im Verwaltungsdienst steht,
wurde er vorübergehend wieder eingestellt, um sich mit Unruhen
zu befassen, die in Ambunti durch junge, ihre Befugnisse
überschreitende Verwaltungsbeamte verursacht worden waren. Bo-
BINSON hatte die allergrößte Mühe, zu einem Erfolg zu kommen,
wie er selbst sagte, viel weniger wegen der Mißbräuche jener
Beamten, als weil man sich, aus dem Gefühl allgemeiner Unzufriedenheit

heraus, jeder Autoriläl entledigen wollte. Diesem Drang
nach Selbständigkeit wurde sogar die Freundschaft mit dem früher

so geachteten und geliebten alten Beamten geopfert. Die besonders

im Sepikgebiet gärende Mißstimmung geht übrigens auch
daraus hervor, daß man die früher ihrer Stärke und besonders
ihrer Zuverlässigkeit wegen im ganzen Territorium beliebten Se-

pikleute nicht mehr schätzt, auf vielen Pflanzungen sogar direkt
ablehnt, da man ihre Sucht, Unruhen zu stiften, fürchtet.

Nicht immer sind solche Folgen des Kulturkontaktes so
auffällig und so bedrohlich. Aber auch an sich unbedeutende
Ereignisse weisen irgendwie in die gleiche Bichtung, und immer sind
sie von Symptomen des Kulturzerfalls begleitet oder doch sicher
nicht als positiv zu wertende Zeichen einer erfolgreichen Akkul-

9 Read, K. E.: Effects of the Pacific War in the Markham Valley, New Guinea.
Oceania, Vol. XVIII, 1946/47.



14 Acta Trop. XIV, 1, 1957 — Ethnographie

turai ion aufzufassen. Einige wahllos herausgegriffene Beispiele
mögen dies belegen.

Die Schalen der großen Goldlip-Perlmuscheln, wie sie sich vor
allem an den Küsten von Manus finden, waren und sind in den
Maprikbergen noch heule ein begehrtes Schmuckstück der Männer.

Früher bekam man sie äußerst selten; heute kommen sie

häufiger ins Land, teils durch weiße Händler, teils durch
einheimische Arbeiter, die auf den Admiralitätsinseln gewesen
waren. Natürlicherweise sinkt dadurch der Seltenheitswert dieses
Schmuckes und damit auch das Prestige der Besitzer alter Stücke.
Die dadurch bewirkte Bitterkeit braucht sich nicht bloß gegen die
Eigentümer neuer Stücke zu richten. Wenigstens in zwei Fällen
wurden bei uns die Weißen dafür verantwortlich gemacht, daß es

nun leichter sei, Perlmuscheln zu erhalten, und daß dadurch ihr
Wert sinkt. Ähnliche Inflationserscheinungen beginnen sich
hinsichtlich der großen und schweren Tridacnaringe abzuzeichnen,
die in den östlichen Teilen von Maprik noch immer nach den alten
Methoden, mit Hilfe von Quarzsand und Bambusschnüren sowie
Bambus-Hohlbohrern gesägt, bzw. gebohrt und auf Mergelblöcken
geschliffen werden. Früher war es viel schwieriger als heute, auf
dem Wege des Tauschhandels oder möglicherweise sogar auf
waghalsigen Expeditionen an die Küste Schalen dieser Riesen-
muscheln zu erhalten. Jetzt hat man bedeutend mehr Tauschmöglichkeiten

(gegen Gemüse, Tabak), und auch die andern Erschwerungen

sind infolge der völligen Befriedung des Gebietes und der
Verbesserung der Transportmöglichkeiten weitgehend aus dem
Wege geschafft worden. Schließlich können heimkehrende
Arbeiter solche Muscheln mitbringen oder weiße Händler das
begehrte Rohmaterial beschaffen, so gut wie elwa einmal ein
ortsansässiger Missionar solche Schalen von der Küste mitbringt. Ich
kann nicht beurteilen, wie weit dadurch schon eine Wertvermin-
derung der kostbaren, als Familienschatz geltenden und im Zere-
monialleben eine sehr große Rolle spielenden Ringe eingetreten
ist. Auffällig aber war jedenfalls, daß man leichler, als nach
früheren Berichten zu erwarten war, schöne Stücke kaufen konnte,
und daß auch hier die Befürchtung laut wurde, eine weitere
Erhöhung des Importes roher Schalen würde den Wert der Ringe
zu stark vermindern und damit das ganze für die soziale Struktur
bedeutsame Wertsystem zugrunde richten. Nochmals die gleichen
Erscheinungen beginnen sich für die Ringe aus Trochusschalen
abzuzeichnen, die in Maprik von den Männern oft in ganzen
Serien am Oberarm getragen werden. Sie wrerden in diesem
Subdislrikt vermutlich an verschiedenen Orten hergestellt. Wir
selbst beobachteten die Arbeit in Llupu. Auch das für diese



Bühler, Kulturkontakt und Kulturzerfall 15

Ringe erforderliche Rohmaterial ist heute viel leichter erhältlich,
und ferner gelangen die Schmuckstücke selbst auf allen möglichen
Wegen nach Maprik. Ich habe dort Stücke gesehen, die ohne
weiteres als von Manus bzw. Neuirland abstammend erkennbar
wTaren, und andere, die nach Aussagen der Besitzer von einem
Fabrikationsort in der Nähe der Küstensiedlung Lae kommen.

Mögen diese Fälle als Quellen der Unzufriedenheit gegenüber
den Weißen im ganzen gesehen sehr unbedeutend erscheinen, so
sind sie doch typische Symptome des unaufhaltsamen Kulturzerfalles,

der durch die Weißen ausgelöst wurde. Mit Recht kann
man einwenden, daß Prestigefragen des Einzelnen oder ganzer
Familien auch auf andere Weise gelöst werden können, daß z. B.

der Geldbesitz auf Grund moderner Verdienstmöglichkeiten einen
Ersatz bieten werde. Dies ist richtig, aber Geld ist noch nicht und
wird noch lange nicht in gleich organischer Weise mit den
verschiedensten Kulluraspekten verflochten sein, wie dies z. B. mit
den Tridacnaringen der Fall war und zum Teil noch ist. Geld
kann nicht die soziale, zeremonielle und kultische Bedeutung
einnehmen wie die Ringe; denn das durch Geld gewinnbare
Prestige ist ganz anderer Art. Trotzdem wollen heute die
Eingeborenen Geld verdienen, nicht nur in der Fremde, sondern auch
zu Hause. Ihre Geldgier ist uns immer wieder sehr stark
aufgefallen. Wenn ich auf einer vor 25 Jahren im Bismarck-Archipel
durchgeführten Reise den Eindruck erhielt, daß man damals Geld
vor allem zur Erlegung der heute nicht mehr bestehenden
Kopfsteuer brauchte, so geht es heute viel mehr darum, Mittel zur
Erwerbung moderner Importwaren zu erhalten. In diesen
Bestrebungen zeichnet sich der Kulturzerfall äußerlich besonders
auffällig ab, und er ist um so trauriger, als es sich bei diesen Ver-
kaufsgütern, abgesehen von Messern und Hobelklingen für Äxte,
Lendenlüchern, Moskitonetzen, vereinzelten Nahrungsmitteln und
Tabak in der großen Hauptsache um völlig nutzlosen Tand handelt.

Man wendet zur Erklärung dieser beschämenden Tatsache
etwa ein, daß die Eingeborenen ja gar nichts anderes wollen.
Aber abgesehen davon, daß man es hier für einmal in der Hand
hätte, den Kulturwandel in positivem Sinne zu beeinflussen, trifft
dies schon längst nicht mehr immer zu. Mehr als einmal ist uns
in Diskussionen mit den Eingeborenen die Frage gestellt worden,
warum es ihnen nicht möglich sei, bestimmte Ausrüstungsobjekte
zu erwerben, wie z. B. wir sie besaßen, und deren Nutzen auch
für sie augenscheinlich war.

Seit Jahren ist die Administration im Sepik-Distrikl bemüht, den
Eingeborenen in ihren Wohngebieten Verdienstmöglichkeiten zu
verschaffen. An und für sich ist diese Tendenz vollkommen rieh-



16 Acta Trop. XIV, 1, 1957 — Ethnographie

tig: denn nichts hat sich im Gefolge des Kulturkontaktes so
verheerend ausgewirkt wie die oft jahrelange Abwesenheit der jungen
Leute im Dienst von Unternehmungen der Weißen. Aber der Sepik-
Distrikt ist arm an solchen Möglichkeiten. Kokospflanzungen von
einiger Ausdehnung können höchstens an der Küste angelegt werden,

und auch für andere Plantagen scheinen kaum Erfolgsaussichten

zu bestehen. Unternehmungen wie etwa Viehzucht in den
Grasgebieten oder die industrielle Verwertung von Sago in den
Sümpfen der Sepikniederung wiederum erfordern so großes Kapital,

daß sie durch große Privatunternehmungen gestartet werden
müßten. Von der Regierung aus wurde m. W. bisher nur der
Anbau von Reis versucht, um den Einheimischen zu einer besseren
Ernährung und gleichzeitig zu einer Verdienstmöglichkeit zu
verhelfen. Diese Versuche hatten aber bisher nur sehr bescheidenen
Erfolg. Selbst wenn sie jedoch zu gutem Ende kommen sollten.
wenn damit wirklich eine bessere Ernährungsgrundlage und eine
Verdienstmöglichkeit geschaffen würde, so wäre die erste Folge,
daß der in Washkuk und Maprik nicht bloß wirtschaftlich bedeutsame,

sondern auch im gesellschaftlichen und zeremoniellen Leben
zentrale Wichtigkeit besitzende, ausschließlich von Männern
betriebene Anbau von Yams seine Bedeutung verlieren würde 10. Damit

aber kämen die Kulturgrundlagen noch mehr ins Wanken,
als dies schon geschehen ist. Wiederum erweist es sich also, daß
im Gefolge des Kulturkontaktes gut gemeinte und für das Wohl
der Eingeborenen gedachte Maßnahmen zunächst fast
unvermeidlich zu Schädigungen der überlieferten Kulturaspekte führen.
Wo immer man eben im Kulturganzen Eingriffe vornimmt, führen
diese zum Zerfall, zu einer Leere, die Unsicherheit und Unzufriedenheil

zur Folge haben müssen. Dieses Vakuum bedeutet in den
Bestrebungen zur Anpassung der Eingeborenen an neue Verhältnisse

eine außerordentlich schwere Gefahr.
Read (1. c.) hat darauf hingewiesen, daß die Eingeborenen

nicht zuletzt Geld verdienen wollen, weil sie es den Weißen gleichtun

möchten, d. h. vor allem infolge eines Gefühles der Inferiorität
in materiellen Dingen. Viele von ihnen sind auch schon zur
Einsicht gekommen, daß die erste Voraussetzung zur Gleichstellung
mit den Weißen darin besteht, möglichst viel von ihrem Wissen
zu lernen. So stellte Read für das Markham-Tal fest, daß mit dem
durch die Kriegszeit bedingten Unterbruch der Missionstäligkeit

10 Über die Bedeutung des Yams-Anbaus im Gesellschaftsleben und Kult vgl. u.a.:
Gerstner, A.: Yams-Anbau im But-Bezirk Neuguineas. Anthropos, Bd. 34,

1939.

Kaberry, Ph. M.: The Abelam Tribe, Sepik District, New Guinea. Oceania,
Vol. XII, 1941/42.



Bühler, Kulturkontakt und Kulturzerfall 17

eine Wiedergeburt des früheren sozialen und religiösen Lebens
verbunden war, daß man aber nach dem Krieg die Mission ohne
weiteres wieder akzeptierte, ja sogar zurückwünschte, weil man
an dem Wissen der Weißen teilhaben wollte. Auch wenn man sich
diesen Feststellungen nur bedingt anschließen kann (es ist zum
Beispiel eine Frage, wie weit es überhaupt nach relativ langer Zeit
des Kulturkontaktes noch möglich war, das alte soziale und
religiöse Leben in wirklich traditioneller Form wieder aufzunehmen,
und ferner weist die moderne Missionstätigkeit auch von der Seite
der Eingeborenen her gesehen doch mehr positive Seiten auf, als
sie Read wahrhaben will), so glaube ich doch, daß er recht hat,
wenn er die Lernbegierigkeit der Eingeborenen herausstreicht.
Dafür sind sie in der Hauptsache auf Missionsschulen angewiesen,
da nur wenige zentrale Regierungsschulen bestehen. Der Unterricht

in diesen Schulen umfaßt im großen und ganzen Religion,
Lesen, Schreiben und etwas Rechnen. Wichtig und sicherlich positiv

zu bewerten isl dabei, daß die Schüler gründliche Kenntnisse
im Pidgin-Englisch erlangen. Wenn überhaupt an eine gedeihliche

kulturelle Umstellung und Entwicklung des Territoriums als
Ganzes gedacht werden kann, dann kann dies angesichts der
sprachlichen Zersplitterung dieses Gebietes nur mit Hilfe einer
allgemein üblichen Umgangssprache geschehen. Pidgin-Englisch,
das nicht, wie man oft glaubt, ein verstümmeltes Englisch,
sondern eine wohlkonslruierte Sprache ist, erscheint dazu aus
verschiedenen Gründen besser geeignet als irgendeine Eingeborenensprache

oder als Englisch, dessen Erlernung für den durchschnittlichen

Eingeborenen sehr schwierig ist X Theoretisch sind sicher
auch Lesen, Schreiben und Rechnen für die Eingeborenen wertvoll.

Vorläufig aber können sie damit praktisch fast nichts
anfangen, weil anderer als religiöser Lesestoff kaum vorhanden ist
und ihre wirtschaftliche Betätigung kaum Schreiben und Rechnen
verlangt. Sie sind sich denn auch dieser Tatsachen vielfach sehr
bewußt. Selbst in so entlegenen Gebieten wie Washkuk ist uns
z. B. die Frage gestellt worden, was für Möglichkeiten man nun
habe, um die gewonnenen Kenntnisse nutzbringend anzuwenden;
was die Weißen zu tun gedächten, da sie es nicht selbst tun könnten,

um hier weiterzuhelfen. In dieser Diskrepanz zwischen dem
Gelernten, auch wenn es noch so bescheiden ist, und den
Anwendungsmöglichkeiten liegt eine der gefährlichsten Wurzeln der zu
Spannungen führenden Unzufriedenheit.

Die wenigen Andeutungen dürften zur Genüge zeigen, daß

11 Vgl. dazu:
Höltker, G.: Das Pidgin-Englisch als sprachliches Missionsmittel in

Neuguinea. Neue Zeitschr. f. Missionswissenschaft, Bd. I, 1945.

Ada Tropica 14, 1. 1957 2



18 Acta Trop. XIV, 1, 1957 — Ethnographie

neben dem im Zerfall der Kunst zum Ausdruck kommenden
Niedergang religiöser Anschauungen, des Zeremoniallebens und der
traditionellen Gemeinschaftsgefühle auch in Erscheinungen, die
in ihren extremen Äußerungen zu den als Cargo-Kult bezeichneten

Bewegungen und Strömungen führen, dieselbe negative
Auswirkung des Kullurkontaktes auftritt. Damit aber umfaßt das
dadurch bewirkte Vakuum sozusagen alle Kulturaspekte. Nach
der funktionalistischen Lehre vom inneren Zusammenhang und
der gegenseitigen Abhängigkeit derselben würde es für die
weitgehende Schädigung einer Kultur schon genügen, wenn einer dieser

Aspekte Schaden erlitte. Diese Auffassung wird freilich häufig,
u. a. von Angehörigen der Kolonialadministration, bestritten. Nun
gehl aber in unserem Falle die destruktive Wirkung des
Kullurkontaktes faktisch so weit, daß solche theoretische Fragen schon

gar keine Rolle mehr spielen, infolge eines durchgehenden
Kulturzerfalles und der dadurch bedingten geistigen Leere befinden sich
in oder nähern sich die Völker des Septik-Distriktes einer sehr
ernsten Krise.

Kontakterscheinungen und damit verbundene Akkulturationen
sind in den Kulturen Neuguineas sicher auch früher, vor Ankunft
der Weißen, aufgetreten. Man lese z. B. die Ausführungen von
Wirz über die Ausbreitung von Geheimkulten und Initiationsriten
längs der Nordküste Neuguineas und des anschließenden Hinterlandes

X Auf künstlerischem Gebiete haben wir z. B. eine solche
Entleihung im Süden des Maprik-Gebietes festgestellt, wo die großen

Geisterfiguren regelmäßig am unteren Ende an sich nutzlose
Ilaken aufweisen, die nichts anderes zu sein scheinen als Imitationen

der bekannten Aufhängehaken vom mittleren Sepik. Nicht
immer darf man freilich ohne weiteres annehmen, daß solche
Übertragungen von einer einheimischen Kultur zur andern ohne
Zutun der Weißen erfolgt oder ohne sie luciglieli gewesen seien.
Wenn man z. B. am Sepik und selbst in den entlegenen Berggebieten

Schmuckformeii findet, die aus anderen Teilen Neuguineas,
ja sogar von Inseln des Bismarck-Archipels stammen, so handelt
es sich hier um Übertragungen in einem räumlichen Ausmaß, das
früher nicht möglich war. Dasselbe gilt für Tanzvorführungen
und bestimmte Kunstmotive, die zwar schon früher von ihren
Erfindern als geistiges, mit einem Copyright verbundenes Eigentum
betrachtet worden waren, das verkauft werden konnte, heute aber
in viel weiterem Umkreis verbreitet werden, als es wegen Fehden
und Verkehrsschwierigkeilen vor Ankunft der Weißen der Fall
gewesen war. Ein besonders aufschlußreiches Beispiel dieser Art
12 Wirz, P.: Die Entlehnung eigenen und fremden Kulturgutes in Neuguinea.

Verhandl. d. Naturf. Gesellschaft in Basel, Bd. 63, 1952.



Bühler, Kulturkontakt und Kulturzerfall 19

findet sich ferner bei AUFINGER, der nachweist, daß im Küstenstreifen

und den vorgelagerten Inseln bei Madang und an der Rai-
Küste in der «Zeit der europäischen Zivilisation» die alte Zirkumzision,

die einen Teil der Jugendweihen darstellte und als solche
in mancherlei Zeremonien eingebettet war, allmählich in eine
Inzision ohne zeremonielles Beiwerk umgewandelt wurde und als
solche sich nun immer mehr ausbreitet, auch in Gegenden hinein,
wo die alte Beschneidung nicht Brauch war X Dieser Wandel
wird von ihm auf den Einfluß anderer Eingeborenenkulturell
zurückgeführt, eine Einwirkung, die eben ohne die durch die Weißen
bewirkte Änderung der äußeren Verhältnisse (Befriedung großer
Räume und dadurch bedingte Kontaktmöglichkeiten zwischen
verschiedenen Kulturen) einfach nicht denkbar ist.

In diesem Zusammenhange muß auch darauf hingewiesen werden,

daß in Neuguinea der Kontakt mit unserer Zivilisation nicht
nur direkt, sondern auch indirekt erfolgt ist, d. h. in bestimmten
Landesteilen schon vor deren Erschließung begonnen bat.
Eisenwerkzeuge. Lendentücher, Glasflaschen usw. haben oft auf dem
Wege des Zwischenhandels Gebiete erreicht, bevor die ersten Weißen

dorthin kamen. Auch in den von uns besuchten Gebieten,
namentlich in der Sepikniederung, sind Eisenwerkzeuge schon vor
der Besitzergreifung durch die Europäer bekannt geworden. Im
Sepikgebiet mögen sie sogar zunächst eine Verfeinerung der
Schnitzkunst bewirkt haben. Anderseits sind übrigens immer wieder

Güter aus unerschlossenen Landesteilen im Innern an die
Küste gelangt, ohne daß man ihre genaue Herkunft wußte. So habe
ich z.B. 1931 in Madang einige der bekannten Mt. Hagen-Äxte
gekauft, in einer Zeit also, als dieses zentrale Hochlandgebiet noch
ganz unerschlossen war und man von dieser Kultur überhaupt
nichts wußte. Um auf Einflüsse der Weißen zurückzukommen, so
sind nicht nur Güter übertragen worden, sondern auch geistige
Erscheinungen. So hat man in den Hochländern des Territoriums
Neuguinea Bruchstücke biblischer Erzählungen vorgefunden, die

zwar schon weitgehend umgewandelt, aber doch noch sehr gut
erkennbar waren und die nur von den Küslenmissionen her in das
Innere gelangt sein konnten X Gerne sei zugegeben, daß von Weißen
ausgehende, indirekte und langsam wirkende Formen des Kultur-
13 Aufinger, A.: Einige ethnographische Notizen zur Beschneidung in Neu¬

guinea. Ethnos, Vol. 6, 1941.
14 Man glaubt vielleicht noch zu slark daran, daß «Mythen» oder «Überliefe¬

rungen» eines Volkes durch hohes Aller gekennzeichnet sind. Beispiele wie
das oben erwähnte zeigen aber, daß dies nicht immer der Fall sein muß.
Vgl. dazu auch Bühler, A.: Kritische Bemerkungen zur Verwendung
ethnographischer Quellen in der Psychologie. Schweizer Archiv für Neurologie und
Psychiatrie, Bd. LXVIII, 1952.



20 Acta Trop. XIV, 1, 1957 — Ethnographie

kontaktes im allgemeinen relativ harmlos sind und vermutlich keine
zerstörerischen Wirkungen haben. Anderseits darf man aber doch
auch die Folgen nicht unterschätzen. Dies geht z. B. mit aller
Deutlichkeit aus einer Untersuchung von Sharp über die Yir-Yo-
ront-Gruppe an der Westküste der Kap-York-Halbinsel in Australien

hervor X Seit ungefähr 1930 sind dort auf direktem oder
indirektem Wege in immer stärkerem Ausmaße Eisenäxte importiert

worden. Die dadurch bedingte Verdrängung der innerhalb der
kulturellen Wertungen des betreffenden Stammes eine einzigartige
Stellung einnehmenden Steinbeile führte nicht nur zu schweren
wirtschaftlichen Störungen, sondern zum völligen Zerfall der
gesellschaftlichen Struktur und der traditionellen Kultur in ihrer
Gesamtprägung und allen Einzelaspekten. Wie stark indirekter
Kulturkontakt mit den Weißen sich auswirken kann, ergibt sich
ferner auch aus den Darlegungen von Read über das Markham-
Gebiet im Hinterland von Lae X

An Veränderungen der einheimischen Kulturen hilft natürlich
auch der vorübergehende, kürzere oder längere Aufenthalt von
Eingeborenen außerhalb ihres Wohngebietes mit. Das noch heute
übliche System der Arbeileranwerbung hat vielleicht am stärksten
zur Vermischung, aber auch zur Zerstörung von Kulturen
beigetragen X Man überlege sich nur, daß die angeworbenen
Eingeborenen an ihren Arbeitsplätzen mit Menschen aus den verschiedensten

Teilen des gesamten Territoriums zusammentreffen und
gleichzeitig in engeren Kontakt mit der Zivilisation der Weißen
kommen, als dies an irgendeinem andern Ort möglich wäre. Sie
erhalten also Eindrücke aus anderen Kulturen so gut wie Ideen
über unsere Zivilisation, die alle nur zum Teil geistig verarbeitet
werden können, in der Hauptsache aber Verwirrung stiften und
zerstörend wirken. Die dadurch bedingte, vorwiegend negative
Einstellung zeigt sich nach der Rückkehr solcher Arbeiter in die
Heimatdörfer. Das Vertrauen in ihre eigene Kultur ist weitgehend
verschwunden, und die Unmöglichkeit, sich auf Grund der neuen
Eindrücke zurechtzufinden, führt zur geistigen Leere. Ganz
besonders wichtig und unler Umständen sehr folgenschwer sind dabei

die Erfahrungen der Arbeiter im direkten Kontakt mit Weißen.

15 Sharp, L.: Steel Axes for Stone Age Australians. Human Problems in Tech¬

nological Change. New York 1952.
16 Read, K. E.: Effects of the Pacific War in the Markham Valley, New Guinea.

Oceania, Vol. XVIII, 1946/47.
17 Vgl. dazu u. a.:

Chinnery, E. W. P.: Applied Anthropology in New Guinea. Commonwealth
of Australia, Canberra 1933.

Nevermann, H. in: Westermann, D.: Die heutigen Naturvölker im Ausgleich
mit der neuen Zeit. Stuttgart 1940.



Bühler, Kulturkontakt und Kulturzerfall 21

Chinnery hat mit Nachdruck darauf aufmerksam gemacht, wie
nachteilig es sich auswirken müsse, wenn man für die Eingeborenen

im Dienst der Weißen nicht alles täte, was zu ihrem Wohl sei.
Heute verhindern zwTar Verfügungen der Administration
Übergriffe jeder Art durch die Weißen. Gerade im Dienst derselben
scheint trotzdem noch jetzt das Ressentiment gegen die Fremden
am ehesten zu entstehen. Die ehemaligen Arbeiter empfinden ihre
«Minderwertigkeit» am stärksten. Neben den Folgen, die auf den
Aufenthalt von Eingeborenen an Arbeitsplätzen außerhalb ihres
Stammesgebietes zurückgehen, sind die nachteiligen Wirkungen
infolge der Abwesenheit solcher Leute von ihrer Heimat ebenso
wichtig. Man hat schon versucht, durch Beschränkung der
Arbeiteranwerbung Maßnahmen dagegen zu treffen, weil die Abwesenheit

zu vieler junger Leute so schwere wirtschaftliche und soziale
Störungen zur Folge hat. Sogar in Fachkreisen hat man aber
m. E. bisher zu wenig beachtet, wie groß die Bolle gerade dieser
für Arbeit in fremden Gebieten angeworbenen jungen Leute für die
Erhaltung der traditionellen Kultur in ihrer Heimat gewesen wäre.
Gewiß sind in den hier zur Diskussion stehenden Gebieten des

Sepik-Distriktes die alten Männer in ihren Dorfschaften die Hüter
von Sitte und Recht. Die aktiven Vertreter dieser Tradition aber
sind wie in allen einfachen Kulturen die Jungen während oder
nach ihrer Initiation, in der Zeit, da sie in die Grundlagen ihrer
Kultur und ihrer Werte eingeführt werden und voll Tatendrang
darnach dürsten, sich zu bewähren. Viel weniger als von älteren
Leuten ist deshalb normalerweise von ihnen Kritik an der
bestehenden Ordnung und Überlieferung zu erwarten, handelt es sich
doch um Menschen, die kaum noch etwas von anderen Anschauungen

wissen, kaum irgendwelchen Kontakt mit Fremden gehabt
und vor allem nur sehr selten die Urteilskraft und den Willen
haben, sich mit Fremden auseinanderzusetzen. Gerade diese Altersklasse

nun, die für die Erhaltung der Kontinuität einer Kultur

so bedeutsam ist, die in den offiziellen Pflichten einer Gemeinschaft,

im Zeremonialleben und in den wirtschaftlichen Verrichtungen

eine so wichtige Funktion einnimmt, deren Angehörige in
dieser Zeit ihre Familien gründen sollten, geht der Gemeinschaft
durch Dienstleistungen bei Weißen weitgehend verloren 13. In dem
Alter, wo sie die gesamten Verhaltensformen ihrer Kullur zwar
kennen, anderseits aber in ihr doch nicht so verankert sind,

18 Man darf wohl annehmen, daß in den letzten Jahren und z. T. schon seit
Jahrzehnten die Mehrzahl der jungen Leute in den von uns besuchten
Gebieten längere oder kürzere Zeit an fremden Orten gearbeitet hat. Dies gilt
allerdings nur für das männliche Geschlecht. Die Anwerbung von Mädchen
ist durch administrative Verordnung sehr erschwert.



22 Acta Trop. XIV, 1, 1957 — Ethnographie

um gegen Angriffe darauf gewappnet zu sein, werden sie in ein
vollkommen andersartiges Milieu versetzt und dadurch entwurzelt.

Hilflos stehen sie fremden, an sich ebenfalls nicht auf sicherm
Boden ruhenden Meinungen und Anregungen gegenüber. Wahllos
akzeptieren sie davon das eine oder andere, so wie sie ebenso
kritiklos aus der Zivilisation der Weißen übernehmen, was ihnen
aufgedrängt wird. Nach ihrer Rückkehr sind diese Leute kaum
mehr fähig oder überredbar, sich wieder in das alte Milieu einzuleben.

Haltlosigkeit und die eigene Leere verdeckende sophistische
Einstellung sind für die Mehrzahl solcher Heimkehrer charakteristisch.

Statt wie früher die Kontinuität der Kultur zu gewährleisten,

bilden sie nun die größte Gefahr für die traditionelle
Gemeinschaft.

Im Zusammenhang mit der Darlegung der durch die
Arbeiteranwerbung bedingten Folgen muß auch darauf hingewiesen werden,

daß unter Umständen das Verhalten einzelner im Dienste von
Behörden, Institutionen oder Privatleuten siebender Eingeborener
die Folgen des Kulturkontaktes in verhängnisvoller Weise
verschlimmern kann. Dabei geht es m. E. weniger darum, daß solche
Leute durch Mißachtung oder gar Verhöhnung noch bestehende
traditionelle Kulturerscheiiumgen stärker in Mißkredit bringen
können und es auch oft genug tun, als elwa amtliche
Verfügungen oder Maßnahmen der Mission. Viel folgenschwerer
scheinen Mißbräuche und Übergriffe zu sein, die sich solche Leute
auf Grund der ihnen zustehenden Macht oder Autorität erlauben.
Auch wenn durchaus anerkannt werden soll, daß besonders von
den Behörden und Missionen, zu einem guten Teil aber auch von
den privat tätigen Weißen, alles getan wird, um solche Mißstände
zu beseitigen oder zu verhindern, so wird darüber doch immer
wieder und sehr zu Recht geklagt. Nicht selten bildeten sogar
gewalttätige Übergriffe solcher eingeborenen «Amtspersonen» den
Anlaß zum ersten direkten Kontakt mit den Weißen. Whiting
(1. c.) berichtet z. B., daß die Vergewaltigung einer Frau aus den
Washkukbergen durch farbige Polizisten die Ermordung der
Schuldigen zur Folge hatte. Dieses Verbrechen mußte natürlich
durch eine Strafexpedition gesühnt werden, und so stand also die
erste Berührung der Washkukleute mit den Behörden des Landes
vollständig im Zeichen der Gewalt. Eine andere, sicher auch nicht
allzu selten benützte Möglichkeit, die von den Weißen übertragene
Autorität zu mißbrauchen, ergibt sich aus dem noch aus der
deutschen Kolonialzeil stammenden System, Dorfhäuptlinge und
andere «Beamte» mit bestimmten Vollmachten zu ernennen, dies
in Völkerschaften, bei denen die gesamte traditionelle Verwaltung
und Rechtsprechung ausschließlich in den Händen von Dorf-



Bühler, Kulturkontakt und Kulturzcrftdl 23

ältesten lag und niemals Einzelpersonen übertragen wurde. HoG-
BIN10 hat Mißstände, die dieses Verwaltungssystem mit sich
brachte, in schonungsloser Weise aufgedeckt. Selbst wenn es
sich dabei um Ausnahmen handeln sollte, so bleibt doch die
bedauerliche Tatsache bestehen, daß sich eigentlich jeder im Dienste
von Weißen stehende Eingeborene Befugnisse oder doch eine
Überlegenheit anmaßt, die ihm nicht zusteht. Immer wieder sind
uns solche Fälle aufgefallen, bei Polizisten. Dorfbeamten und
einheimischen Arztgehilfen, ja sogar bei unseren eigenen Dienern,
die nur einige Tage und in ihrer Heimat für uns arbeiteten. Die
Verbindung mit dem Weißen stellt sie in ihren eigenen Augen
höher, und die Autorität, die sie sich deshalb anmaßten, wTurde nur
zu häufig ohne weiteres akzeptiert. Der WTeiße wird in allen Dingen

so sehr als höherstehend betrachtet, daß sich diese Überlegenheit

auch auf diejenigen übertragen muß, die in näherer Beziehung

zu ihm stehen, daß sich auch diesen gegenüber ein
Minderwertigkeitsgefühl geltend macht. Die Überzeugung, weniger zu
sein als die Weißen oder weniger zu gelten in der Beurteilung
durch sie, ist vielleicht die folgenschwerste Kontakterscheinung.
Leider muß festgestellt werden, daß die Weißen daran schuld sind
und zum Teil noch heute nicht sehen, wie verhängnisvoll diese

Unlerbewertung der Eingeborenen und ihrer Kulturen ist.
Selbstverständlich kann niemand die technische Überlegenheit unserer
Zivilisation aus der Welt schaffen. Diese mußte und muß sich auf
der ganzen Welt geltend machen, am stärksten gegenüber den
technisch rückständigen Naturvölkern, in der Südsee vor allem,
deren Völker vor Ankunft der Weißen durchwegs in der Steinzeit
lebten. In Neuguinea war Metall in irgendwelcher Form noch vor
wenigen Jahren oder doch Jahrzehnten völlig unbekannt, in
Gebieten, wo jetzt die Europäer Maschinen aller Art brauchen und
wo die Benützung von Flugzeugen selbst für die Eingeborenen
vielfach zur Selbstverständlichkeit geworden ist. Allein für sich
schon mußten derart große Unterschiede in der technischen
Ausrüstung zweier miteinander in Kontakt kommenden Kulturen zu
großen Schwierigkeilen führen. Vollends gefährlich, ja geradezu
katastrophal wurde aber die Situation, weil die Weißen infolge
ihrer technischen Überlegenheit auch davon überzeugt waren, daß
sie den Eingeborenen geistig überlegen seien, weil es fast als
selbstverständlich angesehen wurde, daß jeder Weiße in jeder
Beziehung über dem Farbigen stehe. Im Banne unseres Fortschrittsglaubens

betrachtete man die soziologischen, rechtlichen und
religiösen Anschauungen der Eingeborenen und damit die
geistigen Werte ihrer Kulturen als minderwertig, ja sogar mehr
19 Hogbin, I.: Local Government for New Guinea. Oceania. Vol. XVII, 1946/47.



24 Acta Trop. XIV, 1, 1957 — Ethnographie

als das, als verachtenswert und schädlich. Der in solchen
Auffassungen zum Ausdruck kommenden Selbstsicherheit der Weißen

geht das ebenso allgemeine, mit Ressentiments verbundene

Minderwertigkeitsgefühl der Naturvölker parallel. Keines
hat sich diesen Folgen zu entziehen vermocht. WTohl gibt es

Fälle, wo die damit verbundene Gefahr erkannt und wo sogar
organisierter, wenn auch auf die Dauer erfolgloser Widerstand
geleistet wurde. In der Regel aber wirkten sich die Überlegenheit

und Überheblichkeit der Weißen fast immer als ein Schock
aus, als eine Erschütterung, die nicht nur für die Kultur,
sondern auch für die Vitalität vieler Völker verderbliche Folgen
hatte. Man darf wohl mit Sicherheil behaupten, daß der
katastrophale Bevölkerungsrückgang auf vielen Südseeinseln nicht so
sehr durch Strafexpeditionen und eingeschleppte Krankheiten als
durch die mit dem Kulturkontakt einsetzende Schockwirkung
bedingt isl X Auf meinen Reisen in Melanesien und Ost-Indonesien
habe ich jedenfalls kein Volk getroffen, das von solchen Wirkungen

frei geblieben war, und wo darum nicht bloß Veränderungen
oder Verluste der technischen Kenntnisse, sondern die viel
verderblicheren geistigen Zerfallserscheinungen zutage traten, die im
Verlust des Vertrauens in seine eigenen Kulturwerte und des
Vertrauens in sich selbst gipfeln. Man macht sich m. E. noch immer
nicht genügend klar, daß diese Selbslsicherheit und Selbstüberhebung

der Träger unserer Zivilisation seit den ersten Tagen des
oft mit brutaler Macht geschaffenen Kulturkontaktes bis heute
und selbst dann, wenn man den Eingeborenen helfen will, ihre
Tätigkeit bestimmt. Jede Maßnahme von dieser Seite her ist
autoritativ und hat daher zunächst schädliche Wirkungen. Dies gilt
sogar für die Arbeit der Missionen und der Administration, deren
gute Absichten wohl niemand bestreiten will. So hat die
Unterdrückung von Kopfjagd, Stammesfehden, schwarzer Magie,
gewisser mit dem Sexualleben in Beziehung stehender Bräuche, die
Kontrollierung großer Gebiete und damit die Ermöglichung
friedlicher Beziehungen innerhalb dieser Räume in einer Art gute
Folgen, obwohl man dabei übersieht, daß diese positive Beurteilung

in allererster Linie von unserem Standpunkt aus erfolgt und
demjenigen der Eingeborenen sicher, um wenig zu sagen, nur in
sehr geringem Maße entspricht. Noch weniger kann man die
segensreichen Folgen ärztlicher Tätigkeit übersehen. Dank
regelmäßiger Kontrollen sind z. B. auf vielen Inseln des Bismarck-
Archipels schwere endemische Krankheiten wie Aussatz und
Frambösie weitgehend verschwunden, so gut wie infolge der
20 Vgl. Pitt Rivers, G. H. Lane Fox: The Clash of Culture and the Contact of

Races. London 1927.



Bühler, Kulturkontakt und Kulturzerfall 25

Folgeerscheinungen
des Kulturkontaktes.

Abb. 2. Männer im Fest-
schmuck. Numbungai,
Maprik. Diese alle Festtracht
ist am Verschwinden.

(Photo R. Gardi.)

Abb. ¦'!. Eingeborene aus
Maprik im Flugzeug.

Photo R. Gardi.)

i •

aa w

..P IBI
älfe J A.A.,'-:'.Hl T 'Ar. ®k<

"

Ac-Ui Tropica 1 1. t. 1957



Acta Irop. XIV, 1. 1957 - Ethnographie

f":

"V,

.V
<%*_ ~

%,.,W" ./

fr

a ^m&
¦¦ .m X"-^ e j / »... -_ *

tomài

*m '¦

7

t

Folgeerscheinungen
des Kullurkontakles.

Abb. ..Tradilioneller Markt
am Chambrisee. Tausch
von gcräueluTlcn Fischen
gegen Sago. ('bcrlieferler.
immer mehr verschwindender

Tauschhandel.
(Photo ILGardi.)

Abb. 5. Laden eines Händlers

in Maprik, mit
europäischen und oslasiali-
sclien Importwaren.

(Pholo K. Garrii.)



Bühler, Kulturkontakt und Kulturzerfall 27

Folgeerscheinungen
des Kulturkontaktes.

Abb. ti. Geislerhau.s in
Ivambol am Keram. llin-
lerer Teil zerfallen.

iPholo H. Cardi.i

Abb. 7. Modernes Ver-
saminlungshaus der Männer.

Krsalz für das zerfallene

Tambaranhaus, von
dem im I linlergrinid noch
einer der riesigen Holz-
pfeiler .sichtbar ist.

IPholo li. Garrii.I

V

* *fcttih
¦.; -* ¦

_i--.
s

\ .Wf- ä

"¦¦"*

11 I
_ :<_.

IIF

IK Sii

rf«ö
¦



28 Acta Trop. XIV. 1, 1957 — Ethnographie

obligatorischen Impfungen Pockenepidemien praktisch
ausgeschlossen sind. Selbst in diesen ärztlichen Maßnahmen ist aber
sehr oft nichl berücksichtigt worden, daß es nicht genügt, für die
körperliche Gesundheit eines Volkes zu sorgen, mit dem man
zusammenleben will, sondern daß auch dabei die Schaffung eines
Vertrauensverhältnisses mindestens so wichtig isl. Im Jahre 1931

habe ich auf Neuirland die Arbeit einer sogenannten Ärzle-
patrouille verfolgt, wie sie unler der damaligen Administration
üblich waren. Mit Polizisten und einheimischen Gehilfen reiste ein
Regierungsarzt von Dorf zu Dorf. Die Bewohner wurden, wenn
nötig mit Gewalt, veranlaßt, in Reihen anzutreten. Dann erfolgte
eine summarische Untersuchung der Leute, Injektionen wurden
verabreicht, Aussätzige, Tuberkulöse und Geschlechtskranke
mitgenommen, um isoliert zu werden. Wie schon erwähnt, halte dieses

Vorgehen tatsächlich Erfolg. Ich war damals voll Bewunderung für
diese Organisation, auch wenn sie sich vorerst notgedrungen auf
die Erfassung einer kleinen Zahl von Krankheiten beschränken
mußte. Ich glaubte auch, daß es notwendig und moralisch berechtigt

sei. Unwillige mit Gewalt der Kontrolle zu unterziehen.
Verschwendet und im großen gesehen nutzlos schien mir im Vergleich
dazu die Tätigkeit einer Missioiisärztin, die ich später auf Manus
kennenlernte. Tagtäglich suchte die Frau in mühseligen Wanderungen

einzelne Dörfer aid', wo sie den Kranken Hilfe anbot, auf
die Gefahr hin, daß sie abgewiesen wurde, oder daß man ihre
Anweisungen nicht befolgte. Frs! später ha.be ich erkannt, daß das
Vorgehen der Regierung die selbstverständliche Auffassung
einschloß, man dürfe die Eingeborenen zu elwas zwingen, das zu
ihrem Wohle sei. auch wenn sie den Nutzen solcher Maßnahmen
in keiner Weise einsehen. Man wollte zwar und lai sogar Gutes,
machie aber gleichzeitig einmal mehr seine Überlegenheit geltend.
Dadurch nahm man den Eingeborenen ihr individuelles Recht,
und man setzie sie selbst hier in die Position eines Untergebenen.
Die Ärzlin von Manus hat beruflich gewiß keinen großen Erfolg
gehabt, aber dafür viel mehr getan für die positive Auswirkung
eines Kullurkonlakles. Dadurch, daß sie den Eingeborenen das
Gefühl persönlicher Handlungsfreiheit ließ, auf die Möglichkeit
hoffte, daß diese von sich aus den Wert und Nutzen ihrer
Ratschläge durch Erfahrung schätzen lernen und sich daher später
aus innerer Überzeugung ihrer Behandlung unterziehen würden,
hai sie die Voraussetzung für ein Vertrauensverhältnis geschaffen,
das in seiner Bedeutung nichl hoch genug eingeschätzt werden
kann. Genau die gleiche Einstellung habe ich bei Ärzten in Ost-
Indonesien getroffen, von denen einer auf meine Frage nach dem
Nutzen obligatorischer Ärztekontrollen lakonisch erklärte: «Wir



Bühler, Kulturkontakt und Kulturzerfall 2')

\

•r.-

M

¦-...

imK SS

Mi

;a.aÇ'"'ï

Abb. 8. Geislerhaus in der Nähe von Maprik. Höhe ca. 18 m. (Photo R. Garrii.)



30 Acta Trop. XIV, 1, 1957 -- Ethnographie

glauben nicht an Zwang.» Meines Wissens existieren heute auch
im Territorium Neuguinea Zwangsunteisuehiuigen und -behand-
lungen nur noch in abgeschwächter Form. Hauptgewicht wird
jetzt auch dori auf freiwillige Behandlung gelegt. So darf es wohl
als ein Symptom dafür genommen werden, daß dieser Weg der
richtige ist. wenn vor zwei Jahren in Maprik von den Eingeborenen

der umliegenden Dörfer zur Einrichtung eines Spitals spontan

eine erstaunlich hohe Summe zusammengebracht wurde.
Die Gewißheit, im Dienste einer heiligen Aufgabe zu stehen

und den Eingeborenen das Höchste bringen zu können, läßt oft
auch die Missionen in gewissem Sinne autoritär vorgehen, in einer
Art, die bei den Eingeborenen immer wieder das Gefühl des Unler-
legenseins verstärken muß. Trotzdem wird die heutige Missionstätigkeil

in Neuguinea in vielen Teilen sehr positiv beurteilt, dies
u. a. durch erfahrene Regierungsbeamle, die sogar die Sicherheit
aller ansässigen Weißen vom Wirken der Mission abhängig
machen. Diese zu Recht bestehende Wertschätzung spricht aber
nichl gegen unsere Auffassung über die Ausgangssiluation der
Missionslätigkeil, sondern für das menschlich von Selbstüberheblichkeit

freie, durch innere Werte getragene Wirken der einzelnen
Missionare, die gerade wegen dieser Haltung das Vertrauen der
Einheimischen viel leichler gewinnen als andere Weiße. Eine so

oft fehlende oder durch das Gefühl der Überlegenheit unserer
Kultur verdrängte menschliche Einstellung könnte also offenbar
viele bedenkliche und gefährliche Folgen des Kultlirkontaktes
verhindern oder doch mildern. Ohne diese Einstellung hat die
Einwirkung der Weißen vor allem negative Folgen. Wie gezeigt
wurde, wirkt sie sich in allen Kulturaspekten zerstörend aus.
Darüber hinaus aber erschüttert sie das Vertrauen der Eingeborenen
in die Weißen. Ressentiment, Mißtrauen und Haß gehen auf sie

zurück, so gut wie Minderwertigkeitsgefühle, Verlust des Glaubens
an sich selbst und seine eigenen Werte, ohne die eine gedeihliche
Zusammenarbeit undenkbar ist. Diese Grundtatsache wird m. E.
selbst in den Bemühungen der Administration um die Eingeborenen

nicht oder viel zu wenig berücksichtigt. Um ein Beispiel zu
nennen: Wie kaum anderswo in der Südsee hat man nach dem
Ersten Wellkrieg unler Leitimg von Sir Hubert Murray und
nicht zuletzt unler der hervorragenden Assistenz des Kegierungs-
anthropologen F. E. Williams 2I in Papua versucht, die Kulturen
der Eingeborenen soweil als möglich zu erhalten. Man ist dabei
sogar soweil gegangen, an die für bestimmte Kulturen charakle-

-' Vgl. Literaturangaben S. 5 und Williams. F. I'.: Sentiments and Leading
Ideas in Native Society. Territory of Papua. Anthropology, Report Xo. 12.

Port Moresby 1932.



Bühler, Kulturkontakt und Kulturzerfall 31

*
Ò

$\

km. •

,_ * 't* _& .'*»

7 w®;^'

Abb. 9. Inneres eines Geislerhauses in l'lupu I Maprikgebiel i. (ieisterfiguren aus
Holz, an der Decke Malereien auf Palinblattscheide. Höhe der Figuren ca. 2 m.

IPholo lì. Garrii.)

ristischen Grundgefühle und Grundwertungen zu denken und
ihrer Erhaltung besondere Bedeutung beizulegen. In der Absicht,
traditionelle Kulturen «soweit als möglich» zu sichern, zeigl sich
aber doch deutlich genug, daß selbstverständlich die Administration

entscheidet, was erhalten und was ausgemerzt werden soll.
Schon früh ist von einsichtigen Leuten ausgesprochen worden,

daß die Naturvolkkulturell nichl in ihrer ursprünglichen Form
weiterbestehen können, nachdem sie mit unserer Zivilisation in
Berührung gekommen sind. Fs wurde auch mit Recht geltend
gemachI, daß sogar Neuguinea in den Rahmen der modernen



32 Acta Trop. XIV, 1, 1957 Ethnographie

Weltwirtschaft eingespannt werden muß. Us isl unmöglich, «Na-
turschutzreservate» für Menschen zu schaffen. Daher müssen sich
auch die entlegensten Naturvölker den neuen Unisländen anpassen.

Selbst die Bewohner Neuguineas konnten davon nicht
ausgenommen werden. Ihr trauriges Schicksal ist es, wie das vieler
anderer Naturvölker, daß sie mit technisch so überlegenen Partnern

in Kontakt kommen mußten. Es spricht für ihre Vitalität,
daß sie daran nicht wie andere Südseevölker völlig zugrunde
gingen. Zu ihrem Glück ist dieser Kontakt zur großen Hauptsache
und mit voller Intensität erst in einet Zeit erfolgt, wo man die
Gefahren desselben erkannte und sich darum auch bemühte, seine
Folgen abzuschwächen. Leider ist die für beide Seilen so schwierige

und gefährliche Zwischenperiode des Vakuums, der Kullur-
vernichlung ohne genügenden positiven Ersatz, trotzdem
eingetreten, weil die Weißen in allen ihren Bestrebungen übersehen
haben, daß sie damit die Eingeborenen unter einen Druck gesetzt
haben, der hemmte und lähmte. Gewiß ist es richtig, wenn man
ihnen die Möglichkeiten zur Anpassung und Umstellung zeigl und
gibt. In unseren Ausführungen ist aber doch wohl klar genug
zum Ausdruck gekommen, warum dits nichl genügen kann. Die
technische Überlegenheit hat die Weißen dazu geführt, auch an
ihre geistige Überlegenheit zu glauben. Dies scheint mir der
Hauptgrund dafür zu sein, daß man bisher so wenig wirklich
Positives erreichte. Darum war und ist man davon überzeugt,
daß man die Eingeborenen «erziehen; müsse. Das bedeutet aber
nichts anderes, als daß man sie in irgendeiner Weise einem Druck
aussetzt. Selbst Williams, der liier so ofl zitiert worden ist. konnte
sich von diesen Vorstellungen nicht frei machen, auch wenn
éliminer wieder betonte, daß die Eingeborenen von sich aus. aus
innerer Überzeugung, Neuerungen annehmen sollten, damit sie
Bestand halten. Der Begriff Erziehung schließt eben die Vorstellung

ein. daß man es bei den Naturvölkern mit unentwickelten
Völkern und Menschen zu tun habe. Das ist grundfalsch. Fin so

folgenschwere»' Irrtum konnte nur entstehen, weil die Weißen die
Eingeborenen in jeder Hinsicht und nichl bloß technisch als uni
erlegen, als reformbedürftig betrachteten, weil sie zu sehr in den
Vordergrund stellten, was die Naturvölker haben, statt zu beachten,

was sie sind, nämlich Menschen mit gleichen Rechten und mil
Werten, die den unsrigen in keiner Weise nachstehen. Van der
Post -- gebühr! das Verdienst, für Afrika und die unler den
Negern immer bedrohlicher werdenden Krisen mit allem Nach
druck auf diese Tatsache hingewiesen zu haben. Was er z. B.

22 Van DER Post, L.: The Dark Eve in Africa. London 1956.



Bühler, Kulturkontakt und Kulturzerfall 33

(S. 46 ff.) über die tiefsten Ursachen der Mau-Mau-Bewegung in
Kenya ausführt, gilt zum Teil Wort für Wort für Neuguinea und
kann hier zur gleichen Katastrophe führen. Ein Unterschied
bestellt freilich. In Neuguinea hat man sich nichl damit begnügt, die
materiellen und geistigen Lebensgrimdlagen der Eingeborenen zu
vernichten, um ihnen dann den Zugang zu neuen Lebenswerten zu
verweigern. Vorersl wenigstens bemüht man sich vielmehr von allen
Seiten, ihnen diese zu schaffen. Das aber kann nur auf der Basis
gegenseitiger Freiwilligkeil mit Erfolg geschehen, unter der
Voraussetzung, daß die Eingeborenen es wünschen. Ich bin überzeugt
davon, daß es noch heule nicht zu spät isl. eine solche Grundlage
zu schaffen. Sii' muß allerdings auch auf der Einsicht beruhen,
daß wir uns selbst auf Weile und Kräfte besinnen sollten, die uns
heute so sehr fehlen, und die für das Gleichgewicht und
Wohlbefinden in unserer Kultur maßgebend sind; denn nur dann werden

wir diese gleichen Werte in den farbigen Menschen sehen und
achten.

Résumé.

La présente publication est consacrée à des observations sur le déclin de

la civilisation chez les tribus du district de Sepik en Nouvelle Guinée au contact
avec les blancs. Ces observations ont été faites de novembre 1955 à fin mars
1956 au cours d'une expédition parmi les tribus latmül (Moyen Sepik), Kwoma
I Montagnes de Washkuk) et Abelam (.Sous-district de Maprik).

Comme toutes les îles de la Mélanésie. la Nouvelle Guinée a élé également
soumise à l'influence croissante de notre civilisation, déjà avant, mais surtout
pendant et après la dernière guerre mondiale. De ce lait, bien des parties de
la Mélanésie ont subi d'étonnantes transformations du point de vue culturel.
Les régions sus-nientionnées n'ont pus échappé à celle influence, bien qu'elles
soient relativement peu habitées par les Blancs.

Jusqu'à aujourd'hui, le coniaci des Blancs n'a eu (pinne répercussion néfaste
dans le district de Sepik cl a entraîné un vide culturel complet. Cela se remarque
au déclin de l'ari entre autre, ainsi qu'à d'autres apparitions poussées à l'extrême
dans les mouvements du Cargo-Cull .La disparition des maisons-tambaran ou
habitations des esprits en est un exemple typique. Ces grandes maisons,
magnifiquement sculptées, étaient le symbole d'une vie communautaire bien organisée,
ainsi que d'une conception de la vie adoplée par les indigènes. Les sculptures et

peintures ornant ces bâtiments personnifiaient les esprits des ancêtres et les

puissances surnaturelles en général. Les vivants se .sentaient ainsi liés à ces
puissances, et assurés de leur protection. On n'a pas trouvé, jusqu'ici, de
compensation à la disparition de ces hases culturelles el religieuses.

Les mouvements, appelés ("argo-Cult en Oceanie, sont apparus dans
toutes les régions et ont cela de commun, qu'ils expriment leur mécontentement
vis-à-vis de la situation présente. On discerne un ressentiment général envers
les Blancs, et. en particulier, envers les Missions. Ce mécontentement esl dû
en parlie à ries changements dans la structure sociale, lels que, par exemple, la
dépréciation des ornements de coquillages, indispensables au maintien du
prestige rie la communauté. L'impossibilité pour les indigènes de gagner aillant
d'argent que le Blanc, ou de pouvoir mettre à profil les connaissances acquises



34 Acta Trop. XIV. 1. 1957 — Ethnographie

à l'école, renforce leur sentiment de frustration. La situation leur apparaît sans
issue. Les jeunes gens en particulier sont le plus sensible à cet état de choses.
La plupart d'entre eux oui travaillé dans des endroits étrangers où ils soni
entrés en contact avec d'autres civilisations indigènes ainsi qu'avec la nôtre.
En raison de leur jeunesse, ils n'ont pas su assimiler ces influences diverses et
ont perdu leurs traditions el leurs coutumes. Rentrant dans leurs villages, ils
se sentent désemparés et. au lieu d'être les soutiens rie leur civilisation,
contribuent à sa ruine.

L'influence destructive rie l'Administration, des Missions, et des Blancs en
général, s'explique du fait rie leur sentiment rie supériorité, non seulement en
matière technique, mais aussi en ce qui concerne les valeurs morales et
spirituelles. Leur comportement à l'égard ries indigènes esl toujours autoritaire et
conduit ceux-ci au complexe d'infériorité et au ressentiment. Ce caractère d'autorité

se retrouve dans les ordonnances de l'Administration ou les efforts des
Missions, même les plus bienveillants, ainsi que dans les mesures concernant
l'éducation de la population. Les indigènes n'ont ainsi aucune possibilité rie se

familiariser peu à peu. el rie leur propre chef, avec les nouveaux aspects de
la culture. C'est pourtant dans le contact d'homme à homme qu'un changement
devrait se produire. On devrait juger ces hommes d'après ce qu'ils soni, et non
point d'après ce qu'ils ont. On leur rendrait ainsi confiance en eux-mêmes el
ils prendraient conscience rie leur valeur. Alors seulement on pourrait envisager
un programme d'acculturation, et empêcher la destruction complète de la
civilisation indigène au coniaci rie la nôtre.

Summary.

flic paper deals with observations of culture-contact and cultural decay
among tribes of the Sepik District (Territory of New Guinea). They were made
between November 1955 and the end of March 1956. whilst visiting the latmül
(Middle Sepik), Kwoma iWasbkuk Mountainsi. and Abelam (Maprik Sub-
District i.

Since Ihe first, and especially during and alter the second world war New
Guinea as well as the other Melanesien Islands lune been more and more
influenced by Western civilization. As a result many parts of Melanesia have
undergone an astonishing cultural change, in some areas even with positive
results. This change has also taken place in the parts of New Guinea mentioned
above, although only comparatively few whiles are living there.

Observations on the degeneration of arts and crafts as well as of symptoms
which lead in the end to Cargo-Cult-Moveinenls show clearly that contact with
Western civilization till now had only resulted in a cultural vacuum. The decline
of art showed itself especially in the disappearance of the ghost or tambaran-
houscs. These huge and beautifully decorated houses were symbols of a well
organized community life, and of the work! as the natives believed it to be.

Carvings and paintings of Illese houses were embodiments of the spirits of
dead people and supernatural powers in general. Through them the living men
realized their union with these powers. Identification with them meant safely
and well being. The degeneration of art and the disappearing of tambaran-
houses therefore indicale a crumbling of the religious conceptions on which
those cultures were based.

The movements called Cargo-Cult in Oceania have all this in common thai
they express discontent with the present situation. They are well known at Ihe
Sepik river, although at present they are only smouldering below the surface.
The depreciation of shell ornaments which used to be indispensable to maintain



Bühler, Kulturkontakt und Kulturzerfall 35

prestige within the community: the impossibility of earning enough money lo
lie equal with the white man or of using the knowledge acquired in schools
must lead to difficulties. The young men especially manifest this discontent.
Most of them have worked in foreign places, where they came in contact with
olher native cultures and while civilization as well. Aller having lost most of
Iheir own traditions, they feel uprooted at home instead of being supporters
of social and religious life. 'Illese ric-tribalized men arc the main sources of
this discontent which may lead lo very dangerous movements.

The destructive effect of Western civilization lies in the fact that all the
influences of Ihe white man are based on the conviction of his superiority, not
only in technical mailers, bui also in all Ihe aesthetic and spiritual values which
count or should count more than Ihe technical. The natives are quite aware of
liiis fact. While accepting it they resent it as well. This feeling of inferiority
lor which Ihe while man is responsible seems to be the main reason for Ihe
failure of modern administrative, missionary, and private work amongst the
natives. They feel the authority and they resent it in everything done tor them.
even if it is tor their good. Therefore the result must he negative. In order lo
change Ibis cultural decay into positive growth the attitude of the while man
towards Ihe natives must change. They cannot be dealt with as inferiors. They
must be treated as human beings who are the while man's equal, as having
Ihe righi lo decide what they wani according to their individual and personal
inclinations, freelv and without outside force.


	Kulturkontakt und Kulturzerfall : Eindrücke von einer Neuguineareise

