Zeitschrift: Acta Tropica
Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 12 (1955)

Heft: 2

Artikel: Le Nya : changements spirituels modernes d'une société ouest-
africaine

Autor: Holas, B.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-310546

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-310546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Institut Francgais d’Afrique Noire.

Le Nya.

Changements spirituels modernes d’une sociélé ouest-africaine.

Par B. HoLas.

(Recu le 15 juillet 1954.)

L

Ayant suivi. depuis plusieurs années, I’évolution d’'un nouveau
culte, celul dit généralement Massa, qui, & partir de la région de
San (Soudan Irancais), exercait une influence remarquable sur
certaines peuplades voltaiques et nord-éburnéennes, nous avons eu
plusieurs fois I'occasion d’assister a d’intéressantes cérémonies tra-
ditionnelles. Ainsi, lors de notre derniére visite & Wolo (Cercle de
San, Soudan Francais) en 1954, nous avons surpris Mpéni Dem-
bélé, le fondateur du nouveau mouvement, en train de diriger un
rite ancien dont il ne cesse poinl d’étre 'officiant principal...’

Bien que ce ne soit pas le lieu ici de toucher aux divers aspects
du Massa ?, disons tout au moins que, pour 'instant, la longévité de
celui-ci parait devoir étre faible ; en tout cas, on peut constater,
aujourd’hui déja, un affaiblissement sensible de son influence et
en particulier dans la région de son origine : ce n’est que dans cer-
taines contrées d’adoption qu’il n'a pas encore accusé¢ un franc
déclin.

A Wolo, les cultes tribaux n’ont guere été touchés par I'émer-
gence du culte de la Corne (Massa) qui, tout contrairement au cas
des Sénoufo, par exemple, manifestait ici une extréme tolérance a
leur égard. Théoriquement, Mpéni Demb¢lé a situé son culte au-
dessus de tous les autres : pratiquement, exception faite pour un
effacement temporaire des cérémonies d’obédience traditionnelle,
le Massa s’y est simplement juxtaposé et a laissé survivre la totalité
des croyances anlérieures.

« I1 a été rapidement évident, confirme en effet M. CARDAIRE "
que le novateur n’avait rien détruit des vieilles choses du passé. Le

L Cf. Marcel Cardaire, 1.islam et le terroir africain, in Etudes Soudaniennes,
LIVAN,, Bamako-Koulouba, 1954, p. 36.

® Nous nous réservons d’étudier ailleurs les répercussions qu’a eu U'introdue-
tion du « culte de San » sur les peuplades voisines, ainsi que les diverses ré-
actions spirituelles et sociales que ce dernier a provoqué dans les institutions
coutumiéres.

¥ Op. cit., p. 36.

Acta Tropica 12, 2, 1955



98 Acta Trop. XII, 2, 1955 — Ethnologie

respect de ce passé apparait méme comme 'une des bases de sa
prédication. Avant sa révélation M'Piéni était sacrificateur du Nya,
I'une des trois puissances occultes du Minianka... »

Cette entité, J. VENDEIX * lui assume la plus haute position dans
le panthéon sénoufo-bambara, et transcrit son nom « Gnia » ° ;
nous ne voulons pas engager ici une discussion sur ce point dépassé
par des connaissances récentes : le role que joue le Nya dans la
liturgie actuelle des Minianka (auxquels nous restreignons notre
observation) n'en demeure pas moins de tout premier ordre.

Quoi qu’il en soit, il s'agit en I'occurrence d’'un culte tres actif,
qui marque d'une facon permanente la vie du groupe, et qui régil
en quelque sorte tout le rythme social, si 'on ne tient pas comple
de menus facteurs périodiques d’origine variée.

1l

Le droit d’assister & des manifestations du Nya est en principe
accordé o tout individu initié ; celui-ci, le cas ¢chéant, pourra
ménme assumer ——- sous l'emprise de la « possession » —— un role
actil dans I'acte sacerdotal. La femme ne semble pas élre exclue
d'une facon tout a fait explicite : elle n’y joue en réalité quun
role de comparse liturgique, sauf dans I'¢tat de transe ou elle
devient naturellement un agent important de liaison avec le monde
occulte : elle n'en accede pas pour autanl a la cérémonie cenlrale
qui a lieu, nous le verrons plus loin, dans 'enclos des sacrifices
sanglants.

I11.

ILe Nva, en tanlt que substance intangible. nécessite, pour se
rendre accessible aux mains du sacrificateur. un support malériel :
celui-ci est alors constitué¢ par le nombre variable (de une a trente
environ) de formes sphériques ou cylindriques ® faites de subs-

* Dans une bréve ¢lude intitulée « Note sur la principale divinité chez les
Sénoufo et Bambara » ; dans Bulletin du Comité d'Etudes Historiques et Scienti-
Jiques de U Afrique Occidentale Francaise, t. XVI, n° 1, janvier-mars 1933. pp. 1-5.

? « Celte divinité se nomme « Gnia » (prononcer : Nia), ou « Quara », ce qui
signifie : fétiche » (ibid., p. 1].

® La forme sphérique des objets centraux du culte ne semble aucunement
faire allusion a la forme du globe terrestre ; celle idée est élrangére a la pensée
cosmologique minianka.

La forme de boule se retrouve par ailleurs dans inventaire liturgique
d’autres cultes du pavs et joue en particulier un role d’importance dans Ie
curieux rituel du « génie voleur ». le Mbédiou-goukan. Voici quelles conditions
sont a4 remplir lorsqu'un groupe de fideles décide d’ériger un autel au Mbédiou-
goukan ; il faul se procurer a cette intention : 1 quelques «eufs de caméléon ;
2% coeur ou foie d'un lépreux. 3° du sang humain {au besoin un sang animal



B. Holas, Le Nya 99

tances tantot végétales, tantot animales, le tout imprégné de sang
coagulé de victimes sacrifiées. La grandeur de ces objets semble
étre inversement proportionnelle & leur nombre : de la sorte il y a des
localités minianka " qui ne gardent qu’une seule boule, mais de pro-
portions pouvant dépasser 30-40 centimetres de diametre (et méme
bien plus, nous a-t-on dit), et il y en a d’autres qui préferent un
nombre plus ou moins élevé de Nya, de taille modeste. Ce dernier
cas s’applique notamment sur le culte local observé & Wolo.

De quels ¢éléments sont composés ces boules et cylindres ? La
réponse n'est pas facile, car il semble qu’il n’existe guére d'une
recette uniforme pour leur préparation. Dans son article précité,
I'administrateur VENDEIX, en analysant la substance du Nva, est
arrivé a des résultats fort compliqués :

« 1° Voici quelques morceaux d’écorce arrachés au pied d'un
cailcédrat ayant la propriété de guérir U'entérite, la dysenterie, les
maladies intestinales, ou servant encore d’astringent pour les maux
de gorge ;

« 2 Quelques débris d'écorce de « nianaka », arbuste dont les
branches servent a confectionner les cases, sous forme de fourches,
de poutres, ele.; et ;

« 3" Quelques parcelles de figuier, dont les fruits, les feuilles et
les racines ont des vertus guérisseuses ;

« 4" Des feuilles mucilagineuses appelées « pégou ». Elles ser-
vent & confectionner certaines sauces et des médicaments pour
les maux de ventre ;

« 5" Des feuilles de liseron a fleurs violines et a feuilles grasses
avant des propri¢tés médicinales ;

20

« 6" Des racines de certaines mimosees.

Toules ces essences sont sacrées et les Sénoufo comme les Bam-
bara ne s’en servent pas, ne les coupent ni ne les brilent.

« 7% Des plumes de perdrix *, oiseau qui a la faculté de voir sans
¢tre apercu, sauf lorsqu’il rappelle ou s’envole ;

« 8 Une téte de lievre, animal sorcier considéré comme tres
malin et quelque peu diable, rédant toute la nuit, invisible le jour ;

suffit et, last but not least, 4° quelques boules sacrées volées au Nya ou & un
aulre culte.

Ajoutons que les confréries de Mbédiou-goukan, étant donné leur caractere
illicite, sont des organisations tres hermétiques, dont les manifestations sont
rares et secretes.

D’ailleurs, leur nombre diminue rapidement, & cause de 'hostilité des cultes
qu'on peul définir licites, et aussi & cause des conditions de constitution ex-
trémement difficiles.

“ En vérité, rares sont les villages ne possédant pas leur propre établisse-
ment de Nya.

® Un des Francolins, Phasianidés d’Afrique. Note de I'auteur.



100 Acta Trop. XI1, 2, 1955 — Ethnologie

« 9" Une téte de python, serpent vénéré par de nombreux clans
dans la grande famille sénoufo ;

« 10° Du poil ou, mieux, des griffes de lion, représentant la
force du dieu ;

« 11° Une queue d’ane, cet animal étant fétiche dans beaucoup
de villages sénoufo-bambara ;

« 12° Une aérolithe ”, pierre sacrée représentant le tonnerre et
le feu. Les féticheurs prétendent qu'on trouve cette masse minérale
aux endroits ou la foudre tombe. Celle-ci forme le noyau du conglo-
meérat sacré.

Le tout est agglutiné par le sang et le suc des animaux et des
essences dont les parcelles ont servi & confectionner le « Gnia » . »

Par contre, un de nos informateurs les plus scrupuleux, I'insti-
tuteur minianka Koné Danzié, de Koutiala, nous en a fourni un
schéma bien plus simple. D’apres lui, 1l suffirait de longues racines
aériennes d'un ficus banal et de racines flexibles du scunsoun
(arbre que nous n’avons pas pu déterminer), entortillées, cerclées
de minces lianes, de fils de coton, ou de simple ficelle, pour les
maintenir ainsi en forme voulue : le sang sacrificiel leur préte alors
de 'homogénéité et la couleur sombre et fait progressivement gran-
dir leur volume *'.

D’habitude, sauf au moment de leur exposition au moment de
I'offrande, les boules de Nya sont cachées dans trois sacs de toile
brute du pays et ceux-ci conservés dans une maisonnette particu-
liere dans la cour sacrée (fig. 1, 1). VENDEIX cherche & interpréter
les trois sacs comme représentants mystiques de 'unité familiale,
composée du pere, de la mere et du fils ™, et il est enclin & y re-
connaitre une sorte de divinité « en trois personnes », idée qu'on
ne saura retenir comme valable. Le chiffre trois apparait bien faible
a quiconque a compris la « mentalité familiale » négro-africaine
pour pouvoir exprimer l'idée de famille... Bien plus probablement
ce chiffre détermine, dans le langage imagé, tout simplement la
puissance, synonyme de masculinité dispensatrice de fluide fé-
condant.

Comme ailleurs dans la zone culturelle soudanienne *, la sym-

A

9 11 est plus probable, & notre avis, qu’il s’agit ici plutdét de ce qu’il est
convenu d’appeler la « pierre de la foudre », done d’'un outil lithique poli, avant
trouvé un large emploi secondaire dans 'inventaire magico- religieux local. Note
de T'auteur.

10 Art. cit., pp. 3-4.

I (Cette information, malgré la véricité de son auteur, devra étre soumise 2
caution : un Minianka chrétien évolué n’a pas d’accés personnel au rite et ne
constitue par conséquent qu'un témoin indirect.

12 Ibid., p. 3.

B Marcel Griaule et ses collaborateurs ont & maintes reprises constaté ce
fait. chez les Dogon et les Bambara en particulier.



B. Holas, Le Nya 101

‘ o o 0
o o 0%o
I I (oo}
| N s
fe] e}
o]
o} o 04 © o o
—T [s] © ° e 2
- ‘.,__\ o] o o o o] (o]
e © o 2l o %o o @
~—~ ~
I, ’I T T 6090 OO o e o
S~
~ ~ © (o]
-
1] T~ ~o o ° 8
| wooooococo000g By — o © ¢}
f’ ! g /,‘_\\ £ \“'- \\"-.. o <
9 0 -~ o
AR NACI VI o Y °% °
/ ! g I 8 S o [3) 0 % g
I Cant B BEY 767/ .0, To 0
/ L i N s g @@ - / o o o
I N - o j o
/ 2 b § - , o o Q
! l’ 000000000000 // — o O (o]
( \ P // o) (o]
k \ i P s © o) o 4
N N \ // - o © o] o o
NN =
B AT A B ° oo ©
AN \ — o o © o o
N — il o &
- O o
NN \ - — o o
-~ -~ o] 0 o o
N \,\/ P o o 5 o] o
\ \ — o Og o
v/\ o o =]
o] o o] Le]
\1 o o ©
o Q
‘ o 0C_©O

Fig. 1. Situation schématique des lieux de culte a Wolo.

1 Cour du nya, avec les trois abris 5 Enclos des sacrifices, avec 'arbre
cultuels et la petite cour adjacente. et les trois fragments de poteries.

2  Mur extérieur du village. 6 Foyer.

3 Tas d’ordures. 7 Canari « de 'union ».

4 Rigole. 8 Champ de mil

«---- Parcours cérémoniel.

bolique minianka réserve le nombre trois 4 'homme, et le nombre
quatre a la femme **. Ceci se refléte non seulement dans la liturgie
mais, quotidiennement, dans tous les événements de la vie courante.

14 11 existe pourtant des secteurs culturels oli cette correspondance se pré-
sente a rebours, et le nombre quatre est alors attribué a ’homme, en tant que
valeur « plus forte ». Nous avons attiré I'attention sur ce phénomeéne dans un

Mémoire de I'LF.A.N. intitulé : Le culte de Zié ; éléments de la religion kono
(Dakar, 1954).



102 Acta Trop. X1, 2, 1955 — Ethnologie

Dans le rite observé, le symbolisme de trois se présente, en effet,
d’une facon frappante : il y a trois abris cultuels, frois sacs reliés
ensemble & l'aide de trois cordes ; la victime est égorgée par trois
sacrificateurs et la chair répartie entre trois fragments de grosses
poteries servanl de support au repas communiel. Tout ceci a sans
doute pour but de souligner le caractére de la cérémonie qui est en
général appelée 4 assurer la prospérité de la communauté.

Iv.

« Les sacrifices, les offrandes, les demandes se font de préfé-
rence le jeudi soir, le premier ou le deuxitme vendredi des mois
d’avril et de novembre », dit dans son article VENDEIX . A 'heure
actuelle, cette régle a connu de nombreux changements en pays
minianka : partout ou le culte de Nya a su conserver sa position
devant les influences islamiques (qui s’y infiltrent d’une facon
discréte mais permanente) d’'un coté, et devant Iactivité croissante
de missions chrétiennes de I'autre, on assisle & une assez surpre-
nante intensification des cérémonies rituelles au cours de 'année.
On trouve ainsi des villages célébrant le rite périodique une fois,
deux fois par semaine. & part des cérémonies occasionnelles, irré-
gulieres de par leur nature. Le vendredi compte alors comme le
jour le plus propice a la réussite de I'acte sacré : il est difficile de
dire si une influence musulmane doit étre soupconnée ici. Notre
avis personnel est que le choix de ce jour ne doit pas grand’chose
a l'introduction de I'islam, si ce n'est trés indirectement tout au
plus. Mais les preuves nous manquent pour pouvoir ¢étre affirmatif
sur ce point ; toutefois, par sa potentialité mystique, le vendredi
rejoint le nombre trois et en renforce en l'occurrence Ueffet litur-
gique.

Cependant la nuit de jeudi, ontologiquement rapprochée du jour
suivant (ce n'en est « qu'une des deux faces»), se préte avec
avantage a l'exécution des rites préparatoires, en premier lieu a
I'annonce cérémonielle de sa prochaine sortie que fait au Nya, re-
posant dans 'obscurité de sa demeure (fig. 1, 1), son serviteur. (est
le moment, VENDEIX a parfaitement raison sur ce point, ou les
fideles formulent leurs veeux en présence du prétre : celui-ci les
traduira le lendemain a la divinité par la bouche des personnes con-
sacrées '* et les gestes prescrits.

5 Ihid., p. 4.

1 Le chef de culte se charge rarement de exécution du rite ; il se borne en
général o surveiller les acteurs liturgiques tels que le porteur des sacs du Nya,
les trois immolateurs, ete. Chaque geste devra étre fait, bien entendu, d'une
maniére précise, car toute erreur éventuellement commise pourrait entrainer de

graves conséquences pour la communaulé entiere. Il nous parait presque inutile
de souligner une condition si typique et connue de tout cérémoniel religieux.



B. Holas, Le Nya 103

Alors que les sorties d’accessoires sacrés aux jours fixes gardent
la signification d’acte rituel collectif, d’autres cérémonies peuvent
étre provoquées sur impulsion individuelle ; en pratique, la solida-
rité familiale, voire tribale, imposera aussi bien & ces dernicres 1'as-
pect extérieur des manifestations collectives. Iin plus, tout danger
occulte, révélé par un devin, pourrait donner lieu a une sortie ex-
ceptionnelle, parfois urgente, du Nya, de méme qu'une menace
parfaitement matérielle contre les biens communs telle que 'appari-
tion d'une épidémie, I'invasion de sauterelles, une sécheresse pro-
longée, une inondation ou tout autre fléau naturel *'.

La procréation reste pourtant le souci majeur du village, et
I'offrande au Nya devient alors un acte par excellence propitia-
toire : c¢’est surtout dans le cas d’'une femme stérile ou ayant avorté
a plusieurs reprises. C’est alors le pere de la famille qui recherchera
le chef de culte pour lui demander le remede sacrificiel.

Nous avons essayé en vain d’évaluer, dans les cas accessibles a
nos observations, la proportion des actes décidément apotropiques,
ou prophylacliques en général, du Nya, et de ceux ayant un but
propitiatoire : force nous est donc de conclure a une utilisabilité
égale dans les deux directions. L’individualité de tel ou tel Nya,
obéissant, dans le cadre plus ou moins ferme des exigences rituelles,
aux caprices du prétre, jouera toujours un grand role ici. Ce dernier
arrive parfois, 1a surtout ou la chefferie politique décline, & placer
I'institution religieuse au service de ses aspirations personnelles et,
¢tant donné 'ampleur d’une pareille aide, & finir par exercer une
ingérence décisive dans les affaires courantes du village. Nous
avons, en effet, vu de nombreuses localités minianka régies selon
ce schéma, d’ailleurs un schéma qui n’est certes pas nouveau...

V.

Avant de toucher a d’autres détails morphologiques du culte,
disons en bref comment et dans quelles circonstances s’est déroulée
la cérémonie de Wolo (le 16 avril 1954 ). Elle a eu lieu dans I'épaisse
atmosphere de religiosité qui donne un cachel spécifique a ce vil-
lage devenu célebre depuis ces quelques derniéres années, malgré
son ecartement des grandes routes.

« Wolo », d’apres le récit de CARDAIRE, « est situé sur une piste,
a 35 kilometres a I'ouest d'une route orientée nord-sud. qui mene
de San a Koutiala. Cette piste quitte la route a 45 kilomelres au
Sud de San. Il s’agit d'un village de taille moyenne comptant 250
a 300 ames. Les habitants du canton de Diélizangasso, dont Wolo
fait partie, portent tous le nom de Drmbélé, ils sont consanguins

' Cf. J. Vendeir, art. cit., p. 4.



104 Acta Trop, X11, 2, 1955 — Ethnologie

et unis entre eux par des liens spirituels. Comme dans tous les
villages de la région, les maisons de Wolo, situées sur la frange
extérieure de l'agglomération, regardent vers lintérieur ; trois
portes seulement, « les portes des morts », donnent accés au village.
Des ruelles découpent des concessions, elles-mémes soigneusement
fermées : concession du chef, concession des forgerons, concession
de M'Piéni Dembélé, le grand homme du moment, le fondateur de
la « Religion de San ». Village a terrasse, écrasé dans les champs
de mil et que dominent quelques toits pointus, les greniers, et une
seule case a étage, celle de M'Piéni *®. » Cette description situe avec
précision le cadre de notre observation.

Il nous est par contre moins facile d’adnrettre la validité du
portrait que trace cet auteur du personnage central, Mpéni Dembélé.
Brosser au préalable une image exacte de cet homme exceptionnel
nous parait nécessaire pour deux raisons :

1’ sa forte personnalité marque d'une facon particuliere le culte
local de Nya et lui préte du dramatique et une ferveur exception-
nelle *, sans toutefois que ces facteurs affectent en profondeur le
traditionalisme du rituel :

2° Mpéni, novateur et illuminé, apparait ici en fonction de la
rigide tradition tribale, et la rencontre de ces deux extrémes n’en-
gendre pourtant pas le moindre conflit logique. Cette expérience
cadre avec les axiomes connus de la mentalité des Noirs et (ce qui
sera pour nous d’'une grande importance pour la compréhension du
culte de Massa, lorsque nous en aborderons ailleurs 'analyse) con-
firme une fois de plus la possibilité de coexistence d’apparentes
antithéses dans la pensée africaine. Le « culte de la Corne » a été
a notre sens capable de s’insérer sans inconvénient dans le systéme
des cultes existants : des heurts qui en ont résulté relévent plutot
de prétentions personnelles, parfois constitutionnelles, mais non pas
idéologiques. L.a nouvelle idée religieuse, en dehors des intentions
directes de son créateur. a été parfois malmenée par les imitateurs
locaux jusqu’a devenir méconnaissable. Elle a malheureusement
servi, au moment critique du « vide spirituel », les usurpateurs des
pouvoirs politiques ; les abus locaux n'ont en réalité fait que
refléter et ressortir, d’une facon brutale, des tensions sociales in-
hérentes au groupe intéressé, donc des phénomenes perturbateurs
préexistants.

" Op. cit., chapitre L’éclosion fétichiste, p. 35.

" Le capitaine Cardaire, ayant assisté, dans la nuit du 29 avril 1953, a
« 'entrée du Nya dans le village » (nous comprenons imparfaitement ce que
Pauteur veut dire par la) : « ¢’était M'Piéni qui le portait, et ‘atmosphére de
ferveur qui baignait le village était des plus impressionnantes » (c’est nous qui
soulignons ; op. cit., p. 37).



B. Holas, Le Nya 105

Or, voici comment M. CARDAIRE a vu le personnage (ui nous
préoccupe :

« I« homme du Wolo » donne, des 'abord, I'impression d’étre
tourmenté, peut-étre malade. La fixité de ses yeux globuleux, ex-
orbités, est étrange lorsqu’il regarde son interlocuteur, ce qui n’est
pas fréquent. Ses réponses, muries dans une longue réflexion, sont
souvent marquées d’'un grand bon sens ; ¢’est ainsi que, interrogé
sur le conseil qu’il aurait donné aux pélerins de multiplier les
scarifications tribales, il répondit : « Regarde les gens de Wolo,
mes gens sont-ils marqués ? » : L'entourage de M’Piéni est nom-
breux ; ¢’est celui d'un grand homme. M’Piéni présente volontiers
aux étrangers le chef de village, le chef de canton, c’est lui qui fait
les offrandes rituelles de viandes, particulierement abondantes dans
cette agglomération ou les tas de plumes, traces des sacrifices, pul-
lulent. Les chefs temporels admettent bien volontiers, ici comme
ailleurs, la suprématie de 1l'état religieux ; la consanguinité des
Dembélé et un passé religieux non aboli, ainsi que nous le verrons,
aident encore & cette bonne entente *. »

Tout contrairement, nous avons trouvé en Mpéni un homme
assez rieur, digne, mais aimant la plaisanterie, nullement anxieux
de ses réponses. Pénétré de mysticité, il s’échappe de temps en
temps dans le monde abstrait pour revenir avec beaucoup de perspi-
cacité et de bons sens aux choses concretes. En aucun cas, il n’in-
terrompt la conversation et en respecte scrupuleusement 'ambiance
coutumiere et le protocole civique. Il est généreux, aime a offrir
des cadeaux, et ses gestes ont la simplicité d'un « bon acteur » peut-
étre... Mais nous sommes assez porté a croire que Mpéni agit tout
simplement en bon Minianka naturellement hospitalier et ignorant
tout artifice, & part bien entendu le « jeu rituel ». Jeu ? EEncore une
chose difficile & affirmer : au cours de 'acte sacramental, Mpéni
semble sincérement en proie a sa crise religieuse, tout au moins au
moment de son paroxysme, car nous ne sous-estimons gucre le
bagage de fails gratuits et spectaculaires qui enveloppent le rite
propre ; il serait injuste, bien siir, de lui refuser d’excellents dons de
metteur en scene. Il faut d’autre part admettre que de pareilles
techniques facilitent 'apparition chez Mpéni d’un état de surexcita-
tion voisin de la transe, pendant lequel il communique avec I'esprit
du Nya...

Au fait, nous touchons ici & un phénomene aberrant, car, si
Mpéni, en tant que préposé au culte, se charge personnellement de
I'exécution technique du rite, dans d’autres localités cette charge
incombe le plus souvent & un membre spécialisé du corps sacerdo-

0 Op. cit., p. 36.



106 Acta Trop. XI1, 2, 1955 — Ethnologie

tal, dont la position est en quelque sorte suballerne : cet homme
agit alors sous les ordres du chef de culte, comme nous I'avons dit.

A cette occasion, nous avons deux objections a adresser 2a
I'auteur des lignes citées dans notre précédent texte : le capitaine
CARDAIRE y dit notamment que « Lles chefs temporels admettent
bien volontiers, ici comme ailleurs, la suprématie de I’état religieux ;
la consanguinité des Dembélé et un passé religieux non aboli, ainsi
que nous le verrons, aident encore 2 cette bonne entente® ». Or,
nous croyons que cet avis de M. CARDAIRE ne saurait étre généra-
lisé : tout le contraire se produit parfois, et de nombreuses agglo-
mérations soudanaises offrent de nos jours un spectacle de lutte per-
manente entre les pouvoirs spirituels et temporels. Dans le cas pré-
sent, la consanguinité (terme vague qui demande d’étre spécifié¢
plus en détail) des Dembélé n’éviterait aucunement les jalousies qui
pourraient sévir entre les différentes fractions du groupe s’il n'y
avait pas de suprématie morale de Mpéni. La différenciation des
Dembé¢l¢é de Wolo s’accuse par ailleurs trés nettement sur le plan
rituel, et il y existe trois (chiffre qui domine la pensée religieuse)
principaux groupements familiaux, trois lignées surveillant encore
aujourd’hui la pureté relative de leur sang. A ces trois groupements
correspondent, au village, les trois principaux quartiers — sans tenir
compte d’adjonctions modernes au plan coutumier primitif. C'est
par 'acte sacrificiel exécuté dans I'enclos extra-mural du Nya que
se scelle rituellement 'unité des Demb¢lé, sous la forme de trois
parcelles communielles.

Quant au reste, CARDAIRE a remarqué, au cours de ses conversa-
tions avec Mpéni, que celui-ci donnait des « réponses miries dans
une longue réflexion ». Oui, cela nous parait assez naturel en l'oc-
currence : apres certaines interventions administratives, Mpéni avait
de bonnes raisons pour peser ses paroles, de volumineux dossiers
confidentiels en constiluent une preuve suffisante.

Au demeurant, & en juger d’apres d’autres exemples pris dans le
méme secteur culturel, I'exaltation extraordinaire des manifesta-
tions du Nya & Wolo ** tiendrait de trois causes :

a) un milieu psychologique d’intensilé religieuse exceptionnelle ;

b) I'étouffement temporaire du Nya par le Massa, et la recru-
descence du premier avec I'énergie ainsi accumulée ;

c) le grand dynamisme du personnage placé en téte du culte. el
son absolue domination de la masse des fideles. N'oublions pas que
la gloire de Mpéni a débuté par ses succes de guérisseur, chez qui
1 Op. cit., p. 36.

* Partout ailleurs. d'habitude. les sorties du Nya sont un fait de routine
rituelle.



B. Holas, Le Nya 107

la thérapeutique par suggestion s’associait a une véritable science de
médecine empirique **.
VL

En gros traits, les différents stades de la cérémonie qui nous
sert ici d’exemple se succédaient ainsi :

Dans la cour (fig. 1, 1) du Nya, de bon malin, a eu lieu la sortie
rituelle des sacs sacrés de Iabri cultuel qui est une maisonnelte
de plan carré surmontée d'un toit conique de paille. Les murs ex-
térieurs sont nouvellement blanchis au kaolin el ornés, ¢a et 1a, de
quelques ornements symboliques. en mujeure partie de formes
géoméltriques.

Dans la méme cour il y a encore deux édicules semblables,
destinés, nous a-t-on dit, & abriter les accessoires rituels (fig. 2),
entre autres les instruments de musique réservés au culte **, Le
nombre de trois se rencontre donc ici encore, conformément a ce
qu’il en a été dit plus haut.

Mpéni Dembélé péncétre alors seul dans le sombre intérieur *’
et y sé¢journe quelques minutes en priant (plus exactement : en
réceitant des incantations appropriées a 'adresse de 'esprit du Nya).
Il s’agit de convaincre la puissance de la nécessité de se manifester
en public : il peut y avoir des obstacles, et notamment 1'« éloigne-
ment de I’essence divine » qui se produit périodiquement. Générale-
ment un obstacle de cette sorte ne fait que retarder de quelques
instants, d'une heure peut-étre, la sortie des sacs et leur exposition
devant la case cultuelle. Ceux de Wolo sont confectionnés en toile
brute du pays et ont l'air d’étre plutot neufs, maculés seule-
ment de quelques rares taches de sang sacrificiel *°. Deux sont plus

* Voir ce qu'en dit Cardaire, op. cit.,, pp. 38-39. Cet auteur admet notam-
ment que « le succes de guérisseur de M'Piéni est indiscutable ».

** (le point nécessile une vérification.

11 ne I'a pas fail toutefois @ reculons, comme le font des sacrificateurs
plus précaulionneux, selon le signalement de J. Vendeixv : «Il est une facon
d’entrer dans le temple qu’il faut observer sous peine de grands malheurs. La
sortie s’effectue de méme : @ reculons. N'oublions pas que lair est saturé de
mauvais génies, de diables toujours préts a jouer les plus mauvais tours, aussi
bien aux pauvres mortels qu'anx dieux, méme puissants ! Au surplus, il y a
tant d'impondérables ! » (art. cit., p. 2.

Il nous échappe, malheureusement, pour quelle raison Mpéni ne prend pas
pareille précaution. Son pouvoir personnel lui garantit peut-élre une imper-
mcéabilité suffisante contre tout risque.

Ajoutons a cette occasion que la pénétration a reculons dans le cosmos sacré
est une pratique courante en Afrique noire : nous-méme l'avons souvent cons-
taté dans les rites initiatiques (p. ex. en Haule Guinée Francaise), ou I'enclos
du poro matérialise 'Univers réduit qui, en tant que condensateur des forces,
impose des précautions particuliéres a quiconque y entre.

=6 (e détail laisse soupconner une refaction récente, circonstance qui ajoute
a4 la probabilité de notre hypothese relative 2 la recrudescence de I'ancien rite.




108 Acta Trop. XI11, 2, 1955 — Ethnologie

gros et se distinguent du troisieme, plus petit, par deux anneaux
enfilés du coté de 'ouverture. Ces anneaux de couleur brune tres
sombre, seraient fabriqués des mémes substances végétales que les
boules du Nya ; ils sont également agglutinés de sang animal. La
signification de ce dispositif est transparente : il a pour but de
servir de fermeture symbolique a la puissance dangereuse contenue
dans le sac, et I'empécher de sortir au moment inopportun. Pour la
méme raison, chacun des trois sacs est en outre pourvu d’'un nceceud
coulant fait de corde solide.

La sortie des sacs en plein air a lieu aux sons de la musique
rituelle et en présence d’'une nombreuse assistance : Mpéni, en fei-
gnant supporter un poids plus lourd que ne pésent en vérité les sacs,
les dépose ensuite par terre. Le chant et la musique accentuent
alors leur rythme jusqu’a la frénésie. Les hommes dansent, grelots
aux jarrets et aux chevilles, armés de couteaux ou de coutelas.

Cependant les Instruments qui constituent 'orchestre du Nya
sont tantot de grosses sonnailles de fer noir (sur lesquelles on frappe
a I'aide d’'une baguette également métallique) et de vulgaires tam-
bours d’aisselle comme instruments a percussion, tantét des harpes
octocordes, avec une caisse de résonance prismatique (le fond garni
de piquants de porc-épic) comme des instruments a cordes.

En ce qui concerne l'effort que simule I'officiant, ce trait ac-
compagne, nous le verrons plus tard, tout le drame rituel. i.’image
du prétre succombant sous le poids du fardeau sacré frole alors la
notion de Sacrifice supréme et ne manque pas d’expression dra-
matique. Bref, c’est un détail psychologique qui nous parait des
plus puissants.

A présent, U'opérateur, épuisé, le front ruisselant de sueur, se
tient accroupi pres des sacs et se tait, alors que les sacrificateurs
font les préparatifs pour une oblation de bouillie de mil deux fois
pilé et délayé dans de 'eau pure sortant directement du puits ;
celle-ci est ensuite versée sur les sacs toujours fermés. La crainte
de souillure est toujours perceptible dans tout contact avec le sacré,
et la condition de pureté, rituelle et réelle, nécessite un controle
sévére des dirigeants responsables.

L’oblation de bouillie de mil est suivie de I'offrande d’un poulet,
car le sang doit couler en I’honneur du Nya : ce sera de préférence
un coq rouge, la couleur rouge appartenant au complexe des sym-
boles de masculinité, de force **. La victime est cuite et consommeée
sur place par 'assemblée des fideles, le groupe des notables leur
servant de « bouche ».

27 (e n’en est qu'un des cas possibles : une autre fois, un poulet blanc sera
recommandé. Vendeix dit justement, 4 ce propos, que cela dépendra de la
nature « des griaces demandées ». Cf. art. cit., p. 4.



B. Holas, Le Nya 109

Fig. 2. Fig. 3.

Iig. 2. Une des maisonnettes cultuelles dans la cour du nya. A remarquer les
trois marches correspondant aux trois étapes d’accés du microcosme
sacré, le barrage symbolique constitué de pieux, et le pot d’offrandes
a moitié enterré devant Uentrée.

Fig. 3. L’officiant chargé des trois sacs du nya s’avance, en procession, vers
I'enclos des sacrifices.

ILe soleil est déja haut en ce moment et la chaleur devient ac-
cablante. Il n’a pas plu depuis plusieurs mois au pays minianka !
Les participants, un peu las, se dispersent pour se reposer a 'ombre
de leurs maisons, et la cérémonie marque un bref arrét.

VII.
a) Dans la cour du Nya.

Vers deux heures de I'apres-midi, la musique reprend. La foule
se dirige vers la cour du Nya et y forme un cercle autour des trois
sacs toujours déposés par terre ; ce contact intime avec le sol n’est
peut-étre pas tout a fait gratuit...

Au milieu des assistants se tient Mpéni, habillé de son vétement
de tous les jours, couleur jaune sale, coiffé d'un chapeau conique de
paille. de modeie porté couramment par les hommes du pays. Il ne
se distingue en rien des autres participants. Il ne porte méme pas
d’amulettes visibles ni d’'arme quelconque, & part une barre de fer,
longue de 45 centimelres environ (qui jouera au cours de la céré-



110 ActaTrop. X1, 2, 1955 -— Ethnologie

monie un role important mais, hélas ! qui restera un peu énigma-
tique). Cette assimilation a '« individu standard » n’a rien de
voulu ; le manque de toul costume spécial est typique pour les
agents cultuels de cette civilisation. Seul importe 'état de pureté,
notion d'une portée plutdot morale, mais qui implique ¢galement,
on dirait « au premier degré », la propreté corporelle.

Alors que se poursuit, au rythme modéré, la musique. Mpéni se
penche sur les sacs el en saisit les trois cordes. Posément, avec
mille précautions exagérées pour augmenter attention de l'as-
sistance (afin de créer une situation d’« attente », selon 'expres-
sion de MARCEL Mauss), il se met alors a tortiller les trois cordes
jointes. De sa main droite, il s’essuie de temps a autre le front suant,
comme un homme ¢épuisé apres un dur labeur. Il enléve enfin son
chapeau et le tient. avec la tige de fer. dans sa main droite. Un
court moment pour respirer — et, les veux fixés sur les sacs. les
levres murmurant des paroles inintelligibles, I'officiant se croise les
bras. de sorte qu’il glisse sa main droile (tenant le chapeau et la
barre) sous sa main gauche qui ne cesse de serrer les cordes.

Une nouvelle pause. Musique, chants, mais & un ryvthme reliché.

Le svmbolisme du geste rituel que nous venons de suivre peut,
st I'on veut, étre interprété comme un renouvellement de 'union
tribale. L'image des cordes liées *, Ires fréquente par exemple dans
les arts baoulé, agni, achanti el akan en général *, préte & une inter-
prétation facile ; elle risque sans doule pourtant d’induire I'observa-
teur en erreur. car elle peul aussi bien cacher un caractére aggressil
(c’est-a-dire relevant du domaine de la magie active). IKnfin. toute
reflexion faite, les deux idées pourraient s’y trouver associées...
Sur ce point donc nous n'avons aucune certitude, et le probléeme
reste posé ™,

Pendant tout ce temps, Mpéni n’a pas liché les cordes : soudain,
il se redresse et, d'un mouvement brusque, se jette le fardeau sacré
autour du cou. Sur quoi il s‘immobilise, la face contre le mur de
la case de culte. Visiblement, la transe lui vient, aux sons dune
musique déchainée. La cadence du chant s’accélere elle aussi; la

% La symbolique du neeud releve d'une autre source idéologique, et ne doit
pas étre confondue avec nolre cas.

*® On reconnait notamment de nombreux objets en cuivre (appartenant 2
la catégorie des poids pour peser l'or, fabriqués avec la technique dite «a cire
perdue) de cette forme ; ils figurent, ensemble avec d’autres emblémes connus,
tels que les crocodiles croisés au ventre commun (cf. B. Holas, Portes sculptées
du Musée d’Abidjan. Catalogue X, LF.A.N., Dakar, 1952, pp. 22-23, fig. 19-22),
le faisceau de fagots, la ou les mains serrées, au complexe des symboles exal-
tant V'unité tribale, la solidarité clanique, la fraternité.

3 Pour linstant, nous sommes plutét porté & voir dans le symbole des
cordes les trots fractions traditionnelles des Dembélé.



B. Holas, Le Nya 111

nervosité de la foule s’accroit. Mpéni est haletant, les veines sail-
lanles au cou et sur les tempes. Ses yeux regardent loin. Il est
insensible a ce qui se passe autour de lui. Il parle avec le Nya :
ses levres remuent, bien que les paroles nous restent inaudibles.
(Cest une scéne impressionnanlte, d’autant plus qu’elle ne semble
poinl manquer de sincérité **.

b) A travers le village.

Un tremblement parcourt le corps de Mpéni : il se retourne et,

entouré de musiciens et de danseurs, se met en marche (fig. 3), a
pas lourds, trainants, sous le poids de sa charge (fig.5)... 1l se
dirige ainsi vers 'enclos sacré, situé, dans la direction approxima-
tivement du nord, en dehors des murs du village (voir fig. 1).

A contempler ses traits d’homme supplicié, I'idéz d'expiation
simpose, évoquant la figure d'un héros enlevant le « péché » & son
peuple, ou en d autres termes : rétablissant I'¢tat de purelé dans la
communauté. Il serait cependant absurde de pousser trop loin la
parabole.

Un fait demeure certain : une trentaine de boules représentent
un poids sulfisant pour constituer une charge effectivement lourde.
Porter un fardeau de substances sacrées exige un homme a la fois
physiquement capable el arm¢ d'un écran protecteur contre les
dangers occultes, done un individu sélectionné et dument initié.
Mpéni. en l'occurrence. a pu remplacer, & I'ige précoce, par sa
révélation ™ les hauts degrés d'iniliation.

Les possédés par lesprit du Nya acquierent, de ce fail méme. le
droit et 'honneur de se charger, le cas échéant, de 1a besogne. Car,

I Nous ne sous-estimons pas pour autant ce qui y est d’intentionnel, cela
va sans dire. Mais, sur le plan psychologique, le penchant qu’a le Noir pour le
< jeu dramatique » n'entache pas. a notre sens, la véracité de l'acte, ni son
transfert dans le domaine des « réalilés » ontologiques.

2 Relatée par M. Cardaire comme suit :

« I1 v a de cela six hivernages, juste avant les pluies — soit en juillet 1946 —-,
alors que je cultivais mon champ. un petit homme, assez 4gé, m'apparut, que
je pris tout d'abord pour un Bobo. Comme j'étais effrayé et que je voulais
m’enfuir, il me saisit par le poignet et je tombais & terre. Le petit homme parla
pendant un certain temps en Minianka. Il me dit les médicaments qu’il convient
de donner aux malades et aux femmes stériles, ceux qui font venir la pluie et
rendent les champs fertiles. I1 me dit aussi qu’il fallait respecter les coutumes,
les vieillards et les infirmes, et qu'enfin les hommes et les femmes ne devaient
pas faire le mal ensemble, sous peine de stérilité des femmes et des terres. Les
paroles que j'enseigne sont celles qui m’ont été enseignées par cet homme. Apres
avoir parlé ainsi, le petit homme s’en fut jusqu’a un karité situé a 200 metres
de mon champ ; il a disparu dans le trone de I'arbre, et cet arbre, qui était bien
vivant, s'est desséché depuis lors... Je suis resté couché a terre pendant un
jour et une nuil, puis je me suis levé et j'ai regagné le village » (op. cit., pp.
37-38).



112 ActaTrop. XII, 2, 1955 — Ethnologie

I'ig. 4. Une phase de la danse rituelle.
Fig. 5. Mpéni Dembélé, transportant la charge sacrée, traverse la zone des ordures.

comme nous U'avons dit précédemment, ce role n’appartient pas en
général au prétre, mais aux agents subalternes spécialisés et, subsi-
diairement, aux victimes accidentelles des crises hystériques. Sur ce
point, notre informateur Koné Danzié a été formel, en insistant sur
la non-qualification du préposé au culte de Nya de porter lui-méme
les boules sacrées.

La personne, prise par le délire, se roule parfois par terre a coté
des sacs et cherche a comprendre le message en émanant, pour le
traduire aux fideles : elle parle dans 'ouverture et hurle des lou-
anges a I'adresse de la divinité. Parfois, apres s’étre emparée de la
charge sacrée, elle se met 4 courir autour de la case cultuelle ou
a travers le village en se cognant contre les murs dans les ruelles
tortueuses, et contre les arbres.

¢) A Uenclos de sacrifices.

Lentement, en traversant les monticules d’ordures (endroit d une
grande potentialité magique), le cortége se dirige a présent vers
I'enclos de sacrifices (fig. 5), au bord nord du village, ot se trouvent
des champs de mil. A Wolo, cet espace est d’abord délimité par
une rigole de forme irréguli¢re ; dans sa pointe est (voir fig. 1, 7)
est placée une grosse poterie a moiti¢ remplie de subslances ma-
giques. Cest le « canari de 'unité », contenant des parcelles des



B. Holas, Le Nya 113

matiéres prises dans les trois récipients familiaux dont il sera ques-
tion tout a I'heure.

Au demeurant, 'enclos proprement dit (fig. 1,5) est une palis-
sade quadrangulaire faite de tiges de mil ; ceci est assez excep-
tionnel, car la majeure partie de pareilles constructions sont bities.
en pays minianka, de torchis, et le mur atteint alors 1-1,25 métres
de hauteur. Au centre de ce microcosme est planté un arbre (un
acacia) dont le tronc est enveloppé d'une natte : il marque le centre
de T'univers transcendant, le « point fixe » cosmologique. La né-
cessité d'une « situation absolue » s’accuse d’ailleurs, on s’en sou-
vient, depuis la plus haute antiquité (p. ex. 'oemphalos de la Grece
ancienne, depuis la période pré-hellénique) : aujourdhui encore,
elle est Ia conditio sine qua non de toute tradition initiatique et
en général pour tout le grand ensemble de rites devant assurer
la perpétuation du monde. Plus au sud, chez les Sénoufo, 'arbre
sera remplacé par une pierre (I'< ombilic du monde ») ou par un
cone de terre battue, plantés au milieu du bosquet sacré.

Trois volumineux tessons de pots (fig. 7) — rituellement brisés
lors de la cérémonie inaugurative sont placés au pied de 'arbre
central . « Un fragment n’est pas capable d’une vie indépen-
dante », ¢’est ainsi qu'on pourrait comprendre la devise cachée.
Tout est centré, on I'observe a chaque pas, a U'idée de Uhomogéndéité
du groupe.

Au fond de ces trois réeipients sommaires (répliques symbo-
liques des trois [ractions du clan, inutile de le répéter), on apercoit
une maticre sombre : ¢’est une part prélevée a la substance du Nya
(des trois sacs) et qui comprend par conséquent les mémes éléments
constitulifs (voir ci-dessus). Le circuit symbolique se referme avee
la grosse « polerie de 'union » : celle-ci recoit alors une parcelle
mélangée des lrois récipients fragmentaires, de sorte que le schéma
apparall comme suit :

s IZAAN
e,

=L _{_1,59 csacit,
N

8 Plus exactemenl, trois jarres avaient été rituellement cassées i l'endroit
de culte, lors de la féte inaugurative, mais (et c’est ce qui importe) seuls trois

Acta Tropica 12, 2, 1955 8



114 Acta Trop. XII, 2, 1955 — Ethnologie

Or, deés que la téte du cortege a franchi la rigole, limite du mon-
de sacro-saint accessible aux seuls initiés, les femmes et les enfants
s’arrétent en continuant a chanter. Le noyau d’hommes, le porteur
du Nya au centre, pénetrent déja dans ’enclos et font plusieurs fois
le tour de I'arbre (et des pots brisés), dans le sens inverse des aiguil-
les d’'une montre. Il s’agit en ’espéce d’un exemple classique de rite
de circambulation,pour parler le langage des théoriciens. Notons que,
chez les Minianka comme ailleurs, le mouvement giratoire met en
action les forces nécessaires au maintien du monde, et qu’on assiste
par conséquent ici 2 un moment rituel de toute premiere importance.

Sans trop attendre, Mpénisedébarrasse alors de son fardeau, pose
les sacs par terre, les ouvre, aprés avoir enlevé les quatre anneaux
avec précaution, sort les boules sacrées et les dispose, & peu pres
proportionnellement, sur les trois tessons. On s’apercoil a cette oc-
casion de la forme généralement plus petite des picces conservées
dans le petit sac™. Apreés cette derniére opération, 1'officiant pa-
rait soulagé des souffrances et de 'angoisse, auxquelles il a été
soumis au cours de son chemin. IEn fait, bien des dangers le
guettent entre les deux lieux cultuels lorsqu’il transporte sur ses
épaules la matiere sacro-sainte, et, avec lui, la communauté entiere
se trouve au seuil du péril... L’accés au divin comporte presque tou-
jours un « passage difficile », les mythes africains nous en appor-
tent force exemples, cadrant ainsi avec la mythologie universelle.

Une breve remarque doit étre & ce moment faile au sujet des
anneaux : leur enlevement est un geste rituel décisif, car il libére la
force surnaturelle contenue dans les sacs. Celle-ci, en trouvant le
chemin libre dans le monde du réel, met d’abord Mpéni sous son
empire (elle I’« attrape », au dire de nos amis de Wolo), puis se
met & émaner sur Passistance, qui réagit aussitot par une excitation
aigué, bien perceptible a I'observateur. Pourtant, cette situation
n’'est pas prolongée, peut-étre a cause du danger qu’elle comporte
pour des individus pas assez imperméables. Par conséquent, les
boules, une fois déposées, toute la procession rentre au village,
exactement par le méme chemin, a un pas légeérement plus cadencé.
Mpéni ira se reposer a 'ombre de sa maison et les hommes conti-
nueront leur danse, devenue frénétique (fig. 6), dans la cour du
Nya.
tessons servent a recueillir les substances sacrées, alors que les autres fragments
sont laissés sur place sans destination précise. Notre figure 7 en montre d’ail-
leurs clairement la situation.

3 (Cette logique apparente peut d’autant plus intriguer que nous n’avons pas
pu en saisir la signification profonde.



B. Holas, Le Nya 115

Fig. 6. Fig. 7.

Fig. 6. La phase extatique de la danse en Thonneur du nya.

Fig. 7. Phase finale dans I'enclos des sacrifices : les immolateurs du chien en
train de traiter rituellement les reliques du nya exposées dans les frag-
ments de trois jarres familiales.

d) Sacrifice du chien.

Seuls trois hommes sonl restés dans I'enclos : sacrificateurs re-
présentant les trois familles adeptes du culte. I1 n’y a pas d’autres
témoins. Deux animaux sacrificatoires, attachés au pied de I'arbre,
attendent leur sort : un chien (acheté précédemment & un marché
voisin) ** et un poulet qui, obligatoirement, accompagne toute im-
molation du premier. C’est un précepte toujours rigoureusement
observé chez les Minianka, qui croient qu'un désastre leur survien-
drait en cas d’oubli.

Avant que le cortege ait disparu dans les murs du village, un
bref aboiement strident annonce la fin du chien. Celui-ci est égorgé

% Les chiens destinés aux sacrifices sont couramment vendus sur les mar-
chés minianka, exactement comme dans les pays bambara, dogon, etc. Rien
n'empéche pourtant qu'un chien de la maison soit choisi comme victime — sauf,
peut-étre, des « raisons sentimentales » : de tels cas se produisent.



116 Acta Trop. X11, 2, 1955 — Ethnologie

par 'ainé des trois hommes A I'aide d’une pointe de fer qui lui est
enfoncée dans le cou, tandis que les deux autres I'immobilisent
contre le sol en se servant a cette fin de la barre de fer abandonnée
par Mpéni. Ici, une fois de plus, le role de cet instrument nous
demeure assez inexpliqué : il est vral qu'au cours d’une précédente
conversation a ce sujet (& Koutiala, en 1952), nous avons cru coml-
prendre que la barre figurerait «le doigt du Nya », mais ce té-
moignage resle isolé et, en plus, peu explicite...

Quant au poulet, sa mise a mort ne demande pas de précautions
spéciales, car il n’est quun complément, certes indispensable, mais
en somme d’importance secondaire. Sacrifié individuellement, il
sera sans doute choisi avec soin ; ici, ou il figure en simple com-
parse du rite cenlral, on ne se soucie ni de son sexe, ni de sa cou-

leur.
Dans la liturgie minianka (et ce principe est valable pour une

vaste partie de toute la zone soudanienne non islamisée), le chien
figure indubitablement en téte de Ia liste des animaux sacrifica-
toires *, et son immolation est toujours un grand événement. Dans
certaines localités, le Nya accepte en outre la chevre, bien plus
rarement le mouton, celui-ci étant réservé plutot au Massa (qui,
lui, évite la chévre & cause de son role dans la révélation de Mpc¢-
ni) *”. La siluation devient parfois confuse grace a la concurrence
qui peut naitre entre les deux cultes : selon la prédication de Mpéni
Dembélé, la Corne domine toule la vie religieuse comme entité la
plus forte, c’est entendu, mais certains centres de culles tradition-
nels appliquent fort mal cette regle en pratique... *®

Quoi qu’il en soil, les sacrificateurs de Wolo font jailliv le sang
du chien sur les boules sacrées, ainsi que celui du poulet. Dans ce
mécanisme séculaire qui a 4 peine besoin d'¢tre explique, le sang
fonctionne comme agent rénovateur de la vie, ou, si 'on préfere,
le vecteur du potentiel dynamigue. C’est un fait établi dans la
pensée religieuse minianka que le réceptacle emmagasinant la
puissance transcendante devra étre « rechargé » de temps en temps,
3 Pinstar d'un accumulateur électrique, par exemple. 1l serait in-
juste de parler ici d'un affaiblissement de I'énergie divine qui, aux
yeux des Minianka, est constante et inépuisable : ce qui importe
en Poccurrence, ¢’est d’en fixer, moyennant le rite approprié (fig. 7),
la plus grande quantité sur le support matériel (les boules, dans

38 J Vendeir le confirme ; art. cit., p. 4. Voir & ce sujet ¢galement notre note
sur De nouveaux cas de cynophagie en Afrique occidentale ; Notes Africaines.
N® 65, Dakar, 1955, pp. 22-23.

3 Une version opere avec Uidée de chevre céleste.

38 Nous en analyserons la nouvelle situation plus en détail dans une étude

spéciale (en préparation).



B. Holas, Le Nya 117

le cas du Nya). On croit cependant que I'énergie ainsi capiée, en
faisant marcher les affaires du monde, s’ « affaiblit » * proportion-
nellement ; d’ou la vitale nécessité d’'un stimulant.

I'n attendant — les mains de femmes (ainsi que celles de tout
non-initié¢) ne devant pas toucher a la chair sacrificielle — les deux
victimes sont dépiécées par les trois sacrificateurs et grillées au feu
allumé tout pres, mais en dehors de I'enclos (voir fig. 1, 6). Ac-
compagnée d'une grande quantité de riz (assaisonné au soumbara
qui est un condiment confectionné avec des fruits de néré, Parkia
biglobosa, trés répandu dans toute la savane soudanaise), la viande
est ensuite tranchée en portions. Chacun des trois récipients en
recoit une partie a peu pres égale. Plus tard dans apres-midi (mais
avant le coucher du soleil), aprés un certain temps d’exposition,
les représentants des trois groupements viendront la consommer au
cours d'un repas communiel, soumis & une étiquette rituelle sévere.
Morphologiquement, cet acte appartient a la catégorie des rites
communiels, collectifs : la manducation de I'aliment consacré, done
appartenant a la divinité tutélaire, procure au vivant un contact
intime, de par ce partage familier, avec le monde de I'au-dela ou
résident, a coté d’'entités diverses, les ancétres de la tribu et d’ou
ceux-ci font rayonner I'énergie vitale sur ce monde. Le renouvelle-
ment régulier du groupe (nouvelles naissances en premier lieu) dé-
pend en quelque sorte des rapports amicaux qu’entretiennent les
responsables avec les fournisseurs de cette divine énergie.

Mpéni, au titre de préposé au culte, ne prendra toutefois pas
part a ce repas: a la maison, il jeline, en étanchant sa soif par
quelques gorgées de biere de mil (communément appelée dolo),
et se recueille pour I'exécution du rite final.

e) Dans la cour du Nya et dans les espaces adjacents.

Tandis qu’a lieu la consommation des victimes dans 'enclos des
sacrifices, la danse ne perd guére de son entrain : elle se poursuit
dans une petite cour ombreuse voisine des abris cultuels (fig. 4).
Les vieux, assis sur des nattes ou de bas escabeaux, ingurgitent de
nombreuses calebasses de biere de mil. En observant la scéne, on a
I'impression d'une brusque et énorme intensification du rythme so-
cial naturellement déja trés accentué dans la collectivité minianka.
Tout, en vérité, conltribue & en augmenter la solidarité, et I'écra-
sante majorité des institutions coutumiéres sont mises au service

¥ En vérité, nous le répétons, il s’agit d'un simple « échappement » de la
qualité énergétique, engagée dans le fonctionnement du monde. Le sacrifice
sang!ant a donc pour but la «reconstitution du volume », pour traduire ap-
proximativement la pensée de nos interlocuteurs (Koutiala. 1952).



118 ActaTrop. XII, 2, 1955 — Ethnologie

de cette idée. La mythologie et la symbolique tribales operent large-
ment, nous en avons enregistré quelques exemples au cours du
culte étudié, avec les images de I'Unité. Malgré cette insistance,
I'individu s’insere dans ce systeme sans dommage, sachant garder
bien de ses prérogatives. Sociologiquement parlant : son incultura-
tion (terme de M. J. HERSKOVITS) se poursuit d'une facon harmo-
nieuse. Il est, en effet, surprenant de voir combien sont rares les
conflits sociaux (nous pensons 2 des cas de cerlaine gravilé) dans
le cadre coutumier minianka ; ils se multiplient partout ot 'effort
assimilateur affecte le réservoir moral de la société traditionnelle
et ot sa structure ancienne se reliche *°. De méme, le controle social
s’exerce en général sans épouser une forme vraiment opprimante :
comme cela, il n’étouffe pas le développement de certains aspects
de la personnalité, sans toutefois encourager l'individualisme, voire
I'esprit d’entreprise. l.e Minianka n’est rien moins qu'un com-
mercant, par exemple : une étude sommaire de son calendrier
coutumier révele au premier coup d'eeil combien il est attaché a
sa terre nourriciére, et combien sont durables, encore aujourd’hui,
ces liens. A I'exemple de son frére Sénoufo, il manie, sans étre pol-
tron, bien plus volontiers la houe que le sabre. Il est un éleveur
médiocre. Il ne manque pas de prévoyance, il sait faire des réserves
de graines pour les futures semailles et posséde d’excellentes expé-
riences météorologiques, ce qui lui permet d’exploiter au maximum
un sol peu prodigue. De tout cela découle chez lui une nécessité
d’intelligence paisible avec I'univers environnant : ce qui le caracté-
rise alors, est un haut degré de religiosité qui peut aller parfois jus-
qu'a un sentiment religieux fervent.

I'n ¢étudiant les nouveaux courants « fétichistes » au Soudan
I'rancais, le Capitaine CARDAIRE a essayé d’interpréter leur éclo-
sion a la base d'un supposé « vide spirituel » *'.

Si cette hypothese est peut-étre a retenir pour de nombreux cas

20 Une des réactions possibles contre la décomposition de la structure sociale
est également la conversion a lislam ; mais, dit Marcel Griaule, «il est une
autre cause d’apparentes conversions : il arrive que, soit par curiosité, soit A
la suite de mauvaises récoltes répétées, des villages, sans renoncer a leurs tra-
ditions, fassent une sorte d'essai de la nouvelle religion. Logiques avec eux-
mémes, ces mouvements ne durent qu'aulant qu'est reconnue lefficacité du
procédé, lequel, pour étre une preuve de naiveté, n'en constitue pas moins une
manifestation non négligeable de l'esprit d'expérience » (cette remarque inté-
resse particulierement I'épisode du Massa : cf. Les religions noires, dans I'Ency-
clopédie Coloniale et Maritime, Afrique Occidentale Francaise, vol. I, Paris,
1949, p. 143).

4 Op. cit,, pp. 9-29. Cf. notre Note sur I'apparition du « vide spirituel » en
Cote d’Ivoire et sur ses conséquences dans Revue de Psychologie des peuples,
9e année, n" 4, Le Havre, 1954, pp. 398-404.



B. Holas, Le Nya 119

des religions de I’Afrique moderne changeante *, elle s’applique a
notre sens moins a la société minianka qui a su garder un étonnant
équilibre moral et social , et dans laquelle aucun « vide » réel
n’est pour l'instant perceptible. Un rapide coup d’ceil sur I« histoire
religicuse » des Minianka nous prouvera, sans doute possible,
qu'une telle situation leur est non seulement familiére, mais qu’elle
est parfaitement permanente et n’engendre pas de crises graves.
Donc, rien de nouveau. Iin acceptant I’hypothese de CARDAIRE,
nous devrions par conséquent adopter également le principe d’'un
« vide » permanent, ce qui nous parait absurde : dans ce cas précis
mieux vaudrait, en effet, chercher la vraie cause dans un sentiment
relicieux naturellement intense, fécond en manifeslations, bref
dans un phénomene fluctuant mais présent de tous temps dans la
mentalité minianka. En raisonnant ainsi, nous ne faisons d’ailleurs
que revenir a notre pensée d'apparitions spontanées de nouveaux
mouvements spirituels en Afrique noire, telle que nous 1'avons for-

mulée a I'occasion d'une des séances de la Semaine sociologique a
Paris, en 1953 *.

f) Cérémonie de cléture : la rentrée des objets suacrés.

Nous avons laiss¢é Mpéni Dembélé se reposer dans la cour de sa
maison ou il passait la chaude apres-midi, alors que le tintamarre
incessant de la musique rituelle résonnait dans la cour du Nya. Le

2 Rappelons ce qu'en dit Griaule, dans 'article précité : « ... il est une cause
profonde de changement de comportement chez les collectivités restreintes : la
rupture de régles religieuses fondamentales, quand elle est rituellement irré-
parable, entraine la curieuse conséquence de 'abandon total du culte ancestral,
IL.a communauté, en effet, ne pouvant rétablir une situation normale, rompt dé-
finitivement avec le passé pour repartir sur de nouvelles données.

Mais, si les causes ci-dessus énumérées aident & la propagation de l'islam, il
en est une plus importante encore et qui réside dans la tolérante passivité des
milieux noirs. Aux provocations, aux persécutions, aux manifestations fana-
tiques, répondent, le plus souvent, le silence et le repliement. C’est & peine si
I'on observe parfois un renforcement des sociétés diles secrétes ou des rites
de défense pratiquement inoffensifs. I't ce n’est qu'exceptionnellement que des
cultes noirs, non contents de résister, passent a 'attaque et refoulent tant I'islam
que les religions autochtones. »

't il ajoute une phrase qui est d’'un intérét particulier pour nous :

« Ainsi assiste-t-on, depuis quelques années, a I'expansion par des moyens
violents du culte du nya dans quelques cantons de la boucle du Niger » (art.
cit., pp. 143-144).

% Nous avons dit déja précédemment ce qu'il fallait penser des récentes
perturbations politiques dans certaines localités minianka du Cercle de San, et
A quels facteurs celles-ci devaient étre attribuées. Depuis, 'état normal des
choses est & nouveau rétabli presque partout, & notre connaissance.

" Voir B. Holas, Sur la position des religions traditionnelles dans l'ouest
africain ; dans Le monde non chrétien, n® 26, Paris, juin 1953, pp. 183-192.



120 Actalrop. XI1, 2, 1955 — Ethnologie

soleil touche presque 'horizon, et c’est le signal au groupe de
danseurs, assez incohérent depuis quelque temps (en partie sous
I'influence du dolo), de se réorganiser en cortege et regagner, avec
Mpéni, I'enclos de sacrifices. Le cours de la procession est trés
analogue a ce que nous avons déja vu, seulement I'allure est assez
rapide cette fois-ci, peut-étre a cause du jour qui s’éteint.

Arrivé sur place, I'officiant recueille dans les sacs les bhoules
rougies d’'un sang fraichement coagulé, en remet les cordes et
ferme les nocuds. Il charge alors le tout sur son dos et, apres avoir
une fois suivi l'assistance dansant autoar de l'arbre central, se
remet en route de retour. Avec les dernieres lueurs du jour, les re-
liques sont réinstallées dans leur tabernacle, dont la petite porte
est aussitot barrée par un panneau mobile. A partir de ce moment
la, toute danse, tout chant sont interdits, et un étrange silence se
fait, dont on dirait qu’« il frappe aux oreilles »...

La nuit tombe, et les premiers feux des foyers s’allument pres-
qu'en meéme temps que le disque pile de la lune se leve au-dessus
de Wolo.

Le Nya est satisfait, la paix régne.

Summary.

The Nya is one of the archaic entities of the Minianka, a people who inhabit
the Koutiala Circle and part of the San Circle in the French Sudan.

The article is based on ceremonies observed in the village of Wolo in 1952
and 1954, and describes the temporary weakening of the cult of the Nya, and
its recent recrudescence. Its weakening was primarily due to a new cult whose
central idea was the fertile horn of the ram. This cult is called Massa, and il
originated in Wolo in 1946 as the result of a revelation which occurred to the
chief of the Nya cult, Mpéni Dembélé. Some authors have preferred to interpret
the set-back to the Nva as a phenomenon caused by a supposed “spiritual void”,
but this view must be considered purely hypothetical, since the religious life of
all black societies is naturally subject to fluctuations of intensity, and the
culture of this society is particularly exposed to outside influences.

The Massa cult was remarkably vigorous, both spiritually and politically,
and it extended a long way towards the east (in the Upper Volta), and towards
the south {the north of the Ivory Coast); today it has lost a good deal of its
attraction and, among the Minianka, has had to allow the Nya to reclaim its
rights. It may appear strange to the observer to see precisely Mpéni Dembélé,
the originator of the Massa, in his former role of sacrificer to the Nya, but
in realily the new divinity never showed any hostility whatsoever to the reli-
gious tradition of the Minianka, as opposed to its intolerant appearance in the
Sénoufo country, for example. So the fact is only apparently surprising, and
corresponds in general to previous observations.

Since the episode of the Horn cult (which administrative reports often refer
to as the “San cult”), the ritual manifestations of the Nya are becoming more
numerous, and it is primarily at Wolo that the intensification of the ritual
ceremonies in the course of the liturgical yvear merit attention, as they mark
arelrograde tendency in the traditional religious sentiments. A similar movement
has already been observed in other regions of West Africa, as for instance in



B. Holas, Le Nya 121

upper French Guinea, in the Korhogo Circle, the Ivory Coast and elsewhere.
Here it is the initiatory ceremonies which are becoming more important, while
on the Lower and Middle Coast it is more the trends which one calls syncretic,
on account of their mixed characler which is at the same time reminiscent of
local beliefs and missionary teaching. As we see it, the two movement-types
represent on the whole the vaguely negative, if not hostile, reply of modern
black Africa to the factors of evolution, as all “compulsion to change” provokes
a psychological situation similar to a fear complex among the ancients. It goes
without saying that this sentiment could then take various forms if, to take
our concrete example, procreation remains one of the essential preoccupations
of the Nya, the idea of tribal unity dominates the sacrificial act, and also
corresponds to the anxiety of the older generation that in its assimilating
efforts, which at the moment are not particularly marked among the Minianka,
their society should not disintegrate.

Zusammenfassung.

Nva gehort zu den archaischen Kultkomplexen der Minianka, einem Volk,
das im grofen und ganzen den Kreis Koutiala und einen Teil des Kreises San
im Franzosischen Sudan bewohnt.

Ausgehend von Zeremonien, die im Dorf Wolo in den Jahren 1952 und 1954
beobachtet wurden, wird der zeitweilige Niedergang des Nya-Kultes und seine
Wiedererstarkung in neuester Zeit beschrieben. Primiér war seine Schwiichung
die Folge eines neuen Kultes mit dem befruchtenden Widderhorn als Zentral-
idee. Dieser Massa-Kult entstand 1946 in Wolo als Folge einer Offenbarung
von Mpeni Dembele, dem damaligen Haupt des Nya-Kultes. Einige Autoren
haben den Riickgang von Nya mit einer geistigen Verarmung oder Leere zu
erkliiren versucht. Diese Ansicht ist aber rein hypothetisch. Zum Verstindnis
gentigt durchaus die Tatsache, dal} das religidse Leben aller Negergemeinschaf-
ten natiirlicherweise in seiner Intensitiit wechselt. Dies um so mehr, wenn dic
Gesellschaften besonders starken akkulturativen Linfliissen von aullen ausge-
setzt sind.

Der Massa-Kult nahm geistig und politisch einen bemerkenswerten Auf-
schwung. Gegen den Osten (in Haute Volta) und den Siiden (im nérdlichen
Gebiet der Elfenbeinkiiste) hat er sich weit ausgedehnt. Heute hat er aber seine
Anziehungskraft weitgehend verloren. Bei den Minianka ist dadurch der Nya-
Kult wieder zu seinem Recht gekommen. Es mag merkwiirdig erscheinen, daf
ausgerechnet Mpeni Dembele, der Griinder des Massa-Kultes, seine frithere Rolle
als Opferpriester des Nya wieder iibernommen hat. Nun hat sich aber die neue
Gottheit gegeniiber der religiosen Uberlieferung der Minianka in keiner Weise
als feindlich erwiesen, im Gegensatz zum Beispiel zu ihrer intoleranten Haltung
im Land der Senufo. So ist diese Tatsache nur scheinbar iiberraschend, und sie
stimmt in der Hauptsache mit fritheren Erfahrungen iiberein.

Seit dem IEnde des Hornkultes (der in Administrationsberichten oft als
San-Kult bezeichnet wird) werden die Riten des Nya-Kultes hiiufiger als in
fritheren Zeiten durchgefiihrt. Besonders fiir Wolo verdient diese Intensivie-
rung des religiosen Lebens vermerkt zu werden, weil sie eine Riickkehr und
gleichzeitig eine Verstiirkung der religiosen Gefiihle kennzeichnen. Ahnliche
Bewegungen sind iibrigens auch schon in anderen Regionen von Westafrika
bemerkt worden, so u. a. in Franzdsisch-Oberguinea und im Kreis Korhogo an
der Elfenbeinkiiste. Ilier haben die Initiationszeremonien neue Kraft gewonnen,
wiithrend es sich im unteren und mittleren Teile der Kiiste mehr um Stromun-
gen handelt, die man gewdhnlich als synkretisch bezeichnet, weil in ihrem
komplexen Charakter gleichzeitig lokale Glaubensvorstellungen und Missions-



122 Acta Trop, XII, 2, 1955 — Ethnologie

lehren zum Ausdruck kommen. Die zwei Bewegungstypen repriisentieren unserer
Auffassung nach in der Hauptsache eine irgendwie verneinende, wenn nicht
feindliche Antwort des neuzeitlichen Schwarzen Afrika auf moderne Entwick-
lungstendenzen, so wie jeder «Zwang zum Wechsel» psychologisch eine Situa-
tion schafft, die der Besorgnis oder Furcht der Alten vor dem Neuen gleicht.
Selbstverstiindlich kann ein solches Gefiihl verschiedene Formen annehmen.
Wenn, um sich unseres konkrelen Beispieles zu bedienen, die Erhaltung der
Fruchtbarkeit, die Zeugung, eine Hauptaufgabe des Nya-Kulltes ist, so dominiert
die Idee der Stammeseinheit den Opferakt und antwortet damit auch auf die
Sorgen der alten Generation, dafi die Gesellschaft im Laufe der Aufnahme
fremden Kulturgutes auseinanderfallen werde. Diese Assimilationstendenzen
sind iibrigens gegenwiirtig bei den Minianka wenig bemerkbar.



	Le Nya : changements spirituels modernes d'une société ouest-africaine

