
Zeitschrift: Acta Tropica

Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 12 (1955)

Heft: 2

Artikel: Le Nya : changements spirituels modernes d'une société ouest-
africaine

Autor: Holas, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-310546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-310546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Institut Français d'Afrique Noire.

Le Nya.
Changements spirituels modernes d'une société ouest-africaine.

Par B. Holas.

(Reçu le 15 juillet 1954.)

I.

Ayant suivi, depuis plusieurs années, l'évolution d'un nouveau
culte, celui dit généralement Massa, qui, à partir de la région de
San (Soudan Français), exerçait une influence remarquable sur
certaines peuplades voltaïques et nord-éburnéennes, nous avons eu
plusieurs fois l'occasion d'assister à d'intéressantes cérémonies
traditionnelles. Ainsi, lors de notre dernière visite à Wolo (Cercle de
San, Soudan Français) en 1954, nous avons surpris Mpéni Dem-
bélé, le fondateur du nouveau mouvement, en train de diriger un
rite ancien dont il ne cesse point d'être l'officiant principal...1

Bien que ce ne soit pas le lieu ici de toucher aux divers aspects
du Massa 2, disons tout au moins que, pour l'instant, la longévité de
celui-ci paraît devoir être faible ; en tout cas, on peut constater,
aujourd'hui déjà, un affaiblissement sensible de son influence et
en particulier dans la région de son origine : ce n'est que dans
certaines contrées d'adoption qu'il n'a pas encore accusé un franc
déclin.

A Wolo, les cultes tribaux n'ont guère été touchés par l'émergence

du culte de la Corne (Massa) qui, tout contrairement au cas
des Sénoufo, par exemple, manifestait ici une extrême tolérance à

leur égard. Théoriquement, Mpéni Dembélé a situé son culte au-
dessus de tous les autres : pratiquement, exception faite pour un
effacement temporaire des cérémonies d'obédience traditionnelle,
le Massa s'y est simplement juxtaposé et a laissé survivre la totalité
des croyances antérieures.

« Il a été rapidement évident, confirme en effet M. Cardaire \
que le novateur n'avait rien détruit des vieilles choses du passé. Le

1 Cf. Marcel Cardaire, i.'islam et le terroir africain, in Etudes Soudaniennes,
I.F.A.N., Bamako-Koulouba, 1954, |>. 36.

2 Nous nous réservons d'étudier ailleurs les répercussions qu'a eu l'introduction
du « culle de San » sur les peuplades voisines, ainsi que les diverses

réactions spirituelles et sociales que ce dernier a provoqué dans les institutions
coutumières.

3 Op. cit.. p. 36.

Acta Tropica 12, 2. 1955 7



98 Acta Trop. XII, 2, 1955 — Ethnologie

respect de ce passé apparaît même comme l'une des bases de sa

prédication. Avant sa révélation M'Piéni était sacrificateur du Nya,
l'une des trois puissances occultes du Minianka... »

Cette entité, J. Vendeix 4 lui assume la plus haute position dans
le panthéon sénoufo-bambara. et transcrit son nom « Gnia »

5
:

nous ne voulons pas engager ici une discussion sur ce point dépassé

par des connaissances récentes ; le rôle que joue le Nya dans la
liturgie actuelle des Minianka (auxquels nous restreignons notre
observation) n'en demeure pas moins de tout premier ordre.

Quoi qu'il en soit, il s'agit en l'occurrence d'un culte très actif,
qui marque d'une façon permanente la vie du groupe, et qui régil
en quelque sorte tout le rythme social, si l'on ne tient pas compie
de menus facteurs périodiques d'origine variée.

II.

Le droit d'assister à des manifestations du Nya esl en principe
accordé à tout individu initié ; celui-ci, le cas échéant, pourra
même assumer — sous l'emprise de la « possession » — un rôle
actif dans l'acte sacerdotal. La femme ne semble pas être exclue
d'une façon tout à fait explicite : elle n'y joue en réalité qu'un
rôle de comparse liturgique, sauf dans l'étal de transe où elle
devient naturellement un agent important de liaison avec le monde
occulte : elle n'en accède pas pour autant à la cérémonie centrale
qui a lieu, nous le verrons plus loin, dans l'enclos des sacrifices
sanglants.

111.

Le Nya, en tant que substance intangible, nécessite, pour se

rendre accessible aux mains du sacrificateur, un support matériel :

celui-ci est alors constitué par le nombre variable ide une à trente
environ) de formes sphériques ou cylindriques 6 faites de subs-

4 Dans une brève élude intitulée « Noie sur la principale divinité chez les
Sénoufo el Bambara » ; dans Bulletin du Comité d'Etudes Historiques et Scientifiques

tic F Afrique Occidentale Française, t. XVI, n° 1, janvier-mars 1933, pp. 1-5.
¦' Cette divinité se nomme « Gnia » (prononcer : Niai, ou < Ouara », ce qui

signifie : fétiche » (ibid.. p. 1).
(i La forme sphérique des objets centraux du culte ne semble aucunement

faire allusion à la forme du globe terrestre ; celle idée esl étrangère à la pensée
cosmologique minianka.

La forme de boule se retrouve par ailleurs dans l'inventaire liturgique
d'autres cultes du pays el joue en particulier un rôle d'importance dans le
curieux rituel du « génie voleur >. le Mbédiou-goukan. Voici quelles conditions
sont à remplir lorsqu'un groupe de fidèles décide d'ériger un autel au Mbédiou-
goukan ; il faul se procurer à cette intention : 1" quelques œufs de caméléon ;

2° cœur ou foie d'un lépreux. 3° du sang humain (au besoin un sang animal



B. Holas, Le Nya 99

tances tantôt végétales, tantôt animales, le tout imprégné de sang
coagulé de victimes sacrifiées. La grandeur de ces objets semble
être inversement proportionnelle à leur nombre : de la sorte il y a des
localités minianka ' qui ne gardent qu'une seule boule, mais de
proportions pouvant dépasser 30-40 centimètres de diamètre (et même
bien plus, nous a-t-on dit), et il y en a d'autres qui préfèrent un
nombre plus ou moins élevé de Nya, de taille modeste. Ce dernier
cas s'applique notamment sur le culte local observé à Wolo.

De quels éléments sont composés ces boules et cylindres La
réponse n'est pas facile, car il semble qu'il n'existe guère d'une
recette uniforme pour leur préparation. Dans son article précité,
l'administrateur Vendeix, en analysant la substance du Nya, est
arrivé à des résultats fort compliqués :

« 1° Voici quelques morceaux d'écorce arrachés au pied d'un
caïlcédrat ayant la propriété de guérir l'entérite, la dysenterie, les
maladies intestinales, ou servant encore d'astringent pour les maux
de gorge :

« 2° Quelques débris d'écorce de « nianaka », arbuste dont les
branches servent à confectionner les cases, sous forme de fourches,
de poutres, etc., etc. ;

« 3° Quelques parcelles de figuier, dont les fruits, les feuilles et
les racines ont des vertus guérisseuses ;

« 4" Des feuilles mucilagineuses appelées « pégou ». Elles
servent à confectionner certaines sauces et des médicaments pour
les maux de ventre ;

< 5" Des feuilles de liseron à fleurs violines et à feuilles grasses
ayant des propriétés médicinales ;

« 6° Des racines de certaines mimosées.
Toutes ces essences sont sacrées et les Sénoufo comme les Bambara

ne s'en servent pas. ne les coupent ni ne les brûlent.
« 7" Des plumes de perdrix s, oiseau qui a la faculté de voir sans

être aperçu, sauf lorsqu'il rappelle ou s'envole ;

« 8" Une tête de lièvre, animal sorcier considéré comme très
malin et quelque peu diable, rôdant toute la nuit, invisible le jour ;

suffit et, last but not least, 4" quelques boules sacrées volées au Nya ou à un
autre culte.

Ajoutons que les confréries de Mbédiou-goukan, étant donné leur caractère
illicite, sont des organisations très hermétiques, dont les manifestations sont
rares et secrètes.

D'ailleurs, leur nombre diminue rapidement, à cause de l'hostilité des cultes
qu'on peut définir licites, et aussi à cause des conditions de constitution ex-
Irêmement difficiles.

7 En vérité, rares sont les villages ne possédant pas leur propre établissement

de Nya.
8 Un des Francolins, Phasianidés d'Afrique. Noie de l'auteur.



100 Acta Trop. XII, 2, 1955 — Ethnologie

« 9° Une tête de python, serpent vénéré par de nombreux clans
dans la grande famille sénoufo ;

« 10° Du poil ou, mieux, des griffes de lion, représentant la
force du dieu ;

« 11° Une queue d'âne, cet animal étant fétiche dans beaucoup
de villages sénoufo-bambara ;

« 12° Une aérolithe B, pierre sacrée représentant le tonnerre et
le feu. Les féticheurs prétendent qu'on trouve cette masse minérale
aux endroits où la foudre tombe. Celle-ci forme le noyau du conglomérat

sacré.
Le tout est agglutiné par le sang et le suc des animaux et des

essences dont les parcelles ont servi à confectionner le < Gnia » 1(l. »

Par contre, un de nos informateurs les plus scrupuleux,
l'instituteur minianka Koné Danzié, de Koutiala, nous en a fourni un
schéma bien plus simple. D'après lui, il suffirait de longues racines
aériennes d'un ficus banal et de racines flexibles du sounsoun
(arbre que nous n'avons pas pu déterminer), entortillées, cerclées
de minces lianes, de fils de coton, ou de simple ficelle, pour les

maintenir ainsi en forme voulue : le sang sacrificiel leur prête alors
de l'homogénéité el la couleur sombre et l'ait progressivement grandir

leur volume X
D'habitude, sauf au moment de leur exposition au moment de

l'offrande, les boules de Nya sont cachées dans trois sacs de toile
brute du pays et ceux-ci conservés dans une maisonnette particulière

dans la cour sacrée (fig. 1, 1). Vendeix cherche à interpréter
les trois sacs comme représentants mystiques de l'unité familiale,
composée du père, de la mère et du fils X et il est enclin à y
reconnaître une sorte de divinité « en trois personnes », idée qu'on
ne saura retenir comme valable. Le chiffre trois apparaît bien faible
à quiconque a compris la « mentalité familiale » négro-africaine
pour pouvoir exprimer l'idée de famille... Bien plus probablement
ce chiffre détermine, dans le langage imagé, tout simplement la
puissance, synonyme de masculinité dispensatrice de fluide
fécondant.

Comme ailleurs dans la zone culturelle soudanienne X la sym-
8 II est plus probable, à notre avis, qu'il s'agit ici plutôt de ce qu'il est

convenu d'appeler la -• pierre de la foudre », donc d'un outil lithique poli, ayant
trouvé un large emploi secondaire dans l'inventaire magico- religieux local. Note
de l'auteur.

10 Art. cit.. pp. 3-4.
11 Cette information, malgré la véricité de son auteur, devra être soumise à

caution : un Minianka chrétien évolué n'a pas d'accès personnel au rite et ne
constitue par conséquent qu'un témoin indirect.

12 Ibid., p. 3.
13 Marcel Criaille et ses collaborateurs ont à maintes reprises constaté ce

fait, chez les Dogon el les Bambara en particulier.



B. Holas, Le Nya 101

o o o
o o-0on

° „ o o °

O o

/ / o o 0 0 u
I

/ cooooooo

©4 \ i
S, i — 4 I g o 7 ©y /

o o

^A \
O O O o\\ \

o o\ \ >
O °\ VX ° o\ l o o

o
oc

Fig. 1. Situation schématique des lieux de culte à Wolo.

1 Cour du nya, avec les trois abris 5

cultuels et la petite cour adjacente.
2 Mur extérieur du village. 6

3 Tas d'ordures. 7

4 Rigole. 8
Parcours cérémoniel.

Enclos des sacrifices, avec l'arbre
et les trois fragments de poteries.
Foyer.
Canari « de l'union ».

Champ de mil.

bolique minianka réserve le nombre trois à l'homme, et le nombre
quatre à la femme 14. Ceci se reflète non seulement dans la liturgie
mais, quotidiennement, dans tous les événements de la vie courante.

14 II existe pourtant des secteurs culturels où celte correspondance se
présente à rebours, et le nombre quatre est alors attribué à l'homme, en tant que
valeur « plus forte ». Nous avons attiré l'attention sur ce phénomène dans un
Mémoire de 1T.F.A.N. intitulé : Le culte de Zié ; éléments de la religion kono
(Dakar, 1954).



102 Acta Trop. XII, 2, 1955 — Ethnologie

Dans le rite observé, le symbolisme de trois se présente, en effet,
d'une façon frappante : il y a trois abris cultuels, trois sacs reliés
ensemble à l'aide de trois cordes ; la victime est égorgée par trois
sacrificateurs et la chair répartie entre trois fragments de grosses
poteries servant de support au repas communiel. Tout ceci a sans
doute pour but de souligner le caractère de la cérémonie qui est en
général appelée à assurer la prospérité de la communauté.

IV.
« Les sacrifices, les offrandes, les demandes se font de préférence

le jeudi soir, le premier ou le deuxième vendredi des mois
d'avril et de novembre ». dit dans son article Vendeix X A l'heure
actuelle, celte règle a connu de nombreux changements en pays
minianka : partout où le culte de Nya a su conserver sa position
devant les influences islamiques (qui s'y infiltrent d'une façon
discrète mais permanente) d'un côté, et devant l'activité croissante
de missions chrétiennes de l'autre, on assiste à une assez surprenante

intensification des cérémonies rituelles au cours de l'année.
On trouve ainsi des villages célébrant le rite périodique une fois,
deux fois par semaine, à part des cérémonies occasionnelles,
irrégulières de par leur nature. Le vendredi compte alors comme le

jour le plus propice à la réussite de l'acte sacré : il est difficile de
dire si une influence musulmane doit être soupçonnée ici. Notre
avis personnel est que le choix de ce jour ne doit pas grand'chose
à l'introduction de l'islam, si ce n'est très indirectement tout au
plus. Mais les preuves nous manquent pour pouvoir être affirmatif
sur ce point ; toutefois, par sa potentialité mystique, le vendredi
rejoint le nombre trois et en renforce en l'occurrence l'effet
liturgique.

Cependant la nuit de jeudi, ontologiquement rapprochée du joui-
suivant (ce n'en est « qu'une des deux faces »), se prête avec
avantage à l'exécution des rites préparatoires, en premier lieu à

l'annonce cérémonielle de sa prochaine sortie que fait au Nya,
reposant dans l'obscurité de sa demeure (fig. 1,1), son serviteur. C'est
le moment. Vendeix a parfaitement raison sur ce point, où les

fidèles formulent leurs vœux en présence du prêtre : celui-ci les

traduira le lendemain à la divinité par la bouche des personnes
consacrées lli et les gestes prescrits.

16 Ibid., p. 4.
16 Le chef de culle se charge rarement de l'exécution du rile ; il se borne en

général à surveiller les acteurs liturgiques tels que le porteur des sacs du Nya,
les trois immolateurs, etc. Chaque gesle devra être fait, bien entendu, d'une
manière précise, car toute erreur éventuellement commise pourrait entraîner de

graves conséquences pour la communauté entière. Il nous paraît presque inutile
de souligner une condition si typique el connue de tout cérémoniel religieux.



B. Holas. Le Nya 103

Alors que les sorties d'accessoires sacrés aux jours fixes gardent
la signification d'acte rituel collectif, d'autres cérémonies peuvent
être provoquées sur impulsion individuelle : en pratique, la solidarité

familiale, voire tribale, imposera aussi bien à ces dernières l'aspect

extérieur des manifestations collectives. En plus, tout danger
occulte, révélé par un devin, pourrait donner lieu à une sortie
exceptionnelle, parfois urgente, du Nya, de même qu'une menace
parfaitement matérielle contre les biens communs telle que l'apparition

d'une épidémie, l'invasion de sauterelles, une sécheresse
prolongée, une inondation ou tout autre fléau naturel X

La firocréation reste pourtant le souci majeur du village, et
l'offrande au Nya devient alors un acte par excellence propitiatoire

: c'est surtout dans le cas d'une femme stérile ou ayant avorté
à plusieurs reprises. C'est alors le père de la famille qui recherchera
le chef de culte pour lui demander le remède sacrificiel.

Nous avons essayé en vain d'évaluer, dans les cas accessibles à

nos observations, la proportion des actes décidément ttpotropiques,
ou prophylactiques en général, du Nya, et de ceux ayant un but
propitiatoire : force nous est donc de conclure à une utilisabilité
égale dans les deux directions. L'individualité de tel ou tel Nya,
obéissant, dans le cadre plus ou moins ferme des exigences rituelles,
aux caprices du prêtre, jouera toujours un grand rôle ici. Ce dernier
arrive parfois, là surtout où la chefferie politique décline, à placer
l'institution religieuse au service de ses aspirations personnelles et,
étant donné l'ampleur d'une pareille aide, à finir par exercer une
ingérence décisive dans les affaires courantes du village. Nous

avons, en effet, vu de nombreuses localités minianka régies selon
ce schéma, d'ailleurs un schéma qui n'est certes pas nouveau...

V.

Avant de toucher à d'autres détails morphologiques du culte,
disons en bref comment et dans quelles circonstances s'est déroulée
la cérémonie de Wolo (le 16 avril 1954). Elle a eu lieu dans l'épaisse
atmosphère de religiosité qui donne un cachet spécifique à ce
village devenu célèbre depuis ces quelques dernières années, malgré
son écartement des grandes routes.

< Wolo ». d'après le récit de Cardaire, « est situé sur une piste,
à 35 kilomètres à l'ouest d'une route orientée nord-sud. qui mène
de San à Koutiala. Cette piste quitte la route à 45 kilomètres au
Sud de San. Il s'agit d'un village de taille moyenne comptant 250
à 300 âmes. Les habitants du canton de Diélizangasso. dont Wolo
fait partie, portent tous le nom de Drmbélé, ils sont consanguins

17 Cf. /. Vendeur, art. cit.. p. 4.



104 Acta Trop. XII, 2, 1955 — Ethnologie

et unis entre eux par des liens spirituels. Comme dans tous les

villages de la région, les maisons de Wolo, situées sur la frange
extérieure de l'agglomération, regardent vers l'intérieur ; trois
portes seulement, « les portes des morts », donnent accès au village.
Des ruelles découpent des concessions, elles-mêmes soigneusement
fermées : concession du chef, concession des forgerons, concession
de M'Piéni Dembélé, le grand homme du moment, le fondateur de

la « Religion de San ». Village à terrasse, écrasé dans les champs
de mil et que dominent quelques toits pointus, les greniers, et une
seule case à étage, celle de M'Piéni18. » Cette description situe avec
précision le cadre de notre observation.

Il nous est par contre moins facile d'adirfettre la validité du
portrait que trace cet auteur du personnage central, Mpéni Dembélé.
Brosser au préalable une image exacte de cet homme exceptionnel
nous paraît nécessaire pour deux raisons :

1° sa forte personnalité marque d'une façon particulière le culte
local de Nya et lui prête du dramatique et une ferveur exceptionnelle

19, sans toutefois que ces facteurs affectent en profondeur le
traditionalisme du rituel ;

2" Mpéni, novateur et illuminé, apparaît ici en fonction de la
rigide tradition tribale, et la rencontre de ces deux extrêmes
n'engendre pourtant pas le moindre conflit logique. Cette expérience
cadre avec les axiomes connus de la mentalité des Noirs et (ce qui
sera pour nous d'une grande importance pour la compréhension du
culte de Massa, lorsque nous en aborderons ailleurs l'analyse)
confirme une fois de plus la possibilité de coexistence d'apparentes
antithèses dans la pensée africaine. Le « culte de la Corne » a été
à notre sens capable de s'insérer sans inconvénient dans le système
des cultes existants : des heurts qui en ont résulté relèvent plutôt
de prétentions personnelles, parfois constitutionnelles, mais non pas
idéologiques. La nouvelle idée religieuse, en dehors des intentions
directes de son créateur, a été parfois malmenée par les imitateurs
locaux jusqu'à devenir méconnaissable. Elle a malheureusement
servi, au moment critique du « vide spirituel », les usurpateurs des

pouvoirs politiques ; les abus locaux n'ont en réalité fait que
refléter et ressortir, d'une façon brutale, des tensions sociales
inhérentes au groupe intéressé, donc des phénomènes perturbateurs
préexistants.

18 Op. cit.. chapitre L'éclosion fétichiste, p. 35.
19 Le capitaine Cardaire. ayant assisté, dans la nuit du 29 avril 1953, à

< l'entrée du Nya dans le village (nous comprenons imparfaitement ce que
l'auteur veut dire par là) : « c'était M'Piéni qui le portait, et l'atmosphère de
ferveur qui baignait le village était des plus impressionnantes • (c'est nous qui
soulignons ; op. cit., p. 37).



B. Holas, Le Nga 105

Or, voici comment M. Cardaire a vu le personnage qui nous
préoccupe :

« L'« homme du Wolo » donne, dès l'abord, l'impression d'être
tourmenté, peut-être malade. La fixité de ses yeux globuleux,
exorbités, est étrange lorsqu'il regarde son interlocuteur, ce qui n'est
pas fréquent. Ses réponses, mûries dans une longue réflexion, sont
souvent marquées d'un grand bon sens ; c'est ainsi que, interrogé
sur le conseil qu'il aurait donné aux pèlerins de multiplier les
scarifications tribales, il répondit : « Regarde les gens de Wolo,
mes gens sont-ils marqués » : L'entourage de M'Piéni est
nombreux ; c'est celui d'un grand homme. M'Piéni présente volontiers
aux étrangers le chef de village, le chef de canton, c'est lui qui fait
les offrandes rituelles de viandes, particulièrement abondantes dans
cette agglomération où les tas de plumes, traces des sacrifices,
pullulent. Les chefs temporels admettent bien volontiers, ici comme
ailleurs, la suprématie de l'état religieux ; la consanguinité des
Dembélé et un passé religieux non aboli, ainsi que nous le verrons,
aident encore à celte bonne entente 20. »

Tout contrairement, nous avons trouvé en Mpéni un homme
assez rieur, digne, mais aimant la plaisanterie, nullement anxieux
de ses réponses. Pénétré de mysticité, il s'échappe de temps en
temps dans le monde abstrait pour revenir avec beaucoup de perspicacité

et de bons sens aux choses concrètes. En aucun cas, il
n'interrompt la conversation et en respecte scrupuleusement l'ambiance
coutumière et le protocole civique. Il est généreux, aime à offrir
des cadeaux, et ses gestes ont la simplicité d'un « bon acteur » peut-
être... Mais nous sommes assez porté à croire que Mpéni agit tout
simplement en bon Minianka naturellement hospitalier et ignorant
tout artifice, à part bien entendu le « jeu rituel ». Jeu Encore une
chose difficile à affirmer : au cours de l'acte sacramental, Mpéni
semble sincèrement en proie à sa crise religieuse, tout au moins au
moment de son paroxysme, car nous ne sous-estimons guère le
bagage de faits gratuits et spectaculaires qui enveloppent le rite
propre ; il serait injuste, bien sûr, de lui refuser d'excellents dons de
metteur en scène. Il faut d'autre part admettre que de pareilles
techniques facilitent l'apparition chez Mpéni d'un état de surexcitation

voisin de la transe, pendant lequel il communique avec l'esprit
du Nya...

Au fait nous touchons ici à un phénomène aberrant, car, si

Mpéni, en tant que préposé au culte, se charge personnellement de
l'exécution technique du rite, dans d'autres localités cette charge
incombe le plus souvent à un membre spécialisé du corps sacerdo-

Op. cit., p. 36.



106 Acta Trop. XII, 2, 1955 — Ethnologie

tal, dont la position est en quelque sorte subalterne : cet homme
agit alors sous les ordres du chef de culte, comme nous l'avons dit.

A cette occasion, nous avons deux objections à adresser à

l'auteur des lignes citées dans notre précédent texte : le capitaine
Cardaire y dit notamment que « Les chefs temporels admettent
bien volontiers, ici comme ailleurs, la suprématie de l'état religieux
la consanguinité des Dembélé et un passé religieux non aboli, ainsi
que nous le verrons, aident encore à cette bonne entente21 ». Or.
nous croyons que cet avis de M. Cardaire ne saurait être généralisé

: tout le contraire se produit parfois, et de nombreuses
agglomérations soudanaises offrent de nos jours un spectacle de lutte
permanente entre les pouvoirs spirituels et temporels. Dans le cas
présent, la consanguinité (terme vague qui demande d'être spécifié
plus en détail) des Dembélé n'éviterait aucunement les jalousies qui
pourraient sévir entre les différentes fractions du groupe s'il n'y
avait pas de suprématie morale de Mpéni. La différenciation des
Dembélé de Wolo s'accuse par ailleurs très nettement sur le plan
rituel, et il y existe trois (chiffre qui domine la pensée religieuse)
principaux groupements familiaux, trois lignées surveillant encore
aujourd'hui la pureté relative de leur sang. A ces trois groupements
correspondent, au village, les trois principaux quartiers — sans tenir
compte d'adjonctions modernes au plan coutumier primitif. C'est

par l'acte sacrificiel exécuté dans l'enclos extra-mural du Nya que
se scelle rituellement l'unité des Dembélé, sous la forme de trois
parcelles communielles.

Quant au reste, Cardaire a remarqué, au cours de ses conversations

avec Mpéni, que celui-ci donnait des « réponses mûries dans
une longue réflexion ». Oui, cela nous paraît assez naturel en
l'occurrence : après certaines interventions administratives, Mpéni avail
de bonnes raisons pour peser ses paroles, de volumineux dossiers
confidentiels en constituent une preuve suffisante.

Au demeurant, à en juger d'après d'autres exemples pris dans le
même secteur culturel, l'exaltation extraordinaire des manifestations

du Nya à Wolo 22 tiendrait de trois causes :

a) un milieu psychologique d'intensité religieuse exceptionnelle ;

b) l'étouffement temporaire du Nya par le Massa, et la
recrudescence du premier avec l'énergie ainsi accumulée ;

c) le grand dynamisme du personnage placé en tête du culte, el

son absolue domination de la masse des fidèles. N'oublions pas que
la gloire de Mpéni a débuté par ses succès de guérisseur, chez qui

21 Op. cit.. p. 36.
22 Partout ailleurs, d'habitude, les sorties du Nya sont un fait de routine

rituelle.



B. Holas, Le Nga 107

la thérapeutique par suggestion s'associait à une véritable science de
médecine empirique X

VI.
En gros traits, les différents stades de la cérémonie qui nous

sert ici d'exemple se succédaient ainsi :

Dans la cour (fig. 1, 1) du Nya, de bon matin, a eu lieu la sortie
rituelle des sacs sacrés de l'abri cultuel qui est une maisonnette
de plan carré surmontée d'un toit conique de paille. Les murs
extérieurs sont nouvellement blanchis au kaolin el ornés, çà et là. de

quelques ornements symboliques, en majeure partie de formes
géométriques.

Dans la même cour il y a encore deux édicules semblables,
destinés, nous a-ton dit, à abriter les accessoires rituels (fig. 2),
entre autres les instruments de musique réservés au culte 2i. Le
nombre de trois se rencontre donc ici encore, conformément à ce

qu'il en a été dit plus haut.
Mpéni Dembélé pénètre alors seul dans le sombre intérieur2"'

et y séjourne quelques minutes en priant (plus exactement : en
récitant des incantations appropriées à l'adresse de l'esprit du Nya).
Il s'agit de convaincre la puissance de la nécessité de se manifester
en public : il peut y avoir des obstacles, et notamment F« éloigne-
ment de l'essence divine » qui se produit périodiquement. Généralement

un obstacle de cette sorte ne fait que retarder de quelques
instants, d'une heure peut-être, la sortie des sacs et leur exposition
devant la case cultuelle. Ceux de Wolo sont confectionnés en toile
brute du pays et ont l'air d'être plutôt neufs, maculés seulement

de quelques rares taches de sang sacrificiel X Deux sont plus
¦3 Voir ce qu'en dit Cardaire. op. cit., pp. 38-39. Cet auteur admet notamment

que « le succès de guérisseur de M'Piéni est indiscutable ».
21 Ce point nécessite une vérification.
25 11 ne l'a pas fail toutefois à reculons, comme le font des sacrificateurs

plus précautionneux, selon le signalement de J. Vendeix : « Il est une façon
d'entrer dans le temple qu'il faut observer sous peine de grands malheurs. La
sortie s'effectue de même : à reculons. N'oublions pas que l'air est saturé de

mauvais génies, de diables toujours prêts à jouer les plus mauvais tours, aussi
bien aux pauvres mortels qu'aux dieux, même puissants Au surplus, il y a

tant d'impondérables » (art. cit.. p. 2).
11 nous échappe, malheureusement, pour quelle raison Mpéni ne prend pas

pareille précaution. Son pouvoir personnel lui garantit peut-être une
imperméabilité suffisante contre tout risque.

Ajoutons à cette occasion que la pénétration à reculons dans le cosmos sacré
est une pratique courante en Afrique noire : nous-même l'avons souvent constaté

dans les rites initiatiques (p. ex. en Haute Guinée Française), où l'enclos
du poro matérialise l'Univers réduit qui, en tant que condensateur des forces,
impose des précautions particulières à quiconque y entre.

-" Ce détail laisse soupçonner une refaction récente, circonstance qui ajoute
à la probabilité de notre hypothèse relative à la recrudescence de l'ancien rite.



108 Acta Trop. XU, 2, 1955 — Ethnologie

gros et se distinguent du troisième, plus petit, par deux anneaux
enfilés du côté de l'ouverture. Ces anneaux de couleur brune très
sombre, seraient fabriqués des mêmes substances végétales que les
boules du Nya ; ils sont également agglutinés de sang animal. La
signification de ce dispositif est transparente : il a pour but de
servir de fermeture symbolique à la puissance dangereuse contenue
dans le sac, et l'empêcher de sortir au moment inopportun. Pour la
même raison, chacun des trois sacs est en outre pourvu d'un nœud
coulant fait de corde solide.

La sortie des sacs en plein air a lieu aux sons de la musique
rituelle et en présence d'une nombreuse assistance : Mpéni, en
feignant supporter un poids plus lourd que ne pèsent en vérité les sacs,
les dépose ensuite par terre. Le chant et la musique accentuent
alors leur rythme jusqu'à la frénésie. Les hommes dansent, grelots
aux jarrets et aux chevilles, armés de couteaux ou de coutelas.

Cependant les instruments qui constituent l'orchestre du Nya
sont tantôt de grosses sonnailles de fer noir (sur lesquelles on frappe
à l'aide d'une baguette également métallique) et de vulgaires
tambours d'aisselle comme instruments à percussion, tantôt des harpes
octocordes, avec une caisse de résonance prismatique (le fond garni
de piquants de porc-épic) comme des instruments à cordes.

En ce qui concerne l'effort que simule l'officiant, ce trait
accompagne, nous le verrons plus tard, tout le drame rituel. L'image
du prêtre succombant sous le poids du fardeau sacré frôle alors la
notion de Sacrifice suprême et ne manque pas d'expression
dramatique. Bref, c'est un détail psychologique qui nous paraît des

plus puissants.
A présent, l'opérateur, épuisé, le front ruisselant de sueur, se

tient accroupi près des sacs et se tait, alors que les sacrificateurs
font les préparatifs pour une oblation de bouillie de mil deux fois
pilé et délayé dans de l'eau pure sortant directement du puits ;

celle-ci est ensuite versée sur les sacs toujours fermés. La crainte
de souillure est toujours perceptible dans tout contact avec le sacré,
et la condition de pureté, rituelle et réelle, nécessite un contrôle
sévère des dirigeants responsables.

L'oblation de bouillie de mil est suivie de l'offrande d'un poulet,
car le sang doit couler en l'honneur du Nya : ce sera de préférence
un coq rouge, la couleur rouge appartenant au complexe des
symboles de masculinité, de force '". La victime est cuite et consommée
sur place par l'assemblée des fidèles, le groupe des notables leur
servant de « bouche ».

27 Ce n'en est qu'un des cas possibles : une autre fois, un poulet blanc sera
recommandé. Vendeix dit justement, à ce propos, que cela dépendra de la
nature « des grâces demandées ». Cf. art. cit., p. 4.



B. Holas, Le Nya 109

¦f-

if il

* M>

fi&•¦ s

Fig. 2. Fig. 3.

Fig. 2. Ine des maisonnettes cultuelles dans la cour du nya. A remarquer les
trois marches correspondant aux trois étapes d'accès du microcosme
sacré, le barrage symbolique constitué de pieux, et le pot d'offrandes
à moitié enterré devant l'entrée.

Fig. ,'J. L'officiant chargé des trois sacs du nya s'avance, en procession, vers
l'enclos des sacrifices.

Le soleil est déjà haut en ce moment et la chaleur devient
accablante. 11 n'a pas plu depuis plusieurs mois au pays minianka
Les participants, un peu las, se dispersent pour se reposer à l'ombre
de leurs maisons, et la cérémonie marque un bref arrêt.

VII.
a) Dans la cour du Nya.
Vers deux heures de l'après-midi, la musique reprend. La foule

se dirige vers la cour du Nya et y forme un cercle autour des trois
sacs toujours déposés par terre : ce contact intime avec le sol n'est
peut-être pas tout à fait gratuit...

Au milieu des assistants se tient Mpéni, habillé de son vêtement
de tous les jours, couleur jaune sale, coiffé d'un chapeau conique de

paille, de modèle porté couramment par les hommes du pays. Il ne
se distingue en rien des autres participants. Il ne porte même pas
d'amulettes visibles ni d'arme quelconque, à part une barre de fer.
longue de 45 centimètres environ (qui jouera au cours de la céré-



110 Acta Trop. XII, 2, 1955 — Ethnologie

monie un rôle important mais, hélas qui restera un peu énigma-
tique). Cette assimilation à F« individu standard» n'a rien de
voulu ; le manque de tout costume spécial est typique pour les

agents cultuels de cetle civilisation. Seul importe l'état de pureté,
notion dune portée plutôt morale, mais qui implique également,
on dirait « au premier degré ». la propreté corporelle.

Alors que se poursuit, au rythme modéré, la musique. Mpéni se

penche sur les sacs et en saisit les trois cordes. Posément, avec
mille précautions exagérées pour augmenter l'attention de
l'assistance (afin de créer une situation d'« attente ». selon l'expression

de Marcel Mauss), il se met alors à tortiller les trois cordes
jointes. De sa main droite, il s'essuie de temps à autre le front suant,
comme un homme épuisé après un dur labeur. Il enlève enfin son
chapeau et le tient, avec la tige de 1er, dans sa main droite. Un
court moment pour respirer — et, les yeux fixés sur les sacs, les
lèvres murmurant des paroles inintelligibles, l'officiant se croise les
bras, de sorte qu'il glisse sa main droite (tenant le chapeau et la
barre) sous sa main gauche qui ne cesse de serrer les cordes.

Une nouvelle pause. Musique, chants, mais à un rythme relâché.
Le symbolisme du gesle rituel que nous venons de suivre peut,

si l'on veut, être interprété comme un renouvellement de l'union
tribale. L'image des cordes liées 2tf, très fréquente par exemple dans
les arts baoulé, agni, achanti et akan en général29, prêle à une
interprétation facile : elle risque sans doute pourtant d'induire l'observateur

en erreur, car elle peut aussi bien cacher un caractère aggressif
(c'est-à-dire relevant du domaine de la magie active). Enfin, toute
réflexion faite, les deux idées pourraient s'y trouver associées...
Sur ce point donc nous n'avons aucune certitude, et le problème
res le posé X

Pendant tout ce temps, Mpéni n'a pas lâché les cordes : soudain,
il se redresse et. d'un mouvement brusque, se jette le fardeau sacré
autour du cou. .Sur quoi il s'immobilise, la face contre le mur de
la case de culte. Visiblement, la transe lui vient, aux sons d'une
musique déchaînée. La cadence du chant s'accélère elle aussi ; la

28 La symbolique du nœud relève d'une autre source idéologique, et ne doit
pas être confondue avec notre cas.

-" On reconnaît notamment de nombreux objets en cuivre (appartenant à

la catégorie des poids pour peser l'or, fabriqués avec la technique dite « circ
perdue] de cette forme ; ils figurent, ensemble avec d'autres emblèmes connus,
tels que les crocodiles croisés au ventre commun (cf. B. Holas, Portes sculptées
du Musée d'Abidjan. Catalogue X, I.F.A.N., Dakar, 1952, pp. 22-23, fig. 19-22),
le faisceau de fagots, la ou les mains serrées, au complexe des symboles exaltant

l'unité tribale, la solidarité clanique, la fraternité.
30 Pour l'instant, nous sommes plutôt porté à voir dans le symbole des

cordes les trois fractions traditionnelles des Dembélé.



B. Holas, Le Nya 111

nervosité de la foule s'accroît. Mpéni est haletant, les veines
saillantes au cou et sur les tempes. Ses yeux regardent loin. Il est
insensible à ce qui se passe autour de lui. Il parle avec le Nya :

ses lèvres remuent, bien que les paroles nous restent inaudibles.
C'est une scène impressionnante, d'autant plus qu'elle ne semble
point manquer de sincérité X

b) A trauers le village.
Un tremblement parcourt le corps de Mpéni : il se retourne et,

entouré de musiciens et de danseurs, se met en marche (fig. 3), à

pas lourds, traînants, sous le poids de sa charge (fig. 5)... Il se

dirige ainsi vers l'enclos sacré, situé, dans la direction approximativement

du nord, en dehors des murs du village (voir fig. 1).
A contempler ses traits d'homme supplicié, l'idée d'expiation

s'impose, évoquant la figure d'un héros enlevant le « péché » à son
peuple, ou en d'autres termes : rétablissant l'état de pureté dans la
communauté. Il serait cependant absurde de pousser trop loin la
parabole.

Un fait demeure certain : une trentaine de boules représentent
un poids suffisant pour constituer une charge effectivement lourde.
Porter un fardeau de substances sacrées exige un homme à la fois
physiquement capable el armé d'un écran protecteur contre les

dangers occultes, donc un individu sélectionné et dûment initié.
Mpéni, en l'occurrence, a pu remplacer, à l'âge précoce, par sa
révélation ''" les hauts degrés d'initiation.

Les possédés par l'esprit du Nya acquièrent, de ce fait même, le

droit et l'honneur de se charger, le cas échéant, de la besogne. Car,

;il Nous ne sous-cstimons pas pour autant ce qui y est d'intentionnel, cela
va sans dire. Mais, sur le plan psychologique, le penchant qu'a le Noir pour le

jeu dramatique - n'entache pas, à notre sens, la véracité de l'acte, ni son
transfert dans le domaine des « réalités » ontologiques.

"-' Relatée par M. Cardaire comme suit :

11 y a de cela six hivernages, juste avant les pluies — soit en juillet 1946 —.
alors que je cultivais mon champ, un petit homme, assez âgé. m'apparut, que
je pris tout d'abord pour un Bobo. Comme j'étais effrayé et que je voulais
m'enfuir, il me saisit par le poignet el je tombais à lerre. Le petit homme parla
pendant un certain temps en Minianka. Il me dit les médicaments qu'il convient
de donner aux malades et aux femmes stériles, ceux qui font venir la pluie et
rendent les champs fertiles. Il me dit aussi qu'il fallait respecter les coutumes,
les vieillards et les infirmes, et qu'enfin les hommes et les femmes ne devaient
pas faire le mal ensemble, sous peine de stérilité des femmes et des terres. Les
paroles que j'enseigne sont celles qui m'ont été enseignées par cet homme. Après
avoir parlé ainsi, le petit homme s'en fut jusqu'à un karité situé à 200 mètres
de mon champ ; il a disparu dans le tronc de l'arbre, et cet arbre, qui était bien
vivant, s'est desséché depuis lors... Je suis resté couché à terre pendant un
jour et une nuit, puis je me suis levé et j'ai regagné le village » (op. cit., pp.
37-38).



112 Acta Trop. XII, 2, 1955 — Ethnologie

X

Tty *«
à

A
a aa.a

a. s

:,:.X'! *:i; ~"\'..>r"Ca

F,'». 4. Figr. 5.

/'/(/. Ine phase de la danse rituelle.
Fig. 5. Mpéni Dembélé, transportant la charge sacrée, traverse la zone des ordure

comme nous l'avons dit précédemment, ce rôle n'appartient pas en
général au prêtre, mais aux agents subalternes spécialisés et, subsi-
diairement, aux victimes accidentelles des crises hystériques. Sur ce

point, notre informateur Koné Danzié a été formel, en insistant sur
la non-qualification du préposé au culte de Nya de porter lui-même
les boules sacrées.

La personne, prise par le délire, se roule parfois par terre à côté
des sacs et cherche à comprendre le message en émanant, pour le
traduire aux fidèles : elle parle dans l'ouverture et hurle des

louanges à l'adresse de la divinité. Parfois, après s'être emparée de la
charge sacrée, elle se met à courir autour de la case cultuelle ou
à travers le village en se cognant contre les murs dans les ruelles
tortueuses, et contre les arbres.

c) A l'enclos de sacrifices.

Lentement, en traversant les monticules d'ordures (endroit d'une
grande potentialité magique), le cortège se dirige à présent sers
l'enclos de sacrifices (fig. 5), au bord nord du village, où se trouvent
des champs de mil. A Wolo, cet espace est d'abord délimité par
une rigole de forme irrégulière ; dans sa pointe est (voir fig. 1,7)
est placée une grosse poterie à moitié remplie de substances
magiques. C'est le « canari de l'unité », contenant des parcelles des



B. Holas, Le Nya 113

matières prises dans les trois récipients familiaux dont il sera question

tout à l'heure.
Au demeurant, l'enclos proprement dit (fig. 1,5) est une palissade

quadrangulaire faite de tiges de mil ; ceci est assez
exceptionnel, car la majeure partie de pareilles constructions sont bâties,
en pays minianka, de torchis, et le mur atteint alors 1-1,25 mètres
de hauteur. Au centre de ce microcosme est planté un arbre (un
acacia) dont le tronc est enveloppé d'une natte : il marque le centre
de l'univers transcendant, le « point fixe » cosmologique. La
nécessité d'une « situation absolue » s'accuse d'ailleurs, on s'en
souvient, depuis la plus haute antiquité (p. ex. Yomphalos de la Grèce
ancienne, depuis la période pré-hellénique) : aujourd'hui encore,
elle est la conditio sine qua non de toute tradition initiatique et

en général pour tout le grand ensemble de rites devant assurer
la perpétuation du monde. Plus au sud, chez les Sénoufo, l'arbre
sera remplacé par une pierre (F« ombilic du monde») ou par un
cône de terre battue, plantés au milieu du bosquet sacré.

Trois volumineux tessons de pots (fig. 7) — rituellement brisés
lors de la cérémonie inaugurative — sont placés au pied de l'arbre
central X « Un fragment n'est pas capable d'une vie indépendante

». c'est ainsi qu'on pourrait comprendre la devise cachée.
Tout est centré, on l'observe à chaque pas, à l'idée de Vhomogénéité
du groupe.

Au fond de ces trois récipients sommaires (répliques symboliques

des trois fractions du clan, inutile de le répéter), on aperçoit
une matière sombre : c'est une part prélevée à la substance du Nya
Ides trois sacs) et qui comprend par conséquent les mêmes éléments
constitutifs (voir ci-dessus). Le circuit symbolique se referme avec
hi grosse « polerie de l'union » : celle-ci reçoit alors une parcelle
mélangée des trois récipients fragmentaires, de sorle que le schéma
apparaît comme suit :

C_2^ "N

D x>
S

_.Z3^>

0 X <ô

W

y

J
33 Plus exactement, trois jarres avaient été rituellement cassées à l'endroit

de culte, lors de la fête inaugurative, mais (et c'est ce qui importe) seuls trois

Acta Tropica 12, 2, 1955



114 Acta Trop. XII, 2, 1955 — Ethnologie

Or, dès que la tête du cortège a franchi la rigole, limite du monde

sacro-saint accessible aux seuls initiés, les femmes et les enfants
s'arrêtent en continuant à chanter. Le noyau d'hommes, le porteur
du Nya au centre, pénètrent déjà dans l'enclos et font plusieurs fois
le tour de l'arbre (et des pots brisés), dans le sens inverse des aiguilles

d'une montre. Il s'agit en l'espèce d'un exemple classique de rite
de circambulation, pour parler le langage des théoriciens. Notons que,
chez les Minianka comme ailleurs, le mouvement giratoire met en
action les forces nécessaires au maintien du monde, et qu'on assiste

par conséquent ici à un moment rituel de toute première importance.
Sans trop attendre, Mpéni se débarrasse alors de son fardeau, pose

les sacs par terre, les ouvre, après avoir enlevé les quatre anneaux
avec précaution, sort les boules sacrées et les dispose, à peu près
proportionnellement, sur les trois tessons. On s'aperçoit à cette
occasion de la forme généralement plus petite des pièces conservées
dans le petit sac34. Après cette dernière opération, l'officiant
paraît soulagé des souffrances et de l'angoisse, auxquelles il a été
soumis au cours de son chemin. En fait, bien des dangers le
guettent entre les deux lieux cultuels lorsqu'il transporte sur ses

épaules la matière sacro-sainte, et, avec lui, la communauté entière
se trouve au seuil du péril... L'accès au divin comporte presque
toujours un « passage difficile », les mythes africains nous en apportent

force exemples, cadrant ainsi avec la mythologie universelle.
Une brève remarque doit être à ce moment faite au sujet des

anneaux : leur enlèvement est un geste rituel décisif, car il libère la
force surnaturelle contenue dans les sacs. Celle-ci, en trouvant le
chemin libre dans le monde du réel, met d'abord Mpéni sous son
empire (elle F« attrape », au dire de nos amis de Wolo), puis se

met à émaner sur l'assistance, qui réagit aussitôt par une excitation
aiguë, bien perceptible à l'observateur. Pourtant, cette situation
n'est pas prolongée, peut-être à cause du danger qu'elle comporte
pour des individus pas assez imperméables. Par conséquent, les
boules, une fois déposées, toute la procession rentre au village,
exactement par le même chemin, à un pas légèrement plus cadencé.
Mpéni ira se reposer à l'ombre de sa maison et les hommes
continueront leur danse, devenue frénétique (fig. 6), dans la cour du
Nya.

tessons servent à recueillir les substances sacrées, alors que les autres fragments
sont laissés sur place sans destination précise. Notre figure 7 en montre d'ailleurs

clairement la situation.
34 Cette logique apparente peut d'autant plus intriguer que nous n'avons pas

pu en saisir la signification profonde.



B. Holas, Le Nya 115

f --• 1

ja.

Fig. Ci. Fig. 7.

Fig. 6. La phase extatique de la danse en l'honneur du nga.
Fig. 7. Phase finale dans l'enclos des sacrifices : les immolateurs du chien en

train de traiter rituellement les reliques du nya exposées dans les
fragments de trois jarres familiales.

d) Sacrifice du chien.

Seuls trois hommes sont restés dans l'enclos : sacrificateurs
représentant les trois familles adeptes du culte. Il n'y a pas d'autres
témoins. Deux animaux sacrificatoires. attachés au pied de l'arbre,
attendent leur sort : un chien (acheté précédemment à un marché
voisin) '' et un poulet qui, obligatoirement, accompagne toute
immolation du premier. C'est un précepte toujours rigoureusement
observé chez les Minianka, qui croient qu'un désastre leur surviendrait

en cas d'oubli.
Avant que le cortège ait disparu dans les murs du village, un

bref aboiement strident annonce la fin du chien. Celui-ci est égorgé

35 Les chiens destinés aux sacrifices sont couramment vendus sur les marchés

minianka, exactement comme dans les pays bambara, dogon, etc. Rien
n'empêche pourtant qu'un chien de la maison soit choisi comme victime — sauf,
peut-être, des « raisons sentimentales » : de tels cas se produisent.



116 Acta Trop. XII, 2. 1955 — Ethnologie

par l'aîné des trois hommes à l'aide d'une pointe de fer qui fui est

enfoncée dans le cou, tandis que les deux autres l'immobilisent

contre le sol en se servant à cette fin de la barre de fer abandonnée

par Mpéni. îci, une fois de plus, le rôle de cet instrument nous

demeure assez inexpliqué : il est vrai qu'au cours d'une précédente

conversation à ce sujet (à Koutiala, en 1952), nous avons cru

comprendre que la barre figurerait « le doigt du Nya », mais ce

témoignage reste isolé et, en plus, peu explicite...

Quant au poulet, sa mise à mort ne demande pas de précautions

spéciales, car il n'est qu'un complément, certes indispensable, mais

en somme d'importance secondaire. Sacrifié individuellement, il
sera sans doute choisi avec soin ; ici, où il figure en simple

comparse du rite central, on ne se soucie ni de son sexe, ni de sa

couleur.

Dans la liturgie minianka (et ce principe est valable pour une

vaste partie de toute la zone soudanienne non islamisée), le chien

figure indubitablement en tête de la liste des animaux sacnfica-

toires X et son immolation est toujours un grand événement. Dans

certaines localités, le Nya accepte en outre la chèvre, bien plus

rarement le mouton, celui-ci étant réservé plutôt au Massa (qui,

lui. évite la chèvre à cause de son rôle dans la révélation de

Mpéni)'37. La situation devient parfois confuse grâce à la concurrence

qui peut naître entre les deux cultes : selon la prédication de Mpéni

Dembélé, la Corne domine loule la vie religieuse comme entité la

plus forte, c'est entendu, mais certains centres déduites traditionnels

appliquent fort mal cette règle en pratique...38

Quoi qu'il en soit, les sacrificateurs de Wolo font jaillir le sang

du chien sur les boules sacrées, ainsi que celui du poulet. Dans ce

mécanisme séculaire qui a à peine besoin d'être expliqué, le sang

fonctionne comme agent rénovateur de la vie, ou, si l'on préfère,

le vecteur du potentiel dynamique. C'est un fait établi dans la

pensée religieuse minianka cpie le réceptacle emmagasinant la

puissance transcendante devra être « rechargé » de temps en temps,

à l'instar d'un accumulateur électrique, par exemple. 11 serait

injuste de parler ici d'un affaiblissement de l'énergie divine qui, aux

yeux des Minianka, est constante et inépuisable : ce qui importe

en l'occurrence, c'est d'en fixer, moyennant le rite approprié (fig. 7),

la plus grande quantité sur le support matériel (les boules, dans

38 J. Vendeix le confirme ; art. cit., p. 4. Voir à ce sujet également notre note

sur De nouveaux cas de cynophagie en Afrique occidentale ; Notes Africaines.

N°65, Dakar, 1955, pp. 22-23.
37 Une version opère avec l'idée de chèvre céleste.
38 Nous en analyserons la nouvelle situation plus en détail dans une étude

spéciale (en préparation).



B. Holas, Le Nya 117

le cas du Nya). On croit cependant que l'énergie ainsi captée, en
faisant marcher les affaires du monde, s'« affaiblit »

3!l
proportionnellement

; d'où la vitale nécessité d'un stimulant.
En attendant — les mains de femmes (ainsi que celles de tout

non-initié) ne devant pas loucher à la chair sacrificielle — les deux
victimes sont dépiécées par les trois sacrificateurs et grillées au feu
allumé tout près, mais en dehors de l'enclos (voir fig. 1,6).
Accompagnée d'une grande quantité de riz (assaisonné au soumbara
qui est un condiment confectionné avec des fruits de néré, Parkia
biglobosa, très répandu dans toute la savane soudanaise), la viande
est ensuite tranchée en portions. Chacun des trois récipients en
reçoit une partie à peu près égale. Plus lard dans l'après-midi (mais
avant le coucher du soleil), après un certain temps d'exposition,
les représentants des trois groupements viendront la consommer au
cours d'un repas communiel, soumis à une étiquette rituelle sévère.

Morphologiquement, cet acte appartient à la catégorie des rires
communiels, collectifs : la manducation de l'aliment consacré, donc

appartenant à la divinité tutélaire. procure au vivant un contact
intime, de par ce partage familier, avec le monde de l'au-delà où
résident, à côté d'entités diverses, les ancêtres de la tribu et d'où
ceux-ci font rayonner l'énergie vitale sur ce monde. Le renouvellement

régulier du groupe (nouvelles naissances en premier lieu)
dépend en quelque sorte des rapports amicaux qu'entretiennent les

responsables avec les fournisseurs de cette divine énergie.
Mpéni, au titre de préposé au culte, ne prendra toutefois pas

part à ce repas : à la maison, il jeûne, en étanchant sa soif par
quelques gorgées de bière de mil (communément appelée dolo),
et se recueille pour l'exécution du rite final.

e) Dans hi cour du Nya et dans les esptices adjacents.

Tandis qu'a lieu la consommation des victimes dans l'enclos des
sacrifices, la danse ne perd guère de son entrain : elle se poursuit
dans une petite cour ombreuse voisine des abris cultuels (fig. 4).
Les vieux, assis sur des nattes ou de bas escabeaux, ingurgitent de
nombreuses calebasses de bière de mil. En observant la scène, on a

l'impression d'une brusque et énorme intensification du rythme
social naturellement déjà très accentué dans la collectivité minianka.
Tout, en vérité, contribue à en augmenter la solidarité, et l'écrasante

majorité des institutions coutumières sont mises au service

18 En vérité, nous le répétons, il s'agit d'un simple « échappement » de la
qualité énergétique, engagée dans le fonctionnement du monde. Le sacrifice
sanglant a donc pour but la « reconstitution du volume », pour traduire
approximativement la pensée de nos interlocuteurs (Koutiala, 1952).



118 Acta Trop. XII, 2. 1955 — Ethnologie

de cette idée. La mythologie et la symbolique tribales opèrent largement,

nous en avons enregistré quelques exemples au cours du
culte étudié, avec les images de l'Unité. Malgré cette insistance,
l'individu s'insère dans ce système sans dommage, sachant garder
bien de ses prérogatives. Sociologiquement parlant : son incultura-
tion (terme de M. J. Herskovits) se poursuit d'une façon harmonieuse.

Il est, en effet, surprenant de voir combien sont rares les
conflits sociaux (nous pensons à des cas de certaine gravile) dans
le cadre coutumier minianka : ils se multiplient partout où l'effort
assimilateur affecte le réservoir moral de la société traditionnelle
et où sa structure ancienne se relâche 40. De même, le contrôle social
s'exerce en général sans épouser une forme vraiment opprimante :

comme cela, il n'étouffe pas le développement de certains aspects
de la personnalité, sans toutefois encourager l'individualisme, voire
l'esprit d'entreprise. Le Minianka n'est rien moins qu'un
commerçant, par exemple : une élude sommaire de son calendrier
coutumier révèle au premier coup d'œil combien il est attaché à

sa terre nourricière, et combien sont durables, encore aujourd'hui,
ces liens. A l'exemple de son frère Sénoufo, il manie, sans être
poltron, bien plus volontiers la houe que le sabre. Il est un éleveur
médiocre. Il ne manque pas de prévoyance, il sait faire des réserves
de graines pour les futures semailles et possède d'excellentes
expériences météorologiques, ce qui lui permet d'exploiter au maximum
un sol peu prodigue. De tout cela découle chez lui une nécessité
d'intelligence paisible avec l'univers environnant : ce qui le caractérise

alors, est un haut degré de religiosité qui peut aller parfois
jusqu'à un sentiment religieux fervent.

En étudiant les nouveaux courants « fétichistes » au Soudan
Français, le Capitaine Cardaire a essayé d'interpréter leur éclosion

à la base d'un supposé « vide spirituel » X
Si cette hypothèse est peut-être à retenir pour de nombreux cas

50 Une des réactions possibles contre la décomposition de la structure sociale
est également la conversion à l'islam ; mais, dit Marcel Criaille, « il est une
autre cause d'apparentes conversions : il arrive que, soit par curiosité, soit à

la suite de mauvaises récoltes répétées, des villages, sans renoncer à leurs
traditions, fassent une sorte d'essai de la nouvelle religion. Logiques avec eux-
mêmes, ces mouvements ne durent qu'autant qu'est reconnue l'efficacité du
procédé, lequel, pour être une preuve de naïveté, n'en constitue pas moins une
manifestation non négligeable de l'esprit d'expérience » (cette remarque
intéresse particulièrement l'épisode du Massa : cf. Les religions noires, dans
l'Encyclopédie Coloniale et Maritime. Afrique Occidentale Française, vol. I, Paris,
1949, p. 143).

41 Op. cit., pp. 9-29. Cf. notre Note sur l'apparition du « vide spirituel » en
Côte d'Ivoire et sur ses conséquences dans Revue de Psychologie des peuple*;,
9e année, n" 4, Le Havre, 1954. pp. 398-404.



B. Holas. Le Nga 119

des religions de l'Afrique moderne changeante 42, elle s'applique à

notre sens moins à la société minianka qui a su garder un étonnant
équilibre moral et social43, et dans laquelle aucun « vide » réel
n'est pour l'instant perceptible. Un rapide coup d'oeil sur F« histoire
religieuse » des Minianka nous prouvera, sans doute possible,
qu'une telle situation leur est non seulement familière, mais qu'elle
est parfaitement permanente et n'engendre pas de crises graves.
Donc, rien de nouveau. En acceptant l'hypothèse de Cardaire.
nous devrions par conséquent adopter également le principe d'un
« vide » permanent, ce qui nous paraît absurde : dans ce cas précis
mieux vaudrait, en effet, chercher la vraie cause dans un sentiment
religieux naturellement intense, fécond en manifestations, bref
dans un phénomène fluctuant mais présent de lous temps dans la
mentalité minianka. En raisonnant ainsi, nous ne faisons d'ailleurs
que revenir à notre pensée d'apparitions spontanées de nouveaux
mouvements spirituels en Afrique noire, telle que nous l'avons
formulée à l'occasion d'une des séances de la Semaine sociologique à

Paris, en 1953 ".

f) Cérémonie de clôture : la rentrée des objets sacrés.

Nous avons laissé Mpéni Dembélé se reposer dans la cour de sa
maison où il passait la chaude après-midi, alors que le tintamarre
incessant de la musique rituelle résonnait dans la cour du Nya. Le

42 Rappelons ce qu'en dit Criaille, dans l'article précité : « il est une cause
profonde de changement de comportement chez les collectivités restreintes : la
rupture de règles religieuses fondamentales, quand elle est rituellement
irréparable, entraîne la curieuse conséquence de l'abandon total du culte ancestral
La communauté, en effet, ne pouvant rétablir une situation normale, rompt
définitivement avec le passé pour repartir sur de nouvelles données.

Mais, si les causes ci-dessus énumérées aident à la propagation de l'islam, il
en est une plus importante encore et qui réside dans la tolérante passivité des
milieux noirs. Aux provocations, aux persécutions, aux manifestations
fanatiques, répondent, le plus souvent, le silence et le repliement. C'est à peine si

l'on observe parfois un renforcement des sociétés dites secrètes ou des rites
de défense pratiquement inoffensifs. Et ce n'est qu'exceptionnellement que des
cultes noirs, non contents de résister, passent à l'attaque et refoulent tant l'islam
que les religions autochtones. »

Et il ajoute une phrase qui est d'un intérêt particulier pour nous :

« Ainsi assiste-l-on, depuis quelques années, à l'expansion par des moyens
violents du culte du nga dans quelques cantons de la boucle du Niger » (art.
cit., pp. 143-144).

43 Nous avons dit déjà précédemment ce qu'il fallait penser des récentes
perturbations politiques dans certaines localités minianka du Cercle de San, et
à quels facteurs celles-ci devaient être attribuées. Depuis, l'état normal des
choses est à nouveau rétabli presque partout, à noire connaissance.

44 Voir B. Holas, Sur la position des religions traditionnelles dans l'ouest
africain ; dans Le monde non chrétien, n° 26, Paris, juin 1953, pp. 183-192.



120 Acta Trop. XII, 2, 1955 — Ethnologie

soleil touche presque l'horizon, et c'est le signal au groupe de
danseurs, assez incohérent depuis quelque temps (en partie sous
l'influence du dolo), de se réorganiser en cortège et regagner, avec
Mpéni, l'enclos de sacrifices. Le cours de la procession est très
analogue à ce que nous avons déjà vu. seulement l'allure est assez
rapide cette fois-ci, peut-être à cause du jour qui s'éteint.

Arrivé sur place, l'officiant recueille dans les sacs les boules
rougies d'un sang fraîchemenl coagulé, en remet les cordes et
ferme les nœuds. II charge alors le tout sur son dos et, après avoir
une fois suivi l'assistance dansant autour de l'arbre central, se

remet en route de retour. Avec les dernières lueurs du jour, les
reliques soni réinstallées dans leur tabernacle, dont la petite porte
est aussitôt barrée par un panneau mobile. A partir de ce moment
là, toute danse, tout chant sont interdits, el un étrange silence se

fait, dont on dirait qu'« il frappe aux oreilles »...
La nuit tombe, et les premiers feux des foyers s'allument pres-

qu'en même temps que le disque pâle de la lune se lève au-dessus
de Wolo.

Le Nya est satisfait, la paix règne.

Summary.
The Nya is one of the archaic entities of the Minianka, a people who inhabit

the Koutiala Circle and part of the San Circle in the French Sudan.
The article is based on ceremonies observed in the village of Wolo in 1952

and 1954, and describes the temporary weakening of the cult of the Nya, and
its recent recrudescence. Its weakening was primarily due to a new cult whose
central idea was the fertile horn of the ram. This cult is called Massa, and it
originated in Wolo in 1946 as the result of a revelation which occurred to the
chief of the Nya cult, Mpéni Dembélé. Some authors have preferred to interpret
the set-back to the Nya as a phenomenon caused by a supposed "spiritual void",
but this view must be considered purely hypothetical, since the religious life of
all black societies is naturally subject to fluctuations of intensity, and the
culture of this society is particularly exposed to outside influences.

The Massa cult was remarkably vigorous, both spiritually and politically,
and it extended a long way towards the east (in the Upper Volta), and towards
the south (the north of the Ivory Coast); today it has lost a good deal of its
attraction and, among the Minianka, has had to allow the Nya to reclaim its
rights. It may appear strange to the observer to see precisely Mpéni Dembélé,
the originator of the Massa, in his former role of sacrificer to the Nya, but
in reality the new divinity never showed any hostility whatsoever to the
religious tradition of the Minianka, as opposed to its intolerant appearance in the
Sénoufo country, for example. So the fact is only apparently surprising, and
corresponds in general to previous observations.

Since the episode of the Horn cult (which administrative reports often refer
to as the "San cult"), the ritual manifestations of the Nya are becoming more
numerous, and it is primarily at Wolo that the intensification of the ritual
ceremonies in the course of the liturgical year merit attention, as they mark
a retrograde tendency in the traditional religious sentiments. A similar movement
has already been observed in other regions of West Africa, as for instance in



ß. Holas, Le Nga 121

upper French Guinea, in the Korhogo Circle, the Ivory Coast and elsewhere.
Here it is the initiatory ceremonies which are becoming more important, while
on the Lower and Middle Coast it is more the trends which one calls syncretic,
on account of their mixed character which is at the same time reminiscent of
local beliefs and missionary teaching. As we see it. the two movement-types
represent on the whole the vaguely negative, if not hostile, reply of modern
black Africa to the factors of evolution, as all "compulsion to change" provokes
a psychological situation similar to a fear complex among the ancients. It goes
without saying that this sentiment could then take various forms if, to take
our concrete example, procreation remains one of the essential preoccupations
of the Nya, the idea of tribal unity dominates the sacrificial act, and also
corresponds to the anxiety of the older generation that in its assimilating
efforts, which at the momenl are not particularly marked among the Minianka,
their society should not disintegrate.

Zusammenfassung.

Nya gehört zu den archaischen Kultkomplexen der Minianka, einem Volk,
das im großen und ganzen den Kreis Koutiala und einen Teil des Kreises San
im Französischen Sudan bewohnt.

Ausgehend von Zeremonien, die im Dorf Wolo in den Jahren 1952 und 1954
beobachtet wurden, wird der zeitweilige Niedergang des Nya-Kultes und seine
Wiedererstarkung in neuester Zeit beschrieben. Primär war seine Schwächung
die Folge eines neuen Kultes mit dem befruchtenden Widderhorn als Zentralidee.

Dieser Massa-Kult entstand 1940 in Wolo als Folge einer Offenbarung
von Mpeni Dembele, dem damaligen Haupt des Nya-Kultes. Einige Autoren
haben den Rückgang von Nya mit einer geistigen Verarmung oder Leere zu
erklären versucht. Diese Ansicht ist aber rein hypothetisch. Zum Verständnis
genügt durchaus die Tatsache, daß das religiöse Leben aller Negergemeinschaften

natürlicherweise in seiner Intensität wechselt. Dies um so mehr, wenn die
Gesellschaften besonders starken akkulturativen Einflüssen von außen ausgesetzt

sind.
Der Massa-Kult nahm geistig und politisch einen bemerkenswerten

Aufschwung. Gegen den Osten (in Haute Volta) und den Süden (im nördlichen
Gebiet der Elfenbeinküste) hat er sich weit ausgedehnt. Heute hat er aber seine
Anziehungskraft weitgehend verloren. Bei den Minianka ist dadurch der Nya-
Kult wieder zu seinem Recht gekommen. Es mag merkwürdig erscheinen, daß
ausgerechnet Mpeni Dembele, der Gründer des Massa-Kultes, seine frühere Rolle
als Opferpriester des Nya wieder übernommen hat. Nun hat sich aber die neue
Gottheit gegenüber der religiösen Überlieferung der Minianka in keiner Weise
als feindlich erwiesen, im Gegensatz zum Beispiel zu ihrer intoleranten Haltung
im Land der Senufo. So ist diese Tatsache nur scheinbar überraschend, und sie
stimmt in der Hauptsache mit früheren Erfahrungen überein.

Seit dem Ende des Hornkultes (der in Administrationsberichten oft als
San-Kult bezeichnet wird) werden die Riten des Nya-Kultes häufiger als in
früheren Zeiten durchgeführt. Besonders für Wolo verdient diese Intensivierung

des religiösen Lebens vermerkt zu werden, weil sie eine Rückkehr und
gleichzeitig eine Verstärkung der religiösen Gefühle kennzeichnen. Ähnliche
Rewegungen sind übrigens auch schon in anderen Regionen von Westafrika
bemerkt worden, so u. a. in Französisch-Oberguinea und im Kreis Korhogo an
der Elfenbeinküste. Hier haben die Initiationszeremonien neue Kraft gewonnen,
während es sich im unteren und mittleren Teile der Küste mehr um Strömungen

handelt, die man gewöhnlich als synkretisch bezeichnet, weil in ihrem
komplexen Charakter gleichzeitig lokale Glaubensvorstellungen und Missions-



122 Acta Trop. XII, 2, 1955 —¦ Ethnologie

lehren zum Ausdruck kommen. Die zwei Bewegungstypen repräsentieren unserer
Auffassung nach in der Hauptsache eine irgendwie verneinende, wenn nicht
feindliche Antwort des neuzeitlichen Schwarzen Afrika auf moderne
Entwicklungstendenzen, so wie jeder «Zwang zum Wechsel» psychologisch eine Situation

schafft, die der Besorgnis oder Furcht der Alten vor dem Neuen gleicht.
Selbstverständlich kann ein solches Gefühl verschiedene Formen annehmen.
Wenn, um sich unseres konkreten Beispieles zu bedienen, die Erhaltung der
Fruchtbarkeit, die Zeugung, eine Hauptaufgabe des Nya-Kultes ist, so dominiert
die Idee der Stammeseinheit den Opferakt und antwortet damit auch auf die
Sorgen der alten Generation, daß die Gesellschaft im Laufe der Aufnahme
fremden Kulturgutes auseinanderfalten werde. Diese Assimilationstendenzen
sind übrigens gegenwärtig bei den Minianka wenig bemerkbar.


	Le Nya : changements spirituels modernes d'une société ouest-africaine

