
Zeitschrift: Acta Tropica

Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 10 (1953)

Heft: 2

Artikel: Motif à face double et multiple dans les arts plastiques éburnéens

Autor: Holas, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-310457

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-310457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Institut Français d'Afrique Noire, Abidjan.

Motif à face double et multiple
dans les arts plastiques éburnéens.

Par B. Holas.

(Reçu le 12 septembre 1952.)

Extension.

Parmi les sujets décoratifs qui, depuis les premiers temps de
« découverte » des arts d'Afrique noire, intriguaient tout
particulièrement les spécialistes, esthéticiens d'abord et ethnologues
ensuite, le motif à face double (ou, comme se plaisent à dire les
auteurs anglo-saxons : « tête de Janus ») et multiple occupe sans
doute une place de choix. En fait, l'habitude d'orner par ce «

mystérieux » décor certains objets d'utilisation tantôt profane, tantôt
rituelle, semble être connue — autant qu'il nous est possible d'en
juger d'après les documents disponibles toujours épars — de la
majorité des civilisations de la zone boisée de l'Afrique Iropicale et

equatoriale du côte de l'Atlantique. Nous avons même l'impression 1

qu'elle dépasse ça et là l'aire ainsi délimitée 2. Mais, étant donné le
caractère sporadique de ce motif, nous doutons fort qu'on puisse
espérer un jour en tracer une circonscription exacte. La figure 1

devra par conséquent être envisagée comme un humble essai où

nous n'aurons en réalité qu'inscrit les renseignements bibliographiques

jusqu'ici accessibles.

1 Cette impression est d'ailleurs partagée par William Fagg : « Les
statuettes et têtes de Janus (souvent mâle et femelle) sont familières à tous ceux
qui s'intéressent à l'art africain ; il est probable que ces sculptures et d'autres
représentations plus rares et isolées de personnage hermaphrodite ont été
faites dans presque toutes les tribus, de la Guinée française à la Rhodésie. »

(De l'art des Yoruba : article paru dans L'Art nègre, nos 10-11 de Présence
Africaine, Paris, 1951, p. 111.)

2 Depuis l'antiquité, bien avant l'apparition de Janus romain, le concept
symbolique de deux visages opposés sur un même corps se retrouve, bien
entendu, également en dehors du continent africain.

Ainsi, la déesse mésopotamienne Ichtar, ou Bélit (parèdre de Bel), était-
elle parfois représentée, par exemple sur un cylindre-cachet d'argile, signalé
par Lajard, Culte de Mithra, pl. XXIX. fig. 1, avec deux visages, afin de
souligner son double caractère : guerrier et erotique, selon l'interprétation de F.
Lenormant (Essai de commentaire des fragments cosmogoniques..., Paris,
1871, pp. 116 sq.), cité par G. Contenau, La Déesse nue babylonienne, Paris,
1914, p. 7.

Acta Tropica X, 2, 1953 7



98 Acta Trop. X. 2. 1953 — Ethnologie

Premières sources bibliographiques.
Ce serait sans doute une entreprise fastidieuse et difficile que

de vouloir passer ici en revue toutes les sources consultées, mais il
est logique de commencer par les plus anciennes, afin d'obtenir au
bout du compte un aspect « évolutif » de la question.

Or, nous pensons que la primauté chronologique appartiendrait
à E. PechuËl-Loesche. dans Volkskunde von Loango, Stuttgart,
1907. Quatre ans après, Torday et Joyce font paraître leur article
sur les Bouchongo (voir plus loin), où ils touchent également à la
question. En 1912, Zeller publie un article consacré à ce sujet, qui
a paru dans Jahresbericht des Historischen Museums '.

Presque simultanément, P. Amatjry Talrot fait, à plusieurs
reprises, allusion à des « têtes de Janus » recouvertes de peau d'antilope

en usage chez les peuplades du delta inférieur du Niger. Nous
en reparlerons.

Mais c'est peut-être aux ouvrages de Leo Frobenius et à ceux
de ses émules, datant des deux premières dizaines d'années du
siècle, que revient le mérite d'en parler à un public plus large.

Peu après, en France, M. Brtjel attire l'attention des lecteurs sur
le sujet qui nous préoccupe, dans son ouvrage L'Afrique Equatoriale

Française, Paris, 1918, où l'on se référera en particulier à la
fig. 31 et à la pl. 31.

Plus tard encore, R. Karutz, dans son étude intitulée Das Rätsel
des Janus (Bâle, 1927), donne plusieurs exemples de masques à l'ace
double ou multiple.

Depuis lors, Eckart von Sydow s'y intéressait particulièrement,
el ses renseignements, réunis avec conscience, conservent
jusqu'aujourd'hui une considérable valeur documentaire : on consullera
de préférence son Handbuch der afrikanischen Plastik (1930),
accompagné d'excellentes planches.

Deux ans après la parution de cet ouvrage général, le même
auteur consacre, uniquement au sujet qui nous intéresse, un long
article résumant la totalité des documents jusqu'ici connus : The
image of Janus in african sculpture (dans Africa, vol. V. n" 1. pp.
14-27, IV pl. ; Londres, 1932).

L'état actuel de la question.

Hormis ces « précurseurs » en la matière, voici comment s'en
présentent, à peu près, nos connaissances d'aujourd'hui.

Commençons par l'ouest notre aperçu succinct : on possède tout
d'abord des informations assez précises sur l'existence, chez les
Mendi de Sierra Leone (ainsi que chez leur fraction qui déborde la

3 Nous donnons celte référence d'après Sydow : cf. notamment pl. IV, 1.



B. Holas, Motif à face double et multiple dans les arts plastiques... 99

frontière libérienne), de masques à double face tels que nous en
montre un spécimen la planche XII b de l'opuscule : Notes on the

poro in Liberia par George W. Harley (Cambridge, Mass., U.S.A.,
1941), la planche 10 de Paul S. Wingert, The Sculpture of Negro
Africa (New York, 1951) ou la figure 94 d du volumineux rapport
de George Schwab (en collaboration avec Harley), Tribes of the
liberian Hinterland (Cambridge, Mass., U.S.A., 1947). Une
photographie de la même planche (fig. 94 b, h, i) nous montre cependant
un bâton d'apparat de la « maîtresse » (head woman) de sonde qui
s'inspire toujours du même motif. On en trouvera d'ailleurs un
autre beau spécimen dans Wingert (op. cit., pl. 11).

En l'occurrence il s'agit de grosses pièces taillées en bois, formant
une sorte de coiffe lourde ou, moins souvent, une grosse « cloche »

(selon le terme technique consacré) munie de visières et reposant
sur les épaules du porteur.

Dans la société mendi, l'usage de ces masques semble être
exclusivement réservé aux organisations socio-cultuelles des femmes
connues sous les noms « sandè » ou parfois « boundou >n.

Dans leur voisinage, les cultivateurs kissi de la Guinée Française
(et de la partie adjacente du Libéria septentrional) déterrent, de

temps à autre, de petites statuettes en steatite appelées pomdâ (au
singulier : pomdo, et en dialecte du sud : pyomdo), véritables bibelots

archéologiques qui, de nos jours, revivent — peut-être dans le
même rôle liturgique qu'ils ont connu jadis — dans les actuels
cultes des ancêtres. Bien qu'une passionnante étude de leurs
innombrables sujets, animaux et humains, reste encore à faire, nous
disposons déjà de certaines études préliminaires d'ordre plutôt
technique, par exemple celles faites par Madame Denise Paulme et
André Schaeffner, etc. Nous-même avons essayé, dans une partie
d'un article réservé aux Pratiques divinatoires kissi (Bulletin de

l'Institut Français d'Afrique noire, t. XIV, n" 1, janv. 1952, pp.
272-308), d'en tracer l'aspect, surtout fonctionnel, actuel.

Donc parmi ces statuettes de talc on rencontre, rarement il est
vrai, certains exemplaires bifaces, comme en témoigne la ligure 44
du livre, modèle de son genre, de Marcel Griaule, Arts de l'Afrique

noire (Paris, 1947).
Le motif de face double intervient également dans les arts des

menues peuplades habitant l'extrême nord de l'hinterland libérien
et les régions limitrophes de la haute Guinée Française.

Ainsi il existe chez les Mano de la région de Ganta, et cela en deux
variantes : en opposition el en juxtaposition. Notre fig. 2 b,
reproduite d'après G. W. Harley, Masks as agents of social control
in northeast Liberia (Cambridge, Mass., U.S.A., 1950, pl. II, g :

cf. p. 9), montre un exemple de cette dernière éventualité, d'ailleurs



100 Acta Trop. X, 2, 1953 — Ethnologie

exceptionnelle. Ce masque minuscule symboliserait, selon
l'interprétation que nous en fournit l'auteur à la page 10 de l'ouvrage précité,

la « double âme » commune des jumeaux du même sexe.
Cependant les deux faces opposées, sculptées sur bois (voir notre

fig. 2 a, c, reproduction d'après Harley, Masks..., pi. II, e ; p. 9 du
texte), ont été vues également par R. Schnell (Notes africaines,
n° 38, avril 1948) chez les Mano de Bossou, Cercle de Nzérékoré, du
côté français. Nous-même avons pu constater la présence de
produits semblables dans le même secteur, puis chez les Kono de Lola
et de Vépo, et également chez les Krahn du Tchien District au
Libéria icf. B. Holas, Mission dans l'est libérien, Mémoires de

l'I.F.A.N., n° 14, fig. 251, 4-5 ; Dakar, 1952).
La présence des « têtes de Janus » est aussi attestée chez les Gio

(Schwab, op. cit., fig. 94c; Harley, Masks..., pl. II, c). A en
croire le dernier des deux auteurs américains, une telle effigie
biface servirait à tenir à l'écart les esprits maléfiques, pour s'assurer

la bonne fortune, etc. « It is never seen in public. Its priest stays
with it inside the house while one of the interpreters stands in the
door and another talks to the people outside. It is a sort of court of
high appeal for cases that cannot be settled in the ordinary way. It
also issues decrees and announces taboos and ,laws' », nous instruit
l'auteur sur leur omnipotence, peut-être un peu trop largement
comprise (Masks..., p. 35).

De visu, nous avons encore pu constater que les Geh, eux aussi,
utilisent parfois ce motif pour orner leurs accessoires rituels.

En Côte d'Ivoire, les Wobé et les Guère, ces derniers issus du
même stock ethnique que les Krahn libériens, connaissent des effigies

à deux faces opposées (semblables à celles de notre fig. 2 a, c)

que les auteurs américains désignent sous le nom de « Janus handpiece

». Mais c'est surtout dans le centre du même territoire que le
motif en question a connu un véritable épanouissement, tant par sa

fréquence que par ses valeurs esthétiques, en premier lieu chez les
Baoulé, les Yaouré et les Gouro (voir nos fig. 3, 4, 5, 6).

Plus au nord, les Sénoufo agriculteurs font exécuter, par leurs
sculpteurs sur bois — formant un groupement professionnel qui a

pris la forme d'une caste sociale — de gros masques à deux faces
thériomorphes à l'usage du kporo tribal. A part ces kpo'nyougo (le
« visage du poro »), on rencontre, toujours rarement, des masques
de funérailles, appelés kpéhjéguè (du genre que nous présente la
fig. 55 dans F.-H. Lem, Sculptures soudanaises, Paris, 1948), à

double face humaine. Ici encore nous sommes porté à attribuer à
tels produits une place dans un culte des jumeaux, sans en avoir
une confirmation sûre.

Si nous jetons à présent un coup d'œil sur notre figure 1, nous



R. Holas. Motif à face double et multiple dans les arts plastiques.. 101

3¦=s7

<d

Fig. 1. .Vire d'extension du sujet décoratif à face double ou multiple en Afrique
noire atlantique. IEssai à la base des éléments bibliographiques.)

nous apercevrons d'une « zone vide » (constituée par les territoires
de la Côte de l'Or, du Togo et du Dahomey) entre le secteur
occidental de l'aire d'extension schématiquement tracée, et celui
embrassant les territoriaux « de l'équateur >. Nous tenons à souligner
ici, une fois de plus, que la continuité tient, très probablement,
plutôt à notre manque d'informations qu'à la réalité.

Car en fait nous ne saurions tenir compte de l'unique échantillon
([ni soit présenté comme provenant du nord de la Gold Coast par
Leon Underwood, auteur de Masks of West Africa (London,
1948) : l'indication de l'origine du grand masque cérémonial à

double face animale représenté sur la fig. 19 et attribué aux
« Grunshi or Jaman » est, à notre sens, bien douteuse.

De toute manière ce n'est que dans la Nigeria du sud que nous
retrouvons le motif étudié. Et il est possible d'y distinguer deux



102 Acta Trop. X, 2, 1953 — Ethnologie

,*

«Sit

Fig. 2. a) Sculpture sur bois, à double face, provenant du pays gio, Libéria
(d'après G. W. Harley). — b) Petit masque personnel représentant «l'âme
double » de son porteur, survivant de jumeaux. Pays mano, Libéria (d'après
G. W. Harley). — c) Insigne à double face appartenant à une dignitaire du

poro. Pays mano, Libéria (d'après G. W. Harley].

foyers artistiques, aussi riches que typiques : celui du Yorouba central

et septentrional, et celui des riverains de la Cross River.
C'est encore Frobenius qui, parmi les premiers collectionneurs 4,

attira l'attention du monde sur les remarquables produits d'art
yorouba de ce genre. Ainsi dans un de ses principaux ouvrages
illustrés (Kulturgeschichte Afrikas, Zurich, 1933), traduit en français

sous le titre Histoire de la civilisation africaine (Paris, 1936),
nous en montre-1-il un très beau spécimen sur la planche CXXVI
(fig. 122).

De même Sydow (art. cit., p. 15), O. Nuoffer (Afrikanische
Plastik, p. 45, pl. 30), Wingert (op. cit., pl, 38), J. Olumide Lucas,
The Religion of the Yoruba, Lagos, 1948, p. 58, et W. Fagg (art.
cit., p. 131, et le même, L'art nigérien avant Jésus-Christ, art. paru
dans Présence africaine, Paris, 1951, nos 10-11, p. 94), nous en
fournissent des documents intéressants.

En passant par la grande forêt littorale, habitée par des tribus
telles que les Edo, Ijaw (chez lesquelles a été également attestée la
connaissance du motif à double face, cf. Wingert, op. cit., fig. 48),
on tombe alors sur le second grand « foyer » des « images de Janus »

confectionnées par les Ibo, Ekoï et Ibibio. Ici, la documentation
* Dont l'acharnement de collectionneur, soit dit en passant, prenait parfois

la forme d'une véritable « dévastation culturelle ». on le sait. Cependant
nous sommes loin de nous en constituer juge ici.



R. Holas, Motif à face double et multiple dans les arts plastiques... 103

asé
y-»

¦irf

^xaO
4 a

X,

4 ri

Fig. 3. Effigie baoulé à deux faces. Hauteur: 22 cm. Coll. I.F.A.N., Abidjan.
Fig. •';. Bâtons d'apparat, manches de chasse-mouches et de fouets cérémoniels :

al baoulé, bl vaouré, cl baoulé. d) yaouré, e) et f) baoulé, g) gouro. lu baoulé.
Coll. I.F.A.N., Abidjan.

abonde, et il suffira peut-être de n'en énumérer que les ouvrages des

auteurs suivants : P. A. Talbot, The Peoples of Southern Nigeria,
London, 1926, vol. II, figure en face de la page 102 ; le même,
Women's mysteries of a primitive people, London, 1915, p. 192 ;

le même, In the shadow of Ihe bush, London, 1912, pp. 318 suiv. :

Karutz, op. cit., fig. 5, 25 ; Sydow, art. cit., pl. I ; Underwood, op.
cit., fig. 40 ; Paul S. Wingert, op. cit., p. 41. Nous savons en outre
qu'actuellement K. C. Murray, du Département des Antiquités de

Nigeria britannique, s'occupe très activement de la question. Cet
auteur signale l'existence de ces « janus or three-laced heads » sur



104 Acta Trop. X, 2, 1953 — Ethnologic

_;

__ï>©

5 a

çu
/ff/A

o e

Fig. 5. Poulies de métier de tisserand : a) gouro. b) yaouré c) gouro, d)
gouro(?), e) yaouré, f) gouro. g) baoulé.

Fig. 6. Sculpture à deux bustes provenant de Côte d'Ivoire. (D'après Hardy,
avec la légende suivante : Le Fils aîné du Ciel et de la Terre ; coll. /'. Guillaume.)

la Cross River (notamment sur sa rive gauche, mais aussi dans la
Division de Bende située sur la rive opposée) dans son article The
chief art styles of Nigeria, publié dans les Comptes rendus de la
première Conférence Internationale des Africanistes de l'Ouest,
tome II, p. 323, Dakar, 1951. Depuis, l'auteur en a approfondi
l'étude et fait une très intéressante communication (à paraître à

Madrid) à la IVe C.I.A.O. à Fernando Po en décembre 1951.
Dans les collines herbeuses (le « grassland ») du Cameroun, les

Bamoum, eux aussi, utilisent parfois ce même motif dans leurs arts
si expressifs, bien plus rarement toutefois que les habitants de la
forêt, tels par exemple les Yaounde, signalés dans l'article précité
de Sydow, pl. IV a. Nous-même l'avons attesté chez celte peuplade,
de visu, sur une sculpture ornant un peigne de bois (secteur Ya-
oundé-Obala, janvier 1952).

Plus loin encore vers le sud, Bruel (op. cit., pl. 31, fig. 59)
rencontre le motif de face double chez les Babochi de l'intérieur de



E. Holas, Motif à face double et multiple dans les arts plastiques... 105

l'Afrique Equatoriale Française, tandis que Sydow (art. cit., p. 20),
lui, énumère les Ossyéba, Ondoumho, Okanda, Aduma, Bakota,
Babamba et Ambété. Une des illustrations de l'édition française de
R. P. P. Tempels, La philosophie bantoue, Paris, 1949, planche en
face de la p. 60, représente une figure humaine double, avec la
légende suivante : Statue double formée d'une figure d'homme et

d'une figure de femme adossées. Origine : Kuyn (région de Fort-
Bousset), Congo Français. Coll. : Cu. Ratton, Paris. Et nous pouvons

y joindre encore les Fan 3 ainsi que la majorité des populations
installées sur le Loango et à l'embouchure du Congo. Pour se

documenter, on consultera notamment : Frobf;nius, Masken und Ge-
heimbünde Afrikas, pi. Ili6, et E.Pechuël-Loesche, op.cit.. p.378.

Les musées de Leiden, Rotterdam, Amsterdam, Leipzig et Berlin
possèdent, parmi leurs collections ethnographiques, nombre de
beaux échantillons recueillis dans ces pays, ('/est pourtant le Musée
du Congo Belge à Tervuren qui, à notre connaissance, a réuni la
plus riche série de documents du genre qui nous intéresse.

Quant aux sources littéraires intéressant le Congo Belge, le
motif decorali! à tête double ou multiple a élé vu, par M. Planc-
quaert, chez les Bayaka (Les sociétés secrètes chez les Bayaka,
Louvain, 1930, p. 111) et signalé par Wingert (op. cit., pl. 82) ; le
collectionneur danois Carl Kjersmeier en possède des spécimens
d'origine ouroua, et surtout waréga (Afrikanske Negerskulpturer,
Londres, 1947, pp. 82 sq.).

De sources diverses on prend enfin connaissance de leur
existence dans les arts des Bambala, Béna-Louloua, Batétéla, Wabem-
ba, Bouchongo et Balouba ; cette liste, bien entendu, n'est guère
exhaustive.

Pour les Bouchongo, on verra par exemple la fig. 209 b dans E.
Torday and T. Joyce, Les Bushongo (dans Annales du Musée du
Congo Belge, n" 3, Tervuren, 1911) ; pour les Bambala, la p. 745
dans Johnson, Grenfell and the Congo, t. 11 ; la p. 136 dans Georges

Hardy (op. cit.), ainsi que la fig. 85 dans Wingert (op. cit.),
et les fig. 18, 19 et 34 de l'article de Ladislas Segy, Bakuba cups :

an essay on style-classification (Midwest Journal, vol. IV, n° 1,

1951-1952, pp. 26-49) ; pour Wabemba, la fig. 47 dans L. Underwood,

figures in wood of West Africa, London, 1947.

5 « Chez les Pahouins, dit G. Hardy, certains masques sont sculptés à

même un tronc d'arbre et présentent deux ou même quatre faces » (L'Art
nègre, Paris, 1927, pp. 136-137).

Malgré l'intégrale destruction des arts raffinés de cc peuple, survenue par
la suite au cours de leur evangelisation, nous avons, en effet, réussi à trouver
quelques vagues vestiges du motif étudié dans la mémoire des Pamvé de la
Guinée Espagnole encore en 1951.

0 Nous empruntons à Sydow une partie de nos références.



106 Acta Trop. X, 2, 1953 — Ethnologie

Notre brève revue panoramique s'arrête chez les Tchokwé de

l'Angola Portugaise ayant, par l'intermédiaire des Balounda, de
vives relations culturelles avec les peuplades du Haut-Kassaï belge.

Il faut cependant se garder de prêter au tableau ainsi tracé une
valeur délimitative ; il est sûr que non seulement des retouches
« matérielles » ultérieures y seront nécessaires mais encore que le
cadre horizontal s'en élargira au fur et à mesure que seront mis à

notre disposition d'autres témoignages utiles.

La position du problème en Côte d'Ivoire.

Afin de démontrer .sur un exemple concret combien est toujours
fragile une tentative pareille, nous citerons le cas de von Sydow
qui, en 1932, a pu s'étonner comme suit :

« It is particularly surprising thai Janus is also unknown to
tribes, who from their outstanding skill in large sculptural works
might have been expecled to like to use this motif, for example, the
Bapende 7, Baoule-Gouro, and others » (art. cit., p. 23).

Or, bien que l'existence du motif « de Janus » ait été attestée,
par exemple par Johnson, chez leurs voisins occidentaux Mbala,
la question reste ouverte pour les Pende. Ainsi, le récent article sur
L'art plastique chez les Bapende, publié par Jean Van den Bossche
dans le numéro spécial de Présence Africaine consacré à L'art nègre
nos 10-11, pp. 167-174; Paris, 1951), n'en fait pas la moindre mention.

Et nous n'en trouvons non plus aucune confirmation dans le
bel ouvrage de Frans M. Olbrechts, Plasliek van Kongo (Anvers.
1946).

Par contre, le cas des « Baoulé-Gouro » se présente sous un tout
autre jour.

D'abord, l'association des deux termes ne saurait être comprise
autrement que du point de vue de parenté des « styles » artistiques :

car, si en effet, un parallèle « morphologique » pouvait être admis,
les deux ethnies nous apparaîtraient alors fort divergentes sous
maints aspects.

Ortes, ce n'est pas ici le lieu d'engager une discussion sur les

divisions, parfois par trop arbitraires, de cet énorme complexe
ethnographique, mais il serait sans doute utile de dire que, avec
les Gouro, nous avons affaire à un stock ethnique ancien, à

caractère stationnaire, tandis que les Baoulé, eux, témoignent d'un
7 Peuplade du Congo Belge établie tantôt dans la forêt épaisse, tantôt dans

la savane boisée, parcourues par les cours d'eau Djouma, Loango, Kwango,
Louié et Inzia.

On trouvera des renseignements ethnographiques, voire démographiques,
sur les Pende chez les auteurs suivants : F. M. Olbrechts. L. Bittremieux, J.
Van den Bossche...



ß. Holas, Motif à face double et multiple dans les arts plastiques... 107

dynamisme démographique qui est leur propre ; malgré un degré
sensible de métissages avec les peuplades autochtones qu'ils avaient
trouvées à leur pénétration (au milieu du XVIIIe siècle seulement)
dans la savane du centre éburnéen, ils ont gardé dans leurs veines
assez de sang achanti pour créer une civilisation à pari. Il n'est
cependant point dit que celle-ci ne soit redevable, par de nombreux
emprunts, aux peuples paléo-africains supplantés. De même éco-

logiquement, les Gouro sont à envisager comme un élément forestier
presque pur, alors que les Baoulé — à part certaines fractions
périphériques— sont d'un type humain propre à la « savane à rôniers ».

Bref, vus de près, les genres de vie des deux groupes ne sont que
bien difficilement comparables.

Au demeurant, il importe pour notre question que, tout
contrairement à l'affirmation de Sydow, la statuaire des deux
peuplades utilise largement le motif décoratif à face double ou
multiple, tantôt humaine 8 tantôt animale. Nos figures 3-5, pensons-
nous, en témoignent suffisamment.

La plus grande fréquence de ce motif sur les produits d'art
baoulé par rapport à ceux des Yaouré et Gouro est cependant
incontestable, comme on peut d'ailleurs facilement s'y attendre, en
tenant simplement compte de leur proportion numérique absolue.

En tout état de cause, le seul fait que le Musée de l'I.E.A.N.
d'Abidjan, parmi ses 9.000 pièces de collections, possède au moins une
centaine de spécimens baoulé, gouro et yaouré à face double ou
multiple, désavoue E. von Sydow.

En l'occurrence, les ligures humaines alternent avec les figures
purement animales, ou composées de ces deux éléments.

A part les petits masques appliqués, pendant la sortie cérémo-
nielle, contre la face du porteur (ou portés, inclinés, sur la lète), les
Baoulé utilisent aussi de grands masques de la catégorie des kpo'-
nyougo (voir ci-dessus) sénoufo. Ces lourds inventaires rituels sont
mis au service des sociétés socio-religieuses d'hommes telles Do,
Dié, etc. ".

Signification symbolique.

Les débals autour de l'interprétation du symbolisme des « têtes
de Janus » ont déjà fait couler beaucoup d'encre sans parvenir à

un résultat satisfaisant.
Pour ce Caire, on a pris au début pour le point de départ les cri-

s Cf. fig. fi : exemple emprunté à Hardy. 1927 (op. cit., pl. II).
" Nous en avons sommairement décrit un exemplaire, avec figures, dans

une note intitulée Le masque Do des Baoulé Alton d'Akoué Koidiokro, el parue
dans Notes Africaines. n° 38, avril 1948, pp. 5-0.



108 Acta Trop. X, 2. 1953 — Ethnologie

teres morphologiques : les nombreuses divisions proposées s'avèrent
aujourd'hui vaincues par les réalités mêmes.

Ainsi certains auteurs ont voulu en distinguer des catégories
différentes selon le sexe des sujets figurés.

Sydow (qui sert, on le voit, de tremplin à notre discussion)
propose les groupes suivants :

a) les produits composés du principe mâle et du principe femelle ;

b) ceux où les deux figures sont du même sexe ;

cjceux où les sexes sont indifférenciés, voire non reconnaissables.

En plus, une caractéristique généralement valable est encore
ajoutée par cet auteur, à savoir que, sur les spécimens polychromes
de la catégorie a, la face mâle sera toujours de couleur plus foncée

que celle de la femelle.
En guise d'une explication symbolique, Sydow se borne à

s'appuyer sur l'avis de Talbot qui y voit, un peu simplement, une
divinile douée de la faculté de voir « en avant et en arrière », ou,
en projection temporelle, le passé et le futur. 11 est, en effet, facile
de deviner d'où l'auteur tient son idée... Mais la conception
méditerranéenne antique serait-elle sans réserve applicable sur les faits
d'Afrique noire Dans le cas précis ce serait à prouver, à notre
sens.

Notons au surplus que Talbot cherche, dans l'image « de
Janus », l'idée d'une « divinité bisexuelle » « the bisexual character of
the deity » : In the shadow..., p. 16 et p. 44 : cité d'après Sydow,
art. cit., p. 24). Pourtant cette expression s'applique certes assez
mal à l'idée d'une simple réunion des deux sexes qui n'en gardent
pas moins le caractère de deux principes parfaitement indépendants
bien que complémentaires.

Dans le suivant, Talbot compare cette prélendue bisexualité à

l'association-opposition des concepts symboliques de Père-Ciel et
de Mère-Terre. Or cette interprétation ne nous paraît pas non plus
universellement acceptable, étant donné la facilité avec laquelle, au
cours de leur évolution mythologique, les grands dieux d'Afrique
noire changent de sexe... Il nous suffira d'invoquer ici le cas de

Nyamé, divinité céleste des Akan, que certains croient masculine,
et d'autres encore, féminine.

En ce cpii concerne les Yorouba, G. Parrinder affirme que
« Pareille dualité ou incertitude quant au sexe peut s'observer aussi
ailleurs. C'est surtout frappant dans le panthéon yorouba... ». Et
un peu plus loin, à l'adresse des divinités suprêmes du même
peuple : « Ubatala est roi... père10 de l'humanité... Odudua est le
pendant féminin "' de Obatala, bien que l'un et l'autre aient quelque

10 C'est nous qui avons mis en italiques.



B. Holas, Motif à face double et multiple dans les arts plastiques... 109

chose d'androgyne. On dit même... qu'e//e 10 fut une créatrice "'... »

(La religion en Afrique occidentale, Paris, 1950, p. 46).
Et nous-même avons démontré, dans une communication à la

IV1' CI.A.O. à Fernando Po (Sur quelques divinités baoulé ; à
paraître à Madrid), que l'équivalent de Odudua chez les Baoulé est
Adoudoua, et il est indiscutablement de sexe masculin.

De telles expériences détruisent évidemment les hypothèses, trop
arbitraires, que propose Talbot et qu'acceptent Sydow, Karutz et

d'autres théoriciens des arts d'Afrique.
Bref, force nous est d'admettre que les raisons profondes de ce

symbolisme nous échappent pour le moment, et que le problème
de « Janus » bi l'ace se complique encore davantage par la coexistence

d'images à plusieurs visages...
Il nous serait peut-être permis d'émettre ici l'idée que, très

probablement, non pas des applications philosophiques « de laboratoire

» pourront avoir raison du présent problème, mais plutôt des
éludes intensives poursuivies sur le terrain même. La méthode
d'application par analogie est un outil parfois traître.

Un fait devra toutefois être porté au crédit de Sydow qui, en
1932 déjà, avec un esprit critique, a bien senti combien était
absurde la recherche « à tout prix » d'un haut et intentionnel symbolisme

transcendant dans les sculptures nègres : « Among the vast
range of subjects found in African sculpture, the representations
of Janus occupy an important position, primarily for purely artistic
reasons " » (art. cit., p. 14).

Et nous même croyons que ce contenu esthétique qu'y découvre
l'observateur blanc, ne serait, en effet, dans bien des cas que
l'extériorisation du complexe sentimental de l'artiste noir.

Pour bien entendre ce point, nous ne disons pas par là que ce
soit le motif créateur ; ces objets naissent, de nos yeux, d'un besoin
religieux impéralif ft Ils matérialisent, il n'y a pas de doute, une
image spirituelle déterminée. Mais c'est exactement le mode de cette
matérialisation, la solution technique, qui nous intéressent ici. La
grande perceptibilité du Noir permettrait sûrement à l'artiste, avec
autant d'effel, d'avoir recours à une abréviation symbolique et,

pourtant, il n'en est rien.
Or à part le facteur ésotérique qui agira en fonction des

conceptions religieuses, voire mythologiques, la face multiple doit —
par le même droit — son existence au sens, inné à l'artiste noir, du
rythme, de répétition. Ainsi, le motif voulu se dédouble, se multiplie

11 C'est nous qui avons mis en italiques.
12 Et. pour notre usage au moins, nous souscrivons volontiers à l'hypothèse

de ./.-.4. Rony disant que « l'impulsion magique... est restée l'élément essentiel
de la création artistique » (La magie, Paris, 1950, p. 111).



110 Acta Trop. X, 2, 1953 — Ethnologie

presque inconsciemment sous le couteau, ou sous l'herminette du
sculpteur... L'équilibre de formes (et nous ne confondons point ce
terme avec celui de symétrie) lui est alors dicté, non pas par les
nécessités fonctionnelles, mais par le sens esthétique seid.

11 ne faudra cependant pas s'y méprendre : l'équilibre des formes
et la forme elle-même sont deux notions logiques bien distinctes. La
destination de l'objet à tel ou tel usage déterminera toujours
impérieusement la seconde des deux, sans exception.

Il en va tout autrement pour la première, celle-ci jouissant d'une
licence créatrice plus ou moins large. Cette assertion semble, en
effet, trouver une ample confirmation dans les arts plastiques du
Baoulé. Celui-ci, malgré l'emprise des exigences traditionnelles
déterminant la catégorie à laquelle appartiendra l'objet à
confectionner, arrivera néanmoins toujours à lui « déléguer » une parcelle
de son individualité artistique. A cette fin, il a le choix d'appliquer
tel ou tel des motifs traditionnels, de l'adapter plus ou moins à son
goût, ou de créer un motif nouveau... Le crocodile des Warébo trouvera,

sans le moindre inconvénient, sa place à côté d'une bicyclette,
par exemple.

De la sorte, notre collection d'échantillons baoulé, yaouré et

gouro témoignera à la fois d'une considérable Stereotypie des formes
de base, et d'une immense richesse de détails ornementaux.

La collection d'Abidjan.

Les vues que nous avons exposées ci-haut nous permettent, peut-
être, d'abandonner — dans le cas des Baoulé au moins — toute
tentative de cataloguer les sujets étudiés d'après le nombre de faces.

Au lieu d'emprunter des critères morphologiques extérieurs à ces

objets, nous préférons tenir compte de leur destination.
Or, à ce point de vue, nos spécimens se répartissent en trois

catégories :

a) objets d'utilisation indubitablement religieuse ;

b) insignes de dignité coutumière (tantôt religieuse, tantôt
politique) ;

c) objets d'utilisation profane.

L'effigie biface de la fig. 3 relève, sans aucun doute possible, du
domaine religieux et elle représenterait, à en croire nos informateurs

locaux, l'accumulation des deux principes sexuels en une
unique divinité suprême.

Dans une interprétation pareille (nous ne l'admettrions guère
sans discussion) se refléterait alors l'archaïque conception de la
déité primitive bisexuée. Nous dirions mieux : asexuée, ou igno-



B. Holas, Motif à face double et multiple dans les arts plastiques... 111

rant — par sa grandeur même qui échappe à la mesure humaine —
le sexe. Car, sans se constituer pour autant partisan de l'hypothèse
du monothéisme primitif en tant que genèse de la religion
universelle, nous devons admettre que la pensée théologique baoulé
opère avec un dieu unique comme entité primordiale. Et ce ne serait
que bien plus tard, lorsque s'accomplissait le processus de dégradation

ontologique — tel que le conçoit par exemple Pierre Gordon
13 — que cette divinité, obéissant aux spéculations humanisantes

et, ipso facto, « décadentes ». s'est vue d'abord douée d'un
sexe androgyne et, ensuite, divisée en deux principes sexuels
différenciés.

C'est plutôt ce stade tardif que nous prendrions pour substratum
étiologique de notre exemple précis.

Malgré nos questionnaires répétés, nous n'avons réussi à

apprendre que bien peu de chose en ce qui concerne l'actuel usage
cérémoniel de la pièce étudiée. En attendant, nous pensons pouvoir
la rapprocher des spécimens de Harley (fig. 2 a, c) et des nôtres
(cf. Mission dans l'est libérien, fig. 251, nos 4 et 5).

Cependant la seconde catégorie, comprenant les emblèmes de

dignitaires politico-religieux, serait représentée, chez les Baoulé,
Yaouré et Gouro, notamment par des bâtons d'apparat, des chasse-
mouches et par des fouets cérémoniels, les trois à manches sculptés
(fig. 4a-h).

Ces accessoires interviennent, fréquemment, aussi bien dans les
cérémonies cultuelles que dans la procédure juridique civile.

A la troisième catégorie enfin appartiendraient les très
nombreuses poulies de métier à tisser (fig. 5 a-g), minuscules œuvres
sculpturales s'inspiranl du motif de « Janus » proprement dit, ou
de celui de Irois figures.

Summary.

Although the sacred arts of Negro Africa, and more particularly those of
its Atlantic Coast, had without doubt known the old-time double or multiple-
face motive for many centuries, its existence has only been reported by current
literature within recent limes.

The article goes succinctly through the available sources from the beginning
of this century to the present day. Although these sources are relatively
numerous, they remain very fragmentary when studied more thoroughly. Thus
Eckart von Sydow, who has made a special study of this question, expresses
astonishment that among the people of the Central Ivory Coast like the Baule
and the Curo, most reputed for their artistic abilities, knowledge of this motive
is lacking.

In reality the double or multiple-face motive is very frequently used by
both Illese ethnical groups who are neighbours and consequently subjected to

13 L'initiation sexuelle et l'évolution religieuse, Paris, 19-16 ; Le sacerdoce
à travers les âges, Paris, 19-18 ; L'image du monde dans l'antiquité, Paris, 1949.



112 Acta Trop. X. 2. 1953 — Ethnologic

multiple mutual cultural exchanges. In his capacity as curator of the Museum
of the French Africa Institute (Musée de l'Institut Français d'Afrique Noire) at
Abidjan, the author of this article has had many opportunities of checking this
fact. Without mentioning the different collections scattered the world over, this
Museum alone possesses some hundred pieces decorated with this motive.

However, the whole analysis of double or multiple-face symbolism
encounters many difficulties and it appears advisable to consider here two
constituent components, the first of which results from ritual exigence and the
second from purely artistic licence. If we accept these propositions the observed
specimens may be divided into three main categories, e.g. objects destined to a

ritual utilization; customary insignia; and pieces reserved for profane use.

Zusammenfassung.

Obgleich die rituelle Kunst des von Negern bewohnten Gebietes von Afrika
und ganz besonders desjenigen seiner Atlantikküste wohl seit vielen Jahrhunderten

das uralte Motiv mit Doppel- oder Mehrfachantlitz kannte, zeigt die
diesbezügliche Fachliteratur sein Bestehen erst seit einigen Jahrzehnten an.

Vorerst untersucht der Artikel kurz die vorhandenen Quellen vom Beginn
des gegenwärtigen Jahrhunderts bis zum heutigen Tage; wenn diese Quellen
auch verhältnismäßig zahlreich sind, so erscheinen sie doch bei genauer
Prüfung als ziemlich fragmentarisch. So verlieh zum Beispiel Eckart von Sydow,
der sich ja ganz besonders dem Studium dieser Frage widmete, seinem Erstaunen

darüber Ausdruck, daß unter anderen die für ihre künstlerische Begabung
berühmtesten Völker wie die Baoulé und die Gouro vom fraglichen Motiv keine
Kenntnis hätten.

Nun aber findet in Wirklichkeit dieses Motiv mit Doppel- oder Mehrfachantlitz

sehr häufig Anwendung gerade bei diesen beiden benachbarten und
somit einem intensiven gegenseitigen kulturellen Austausch unterworfenen
ethnischen Gruppen. In seiner Eigenschaft als Konservator des Museums des
Französischen Afrika-Instituts (Musée de l'Institut Français d'Afrique Noire)
in Abidjan hat der Verfasser dieses Artikels Gelegenheit gehabt, mit eigenen
Augen diese Tatsache zu überprüfen. Ganz abgesehen von den verschiedenen,
in der ganzen Welt verstreuten Sammlungen besitzt allein schon das genannte
Museum etwa hundert mit diesem Motiv verzierte Gegenstände.

Die gesamte Ausdeutung des Symbolismus des Doppel- oder Mehrfachant-
Iilzes stößt jedoch auf zahlreiche Schwierigkeiten, und es scheint, als ob man
hier zwei wesentliche Elemente ins Auge fassen müßte, wovon das eine den
rituellen Bedürfnissen und das andere der rein künstlerischen Freiheit entspringen

würde. Fußend auf dieser Anschauung, können die geprüften Stücke in drei
Kategorien aufgeteilt werden, das heißt in gebräuchliche Abzeichen, sodann
in Gegenstände, die rituellen, und in solche, die weltlichen Zwecken dienen.


	Motif à face double et multiple dans les arts plastiques éburnéens

