Zeitschrift: Acta Tropica
Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 10 (1953)

Heft: 1

Artikel: Médecine et vodou en Haiti

Autor: Métraux, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-310454

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-310454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Médecine et vodou en Haiti.

Par A. METRAUX.

(Recu le 30 avril 1952,

Jai utilisé pour cette étude les renscignements recueillis au cours de l'en-
(quéte ethnographique que jai dirigée en 1948-1950 dans la Vallée de Marbial
sous les auspices de I'Unesco. Parmi les collaborateurs qui m'ont assisté dans
mes recherches. je tiens & menlionner les noms de Mademoiselle Jeanne 6.
Sylvain, de M. Lamartiniére Honorat et de M. Roger Mortel. qui se sonl tout
spécialement intéressés au folklore religieux et médical,

La transcription des mots et des textes en créole offre quelques difficultés.
Nous avons, en effet, le choix entre le systéme orthographique frangais. qui
permet détablir la correspondance immédiate enlre un mot francais el son
Ccquivalent eréole, et le systéme phonétique, qui a pour lui l'avantage de la pré-
cision et de la simplicité. Comme cet article s'adresse o des lecteurs de langue
francaise, jai fini par opter pour l'orthographe traditionnelle dans le corps du
récit, mais jai conservé pour les mots d'origine africaine ou pour les textes
créoles la transceription phonétique, évilant ainsi de donner 'impression que le
créole est un francais déformé. Les mols tels que zombi, houngan. houmfor.
lrounsi. dont l'usage s’est largement répandu dans la littérature, sonl rendus
selon leur forme traditionnelle.

['orthographe phonétique emplovée ici esl celle proposée par M. Laubach.
Louverture ou la fermeture des voyelles est indiquée par un accent grave ou
aigu, la nasalisation par un accent circonflexe. le son rendu en francais par ain,
in, ein est transerit é.

La pavsannerie haitienne est une soci¢l¢ en pleine lransition.
Yar ses traditions techniques et religicuses, elle se rattache encore
dans une large mesure aux cultures alricaines dont elle est issue,
mais, aux ¢léments qu’elle a absorbés sur les plantations a U'époque
coloniale, sont venues s’ajouter de multiples influences provenant
des villes. Haiti est un petit pays et. méme si les communications
'y sont pas toujours faciles, il comporte peu de régions qui soienl
réellement isolées. Le commerce. surtout celui que pratiquent les
femmes, contribue a ¢établir des rapports élroits entre les villes el
les « habitations », qui accéléerent la sécularisation progressive des
formes de pensée et des attitudes devant la nature. Crovances el
pratiques magiques ont cédé ou cédent le pas & des notions em-
pruntées o la science du XVIII® ou méme a celle du XIX® si¢cles.
Cet amalgame dun passé tres lointain et d'un présent de plus en
plus riche en connalssances variees caraclérise toul particuliere-
ment le domaine médical.

Comme ses ancétres africains, le pavsan haitien esl enclin a
altribuer une cause surnaturelle aux maladies qui le frappent, sur-
tout si elles ont un caractere insolite, mais le nombre de celles qu'il
considere comme « naturelles » et qu’il qualifie de «maladies pays »
ou de « maladies Bon Dieu » s’accroit constamment.



A Métraur, Médecine et vodou en Haiti 29

Ce passage de la magie a la science est senti confusément par
les paysans ; preuve en est la déclaration suivante que me fit une
paysanne de Marbial : « Aujourd™hui les gens ont beaucoup moins
peur que jadis des « poisons » et des loups-garous. Nous permet-
tons 4 nos enfants de recevoir des aliments de n‘importe qui et
non plus seulement des membres de la maisonnée. Jadis, nous ne
fréquentions guere les gens qui vivaient loin de nous, par crainte
qu’ils ne « mangent » nos enfants, mais tous ces dangers semblent
avoir disparu aujourd hui. » I’oplimisme de cette femme était loin
d’étre géncral, car la majorité des paysans continuent a craindre
les charmes (waga) et & voir la main des sorciers dans toute ma-
ladie ou tout déces avant une apparence mystérieuse.

Dans la vallée de Marbial, prés de Jacmel, région ot ont été
recueillis la plupart des renseignements contenus dans cet article,
les paysans classent les maladies en trois catégories, selon la qua-
lité des spécialistes capables de les guérir. Les plus communes sont
celles qui sont du ressorl des guérisseurs ou guérisseuses (« docteur-
feuilles ») qui les soignent avec des simples ou des « bains » ; en-
suite viennent, par ordre de fréquence, les maladies pour lesquelles
on s'adresse au « docteur-médical ». Il s’agit alors de cas devant
lesquels les rebouteux du crti se sentent impuissants et pour les-
quels ils conseillent & leurs malades d’aller soit & 'hopital soit chez
un médecin diplomé. Réciproquement, il y a diverses maladies
(abces, ulceres [baka/, sang gaté, plaies purulentes /fréché/) qui.
méme si elles ont ¢té lraitées par des médecins professionnels,
exigent pour que le rétablissement soit complet et définitif que 'on
prenne des « doses » (tisanes) chez un « docteur-feuilles ».

Enfin le troisiéme groupe est constitué par certains cas d affec-
tions ou d'infirmités graves auxquels les gens du peuple attribuent
une origine surnaturelle et dont ils croient ne pouvoir se remettre
qu’en se confiant & un houngan * ou a une mambo °.

En fail, la distinction entre les « maladies naturelles », envoyées
par le Bon Dieu. et celles qui sont des « maladies-poison » ou des
« chitiments » n'est pas toujours facile a faire. Entre ces deux clas-
ses, une marge est laissée a 'interprétation individuelle. Souvent les
rebouteux, tout en administrant leurs « thés » et leurs « bains », ne
jugent pas inutile une consultation chez un houngan. Il est effec-
tivement des maladies de type courant, telles que « gaz » * bri-
lures, impuissance, ete., qui ne sont pas de simples accidents, mais
des manifestations du mécontentlement d’'un esprit ou d'un mort.
ﬁi”}rl“(ﬁ)ilill;s:aill : prétre du vodou. * Mambo : prétresse du vodou.

# Les « gaz » jouent dans la médecine indigéne un role trés important. Les
paysans croient que l'air emmagasiné dans le corps peul se metlre & circuler
pour pénétrer dans différents organes ot il provoque des malaises ou de fortes
douleurs.



30 Acta Trop. X, 1, 1953 — Ethnologie

Maladies surnaturelles.

Les maladies d’origine surnaturelle se reconnaissent a leur vio-
lence et & leur soudaineté, ou, tout au contraire, a la lenteur de
leur cours. Une fiévre chronique ou un cas d’éléphantiasis (gros-
pied) peuvent étre, au méme titre qu'une fievre subite et mortelle
ou une forte colique, la manifestation d'un acte de sorcellerie ou
d’'une punition divine. Que des circonstances insolites entourent
'apparition d’'une maladie, la famille du patient sera prompte a
accuser un voisin d’avoir cherché a lui « casser le cou » et parlers
de « drogues », d’« expédition » ou simplement de « poison ». Si le
malade meurt, elle affirmera qu’il a été « mangé » par un sorcier
ou qu’il a été « donné » & un mauvais esprit.

J’ai assisté, pendant mon séjour a Marbial, aux funérailles d’un fermier, du
nom de Dieudonné, qui était mort d’une infection au pied causée par une épine.
Les veilleurs du cadavre ne doutaient pas que le « piquant » ne fit « rangé »
ou « monté », ¢’est-a-dire ensorcelé. Ils considéraient, en effet, pour le moins
singulier qu'une simple épine ait pu tuer un homme. Autour du cercueil, les
racontars allaient bon train. Les uns, parmi lesquels figuraient son beau-frére
el Mme J., propriétaire du terrain que le défunt affermait, expliquaient sa fin
tragique par quelque impiété envers les esprits. Ils le soupc¢onnaient d’avoir
goQté aux offrandes que Mme J. lui avait remises pour étre déposées au pied
d’'un mapou * sacré, D’autres, dont le propre frére du mort, déclaraient que
Dieudonné s’était exposé a cet accident en se convertissant au protestantisme.
Les lwa® qu’il avait rejetés n’auraient pas voulu Pavertir du danger lorsqu’il
s’approcha de I'épine fatale et auraient permis que la plaie s’envenimat. Cette
interprétation de la mort de Dieudonné était présentée comme d’autant plus
vraisemblable qu’elle émanait d’un houngan et du dieu Zaka lui-méme, qui
aurait possédé le neveu du défunt pour faire connaitre par sa bouche la cause
de ce déceés.

Maladies provoquées par les divinités du vodou.

Les dieux et esprits de la religion vodou sont des étres jaloux,
susceptibles et exigeants. Chaque famille a ses [wa, qui protegent
ses membres de génération en génération, mais ceux-ci, en échange,
doivent s’acquitter de leurs devoirs envers eux. Les [wa réclament
des « services » (« manger-lwa ») a intervalles plus ou moins ré-
guliers. Si leurs fideles sont obligés de les différer par pauvreté, les
Iwa veulent bien se montrer compréhensifs, mais malheur a ceux
dont la négligence n’a pas d’excuse. Une maladie qui les frappe,
eux ou un étre qui leur est cher, viendra leur rappeler leur dette.

Pas plus qu'un bon pére de famille, les lwwa ne tolerent un esprit

% Mapou (Ceiba pentendra): Arbre trés semblable au fromager d’Afrique,

qui jouit en Haiti d’un respect religieux. Ce sont généralement des arbres de
trés haute taille.

=

5 Lwa : Terme dahoméen désignant les divinités et esprits révérés dans le
vodou.



A. Métraux, Médecine et vodou en Haiti 31

de rébellion chez ceux qui leur doivent obéissance et respect. Ils
entendent que soient exécutés les ordres qu’ils ont donnés soit en
songe, soit en venant dans le sanctuaire parler dans une cruche
(govi) : sinon, apres quelques avertissements qui deviennent de
plus en plus pressants, ils frapperont (kébé : saisir) le coupable en
lui envoyant une maladie ou quelque autre malheur.

La maladie et la mort sont fréquemment la conséquence d'un
sacrilege. Comme il est contraire a l'usage d’aller soi-méme dé-
poser les offrandes de nourriture a I'endroit ot 'esprit viendra les
manger, la personne qui fait le sacrifice est obligée de confier ce
soin 4 un tiers, qui recoit une gratification pour le service rendu.
Il arrive que le mandataire peu scrupuleux gotite aux mets destinés
aux dieux. Il le fait a ses risques et périls, comme en témoignent
les anecdotes suivantes recueillies & Marbial.

Un habitant de la région qui voulait offrir un « manger-liva » aux dieux
de sa famille demanda & un certain Toup de laider. Un bouc et sept poules
furent tués, puis cuits avec des malanga ®, des ignames et du mais. Les plats
dans lesquels ces aliments furent servis étaient des «taches»” de palmistes
que l'on avait déposées sur les véve ™. L'officiant promit & Toup sept gourdes
s'il consentait & déposer ces nourritures ainsi que quelques bouteilles de boisson
au pied d'un « arbre-reposoir » Y. Toup s’'acquitts de sa mission, mais ne put
résister o la tentation de manger une partie des mets destinés aux esprits. 11
¢lait d’autant plus coupable que son ami lui avait donné des aliments pour
emporter chez lui. Quelques jours plus tard, Toup descendant & Jacmel pour
v vendre ses bananes recut un coup de pied de mule dont il mourut quelques
mois plus tard.

Un sacrilege analogue ful puni de la méme fagon. Un certain Pontilius, ne
pouvant célébrer un « manger-fwwa » 4 Marbial par crainte du curé et du « Chef
de section » chargé de réprimer le vodou, s’en alla en plaine avec sa famille.
Son fils Télémaque cut I'imprudence de goliter aux aliments qui avaient été
suspendus & un arbre aupres d’'un cierge allumeé. Trois jours plus tard, se sen-
tant malade, il alla consulter un houngan. Celui-ci, aprés avoir interrogé les
lwa, s’écria : « Malheureux, vous étes perdu, vous avez mangé la nourriture
du lwa.» Télémaque offrit un grand « service » aux lwa, au cours duquel il
fut possédé par Kila-chéch 19 Le lwa lui déclara par sa bouche qu’il ne le
quitterait pas parce qu’il avait mangé de sa viande. La famille offrit un beeuf
au lwa qui le refusa. Télémaque mourut quelque temps apreés et son cadavre
resta chaud jusqu'au moment de la mise en biére.

Parmi les étres surnaturels qui sont a l'origine des maladies sur-
naturelles, les Marasa ou Jumeaux jouent un roéle important. Ils

8 Malanga {Colocasia esculenta) : Tubercule comestiible,

" taches : gaines de palmistes.

% Dessin cérémoniel représentant les attributs des dieux que l'on trace sur
le sol avee de la farine ou de la cendre.

® « Arbre-reposoir » : Arbre sacré que l'on trouve dans le voisinage des
sanctuaires ou des habitations.

1 Kita-chech : Génie du rite Pétro qui est considéré comme particuliére-
ment redoutable.



32 Aceta Trop. X. 1, 1953 - Ethnologie

passent pour < saisir » au ventre ceux contre qui ils ont un grief
et ils ne lachent prise que si un « service » leur est fait,

Découvrir la nature exacte d'une maladie et en délerminer la
‘ause précise est une des fonctions les plus importantes des prétres
et prétresses du vodou. Une des méthodes les plus communes con-
siste a4 s'adresser directement aux esprits en les faisant venir dans
le sanctuaire afin qu'ils puissent parler avec le malade. LLe houngan

ou la mambo s’enferment dans le bagi ''. munis de I'asson **. On

entend tout d’abord le cliquetis de I'instrument, puis les pricres et
invocations débitées par le prétre ou la prétresse. Soudain, le son
de la voix change, elle devient creuse et sourde comme le serait
celle de quelqu’un qui parlerait dans un vase : c’est un lwa qui est
arrivé. LLe malade se tient dehors et apres un échange de salutations
entre le lwa et les personnes présentes groupées autour du sanc-
tuaire, I'esprit pose des questions, donne des conseils et explique
l'origine du mal, puis promet la guérison si le malade fait ce qui
lui est demandé.

Voicl, transcrit aussi fidelement que possible, le récit d'une de
ces consultations :

Un soldat de la Garde. affligé depuis longtemps de maux mysléricux, vient
consulter la mambo Désina. Celle-ci s’enferme dans le sanctuaire et son client
s'assied dehors sur une chaise. Poreille collée contre la porte. Désina, tout en
faisant tinter son asson, commence par invoquer : « Legba "-barri¢(re), Legba-
carrefour », puis répeéte toute une série de mols sans suite, en « langage » ',
Parmi eux revient constamment : « Yavalou dogiwoé ladé. » Ces mots venus de
« Guinée » alternent avec le nom des lwa Aizan, VELEkEte ¥ et avee les formules
suivantes : <« Pa(r) pouvoi(r) Dieu le pere, le fils el le Saint Espril, paf(r)
pouvoi(r) Loko-alisou... Neg(re) lavowi, Neg(re) Jupiter, la vie Macandal. »

Désina s'interrompt pour demander au soldal le nom de son lto. Clest Ar-
gentine-Soda. Désina qui n’a jamais enlendu ces mols comprend Argentine-
Kola et demande si ¢’est un « lwa de grdace ». Le soldat, qui ne saisit pas le
sens de ces mots, répond @« Gest mon liwa protecteur. Cest un lwa de famille,
Un lwa de race. »

Désina recommence ses invocations en langage. Sa voix se fait pressante.
aimable. Maintenant elle articule avee soin et prend une intonation presque
tendre. On entend du bruit, et la voix caverncuse d’un esprit. Désina n'en con-

' Bagi : Chambre d'un sanctuaire vodou contenant l'autel et les attributs
des dieux.

'* Asson (asé): Hochet sacré de forme oblongue rempli de graines et de
vertebres de couleuvres. Il est couvert de verroteries et de vertébres prises dans
les mailles d’'un filet.

I s'agit d'un dieu dahoméen, Legba, qui permet d’avoir aceés aux autres
dieux.

'* Langage : Succession de syllabes et de mols n'ayant aucun sens en créole.
mais qui sont censés rendre le langage de Guinée, c’est-a-dire d’Afrique. Cer-
taines priéres ct chants en langage contiennent, en effet, des mots dahoméens
ou empruntés i d’autres dialectes.

1% Aizan et VEI&kété sonl des dieux du vodou.



A. Métraux, Médecine et vodou en Haiti 33

tinue pas moins ses oraisons en langage. On entend un « Plait-il ? » puis une
nouvelle série de « ydvalou dogwé ». Le lwa salue les personnes qui I'écoutent
dehors et qui répondent en cheeur : « Bonsoir Papa Ogou ' »

Ogou : « Combien de fois ne nous sommes-nous pas rencontrés ? »

Le soldat : « Plusieurs fois, mais je ne savais pas que c¢’était vous. »

Désina, reprenant sa voix naturelle : « La ou vous passiez, on vous men-
tait, »

Florine m'explique alors que le soldat est allé se faire traiter chez des
houngan qui ont « fait science » et ont retiré de son corps toutes sorles de
bétes : poux de bois. crabes, anolis, ete. Mais ces cures étaient autant de super-
cheries ; ces houngan — de malhonnétes gens qui frottaient la peau du malade
avec de I'cau et faisaient semblant d’en extraire toule cette vermine.

Ogou : « Qui vous a conduit ici ? »

Le soldat : « C’est Florine. »

Ogou, s’adressant a Florine : « Frottez-vous le bas du ventre avec une in-
fusion de calalou'’. Ce n'est pas moi qui vous ai saisie (kébé). »

Toujours Ogou, reprenant son dialogue avec le soldat : < Il y a du poison
sur vous. Vous avez marché sur du poison qui avait été mis sur votre route par
deux jeunes gens. Vous vous sentez mal. Tonnerre crasé ** | 11 vous faudra suivre
un traitement. Vous aurez besoin d’acheter beaucoup de médicaments el tout
ce qui est nécessaire a une < expédition ». Vous aurez a dépenser un <« coquin
I'argent ». Il y a longtemps que ce poison est en vous. Aucun docteur ne pourra
vous guérir car c’est de la magie. Tout 'argent que vous avez dépensé est
perdu. » ;

Le soldat : « CUest vrai, j'ai dépensé gros et tout cela en pure perte. Je n'ail
plus rien. »

Ogou, interpellant Tulius : « Je suis content que le lwa Brizé ** soit en train
de te soigner. Il traite les enfants respectucux des grandes personnes. Il faut
prier les Morts et les Saints et chercher & obtenir leur bénédiction. Je te con-
seille de manger de la bouillie. »

Ogou, cette fois s'occupant & nouveau du soldat : « Ce sera Brizé qui fera
lon traitement. Moi, Ogou, je ne m’occupe pas de trailement, mon affaire a
moi c’est le clairin ?° le cognac et amour. »

Tout Ie monde ¢elate de rire et Ogou disparait au milien d’un bruit das-
siettes.

Désina demande encore une fois au soldat le nom de son lwa, mais ne
pouvant retenir le mot « soda », elle 'appellera jusqu’a la fin « kola ».

Désina agite son hochet et parle en langage : « Pa pwé ladé, pa pouvwa
tayo givo...» On entend un bruit d’assiettes qui s’entrechoquent, puis le son
de la voix de Désina, déformée par le govi.

Désina : « Je ne vous comprends pas, parlez plus clairement.»

Elle se remet a réciter du langage, mais s’interrompt pour que l'on puisse
saisir les paroles indistinctes du lwa. Elle reprend : « Ydvalou wdgito dogwé...
tayo mdbo lagé », mais les réponses du lwa restent confuses. Se rendant compte
que ni le consultant ni 'assistance ne comprennent le message du lwa, Désina
se résoud & interpréter ce qu’il dit de fagon si confuse. Elle explique : « Cest

1% Ogou est le dieu de la guerre et des forgerons.

Calalou ou gombo : Légume largement consommé en Haiti.

18 Juron haitien fort énergique. Ogou, en sa qualité de guerrier, en fait grand
usage.

19 Brizé est un des lwa prolecteurs de la mambo Désina.

** Rhum blanc.

17

Acta Tropica X, 1, 1953 3



34 Acta Trop. X, 1, 1953 — Ethnologie

une mambo qui est dans 'eau qui vous parle. Ce jeunec homme est avare. Elle
s¢ demande s’il a lintention de payer pour son traitement. » Le soldat dit,
anxieux : « Parlez franchement, ne vous faites pas de soucis. » Le dialogue en
langage reprend. Finalement, I'esprit prend congé de tout le monde et on lui
souhaite le bonsoir.

Sur ce arrive le [wa Badé-si-kwa-ofisi, qui explique que la mambo qui vient
de partir n’est autre qu'Argentine-soda, une arriére-grand-mére du soldat. Celui-
ci dit alors : « Ayant de I'urémie, jai passé plusicurs mois a I'hopital. J'ai eu
alors une vision qui m’a appris que le traitement que je suivais n’était pas

bon. » Bade, on ne sait trop pourquoi — sans doute pour l'instruction de I'au-
teur de ces lignes — déclare qu’il « marche » avec les dieux Wangol et Ibo.

I1 fournit sur le cas du soldat les précisions suivantes : « Vous étes viclime
d’un acte de sorcellerie. C'est une femme que vous avez aimée qui, avec la
complicité de deux soldats, cherche a vous empoisonner. L'un de ces hommes
voulait mettre du poison dans vos aliments, mais 'autre lui a dit que le docteur
en découvrirait les traces. Il lui a conseillé de metire le poison par lerre pour
que vous marchiez dessus. Il vous faudra suivre un traitement long et cofiteux.
Il y a longtemps que vous avez ce poison en vous. Les docteurs ne peuvent
vous guérir puisqu’il s’agit de sorcellerie. Tout I'argent que vous avez dépensé
est perdu. »

L’homme répond, d'un air découragé : « Je ferai ce qu’il faut. Je souffre
beaucoup. Mes sous sont & zéro. »

Le lwa reprend : « Il vous faudra faire une promesse aux {wa de votre lignée
maternelle et paternelle. Votre lwa était une mambo de Guinée. Son pere
servait Simbi et mangeait du cochon. Lui-méme était dans le rite Pétro. C'était
un homme querelleur. »

Le soldat : « Oui, c’est vrai. J'ai entendu dire cela, mais je ne sais pas grand’
chose, car je nm'ai pas beaucoup connu mon pére. Il m’a quitté lorsque j'étais
tout petit. »

Le lwa : « Argentina-soda était une mambo. Je 'ai beaucoup connue car je
dansais dans sa téte. Mon nom est Bade-si-kwala-otsi. Je marche avec Congo
Wangol 1bo-l1¢élé. C'est la morte qui m’a demandé de venir. »

Le soldat : « J’ai dépensé plus de mille gourdes. »

Le lwa Badeé : « Tu es perdu si tu ne fais pas une quantité de choses. Argen-
tine-soda est une femme de l'ancien temps. Il faut que tu fasses d’abord une
promesse, puis un traitement.

Le soldat : « Oui, oui. C'est Brizé qui dira ce qu'il faut faire et qui fera le
traitement. »

Le lwa prend congé et part au milieu d’'un bruit d’assiettes entrechoquées.

Désina sort du sanctuaire et le soldat va la rejoindre pour se faire expliquer
les points obscurs de la consultation. Désina lui répete qu'Argentine était une
femme qui vivait il y a trés longtemps et qui « servait » Dambala, Bade, ainsi
que les Congo Wangol. Le soldat décrit alors les symptomes de son mal avec
I'anxiété et I'impatience du malade devant son médecin. I1 sent une « frédité »
qui lui monte de la plante des pieds a la téte. Celle-ci lui fait trés mal et lui
donne I'impression d’enfler. Ses articulations sont douloureuses, car sa maladie
est du type « démembré ». Désina hoche la téte en signe d’acquiescement et
I'engage a se faire soigner le plus vite possible, mais n’insiste pas pour ne pas
trahir son désir d’étre chargée du traitement. Elle lui répéte que c’est le dieu
Brizé qui est, en fait, le docteur de la maison, que tous les trailements se font
par lui et que c’est lul qui soulient le sanctuaire et ses dieux. Il a déja réalisé des
cures magnifiques. Ainsi un jeune homme avec un poumon en moins est venu
la trouver. Il lui avait été envoye par un docteur de la ville qui lui passe tous



A Métraux, Médecine et vodou en Haiti 35

scs cas désespérés. En arrivant chez elle il vomit le contenu de deux cuvettes
de sang. Apres le traitement c¢’était un autre homme. Preuve : la photographie
qu’il lui a laissée. Mais si le lwa était le meilleur des médecins, il ne plaisantait
pas en matiére d’honoraires, comme le prouvait Iincident qui s’était passé il
v a quelque temps chez elle. Brizé avait soigné et guéri un enfant. Le pere
avait pay¢ 50 gourdes pour le traitement, mais il en devait encore 8. Brizé
envoya une des hounsi®' de Désina pour récupérer cette somme. La mére de
Ienfant cut I'effronterie de la chasser avec une injure grossiere. Brizé dit :
« C’est bon, je saurai bien me venger. » Vingt et un jours plus tard l'enfant
élait mort.

Le soldat fit remarquer alors que pour se soigner il aurait besoin d'un
congé. Désina lui conseilla de prendre deux mois, car ces traitements sont de
longue haleine. I1 lui faudra s’installer dans le sanctuaire. Quant a elle, clle
n'est pas de celles qui se font payer d’avance. C'est Brizé qui fixera la somme
nécessaire pour la cure. Il n’a rien a craindre car c’est un lwa raisonnable qui
n‘exploite personne. Le soldat lui demande si elle appellera le lwa pour le
traitement. Désina lui dit qu’en ces cas-la, le lwa la « monte » (c.-a-d, elle est
possédée par lui). Une amie de la maison se fait I’écho de tous les dires de
Désina, « Oui — ne cesse-t-elle de répéler — j'ai vu toutes ces cures. Les gens
en sortent méconnaissables. »

Désina insiste encore sur la gravité du cas. Si le malade ne se soigne pas,
Ia mort le guette. Il a passé¢ par un carrefour... Certes il lui faudra faire des dé-
penses pour les promesses et les expéditions, mais 'argent ainsi ulilisé sera
déduit des honoraires de Brizé. Qu’il en parle & son capitaine et demande un
congé. Demain Brizé fixera le prix du traitement.

Si les lwa envolent les maladies, ils peuvent aussi les guérir di-
rectement. Un lwa peut apparaitre en songe au malade, sous sa
forme réelle ou sous celle d'un ami ou d'un parent. Il lui indique
alors les simples qu’il doit prendre ou lui donne le nom d'un
houngan qui le soignera. Le lwwa entreprend parfois la cure en
personne.

L’ami d’'un de mes informateurs souffrait de douleurs atroces au ventre
qu'aucun médecin n'avait réussi & soulager. Une nuit il vit en réve un robuste
paysan qui sc tenait A son chevet et qui, aprés avoir chanté trois fois, lui massa
I'abdomen. Au matin il se sentit entiérement guéri. Le mystérieux visileur était
le lwa Zaka ou Cousin, Dans la méme famille, une jeune femme qui souffrait
de coliques chroniques fut guérie par un inconnu qui s¢ manifesta a elle
pendant son sommeil sous l'apparence d’'un de ses fréres habillé en soldat.
Le lwa — Ogou, 4 en juger par sa mise la conduisit dans la cour, ou il lui
indiqua une plante dont il cueillit trois feuilles. Il lui ordonna d’en faire une
tisane qu’elle devait boire pendant trois jours. A son réveil, Ia femme fit ce
qui lui avait été prescrit et se rétablit rapidement. Une autre femme de Marbial,
dont les enfants étaient souffrants, eut de la méme facon la révélalion dune
« feuille » a vertus médicinales. Elle vit en songe une femme qui la lui montra
et lui expliqua qu’elle s’en servait pour soigner ses propres enfants.

*1 Mot dahoméen signifiant « servante du dieu », C’est le titre que portent
les initiés qui assistent un prétre ou une prétresse dans son sancluaire.

3*



36 Acta Trop. X, 1, 1953 — Ethnologie

Maladies causées par manque de piété filiale.

Certaines maladies fort graves sont fréquemment attribuées a
un manque de pic¢té filiale dont une personne s’est rendue coupable
en refusant de porter le deuil d'un proche parent ou en ne prenant
pas soin de sa tombe. Les abceés tropicaux qui avaient rendu in-

firmes deux jeunes gens de Marbial étaient I'effet — me dit leur
mere — de la vengeance de leur grand-pére dont ils avaient né-

gligé la sépulture. Selon les explications de sa famille, un jeune
homme de la méme région aurait perdu un pied pour n’avoir
pas observé le deuil de son pere. Le courroux des morts peut
s’abattre sur un enfant innocent si les parents les ont offensés.

C’est ce qui arriva a une hounsi de Désina dont I'indiscipline ¢t la légeérelé
avaient déja irrité la mambo, Lorsque son enfant, un bébé de quelques mois,
tomba malade, la mambo, qui avait deviné qu’il ne pouvait s’agir que d’une
maladie surnaturelle, fit creuser trois trous dans le sol, un pour les lwa,
I'autre pour les Jumeaux (marasa) et le troisiéme pour son pére mort peu
auparavant. On versa de I'eau dans chacun d’eux. La rapidité avec laquelle elle
fut absorbée fut interprétée comme un mauvais signe : les esprits ainsi que
I'adme du mort étaient irrités ct cherchaient a la chéatier. La jeune femme avoua
sa faute : n’ayant pas connu son pere, elle ne s’était pas souciée de porter son
decuil. Rien ne put apaiser 'ame de celui-ci ni les fiva familiaux dont elle n'avait
jamais fait grand cas. Son enlant mourut en quelques jours.

La divination par Ueau.

Lorsqu’il y a de bonnes raisons de croire qu'une maladie est la
manifestation de la coleére d'un esprit, on peut avoir recours a la
divination. Certains prétres se contentent de lire dans les cartes le
diagnostic ou le traitement, d’autres procédent 4 une cérémonie
divinatoire d’origine africaine.

Des trous correspondant aux esprits que 1'on soupconne d’avoir
envoyé la maladie sont creusés dans le sol. On y verse de 'eau en
récitant diverses prieres. L’esprit responsable du mal est celui dont
le trou se trouve étre a sec le plus rapidement. Il convient alors de
faire une promesse pour obtenir son pardon.

Voici les circonstances qui ont accompagné celte forme de divination
lorsque le jeune houngan Tulius a cherché a apprendre des esprits ce qui
avait provoqué chez lui les malaises dont il se sentait victime. A mon arrivée
dans le sancluaire, apres le coucher du soleil, je constate que trois trous, d'en-
viron cinquante centimétres de profondeur, ont été creusés pour les lwa sui-
vants : Ogou, Dambala et Baron-Samedi. La relation entre les hwa et les cavités
est clairement indiquée par des dessins symboliques (vévé) représentant les
attributs de ces divinilés. Les hounsi les recouvrent d'une natte sur laquelle
clles servent des plats contenant du mais grillé, des morceaux de pain et de
cassave (manger-dyor), des bonbons et des bananes. Sur 'ordre de la prétresse,
les hounsi s’approchent & tour de role de chacun des trous et apres en avoir,
en signe de respect, touché le rebord avee leur main qu’elles portent a leur
bouche, elles v versent successivement, de 'cau, une poignée de grains de mais,
du café, du kola et. dans le trou consacré & Baron-Samedi, du clairin,



A Métraux, Médecine et vodou en Haiti 37

Aprés ces libations, Tulius, un genou en terre et un hochet dans la main
gauche, invoque les [wa, les Jumeaux, et leur demande de le guérir. Si ce ne sont
pas eux qui lui ont envoyé la maladie, il les supplie de lui dire qui a usé de
sortileges contre lui. Ces priéres sont entrecoupées de rappels de ses qualités,
des services rendus aux esprits, de sa condition d’orphelin. « Songez que mes
affaires sont correctes » s’écrie-t-il apres avoir débité le nom de loute une série
de lwa. Ayant terminé cette longue énumération par un pathétique « Grace la
miséricorde », il s’assied sur une chaise en se couvrant les yeux avec les mains.
Il pousse alors un grand cri et se met & trembler de tous ses membres. Le lwna
Ti-Pye (Petit Pierre) a traversé sa téle sans s'arréter. Soudain, il se leve,
marche, I'air résolu, et réclame sa canne que 'on s’empresse de lui apporter.
Il en donne de grands coups au poteau-mitan **. Le « tambourier » annonce
par le rythme de sa « batterie » que c’est le lwa Guédé Fatras qui « danse » dans
la téte de Tulius. Celui-ci déambule, les yeux écarquillés, l'air arrogant en
branlant du chef de facon toute mécanique. Le feu qui brile dans la cour
crépite car on y a jeté du « manger-dyor ». A de courts intervalles, Guédé
Fatras lance un chant qui est repris sans grand enthousiasme par les hounsi
assises autour du péristyle. I'atras fait le tour de U'assistance serrant la main
a ses amis, leur tirant un doigt ou leur frottant le visage avec la sueur de sa
face pour leur donner de la « chance ». Le dicu Falras ne cesse de lenir des
discours destinés 4 son « choual » (cheval), c¢’est-a-dire & Tulius. Il lui fait le
récit complet des circonstances qui ont précédé ou suivi son ensorcellement. 11
est difficile de se¢ reconnaitre dans ce flot de paroles et d’allusions, mais il est
question de Guédé-Nibo, d’argent et de gens malveillants qui souhaitent la
mort du pauvre Tulius. Lorsque les hounsi, lasses de tant d’'éloquence, viennent
prendre congé de lui, Fatras leur dit: « Chagrin de vous quitter, plaisir de
vous revoir. » Apres s'élre mis a quatre pattes, Fatras-Tulius se reléve ct exé-
cute sa fameuse danse, en jetant ses jambes le plus haul possible. Puis il se
met de nouveau a parler de « poison » el de Na Alenaize « femme lotale et capi-
tale ».

Tulius, toujours possédé par Falras, me mene dans le sanctuaire et 14 me
déclare que c’est Janvier qui I'a ensorcelé avece des «poudres ». Il profite de
I'occasion pour me réclamer un costume couleur <« violine» que javais eu
Uimprudence de lui promettre.

Revenu au péristyle, IFatras se déchaine contre une hounsi qui ne I'a pas
reconnu el qui s’eslt adressée & lui sous le nom de Tulius. I1 lui reproche de
ne pas étre venue plus tot prendre des nouvelles du pauvre Tulius malade. Ta
femme, déconcertée et honteuse, s’excuse comme elle peut. Tulius, épuisé par
ses danses et ses longs discours, finit par s'effondrer sur une chaise. 11 ferme
les yeux et apres étre resté immobile quelques instants se réveille comme d'un
profond sommeil. Le lwa a quitté sa téte et est parti. On lui raconte ce qui
s’est passé, car ayant été le « choual » du lwa il n'a aucun souvenir des choses
qu’il a dites ou faites en ¢tat de transe.

Les loups-garous et la mortalité infantile.

La mortalit¢ infantile dans les campagnes haitiennes est ex-
trémement élevée. Elle est due aux maladies, 2 la pauvreté et a
I'ignorance, mais les paysans en rendent souvent responsables des
femmes qu’ils accusent d’étre des loups-garous — mowvé-z¢ (mau-

** Poteau central qui soutient le péristyle, c’est-d-dire I'espace couvert ol
ont licu les danses et les cérémonies. Ce poteau est considéré comme sacré.



38 ActaTrop. X, 1, 1953 — Ethnologie

vais airs) ou sousét (suceuses). Ces vampires qui s’envolent la nuit
pour se repaitre du sang des enfants en bas fige sont toujours du
sexe féminin, car il n'y a pas d’exemple d’hommes appartenant a
cette catégorie d’éires malfaisants. Ceux d’entre eux qui veulent
s’adonner a une vie criminelle se font membres d'une société de
zobop ou de vilabédég, dont les activités sont différentes de celles
des loups-garous. Il peut arriver qu'une bande de loups-garous ait
pour chef un sorcier, mais celui-ci ne participe pas a leurs vols
nocturnes. De toute facon, le cas doit étre rare car il ne m’a été
mentionné que par un seul informateur.

Il est tout a fait exceptionnel qu'une femme devienne loup-
garou de sa propre initiative. Presque toujours elle obéit a une
fatalit¢ dont elle n’est pas méme consciente au début. Le pouvoir
qui lui permet de voler et de se livrer au cannibalisme est souvent
une tare héréditaire qui se transmet de meére en fille, ou une sorte
de maladie contagieuse qui se communique a la personne qui, sans
le savoir, porte un vétement ou un bijou ayant appartenu a4 une
parente loup-garou. Certains esprits (lwwa), en particulier Ogou-jé-
rouj (Orgou aux yeux rouges), peuvent en guise de chatiment
infliger ce pouvoir aux femmes qui négligent les offrandes aux-
quelles ils ont droit. On peut cependant éviter ce malheur en
faisant un « service » a leur intention et en dressant une croix de
fer preés de la maison.

La condition de loup-garou est parfois la rancon d'un « engage-
ment ». En d’autres termes, il peut constituer 'envers des avan-
tages que conféere 'acquisition de pouvoirs magiques assurant le
succes et la richesse. Le sorcier qui « engage » une femime envers
les mauvais esprits qui la serviront, lui remet une bague ou tout
autre objet qui a été « monté » ou « drogué ». Cette amulette, en
méme temps qu’elle est un gage de chance, peut avoir la vertu de
faire de celle qui la porte un loup-garou.

Tout au début de leur carriére, les loups-garous commeltent
leurs forfaits sans le savoir. Vols, meurlres, repas cannibales ne
sont pour les novices que des cauchemars qui hantent leur som-
meil. Petit & petit atroce vérité se fait jour dans leur esprit, mais
alors il est trop tard pour s’arréter : le golit que ces malheureuses
ont pris pour la chair humaine est devenu une passion dévorante
qu’'elles ne peuvent maitriser. Comme la plupart des malfaiteurs,
les loups-garous aiment a faire des recrues. S'ils rencontrent une
femme qui marche seule la nuit dans un sentier, ils chercheront a
Iattirer parmi eux et a lui faire partager leurs festins. Quelques
jeunies loups-garous qui se défient de leurs forces s’associent a des
collegues plus agées et plus expérimentées pour bénéficier de leurs
connaissances.



A. Métraux, Médecine et vodou en Haiti 39

La femme loup-garou qui s’appréte a partir en quéte d’un en-
fant & manger commence par lever autant de doigts qu’elle compte
rester d’heures loin du logis. IElle allume aussi une bougie, mar-
quée de trois encoches. Avant que la flamme n’ait atteint la der-
niere, il lui faudra étre de retour, sous peine de souffrir quelque
accident désagréable. Ille doit ensuite se dépouiller de sa peau, ce
qu'elle fait aisément en frictionnant son cou, ses poignets et ses
chevilles avec une eau dans laquelle ont ¢été mises a infuser plu-
sieurs herbes magiques. De crainte que quelqu'un ne trouve cette
dépouille et ne la brile ou ne l'enduise de piment et de sel,
comme cela est arrivé, la femme a grand soin de la cacher dans
une jarre ou dans tout autre endroit secret. La chair a vif, elle
exécute avec les bras et les jambes quelques mouvements qui la
préparent au vol qu'elle va entreprendre. Des flammes lui sortent
des aisselles et de l'aine, et des ailes de dindon lui poussent alors
sur le dos. Subitement, elle s’éleve dans les airs et plonge dans l'es-
pace en traversant le toit de chaume de sa hutte. Des trainées
Iumineuses, que beaucoup de paysans disent avoir vues, signalent
son passage dans le ciel. Par assimilation, les comeétes en sont
venues a ¢tre considérées comme un conglomérat d’ames de loups-
garous. De méme, la constellation des Pléiades serait un nid de
loups-garous, tout particulierement de ceux qui volent les mardis,
jeudis et samedis.

Les loups-garous en chair et en os sont a peine moins redouta-
bles que les mové-ndm (mauvaises ames) qui sont des ames de
loups-garous morts et qui continuent a errer la nuit, parfois, dit-
on, sous forme de lucioles, pour assouvir leur soif de sang. Afin
d’empécher quun loup-garou ne devienne aprés sa mort un esprit
malfaisant, il convient de lui retirer son « point chaud » (puis-
sance magique) au moyen dun « arrétement » (arétma), rite qui
est la spécialité des « baigneurs » qui font la toilette des cadavres
avant de les metire en biére. Ils introduisent dans la bouche du
mort une poudre faite d'un tesson de bouteille noir pulvérisé et
melé au crottin d'un dne de méme couleur, en répétant dix fois
« Ba daka arét ». Apres I'enterrement ils enfoncent dix clous dans
la tombe en récitant la méme formule.

Les loups-garous s’abstiennent en général de toucher aux en-
fants de leur famille, mais aucun scrupule ne les arréte s’ils ne
trouvent pas d’autre proie et surtout s’ils ont quelque grief contre
les parents de l'enfant. Une loi du monde surnaturel veut qu’un
loup-garou ne puisse « manger » un enfant que si celui-ci lui a été
livré par sa propre mere. Voici comment ces monstres procedent.
Ils descendent a proximité de la hutte ou leur future victime dort
aupres des siens. Ils commencent par battre des feuilles de trefle,



40 ActaTrop. X, 1, 1953 — Ethnologie

qui leur tiennent lieu de cartes a jouer, afin de les consulter pour
connaitre le succes de leur entreprise. Il est assuré¢ si toutes les
feuilles sont tombées sur leur face luisante, mais si trois seule-
ment sont dans la position requise, le loup-garou en conclut qu’il
s’expose & un ¢chec et renonce a la partie.

S7il est str de I'impunité, il pénétre dans la cuisine, qui a la
campagne est toujours une petite soupenle située a quelque dis-
tance de la maison. De 14, il appelle la mere de 'enfant. Celle-ci,
a moilié réveillée, entendant son nom répond : « Oui. » Le loup-
garou demande alors : « Me donnez-vous votre enfant ? » Si, dans
la torpeur du demi-sommeil, la femme dit « oui », ¢’en est fait,
I'enfant est perdu. Un informateur m’a expliqué que le loup-garou
s’adresse en fait & 'ame de la meére, qui conlinue a rester attachée
aux cendres du foyer prés duquel elle passe une partie de sa jour-
née. (est cette dme qui, prise au dépourvu, donnerait le consente-
ment dont le loup-garou a besoin pour tuer 'enfant. La meére est
donc celle qui « ouvre le passage au loup-garou ». Le « Gros-bon-
ange », gardien du corps, est parfois responsable de la faiblesse de
la mere. S7il est débilité par la maladie ou la négligence de la per-
sonne qu’il protege, il ne peut 'empécher de céder a ces sollicita-
tions diaboliques et de prononcer le « oui » fatal.

Les loups-garous sucent le sang de leurs victimes soit en s’in-
troduisant dans la hutte sous forme de cancrelas ou d’autres in-
sectes, soit en passant a travers le clayonnage des parois un chalu-
meau qu’ils appliquent contre la joue de l'enfant. Ce seraient
surtout les mové-ndm, c’est-a-dire les ames malfaisantes des loups-
garous morls, qui auraient le pouvoir de se métamorphoser en
insectes suceurs de sang. Les loups-garous se gardent bien de
« sécher » l'enfant trop rapidement. Ils commencent par lui tirer
trois gouttes de sang et reviennent chaque nuit jusqu'a ce qu’ils
I'aient vidé.

Certains loups-garous — et ce sont les plus redoutables —— tuent
leur victime, non en buvant leur sang, mais en les ensorcelant au
moyen d’une friandise qu’ils lui offrent, ou en gardant le tison
quils lui ont demandé pour allumer leur pipe. Ce danger, qui
menace surtout les garconnets ou les fillettes, explique l'insistance
avec laquelle les parents ne cessent de leur recommander de ne
Jamais rien accepter d'un élranger ni de lui chercher du feu.

Les maladies que les enfants contractent pour avoir mangé ce
qu'un loup-garou leur a donné appartiennent naturellement a la
classe des maladics surnaturelles qu'aucun docleur de la ville ne
peut guérir et qui sont plus graves que les pertes de sang dont
nous avons parlé. Beaucoup de paysans, tout en croyant a I'exis-
tence et aux maléfices des loups-garous, expliquent les effets



A Métraux, Médecine et vodou en Haiti 41

funestes de ces aliments comme un simple empoisonnement causé
par des substances toxiques, notamment par de l'eau dont un
« baigneur » s’est servi pour laver un cadavre. Une trés petite
quantité de ce liquide peut provoquer une inflammation intestinale
ou une germination de vers qui est suivie d'un dépérissement pro-
gressif et mortel. Les loups-garous s’entendraient alors avec le
« baigneur » pour se procurer le corps de leur victime. Ceux qui
n’'ont pas de complice doivent patienter jusqu’'a ce que I'enfant soit
enterré. Ils vont aussitdét au cimetiere et le font surgir de la tombe
en l'appelant par son nom apres avoir prononcé des formules ma-
giques. Ils transforment le corps «en hareng, en morue ou en
viande de cheévre ou de pore », afin de s’en repaitre a loisir en
compagnie d’aulres vampires de leur espece.

A Marbial un de mes voisins me raconta que son fils avait eu de fortes
coliques apres avoir mangé un morceau d’arbre & pain qui lui avait été donné
par une bossue qui vivait prés de chez lui. Il était allé 1a dénoncer au « maré-
chal » comme avant voulu « manger » son petit. L.e maréchal donna l'ordre a
la prétendue loup-garou de guérir 'enfant sous peine de graves sanctions. La
femme lui aurait alors donné un remede dont 'effet fut immédiat.

La méme bossue était accusée par notre blanchisseuse d’avoir tué sa jeune
sceur. Leur pére étant malade, Ia bossue, qui affectait de lintérét pour sa
santé, lui envoyvait chaque jour des aliments. Les restes étaient mangés par les
enfants, Une des petites filles tomba malade et mourut peu aprés. La bossue
accourut immédiatement lorsqu’elle entendit les lamentations funéraires. Illle
tenait en main trois fruits de quénep qui devaient servir 4 quelque pratique
magique. Mon informatrice regrettait que personne n’ait eu alors I'idée de la
traduire devant le Chef de section qui aurait pu l'obliger & ressusciter la morte.
Elle était convaincue que la bossue était allée déterrer I'enfant pour la manger.

Il y a des loups-garous qui « mangent » les enfanls dans le
venlre de leur mere. Telle est du moins 'explication que 1'on donne
quelquefois des fausses couches. Le loup-garou va au cimetiére sur
la tombe de la « mauvaise ame » avec laquelle il est en rapport.
Celle-ci lui remet une petite pierre qu’il dépose sur un chemin que
la femme a 'habitude de suivre. Si son pied bute contre la pierre
« montée », son dos s’'ouvre et elle a des « perditions » (pertes de
sang) qui font la joie du loup-garou. D’hémorragie en hémorragie
elle finit par perdre son enfant. Parfois c¢’est uniquement I'ame de
I'enfant que les loups-garous dévorent, mais le résultat est le méme.

Les parents d'un petit garcon de douze ans qui souffrait d'une forte grippe
étaient allés consulter un houngan de la région de Marbial. Celui-ci leur révéla
le nom du loup-garou qui avait pris I'Aime de leur fils. Il prépara immeédiate-
ment un bain de feuilles destiné i le protéger contre I'étre malfaisant qui bu-
vait sa vie.

Le méme informateur me dit avoir ¢té moins heureux en une autre occa-
sion. Le fils quil avait eu d'une de ses « placées », et qui était en parfaite
santé, mourut soudainement en poussant un grand soupir. Chose plus curieuse
encore, son corps, deux heures apres la mort, était encore chaud. Les gens du



49 Acta Trop. X, 1, 1953 —- Ethnologie

quartier lui conseillerent d’aller voir un houngan, qui lui parla de sa belle-mere
en termes voilés, mais finit par déclarer que c’élait elle qui avait tué 'enfant.
Comme B. se refusait 4 croire que cette femme fit un loup-garou, capable de
manger son propre pelit fils, le houngan lui dit : « Etes-vous brave 7 » « Oui »,
répondit B. Alors le houngan prit un paquet dans un coin du houmfor, ainsi
qu'une bougie qu’il coupa en trois. Il lui recommanda d’allumer le premier
troncon a midi, le second a I'Angélus et le troisieme a minuit. « Vous verrez
alors volre belle-mére venir vers vous vous demander des explications au
sujet de la mort de I'enfant. Ille vous cherchera querelle parce que vous auriez
répandu le bruit qu’elle était un loup-garou. »

Cest exactement ce qui arriva. La belle-mére fit une scéne affreuse. « Elle
m’injuria — dit B. avee l'arrogance d’'un homme qui en prend un autre au
collet. » Ille voulait que je lui explique pourquoi javais raconté aux voisins
que c’était clle qui avait mangé l'enfant. Or, je n’avais rien dit et méme en
celte occasion je me gardais bien d’articuler un mot. » La belle-meére s’était
trahie elle-méme, mais B. ne put rien contre elle. Sa seule vengeance consista
a répéter cette histoire et & accabler sa belle-mere sous le poids de la réproba-
tion publique.

A la fin de 'entretien, B. fit une observation qui peut étre considérée comme
caractéristique de l'attitude ambivalente des paysans vis-a-vis de la médecine :
« J’ai pour principe — dit B, — lorsqu'un de mes enfants est malade, de ne
pas me servir d'une seule main. Car ce n'est pas avec un doigt que I'on mange
du calalou. » I1 faisait entendre par ce proverbe qu’il ne se contentail pas de
voir le docteur de la ville, mais qu’il consultait aussi un houngan. « I.e mal
est facile & faire — ajouta-t-il en guise d’explication — et il n’est pas de curé
qui puisse m’obliger a laisser mourir mon enfant. »

Il n’est jusqu’au regard des loups-garous qui ne soit dangereux
pour les enfants. Il leur suffit parfois de jeter les yeux sur un béb¢
pour qu’il tombe malade ou meure.

Le meilleur moyen de protéger un enfant contre les loups-
garous est de rendre son sang amer. On s’y prend de la facon sui-
vante : Au début de la grossesse, on lave la future mere avec de
I'eau dans laquelle ont infusé des sives, de l'ail, des poireaux, du
thym, du poivre, des feuilles de « bois-caca » et de la muscade,
préalablement broyés dans un mortier. Ce « bain » est additionné
de clairin et de café amer. On prend aussi des morceaux de ces
diverses plantes que 'on enveloppe dans une feuille de mais de
couleur violette. Ce sachet est placé sous l'oreiller de la future
mere. Le lavage du corps doit se faire de préférence un lundi. Le
vendredi suivant on donne a boire a la femme du café amer avec
du clairin dans lequel on a fait tomber trois gouttes d’essence.

Elle prend la méme drogue pendant plusieurs semaines, et de
nouveau au huitieme mois de sa grossesse.

Apres 'accouchement, le bébé doit boire un « thé » préparé
avec les ingrédients contenus dans le sachet. La meére doit re-
prendre la drogue décrite plus haut.

Quinze jours plus tard, le bébé est baigné avec de 'eau dans
laquelle on a mis a tremper des feuilles de pois congo, du « bois-



A. Métraux, Médecine et vodou en Haiti 43

caca », du manioc, des tréfles, des patates, des bananes, des girau-
monts boucanés, et dans laquelle on a versé¢ du suc de manioc, qui
est un poison foudroyant. Apres le bain on briile du clairin et on
fait passer le bébé a travers les flammes. La personne chargée de
I'opération demande a plusieurs reprises : « Qui veut cet enfant ? »
La meére répond : « Moi. » On le lui remet alors pour qu’elle
I’habille avec des vétements neufs et le fasse téter.

Certains parents « gatent » le sang de leurs enfants en leur fai-
sant manger un cancrelas auquel ils ont arraché pattes et ailes et
qu’ils ont fait frire dans de I'huile de ricin et du sirop, avec de la
muscade et de 1'ail.

Le loup-garou qui sucera ce sang sera pris de vomissements et
ne pourra continuer. Les autres loups-garous qui, appelés par lui,
s’attaqueront a 'enfant, ne pourront surmonter la répugnance que
leur inspire I'amertume du sang. Apres trois essais infructueux, ils
abandonneront la partie. Seules trois gouttes rouges sur l'oreiller
révéleront leur présence nocturne. Parfois le sang qu’ils rendent
permet de les suivre a la piste et de les identifier.

On peut également chercher & détourner l'attention des loups-
garous ou a les tromper par des ruses plus grossiéres. Quelques
parents mettent auprés du bébé une bouteille emmaillottée comme
lui dans l'espoir que le loup-garou ne verra pas la différence. La
bouteille aurait 'avantage d’absorber les effluves maléfiques que
dégagent ces sorcieres. On enterre aussi prés de la maison une
calebasse qui est chargée de répondre pour la meére a I'appel du
loup-garou et de décevoir celui-ci.

Quand on s’apercoit qu'un enfant qui n'a pas été « drogué » est la
proie d'un loup-garou, on peut l'arracher a la mort en faisant le
traitement suivant : On prépare un « bain » avec de 'eau de riviere
dans laquelle se sont lavées toutes les femmes de la maisonnée. On
v ajoute du jus de manioc, des feuilles d'avé et de la terre preé-
levée sous un mortier, puis de la cendre. On lave l'enfant avec
cetle eau, soit dans la cour de la maison, soit a un carrefour, la
nuit. On le laisse seul quelques instants, puis la mére vient le
chercher.

Les mové-nam exigent un traitement différent. Avec du fil blanc
on fait une « garde » de 7 nceuds. On met le fil dans une assiette
contenant du clairin, de I'encens, du soufre, de I'assafetida, que
I'on fait briiler. L’enfant est exposé aux flammes. Le pére, ou, a
défaut, la mere allache la « garde » au cou de I'enfant que 1'on
frotte vigoureusement avec le liquide rest¢ dans l'assiette. Le soir
méme le sang du bébé « drogué » est si amer que le loup-garou le
laissera en paix *°.

23 11 faut mettre 70 centimes par terre pour lever la « garde ».



44 Acta Trop. X, 1, 1953 — Ethnologie

Si I'on apprend qu’un loup-garou est dans le voisinage d'une
maison ou un bébé est né, on s’empresse de frotter celui-ci avec de
I'eau puante avant de lui faire faire le tour de la maison.

Il est des enfants dont le sang est naturellement « salé » ou
« amer » et qui, pour cette raison, sont & 'abri des entreprises des
loups-garous.

Certains charmes ont le pouvoir de démasquer les loups-garous.

On m’a raconté & Marbial I'histoire d’'un paysan dont le fils avait été dyoké
par un loup-garou. Notre homme soupg¢onnait une voisine, mais il voulait en
étre str, Il lui tendit un « piége-loup-garou », c’est-a-dire qu’il fit une croix
avec deux épingles et la placa sous une chaise aprés avoir fait diverses céré-
monies magiques. 1l invita la personne en question et s’arrangea pour qu'eclle
s'assit sur le siege qui avait ¢été préparé. Sitot qu'elle y prit place, la femme
ne put faire un geste. Son hote s’assit a co6té d’elle pour écouter la confession
qu’elle se trouva obligée de faire.

Epouvantée et sachant quelle ne pouvait se libérer d’elle-méme de sa posi-
tion, eclle avoua sa qualité de loup-garou et admit que c’était elle qui était
responsable de I'état de 'enfant. Le pére la menag¢a d’un poignard en lui disant
que si elle ne défaisait pas le mal qu’elle avait commis, elle pouvait se con-
sidérer comme morte. Le loup-garou lui dit de ne pas s’inquiéter, que s'il Iui
rendait 1a liberté I'enfant n’aurait rien i craindre. Le charme fut défait et elle
put rentrer chez elle. Elle revint avec trois feuilles dont on administra une
infusion au malade. En trois jours il était de nouveau bien portant.

J’ai connu un paysan qui me dit avoir capturé un loup-garvou. Alerté par
les beuglements de sa vache, il était sorti au milicu de la nuit pour voir ce qui
se passait. 11 remarqua alors des trainées de feu vers lesquelles il se dirigea
bravement. I1 surprit un loup-garou qu’il parvint & maitriser avant qu’il ne s'en-
volat, grace & une priére que son oncle lui avait apprise. Il avait I'impression,
me dit-il, de manipuler une chair erue et sanguinolente, mais il ne céda ni o
la peur ni au dégofit. Sachant que les femmes qui s’adonnent & ce métier sont
généralement trés fortes en médecine, il proposa a celle dont il s'était emparé
de lui rendre sa liberté & condition qu’elle lui communiquit un peu de sa
science, Le loup-garou accepla le marché et lui révéla un certain nombre de
secrels qui ont fait la répulation médicale de notre informateur ; néanmoins
celui-ci se reprochail d’avoir relaché sa prisonniére trop tot. Sl 'avait gardée
jusqu’a Taube, il elil aceru ses connaissances et serait devenu un « docteur-
feuilles » encore plus habile.

La crainte des loups-garous était trés réelle parmi les habitants
de la vallée de Marbial tant chez les protestants que chez les ca-
tholiques, mais leur nombre, de I'avis général, aurait fortement
diminu¢ au cours de ces derniéres années. Un protestant attribuait
leur déelin a linfluence de l'Iivangile qui, non seulement les
chassait, mais diminuait la force de ceux qui restaient dans le pays.
Les listes de loups-garous que m’ont données plusieurs informa-
teurs coincident entiéerement, ce qui indique bien que les soupcons
¢taient partagés par I'ensemble de la population.

I’'n deux occasions, lors du déces dun enfant en bas fAge, jai assisté aux
scénes violentes provoquées par les parents qui accusaient ouvertement la
bhossue dont il a été question plus haut de U'avoir <« mangé ». La malheureuse



A Métraux, Médecine et vodou en Haiti 45

en butte a ces accusations s’en défendait tant bien que mal. Prise de peur, elle
consentit a payer une somme d’argent pour ne pas étre traduile en justice.
Cet acte ne fit que confirmer les soupgons que 'on nourrissait contre elle.
Lorsque I'un de ces prétendus loups-garous rend visite & un voisin, celui-ci
s’empresse d'appeler les enfants de la maison pour qu’ils viennent le saluer
le plus courtoisement possible. Rien ne servirait de les cacher, car le loup-
garou offensé ne manquerait pas de les « sécher ».

A Port-au-Prince méme, chez la mambo Désina, jai assisté a4 une consulta-
tion on il ¢tait fort question de loups-garous. Il s’agissail d’'une femme du
peuple dont 'enfant — un superbe bébé avait une forte fievre et un bouton
sur la levre. Désina, sans hésiter, diagnostiqua un double maldyok, 'un provoqué
par la meére qui admirait trop son enfant et qui ce faisant avait avalé sa
salive, et 'autre par un moveé-zé. La mere écouta avec la plus grande atlention
I'énumération des offrandes qu’elle devait fournir pour le traitement : poulet,
d'une certaine taille et d'une certaine couleur, malangas, panier contenant des
harengs, ete., ete. Mais ce qui semblait surtout préoccuper Désina c’était la
facon de <« borner » (limiter) les actions maléfiques du /frizé (loup-garou).
Elle expliqua qu'elle pouvait conltrecarrer ses desseins criminels et méme le
détruire, mais il ne lui était pas possible de révéler sa véritable identité. La
mere acquiesca d'autant plus facilement aux suggestions de Désina qu'elle se
souvint alors avoir entendu un oiseau qui volait lourdement au-dessus de sa
maison et qui faisait : « Wa, wa, wa. » Sa petite fille s’était réveillée en sursaut
et s’était mise a pleurer. A la fin de la consultation, Désina, d’un air détaché,
laissa tomber le prix du traitement : 13 gourdes, 13 centimes, L.La femme ne
broncha pas. Je n'ai pu assister au {raitement, mais sans aucun doute il fut
conforme en tous points aux prescriptions indiquées.

Le maldyok ou mauvais eeil.

Qu'un enfant vienne a dépérir, qu’il soit capricieux et difficile,
qu’il ait une diarrhée verdatre et un ceil plus petit que 'autre, ses
parents annonceront qu’il a ¢été « dyoké » et le traiteront en con-
séquence. lLe maldyok peut avoir trois causes différentes : tout
d’abord il peut étre provoqué par le pére ou la mere d'un enfant
qui, vains de sa beauté, lui témoignent trop d’affection ou l'ad-
mirent de facon excessive. Il peut, plus souvent encore, étre causé
par un membre de la famille, un ami, un voisin qui, sans aucune
mauvaise intention, s’étonne de la bonne mine d’'un enfant et le
jalouse inconsciemment. Les louanges ou les pensées flatteuses ne
sont néfastes que si I'on avale sa salive. Elles perdent leur mau-
vaise influence si l'on crache, ce qu’il ne faut jamais manquer de
faire lorsqu’on a complimenté une mere pour son bébé, surtout si
on le voit pour la premiére fois. On peul aussi prévenir le maldyok
en touchant du bois.

On protege un enfant contre le maldyok en lui faisant porter
en guise d’amulette une dent de caiman, une graine de wari ou
une noix de muscade suspendues a un collier blanc, ou encore sept
colliers aux graines de couleurs différentes.

Les « bains » sont considérés comme une cure préventive fort ef-
ficace. A I'aube du premier vendredi qui suit la naissance, la meére



46 ActaTrop. X, 1, 1953 — Ethnologie
frotte le bébé avec I'eau qui lui a servi a se rincer la bouche ou
avec celle qu’elle et le pére de 'enfant ont utilisée pour leur toilette.

On reconnait qu'un enfant a ¢té « dyoké » par quelqu'un de la
maisonnée (moun la-kou) si, en passant la langue sur son front, on
Iui trouve la peau salée. D’ailleurs le bébé dyoké manifestera son
état par des cris et des acceés de colére contre ceux qui I'entourent.

Les maldyok les plus redoutables sont ceux qui sont dus aux
« mauvaises ames », aux « démons des habitations » (démé bitasyé),
et aux loups-garous. Il suffit d'un regard de ces étres malfaisants
pour que 'enfant perde ses forces et languisse. En fait, les loups-
garous cherchent par ce moyen a donner le change sur leur inten-
tion, qui est de sucer le sang de 'enfant. Les parents, déroutés par
les symptomes du maldyok, ne se doutent pas qu’il perd son sang
chaque nuit.

Voici le traitement qui nous a ¢té indiqué pour guérir les effets
du maldyok. Une personne d’expérience, de préférence une re-
bouteuse, se procure différentes herbes : 7 tiges de balai (Parthe-
nium hysterophorus), 7 verveines, 21 feuilles de médicinier et 7
feuilles de piment, qu’elle doit cueillir un dimanche, en expliquant
soigneusement a ces plantes 'usage qu’on veut en faire, sans quoi
elles n’auraient aucune vertu.

I1 faut ensuite les déposer a un carrefour a la tombée de la nuit.
Aprés les avoir mises ainsi en contact avec les esprits qui hantent
ces endroits solitaires et redoutables, on les écrase dans un mortier
et on les fait infuser dans une eau qui, s’il s’agit d'un dyok causé
par les gens de la maisonnée ou par les parents, est celle avec la-
quelle ils se sont lavé la bouche. Si c’est un étranger qui est soup-
conné d’avoir causé le mal, la rebouteuse ajoutera au liquide une
gorgée d’eau avec laquelle elle-méme se sera rincé la bouche.

On dépouille 'enfant de la robe qu’il a portée pendant trois jours
et on la brale de facon quil s'imprégne de fumée. La rebouteuse
broie entre ses denls sept grains de sel, qu’elle crache au fur
et & mesure dans les yeux du petit dyoké. Ensuite, elle lave son
corps avec 'eau du « bain » en récitant 'oraison : « Alta Vi(r)go,
Alta Gracia, Santo Bosou, Marasa. » On s’empresse de revétir 1'en-
fant d'un vétement neuf. Les 35 ou 70 centimes que 1'on donne a
la femme qui l'a traité¢ doivent étre remis & une église comme
offrande & un saint.

Selon un autre informateur, le « bain » magique doit étre pré-
par¢ avec 37 feuilles différentes que I'on fait bouillir. I’enfant est
lavé sept vendredis consécutifs et, le septieme, la calebasse con-
tenant 'eau du « bain » doit étre déposée a un carrefour. Afin
d’éviter une rechute, le petit malade est tenu de porter jusqu'a
complete usure une chemisette de sept couleurs différentes.



A, Métraux, Médecine et vodou en Haiti 47

On peut aussi débarrasser un enfant du maldyok en transférant
celui-ci a un coq de couleur rouge. Un vendredi, a 'aube, ou apres
le coucher du soleil, on passe I'oiseau — dont la téte a été repliée
sous une aile — derriere les oreilles, sous les bras, entre les cuisses
et contre la plante des pieds du patient. On porte le coq au carrefour
le plus voisin et on 'y laisse, dans I'espoir qu’il transmettra le mal
a la premiére personne ou au premier animal qui le touchera.

Maladies causées par la sorcellerie.

Dans les pages précédentes il a été fréquemment question de
« poudres », de poisons et d’autres pratiques de sorcellerie. Si le
paysan redoute les esprits, les morts et les loups-garous, il craint
encore plus la méchanceté de ses semblables. Il sait que les dangers
qui 'entourent sont nombreux. S’il est trop prospére il excite la
jalousie et parmi les gens de sa connaissance beaucoup sont tentés
de le ruiner, pour le seul plaisir de I'abaisser, et parfois méme de
le tuer, par pur sentiment d’envie. Les querelles d’héritage ou de
bornage qui I'opposent aux membres de sa famille ou a ses voisins
I'exposent également a leur vengeance secrete. Enfin il y a toute
une catégorie de malfaiteurs qui, pour se livrer a la magie noire,
« donnent » un homme ou un enfant en sacrifice aux mauvais
esprits.

Une étude des pratiques de sorcellerie courante nous entrainerait
trop loin. D’ailleurs les techniques en usage dans les campagnes ou
les villes haitiennes ne différent guere de celles d’Afrique ou d’Eu-
rope : envoutement par le moyen d’images que l'on transperce ou
que 'on briile, ame (« gros-bon-ange ») que 'on fait venir dans un
baquet d’eau et que 'on poignarde, poudres magiques que 'on
seme sur la route ou dans les vétements de son ennemi, objets
« montés », ou «rangeés », c'est-a-dire chargés d’effluves malé-
fiques, etc. Nous n'examinerons que certaines formes de sorcellerie
telles que ces « expéditions » sur lesquelles on était jusqu’ici peu
renseigne.

La magie noire est pratiquée par des houngans qui travaillent
des deux mains ou de la main gauche. Ils sont également connus
sous le nom de houngan-makout ou boko.

Baron-Samedi et les Guédé.

La sorcellerie et la nécromancie relévent de Baron-Samedi et de
la famille des Guédé, dont il est le chef. (Vest de lui qu’en dernier
ressort dépend le succes des maléfices et des poisons les plus re-
doutables car, si Baron et les divinités groupées autour de lui se
refusent a faire périr la victime qu’'on leur désigne, rites et invoca-



48 ActaTrop. X, 1, 1953 — Ethnologie

tions resteront sans effet. Méme les liva ne peuvent punir de mort
ceux qu’ils veulent chitier que si Baron et les Guédé consentent a
les aider. Les services que ces esprits rendent justifient le titre de
« domestiques des lwva » qui leur était donné par un informateur.

Tout comme un grand nombre de divinités du vodou, les Baron
constituent une classe comprenant plusieurs divinités qu’il est ditfi-
cile de distinguer el qui ne sont peut-étre qu une seule divinité avec
des épithetes différentes. Il est, en effet, impossible de décider si
Baron-Samedi, Baron-la-Croix, Baron-Cimetiére, sont un seul et
méme personnage ou s’ils doivent ¢étre considérés comme un groupe
de freres ou d’associés.

L’imagination populaire préle a Baron-Samedi le costume et les
traits solennels d’'un personnage officiel assistant a des funérailles
de grand style : chapeau haut de forme, habit noir, gants blancs,
manchettes amidonnées et canne noire. Ces accessoires sont par-
fois suspendus aux croix qui, dans les sanctuaires vodou, symbo-
lisent Baron. Ses autres emblémes — des crines surmontant des
tibias croisés — sont peints sur les « gamelles » ou grandes cale-
basses dans lesquelles on lui offre & manger. Les instruments du
fossoyeur — la pelle, le pic, 1a houe — figurent ¢galement parmi
ses attributs et il est parfois désigné par ces objets multipliés par
trois (Trois-pelles, Trois-piquois, Trois-houes).

Dans le systéme d’équivalences entre lwa vodou et saints catho-
liques, Baron-Samedi correspond & Saint Expédit, qui préside aux
« expéditions » de morts et qui, sur les chromos qui le représentent,
a un casque de chevalier a ses pieds. Cet objet, dont les paysans ne
peuvent comprendre la signification, est interprété par eux comme
¢tant un crane.

L’épouse de Baron. Brigitte, ou Madame Brigitte, a, elle aussi,
autorité sur les cimetiéres, en particulier sur ceux ou la premicre
personne enterrée a ¢té une femme. Brigitte, avant de se mettre en
ménage avec Baron, avait ¢té la maitresse d’Osangne dont elle avait
eu Ogou-badagri. De nombreux Guédé sont nés de cette union :
Général Jean-Bapliste Tracé, qui « trace » le pourtour des tombes,
Général IFouillé, qui « fouille » les tombes, Guédé-masaka et
Guédé-vi, Guédé-ti-wave, Avant-Garde Brutus, etc., ete. Tous ces
personnages surnaturels sont associés de pres ou de loin a la mort
et a ses rites. On dit d’eux qu’ils constituent le « gouvernement »
de Baron-Samedi. Le poste le plus important, soit le ministere de
I'intérieur, serait confié a Guédé-nibo. Guédé-li-wavé conspire, dit-
on, avec Guédé l'oraille (I'orage) pour se subslituer a lui *.

** Voir & ce sujet, Marcelin, Emile. Les grands dicux du vodou haitien.
Journal de la Société des Américanistes de Paris, Nouvelle Série, t. XXXVI,
1947, pp. 51-135.



A Métranx, Médecine et vodou en Haiti 49

Dans l'escorte de Baron se (rouve un certain Guédé-défoukeé
que Baron-Samedi envoie poser les «scellés sur les gens », cest-
a-dire qu’il le charge de les mettre & mort pour son compte.
Défoukeé serait le plus réd, c'est-a-dire le plus implacable des Guédé.

Une scéne dont jai été le témoin mettra en lumicre le role assigné & Baron-
Samedi et aux membres de sa famille : Au cours d'une visite & une mambo des
environs de Port-au-Prince, je m’enlendis avec eclle pour qu’elle invoquéit a
mon intention un certain nombre de lwa que je désirais interroger. Elle s’en-
ferma dans le sanctuaire et apreés avoir récité différentes prieres et agité son
hochet (asd) pendant un long moment, divers lwa accoururent & son appel.
Les Guédé auraient di éfre invités & se présenter dans le sanctuaire qui leur
¢lait consacré, mais comme celui-ci n'était pas encore terminé, la mambo fut
obligée de les convoquer dans le sanctuaire des aulres lwa. 11 est conlraire
aux bons usages d’appeler Baron-Samedi sans sa suite. Linvocation, pour
autant que jai pu la noter, commencait ainsi : « Au nom de Baron-Samedi...
Guéde nouvavou... Général Tracé, Général Fouillé. Voici deux étrangers qui
ont besoin que vous leur parliez. Avec tout le respect, nous vous demandons
de venir leur parler. Au nom de Baron-Samedi, Guédé-masaka...»

Apres divers bruils produits par le heurt du manche du hochel contre une
lable, une longue invocation en «langage », des tintements sur un rythme de
plus en plus forl el rapide, on entendil des grognements poussés par une voix
caverneuse. Cétat Papa Guédé : Baron-Samedi lui-méme. Une fois les trois
salutations d'usage échangées, Baron enlra en matiére en m’offrant 17 zom-
bi® qu’il avait & vendre. Devant mes objections, il m’expliqua qu’il en faisait
commerce ct qu'ils n’étaient guére encombrants. Un zombi pouvait facilement
¢lre contenu dans une bouteille et ne pesait pas plus que de l'air. Par conlre
la possession de tels serviteurs ¢tait des plus avantageuses. Entre autres ser-
vices, ils pouvaient procurer a leur mailre la faveur de ses supéricurs hiérar-
chiques. qu’ils harcelaient et dont ils stimulaient le zele en leur « mettant le
feu au derriére ».

Baron s’adressa ensuite 4 une dame qui m’avait conduit au houmfor et qui
¢lait tres amie de la mambo. I lui révéla que des gens mal intentionnés avaient
a trois reprises cherché & « donner » son mari — c’est-a-dire a4 le tuer par
sorcellerie. Le dieu n’avait pas permis ce forfait, ¢tant lui-méme fort bien disposé
cnvers cet homme quil estimait pour son courage. Non seulemenl, expliqua-t-il,
il §’¢élait opposé O cet assassinat magique, mais il nous assura qu’il avait donné
lordre & Généraul Tracé et a Général I'ouillé de « tracer » et de « fouiller » la
tombe de ces individus aux intentions criminelles. Puis il protesta contre ace-
cusalion de sorcellerie portée contre M. X., car il était placé, micux que per-
sonne, pour savoir qu’elle était fausse.

Baron avertit ensuite un membre de I'audience que s’il faisait unc libation
devant son chapeau haut de forme (koma) ainsi que devant la croix du cime-
tiere, il v verrait plus clair dans ses affaires, qui ne manqueraient pas de s'amé-
liorer.

Baron-Samedi fut suivi par Jean Baptiste-Tracé qui confirma les dires de
son pere. I navait pas voulu se faire complice des ennemis de M. X. et sétait
refusé 4 « tracer » la tombe de ce dernier. 11 accompagna cette déclaration de
mols obscenes 4 la facon des Gudédé, qui ont leur franc parler et aiment les
Jjurons et les propos gras. Interrogé sur la cause de la mort de deux personnes,
Geénéral Tracé se défendit d’en €élre responsable et assura que leur mort était
naturelle,

25 Esprits des morts ou personnes vivantes dont on a retiré 1'ame.

Acta Tropica X, 1. 1953 4



=

50 ActaTrop. X, 1, 1953 — Ethnologie

Fouillé, qui suivit immédiatement Tracé, avait deux zombi dont il aurait
souhaité se défaire, car ces Ames captives, a force d’avoir faim, ¢taient devenues
cnragées.

Les « expéditions ».

La facon la plus cruelle de se venger d'un ennemi est d’envoyer
un ou plusieurs morts sur lui. Les détails sur cette redoutable op¢-
ralion magique sonlt, comme il est naturel, rares et d’authenticité
douteuse.

Comme en créole cette pratique de sorcellerie s'appelle « expé-
dition », Saint-Expédit y joue un role important. Le boko qui, pour
son compte ou celui d'un client, s’appréte a lancer des zombi sur
la victime désignée, doit tout d’abord invoquer le saint, dont 1l
aura mis U'image téte en bas. Il prononcera a I'adresse du Saint la
priere suivante : « Seigneur mon Dieu, viens chercher & perdre un
tel afin qu'il soit disparu (sic) devant moi comme la foudre et la
tempéte. Saint-Expédit, vous qui avez le pouvoir d’expcédier la
terre, vous étes un saint et moi je suis un pécheur, je vous invoque
et vous prends pour mon patron des aujourd’hui. Je vous envoie
chercher un tel, expédiez sa téte, expédiez sa mémoire, expédiez sa
pensée, expédiez sa maison, expédiez pour moi tous mes ennemis
visibles et invisibles, faites éclater sur eux la foudre et la tempéte.
In 'honneur de Saint-Expédit : Trois Pater. »

La réussite de ces rites d’envolitement dépend cependant du
bon vouloir de Baron-Samedi, ce mailre tout-puissant des morts.
LLe boko frappe trois fois avec son coupe-liane la pierre qui sym-
bolise le dieu, en répétant chaque fois son nom. Il est alors possédé
par Baron-Samedi qui, s’exprimant par la bouche de son choudal,
ordonne a celui qui 'invoque de se rendre & minuit au cimeti¢re
et d'offrir devant la croix qui lui est consacrée des bananes, des
patates crues hachées menu et de prélever ensuite une poignée de
terre pour chaque mort qu’il souhaite « envoyer sur sa victime ».
Cette terre doit ¢étre jetée sur le chemin que suit a son ordinaire
I'ennemi dont on cherche a se défaire. Qu’il touche ou qu’il en-
Jambe cette terre, peu importe, les morts pénétreront dans son corps
et ne le lacheront pas. Il ne tardera pas a se sentir indisposé, a
avoir de la fievre et a éprouver des maux de téte ou de ventre *°.

Traitement d’une « expédition ».

Tout sortilege peut étre défait si I'on s’adresse sans trop tarder
4 un houngan ou a une mambo dont les « connaissances » sont
plus grandes que celles du boko, auteur du mal.

* V. Marcelin, op. cit., pp. 120-124.



A Métraux, Médecine et vodou en Hriti 51

En 1946 jai été lIe témoin, chez la mambo Désina, du traitement d’'un homme
sur lequel un ennemi avait < expédié » trois morts. Le palient (que nous ap-
pellerons Albert) était couché sur une natte sous le péristvle du houmfor
en compagnie d'autres malades. Son état était alarmant. Comment imaginer
que T'étre au teint grisitre, au corps squelettique qui restait immobile, comme
pour €conomiser un reste de vie, était encore quelques semaines plus tot
un solide débardeur sur les quais de Port-au-Prince 2 Son histoire tenait
en peu de mols. Un jour il se sentit soudainement indisposé. Depuis lors il
ne faisait que dépérir. Sa famille, inquicte, le mena chez un houngan qui
diagnostiqua aussitot un «cnvoi de trois morts ». Malgré la difficullé du
as, il s’offrit 4 le soigner pour une somme trés élevée, mais le traitement
compliqué ct cruel auquel il soumit le malade ne donna aucun rvésultal. A
lrois reprises, il avait brialé sept allumettes contre la peau de son client sans
que pour cela les morts consentissent a lacher prise. Albert, avant perdu tout
espoir, tomba alors dans un ¢tat de prostration tel qu’il refusa toute nourriture
pendant plus de quinze jours. Ses parents le portérent alors chez Désina, qu’ils
supplierent de le sauver. Celle-ci n'accepta de s’occuper de lui que lorsque le
dieu Brizé, auquel elle avait demandé conseil, lui eut promis son aide.

La cérémonie destinée & rompre 'envolitement cut lieu le soir dans la kay
Gédé (sanctuaire des Guédé) qui, chez Désina, est située derriere le péristyle.
On y avait tracé sur le sol un vévé dessin symbolique généralement exéculé
avee de la farine de mais, mais qui avait été remplacée par de la cendre et du
marc de café puisqu’il s’agissait de divinités associées aux mysteres de la
mort. Les motifs représentés étaient les attributs des Guédé — croix, pelle,
pioche, ete. Sur une table placée prés de T'autel des Guédé étaient disposés
divers accessoires devant servir & la cérémonic : une pierre noire et luisante
sur laquelle était collé un petit miroir représentant le dieu Brizé, une bouteille
de kimd*®" et de clairin, trois calebasses contenant du mais grillé et des ca-
cahueétes, cinq paquets d’herbes médicinales et enfin trois cierges, deux jaunes
et un noir. Trois auges de bois, placées sur le sol, ¢taient remplies d’un liquide
dans lequel des herbes médicinales avaient été mises a infuser avec de Ia bile
de taurcau.

Dans la cour ou se trouvent les «reposoirs », c¢’est-a-dire les arbres con-
sacrés a diverses divinités, souvrait un trou d’environ deux pieds de profon-
deur, que Ton venait de creuser. Un bananier avec trone et racines était appuyé
contre Parbre du dieu Leghba. Sept lampes éternelles étaient rangées tout autour
de la fosse. Le récipient qui contient I'huile sur laquelle flotte la méche n'est
pas un bol en terre cuite, mais, conformément & une tradition qui serait venue
de « Guinée », une demi ¢écorce d’orange.

Tel était le cadre dans lequel se déroula la cérémonie suivante :

Désina, avant pris place dans Ia «maison des Guédé », donne lordre de
lui amener le patient, que les hounsi aident & marcher. Il porte pour la cir-
constance une longue chemise blanche a4 encolure brodée, dont on le dépouille
avant de le coucher sur deux nattes que I'on a eu soin de poser sur le véve.
Le malade sera donc en contact immédiat avee les symboles représentant les
Guédé el participera de leur caractére sacré.

Les assistants et Ia mambo procedent alors a sa toilette, comme si ce corps
émacié ct grisatre était déja celui d'un cadavre. Ils lui nouent une mentonniére
sous la michoire, bouchent ses narines et ses oreilles avee du coton et rameé-
nent ses bras contre son corps, les paumes des mains dirigées vers le haut,

*7 Kima ou kimdga. Liquide contenant divers ingrédients magiques que on
vaporise avee la bouche au cours de certaines cérémonies,

4*



52 ActaTrop. X. 1, 1953 — Ethnologie

Pour maintenir ses pieds serrés 1'un contre l'autre, ils lui lient solidement les
gros orteils.

Le principal acolyte de la mambo répand sur le corps du patient des grains
de mais et des cacahuetes, qui forment de petits tas sur son front, sa poiltrine
¢l dans le creux de ses mains., Désina, prenant par les pattes la poule blanche
ct noire et le coq frisé, les présente gravement aux quatre points cardinaux,
geste quelle accompagne de courtes invocations aux esprits. Elle remet la poule
a4 son assistant qui 'approche du malade de facon qu'elle puisse picorer les
graines en commencant par celles placées sur la léte du malade. L'oiscau
par son avidité manifeste le bon vouloir des esprits qui sont invoqués par
Désina. Par contre, le coq se refuse 2 toucher aux grains. Son indifférence ¢tant
de mauvais augure, on appelle le jeune houngenikon *® Tulius, qui lui examine
les veux o la lueur d’une chandelle. Il recommence l'expérience sans aucun
succes. Désina se fait apporter un magnifique coq rouge qui, dans l'attente de
quelque sacrifice, était attaché sous le péristyle. L'animal, sans doute affamé,
donne des coups de bec si vigoureux que le malade, qui avait réussi jusqu’ici
a garder I'immobilité la plus compléte, tressaute de peur. Désina cherche a le
rassurer en lui disant que ses clients n’onl rien & craindre, car elle ne les a
jamais fait souffrir —- faisant ainsi allusion au trailement barbare que le
pauvre Albert avait subi aux mains du houngan qui 'avait soigné. Cependant,
par précaution, Tulius couvre des mains les yeux du malade pour les protéger
contre I'appétit du coq. Apres avoir permis au coq de gotliter & chacun des tas
de grains, Iassistant le pose sur le haut des cuisses du patient, et va chercher
Ia poule tachetée ct Uautre coq qu’il place cote & cOte sur sa poilrine, la téte
tournée vers Pautel. Désina marmotte un pater, un ave, un credo ¢t une priere
a Saint Expédit, avant de se lancer dans une série d’invocations ¢t de formules
plus ou moeins magiques qui commencent ainsi :

« En nom Dicu le Pére, Dieu le IMils, et Dieu le Saint Esprit, en nom Marie,
en noni. Jésus, en nom tous les Saints, tous les Morts, etc., ete. »

IElle se 1éve, prend les deux oiseaux dans ses mains et les passe longuement
conlre le corps du patient en commencant par la téte. Elle se livre & cette opé-
ration avec une certaine violence, tout en répétant avec son assistant des for-
mules magiques dont je ne distingue que les phrases suivantes : « Tout ¢a qui
mauvais, ¢’est pou(r) so(r)ti, tout ¢a qui bon, c'est pou(r) entré. » Ils s’inter-
rompent pour faire entendre un petit bruit que I'on peut rendre par : té, té, té,
a, tétété...

L’assistant a pris la place de la mambo. Tenant un oiscau dans chaque
main, il les passe, en croisant les bras, sur la poitrine du malade et les promene
ensuite tout le long de son corps, s'attardant sur la poilrine, comme s’il cher-
chait & balayer une substance invisible. Le malade tressaille & plusicurs re-
prises, mais la mambo, d'un ton autoritaire, lui enjoint de ne pas broncher.
Désina et son acolyte énumeérent une série de noms qui sont peut-élre ceux
d’esprits ou d’ancétres de leur client. Elle demande aux lwa de le « délivrer »
et de lui rendre la santé, avec la « permission du Bon Dicu ». Les noms des
dieux protlecteurs du sanctuaire -— Brizé, Agirwa-Linsou, IFatras, Doub(le) —
et d’autres Guédé reviennent souvent dans les prieres, qui se succédent de plus
en plus rapidement. Une dernic¢re fois on passe le coq et la poule sur le corps
du malade et on les place auprés de lui, épuisés de fatigue et étourdis. ou ils
restent sans bouger. Cest la poule tachetée qui a pris '« expédition », c’est-i-
dire les morts. Quant au coq « frisé », il a absorbhé le « mauvais air » et sera
mis en liberté. Il disparaitra emportant avec lui les mauvaises influences dont
il est porteur. Malheur & qui aura I'imprudence de s’en emparer pour le manger.

*8 Houngenikon : Titre de la hiérarchie vodou porté par un inilié qui dirige
les cheeurs et assiste le prétre ou la prétresse.



A Métraux, Médecine et vodoun en Haiti 03

L’assistant passe de petites calebasses le long du corps du patient et lui en
coiffe la téte. 11 fait de méme avec la pierre de Brizé. Désina reprend ses priéres
quelle coupe de ses télétété... Soudain assistant remplit une calebasse d’eau
qu’il a ¢t¢é puiser dans une des auges et en jette le contenu sur le malade qui
lressaute, se débat, cherche a s'asseoir et se met 4 grogner. On le somme de
resler immobile et Désina déclare que ce n'est pas de sa faute s'il se trouve
dans cet état. On continue & l'asperger avec violence jusqu'a ce qu'il soit tout
trempé el couvert de feuilles et d’herbes mouillées. On le fait asseoir et on
lui frotte vigourcusement le buste avec I'cau du « bain ». Une des parentes du
malade, qui s’¢tait tenue accroupie prés de ses pieds, éclate en pleurs et se met
a crier qu'elle n'en peut plus. Elle cherche & sortir, mais on la force a rester.
Quelques instants plus tard elle réussit a se sauver dans la nuit. L'assistant de
la. mambo continue 2 baigner le malade avee la méme vigueur brutale. Ce
dernier, pendant 'opération, perd sa mentonniére et ses liens.

Lrassistant fait flamber du clairin dans lassictte contenant la pierre de
Brizé. 11 saisit les flammes dans sa main et les fait courir le long du corps du
malade debout devant lui. Désina prend ensuite une bouteille de kima dont elle
absorbe une gorgée quelle souffle contre le visage d’Albert. Celui-ci veut se
couvrir la face avec les mains, mais en est empéché par I'assistant qui le masse
avec une énergie redoublée el. lui étirant les bras, le frappe a la saignée, sur
les ¢épaules el au pli du genou.

Bains et frictions terminent la partie du trailement qui a licu dans la maison
des Guédé. Le second acte a pour scene la cour ou a été creusée la fosse dont
il a été question plus haut, On y meéne le malade qui marche péniblement, ap-
puyé sur ses amis.

Des calebasses contenant des graines de mais et des cacahueles grillées ont
¢teé déposées sur le bord de la fosse dont le pourtour est éclairé par les sept
lampes éternelles faites de pelures d’orange, On aide le patient & y descendre
ct on lui remet le bananier qu’il prend dans ses bras. L'acolyvte de la mambo
tenant par les pattes la poule tachetée la lui fait passer o plusieurs reprises le
long du corps, de la téte aux pieds. Quant & Désina, elle ne cesse de réciter des
pricres el des incantations, dont voici quelques fragments notés au vol :

« Pa pémisié Bo Dié, 1é Sé, 1é Mo, pa pouviwa Papa Brisé, Mcésyé Agirwi
Lésou, Mésyé Fatra, Gédé-doub, tout Gédé, m'mddé ou la vi pou nim la.
Machté kota, m’payé ou, m’pa dwé...»

[Pa(r) pe(r)mission (du) Bon Dieu, les Saints, les Morts, pa(r) (l¢) pOllV()‘l(I‘)
{de) Papa Brizé, (de) Monsicur Agirwa-Linsou, Monsieur Fatras, Guédé-double,
lous (les) Guédé, je vous demande la vie de cet homme-la. Je Tachéte au comp-
tant. Je vous paye, je ne vous dois rien...]

Sitot la priere finie. acolyle verse le contenu des calebasses dans ses mains
et en frotte le corps d’Albert. Il répand ensuite 'eau d'une cruche, d'abord sur
sa léte, puis sur tout son corps, et finalement il la brise sur le rebord de la
fosse. Il verse 'huile des lampes dans ses mains pour en oindre le malade. La
poule tachetée est mise au fond du trou contre le trone du bananier et couverte
de terre. Lorsque la fosse est & moitié pleine, Tulius saisit le malade sous les
bras ¢t le tire du trou d’'un mouvement brusque. Albert doit étre soutenu car
il est sans force. L'assistant remplit la fosse de terre, qu’il égalise avec soin
et sur laquelle il dispose trois lampes éternelles.

C'est le moment décisif pour mettre les morts en fuite. Albert est vigou-
reusement frotté avec du clairin enflammé et on lui fait sauter trois pelits tas de
poudre entre les jambes. Désina et son compagnon vaporisent du kimda sur lui
pendant quon fait claquer les « fouet-cache » & quelque distance du sancluaire,
On apporte une chemise maldyok blanche avee des picces rouges dont i acolyle
prend un des pans qu'il tord et qu'il expose au feu. I trace avee le tissu carbo-



51 Acta Trop. X. 1, 1953 — Ethnologie
nisé¢ des signes sur la face et la poitrine du patient auquel il fait revétir Ia
chemise. Albert remet la chemise de nuil qu’il portait au début du traitement,
mais retire ses calecons. Désina lui enjoint de cracher autant qu'il peut et de
rentrer tout seul sous le péristyle. Il obéit sans que personne ne 'aide. Lorsqu'il
est 4 nouveau sur sa natte, on lul attache un foulard autour de la téte et, a sa
demande, on lui lave les pieds avec de l'eau dans laquelle des herbes ont in-
fusé. On lui fait boire un thé. 11 déclare alors se sentir beaucoup mieux. In
fait, le traitement réussit si bien que, quelques jours plus tard, Albert ¢tait un
autre homme. 11 s'était remis & manger ct, ayant repris des forces, décida de ne
plus rester couché.

Désina ne voulut pas le laisser partir sans 'immuniser contre {foute nouvelle
« expédition ». Lille 'engagea & devenir kdzo, c’est-i-dire 4 passer par les rites
d’initiation dont la durée est d’environ un mois J'cus le privilege d'assister a
sa sortie de réclusion et d'¢ire son parrain lorsqu'un nouveau nom lui fut
donné, Albert reprit son ancien métier et jeus souvent l'occasion de le voir
lorsqu'une cérémonie était c¢lébrée chez Désina.

Un habitant de la vallée de Marbial, homme intelligent et rela-
tivement instruit, écrivit sur ma demande quelques observations
faites par lui chez un houngan du voisinage. IFidélis. qui jouissait
d'une grande réputation de guérisseur.

Quand il s'agit d'un malade qui a un « mort sur lui », Fidélis
dit & la famille d’acheter un pore avec des marques spéciales aux
(quatre pattes, deux poulets, un mouchoir blane, une calebasse
«negre » avec couvercle, un petit cercueil, une marmile avec son
couvercle, un fouet, une brique de savon et divers aliments, Il
demande aussi une petite bouteille contenant du dékdapé **, de la
« répugnance » (asafetida), une drogue pharmaceutique connue
sous le nom de ifok ou vlé (il faut que vous vouliez), de «1'eaun
Iranquille », qui est ¢galement une drogue qui s’achete chez le phar-
macien, une boule de bleu de lessive et, enfin, une chaise neuve. Ce
n'est que lorsque tous ces articles sont réunis que Fidélis consent
a célébrer les rites qui ¢loigneront lesprit qui s'est emparé du
malade. Il appelle le mort et chante le chant suivant :

Jénéral mato, m'apé ba ou mdjé  Général marteau, je te donne & manger.

I'é kou ou fe, sé pou alé Quoi que tu fasses, il faut partir.

Brizé, yo rélé Brizé, wa yo Brizé, on appelle Brizé, wa yo !

Kaima tobé na dlo, sé pou alé. Le caiman est tombé dans 'eau, il faut partir.
Va-ta Sata, jé rénos atéze Va-t'en Satan, je renonce a tes ccuvres
Atépo, éklipsé Satd. A les pompes, éclipse-toi, Satan!

I'idélis place drogues, aliments et objets dans la calebasse a
couvercle. Il appelle le membre le plus pauvre de 'assistance et lui
donne 7 gourdes 70 centimes pour qu’il aille déposer le récipient
devant « Baron-cimeticre ». I'n marchant le porteur ne doit jamais
regarder derricre lui, et le houngan le fait suivre par quelquun
lenant un tison a la main.

* Substance pharmaceutique ayant la propriété de mettre en fuite (dé-
camper) les mauvais esprits et autres forces maléfiques.




(]
[S1}

A Métraur, Médecine et vodou en Haiti

LLa maladie, comme nous I'avons dit plus haut, peut étre causée
par un lwa Pétro qui « tient » sa victime. Le cas ne peut ¢tre traité
que par un houngan ayant beaucoup de connaissances. Parmi les
renseignements que notre informateur marbialais nous a fournis
au sujet du houngan IFidélis se trouvent des détails fort curieux
sur la facon dont il guérit un enfant qui était accablé par un lwa
Pétro.

Une famille vivant dans les hauleurs de Marbial avait un enfant dont I'¢lat
inspirait les plus vives inquiétudes. Les remedes et Ies « bains » conseillés par
les docteurs-feuilles étant de toute évidence impuissants contre le mal, la fa-
mille vint consulter le houngan Iidélis. Celui-ci présenta au peére lrois carles,
en le priant d’cn lirer une. Le houngan, aprés 'avoir regardée, lui dit : « Mon
cher, vous ¢les venu me trouver pour un enfant malade. Preés de chez vous
s'éleve un gros figuier dont le trone est creux. Tous les jours & midi on peut
voir sur une branche une grosse couleuvre qui se chauffe au soleil. Cest un
liwa Petro et ¢’est lui qui « tient » votre enfant. Si vous ne réglez pas cette affaire
avec lui, vous risquez gros. Il vous faul acheter un cochon blanc et noir, une
chevre, un coq, une poule, du riz, de la farine de malis, des haricols, du millet,
un ron kochdé (litt. rond de cochon, morceau qui fait suite 4 la (&éte de porc)
un gros dindon, un chien pour les Iwa Mondong *", un gros coq pour Mapiang
¢l une cassave. Quand vous aurez réuni tous ces articles, vous viendrez me 'an-
noncer. »

LLe pére ayant fait savoir au houngan qu’il avait acheté toul ce qu’il Tui avait
indiqué, celui-ci lui promit de se rendre chez lui le samedi suivant pour faire
venir le lwa. 11 arriva au jour convenu, apres le coucher du soleil. Le maitre
de maison vint 4 sa renconire, une cruche d’eau 2 la main. Le houngan prit la
cruche et, apres une libation aux quatre poinls cardinaux, se mit a chanter :

Papa Pétro, Mapiag >apa Pétro, Mapyang

Zado e Kiso [é Zandor ' ¢t Cancon fer *?
Muwé di nou, mwé rivé Je vous dis que je suis arrivé
Pou nou vini asisté mwé Il faut venir m’assister

11 se dirigea vers la hutte, ot les personnes présentes se mirent & genoux pour
le saluer. Les lambourinaires battirent leurs tambours en signe de salutation.

Le houngan, appelant le maitre de maison, lui dit : « Je vais appeler tous les
« mystéres ». Donnez-moi les provisions. » On lui apporta un grand panier plein
de bananes, de patates, de giraumonts, de mirlitons, d’ignames, ainsi qu'un ocuf,
une chandelle, une bougie et deux calebasses. Avant fait boucaner ces diffé-
rents aliments, il les mit dans une calebasse qu’il confia & une personnc (mea-
douka) pour qu’elle la dépose & un carrcfour avec une pi¢ce de monnaie noire,

3 Mondong : Groupe de Iwa du rite Pétro-Congo, auxquels on offre des
chiens en sacrifice.

U Les lwa Zandor (Zddo) dont il est question dans ce chant constituent,
non pas unc famille d’esprits, mais un groupe avec un « point » (pouvoir) spé-
cial. IXn font partic : Ti-Jean, Marinette-bois-chech, Congo-savane. Ils sont les
exéeuleurs des hautes ccuvres, des esprits vengeurs et terribles. Ils ont pour
altribut des fouets dont les claquements tiennent & distance les autres lwa qui
voudraient venir déranger une cérémonie. Les liva Zandor. tout comme les
Jumeaux ou marasa, recoivent les offrandes de nourriture dans des gamelles
(grandes calebhasses ou auges en bois).

* Objet rituel en fer.



56 ActaTrop. X, 1, 1953 — Ethnologie

Le houngan entra sous une tonnelle qui avait été élevée o proximité de Ia
maison et 1a il fit une cérémonie accompagnée de chants dans lesquels tour-i-
tour les lwa étaient invoqués. Voici le chant pour un liva Pétro :

Papa Pétro, m’apé ba ou mdjé Papa Pétro, je vous donne & manger
Pou ou lagé maladi-a Pour que vous abandonniez la maladie
Mapé ba ou pa ou Je vous donne votre part

Pou ou bda mwé pam Afin que vous me donniez la mienne

Le lwa Pétro descendit alors sur le malade qui se dressa d'un coup. Il se di-
rigea vers I'autel oll, prenant des pains, il les distribua a tous les membres de la
famille. On réunit alors tous les animaux destinés au sacrifice. Le malade but
a pleine bouche le sang du cochon dont on avait percé la gorge. Le lwa, apaisé¢
par ce sacrifice, consentit a lacher sa proie.

Si le patient, une fois guéri, refuse de payer le houngan, celui-ci
peut se venger en faisant revenir sur lui le mort qu'il a expulsé.

(zrossesses prolongées.

Les loups-garous et les charmes magiques sont cause que beau-
coup de femmes disent avoir été enceintes pendant de nombreuses
années sans pouvoir accoucher. Les fréquentes pertes de sang (peé-
disyo) empécheraient le foetus de se développer. M™m¢ Auguste me
raconta qu'a la suite de fréquentes hémorragies elle ¢lait restée
grosse plus de trois ans. Lasse de paver en vain des « docteurs-
feuilles », elle étail allée consulter un houngan. Il lui demanda si
en songe elle n'avait pas vu une femme qui lui avait fait un pied
de nez. Elle ne s’en souvenait pas, mais le houngan lui expliqua
alors qu'une des concubines de son mari était une mauvaise femme
qui multipliait des wdga contre elle pour retarder sa délivrance.
Seule une cérémonie vodou pouvait la tirer daffaire. Elle con-
sentit & en faire les frais. On lui fit boire le sang chaud d'un poulel
noir et blanc qui fut enterré avec une poupce dans un cercueil.
Comme ses pertes de sang ne s arrétaient pas, le houngan la ren-
voya chez un « docteur-feuilles » qui lui fit prendre diverses « do-
ses ». Un mois apres, elle accouchait d’un garcon qui, sur le conseil
du houngan, fut baptis¢ « Nous la ».

Théorie et pratique de la médecine populaire.
Etat sanitaire de la région de Marbial.

l.es observations consignées dans ce chapilre ont été faites exclusivement
dans la vallée de Marbial, prés de Jacmel, au cours de l'enquéte ethnographi-
(que préliminaire au Projet d’Education de base de 1'Unesco. A cette époque,
Iétat sanitaire de la région éetait lamentable. Une ou deux fois par semaine, un
médecin de la ville venait passer quelques heures dans Ia vallée, mais méme
les honoraires modiques qu’il réclamait représentaient une dépense trop lourde
pour la plupart des paysans. La misére avec son cortége de maux avait atteint



A Métraux, Médecine et vodou en Haiti 57

un point extréme a la suite de deux années de sécheresse qui avaient épuisé les
maigres ressources (ue les habitants tiraient d'vn sol appauvri et érodé.

N’étant pas médecin, il nous a été impossible de préciser au moyen de sla-
tistiques la fréquence des affections endémiques dans la région. Selon les ren-
seignements fournis par le médecin qui s'occupait de la région depuis de lon-
gues années, les maladies les plus communes ¢laient le pian, la malaria, les
vers intestinaux, les ulceres tropicaux et la tuberculose.

La grande majorité des habitants (80 % dans d’autres régions d’Haiti) souf-
frent du pian. Cette maladie cutanée au stade primaire est éphémeére et, malgré
sa grande communicabilité et son extension, ne constituerait pas un probléme
¢conomique et social d’envergure si les manifestations secondaires et tertiaires
n‘avaient des conséquences beaucoup plus graves. Elles peuvent entrainer une
incapacité au travail partielle ou totale pour des périodes variant de quelques
semaines a la vie entiére. Certaines déformations osseuses causent une infirmité
permanente. Le pian, en s’attaquant au cartilage du nez et a la votte du palais,
provoque des déligurations aflreuses. On renconire parfois sur les routes des
paysannes qui sont 'image méme de la mort. Le « crabe» est une forme du
pian qui rend douloureuse la plante des pieds ou des mains et empéche le ma-
lade de s’adonner & ses activités normales.

La facilité avec laquelle le pian se communique tient & I'ignorance des pay-
sans. Des méres couvertes de plaies pianiques n'en portent pas moins leurs
bébés nus sur les bras, Des hommes frottent les 1ésions de leurs jambes contre
le pied des chaises sur lesquelles d’autres viendront s’asseoir.

Les paysans sont accoutumés aux manifestations du pian et ne cherchent
pas & le traiter par la magie. Ils savent que des injections sont nécessaires et
accourent des régions les plus reculées se faire soigner dans les hépitaux de 1a
ville ou aux postes ¢établis par les missions sanitaires américaines. La campagne
conire le pian par la pénicilline s’est faite avee la coopération reconnaissante
des campagnards, Les piqlires anlipianiques sont jugées si eflficaces qu’il arrive
parfois que les paysans cherchent & se les faire administrer par fraude pour
soulager d’autres maux que le pian.

La mécessité de traverser a tout instant la riviere qui coupe la route de
Marbial, de marcher dans la boue et 1a poussicre des sentiers, ainsi que le
manque général d’hygiéne sont autant de causes qui retardent la guérison des
plaies accidentelles et les font dégénérer en ulceres de longue durée. Ces
ulcéres tropicaux revétent parfois une telle gravité qu’ils rendent infirmes
ceux qui en sont affligés. Nous avons connu deux jeunes gens réduils a
I'immobilité par I'état de leurs jambes rongées par des ulceres. Ils ne voulaient
cependant pas aller se faire soigner & la clinique de I'Unesco par honte de
devoir exhiber les haillons dont ils étaient couverts.

Le fait que la plupart des huttes ont un sol en terre battue et que les habi-
tants ne mettent gutre leurs sandales que pour aller en ville ou pénétrer &
I'église le dimanche contribue & la propagation des vers inteslinaux. les para-
siles constituent une maladie sérieuse chez les enfants de deux & sept ans.

Tes cas de malaria se multiplient a la fin de la saison pluvieuse lorsque les
« maringouins » (moustiques) commencent a4 pulluler dans les mares et les
flaques d’eau laissées par les crues. Les pavsans s'imaginent que ces insectes
leur viennent de I'lle de la Gonave et qu’ils ne disparaissent que lorsqu’un vent
propice les ramene a leur lieu d'origine. On se résigne a leurs morsures ou
on cherche &t s’en préserver en brilant de 1a bouse de vache ou des nids de
termite (nich pou-bwa). Avant la campagne d’¢ducation de base de 1'Unesco,
le paysan n’élablissait pas de rapports entre l'apparition de ces insecles et la
recrudescence de la malaria. Le traitement & base de (uinine ou de produits
similaires est trop cher pour la plupart des paysans, gui se contentent de tisanes



58 Acta Trop. X, 1, 1953 — Ethnologic

ct de bains aromatiques. Aussi les atlaques se prolongent-elles pendant des
scmaines, laissant le malade affaibli et incapable de sadonner avee 'énergie
nécessaire aux travaux des champs qui, & ce moment précis, réclament toute
son attention.

La déficience de calcium dans I'alimentation expliquerait peut-éire la
fréquence des caries denlaires. I1 est peu de pavsans qui ne se plaignent de
maux de dents ou n'exhibent des méichoires dégarnies. Beaucoup d'enfants de
dix a4 quinze ans ont déja perdu bon nombre de leurs dents, Les 5 gourdes
(environ 5 francs suisses) que les dentistes réclament pour une extraclion ap-
paraissent aux paysans comme une somme exorbitante que seules quelques
personnes aisées consenlent & payer.

Maladies connues par les paysans de Marbial et théorie de la maladie ®,

Les maladies « naturelles » sont celles qui sont familieres ou dont la
durée est bréve. Voici la définition qui m'en a ¢1¢é donnée par un paysan : « La
maladie qui commence aujourd’hui et finit demain, nous disons que c’est
une maladie naturelle, avec certlitude, de méme toute maladie qui ne dure pas,
telles que fievres, maux de téte, coliques, rétroversion de la matrice. Les gens
ne se font pas de souci @ leur sujet, car ils savent qu’elles ne les tuent pas.
Jajouterai les maux d'entrailles, les maux d'veux, la grippe, la chute de la
biskét, 1a syphilis, les entorses si elles sont petites. Tous les Hailiens sont
habitués a ces maladies. Il ne leur vient pas Uidée que ¢’est un houngan qui
les a envoyées, et ils ne pensent pas que ce soit des poisons. »

Voici la liste des maladies « naturelles » avec de breves indications sur leur
étiologie.

« Saisissements. » Maladies causées par une peur subite ou par une ftres
mauvaise nouvelie, en particulier par 'annonce de la mort d'un ¢lre qui vous
est cher. Le « saisissement » peut aussi ¢tre provoqué par un acceés d'indigna-
lion lorsqu’on a ¢té victime d'une injustice ou d’un oulrage gratuit.

IEn cas de «saisissement », Ie sang monte a la téte ou il dérange le
cerveatu, obscurcit la vue et entraine parfois la cécité. On prescrit des ventouses
et des scarifications.

Les <« saisissements » sont fréquents et dangercux chez les nourrices. Ils
se produisent fréquemment & la suite d'une querelle avee le mari. Le lait
« tombant dans le sang » se porte a la {éte, entrainant des états de folie passa-
gire. Ces troubles connus sous le nom de fét-pasé {« lait passé ») se soignent en
appliquant sur la téte des objets froids ou des compresses de glace. Il est
¢galement recommandé de melire sur le front de la patiente de la muscade et
du pain trempé dans du vin. On lui fait boire une décoction préparée avee des
aréles de morue, des feailles de quénep (Melicocca bijuca), de corossol (Annona
muricata), de palmiste (Oreodoxa regia), d'oranger et des racines de « pois
nourrice ». Un autre remede qui passe pour trés efficace est un « caté » préparé
avec des morceaux de hareng, 5 clous de girofle, de l'ail violet, et 5 pieds de
lanman (Solanum nigrum). Ces ingrédients sont triturés dans un mortier et mis
dans une grég (poche en tissu) sur laquelle on fait couler de 'eau houillante.
On avale ce liquide avec un peu de taffia, On traite aussi le « léf-pasé » avee un
« café » a base de pois piante (Cassia occidentalis) et de « pois nourrice » tor-
réfiés et moulus. En outre, la malade doit boire un peu de son propre lait.

. Nous avons volontairement omis de cetlte étude I'énumération des soins
accordés aux femmes enceintes et aux jeunes meres ainsi que toutes les pra-
tiques d’obstélrique sur lesquels nmous avons recueilli de copieux renseigne-
ments. Ces observations seront incluses dans un travail consacré 2 la maternité
et 'enfance dans la vallée de Marbial.




(S]]
o]

Ao Métraux, Médecine et vodou en Haiti

Sang gdaté. - Cette maladie est souvent produite par un « saisissement »,
mais les « mauvaises hunieurs » peuvent également corrompre le sang, owu,
pour nous servir de lexpression locale, « tourner le sang en eau». Il suffit
parfois d’attraper un refroidissement pour souffrir de ce mal. C'est pourquoi
les femmes évilent de se mouiller les pieds apres avoir repassé. Le « sang gité »
est quelquefois a Torigine d’une pleurésie ou de la tuberculose.

Les adolescents des deux sexes s’exposent & ce mal s’ils n’évitent de manger
des fruits acides. La fréché (fraicheur) est une forme virulente du <« sang
gaté » que l'on reconnait a 'apparition de plaies purulentes. En général, une
mauvaise condilion du sang se manifeste par des boulons et des éruptions
cutances et parfois par I'enflure des pieds. On préconise des dépuratifs divers
et en particulier une potion faite avec du jus d'orange, du café et du taffia.
Pour le «sang giaté » dans la téte, on donne aussi une tisane de baume-tran-
quille. Les boulons se traitent avee de la nicotine (sird kalimét).

Dans les cas graves, on a recours aux ventouses. Celles-ci sont de pelites
calebasses perforées et bouchées avec de la cire. I'n guise d’alcool, on se sert
de taffia (clairin). On peut traiter les « humeurs dans la (&te » par lapplication
de sangsues, surtout si on les pose a la lune décroissante.

Jé pété (lill. « veux qui éclalent »). Ophtalmie causée par la « cervelle
giatée » qui distille des humeurs.

Fiév cho («fievre chaude ») ou fiév friso («fievre frisson »). Il s'agit le
plus souvent de la malaria que T'on attrape lorsquapres avoir fravaillé trop
longtemps au soleil on sort dans le serein du soir. D'autres rendent 1'alter-
nance de la pluie et dw soleil responsable de la «fievre frisson ». Quelques
personnes sont d’avis quelle peut se contracter si on boit de 'cau polluée.
Le sang des malariques aurait tendance a se transformer en eau. Les fiévres
sont classées en jaune, blanche ou noire selon Ia couleur des excréments apres
ingestion d’'une potion appropriée. Pour la « fievre chaude », on préconise une
infusion de mombin bata (Trichilia hirta L.), de derriere-dos (Phyllanthus
nirurt L.) et d’assorossi (Momordica charantia L.) ouw une tisane faite avee du
ceeur de ecampéche (Haematoxylon campechianum L.) et de gros-liane que l'on
doit prendre trois fois par jour.

La fiév fret (<« fiévre froide ») ou la fiéev zo («fievre des os », cest-i-dire
qui fait mal aux os) sont des termes qui peuvent désigner soit la malaria, soit
certaines formes de grippes. Les traitements pour la fievre sont trés nombreux
et nous n'en indiquerons que quelques-uns. Aux premiers frissons, on recom-
mande de prendre un « bain » de feuilles et de boire une tisane faite avec du
derriere-dos (feuilles ameéres Phyllanthus niruri L.) acidulée avec des goulles
de citron. On nous a ¢également parlé d'une potion qui, une fois absorbée,
« marche par ltout le corps, en ramasse la chaleur et la fait sortir ». Des feuilles
de corossol appliquées sur les tempes auraient la vertu de faire tomber la fievre.

Refroidissements. La grippe, les rthumes de cerveau, les maux de gorge
sont des affections bien connues des paysans qui posscdent bon nombre de
remedes pour les soigner. Ils s’efforcent de les éviter dans la mesure du
possible et prennent toujours la précaulion de se couvrir ou de rentrer chez
cux a 'heure du sercin, Ils ont tout spéeialement soin de ne pas manger les
aliments dont Ia température est contraire a I'é¢tat de leur corps. Tout comme
les Européens du XVIlle siecle, ils distinguent les aliments chauds des aliments
froids. Le mais, le sésame, le riz, les arachides, les palates douces, les ignames,
les malangas (Colocasia esculenta), le manioe, les aubergines, les giraumonts,
les bananes, les noix de coco, les ceufs, ele., figurent dans la premicre catégorie.
Les mirlitons, les haricots, les pois, le calalou, les avocats, les mangues, les
corossols (Annona muricata I.), les caimites, les melons, les oranges, etc.,
renlrent dans la seconde. De méme qu’il fawt ¢éviter de manger quelque chose



60 Acta Trop. X, 1, 1953

Ethnologie

de froid lorsqu'on a chaud, il convient de ne pas se baigner lorsqu'on a absorbé
des aliments chauds.

Pour les rhumes, on donne des tisanes de feuilles de cirouelle (Spondias
purpurea), de liane-calcon et de languichatte (Eupatorium odoratum L.). On
prescrit — et avee raison — des thés de gingembre. Pour la toux, on boit une
infusion faile avec de l'aloeés, coupée de taffia. On lave aussi la téte avec
I'eau dans laquelle on a fait infuser des feuilles d’oranger, de languichatte et
de morceaux de liane-calcon (Passiflora murucuja).

« Tousser. » Derriere ce mot se dissimule généralement la tuberculose,
maladie d’autant plus redoutée qu'elle est considérée comme étant I'effet d'un
<« envol de morts ».

Doulé. Les paysans entendent par « douleurs » les peines rhumatismales
auxquelles ils sont fort sujets.

« Gaz.» A Marbial, on se plaint beaucoup de gaz. Ceux-ci, en circulant
dans le corps, provoqueraient des douleurs et des maladies diverses. L’¢tiologie
des « maladies du gaz » repose sur la croyance que tout individu a besoin,
pour mainlenir son équilibre, d’une certaine quantité de «vent» qui est
accumulée dans la région de lestomac. Ce «vent», qui est I'air que nous
respirons, devient nocif lorsqu’il se dilate et se répand dans le corps. A la suite
d'un long jeline, par exemple, il peut envahir la poitrine ou les intestins.
Il est particulierement dangereux lorsqu’il pénétre dans les veines et monte
au cerveau ou il affecte les oreilles et les veux. Clest alors qu'on entend une
sorte de bourdonnement, semblable aw bruit des feuilles dans un bois. Le
«vent» ou « gaz» peut apporter une faiblesse au cceur et étre a Porigine des
crises d’asthme. Un médecin haitien qui traite depuis de nombreuses années les
gens de Marbial est convaincu que cette préoccupation des gaz esl loin d'étre
un souci imaginaire. Beaucoup de paysans souffrent réellement de fermen-
lations intestinales du fait de mauvaises digestions. Celles-ci seraient dues 2 la
nature des aliments, parmi lesquels les féculents prédominent. L’état déplorable
de leur dentition joue sfirement un role dans ces troubles digestifs. I'n outre,
I'ac¢rophagic el le ballonmement de l'estomac sont des affeclions qui se mani-
festent fréquemment chez les cultivateurs qui passent des journées entiéres le
ventre creux.

Le meilleur remeéde conire le « vent» est un « bain» préparé avec les
feuilles dont voici la liste : calebassier, ativayvo (Ocimum gratissimum), bois-
nizé, bois d'ortiec (Petitia domingensis), coquelicot (Cordia sebestena), déba-
clou, feuilles de caféier séchées, ramassées au pied de I'arbuste, mombin franc
(Spondias mombin), mombin bata (Trichilia hirta), verveine violette, trompelte
seche (Cecropia peltata), trois branches de fréne (Simaruba glauca) et d’oran-
ger, L'eau dans laquelle ces feuilles ont été mises & infuser est versée sur la téte
du malade.

Bisket tobé. Les paysans et parfois aussi des membres de 1'élite attribuent
certaines maladies a la chule de leur biskét. Cet organe, tanlt soil peu
mysltérieux, serait un os crochu (cartilage ?) qui s’articulerait de facon délicate
2 la pointe du sternum. Un effort, un choe, une chute peuvent le faire « tom-
ber ». On s’expose aussi a cet accident lorsqu’on souléve un poids trés lourd
quand on est 4 jeun. La mise en place de la biskét est un art qui a fait Ia
réputation de plus d'un dokté-féy. 11 consiste en massages du dos et de 1'ab-
domen. Pendant ces manipulations, le patient doit rester assis les jambes
étendues. A un moment donné, on lui tire fortement les pouces. Iin cas de
chute de biskét, on prescrit aussi une infusion faite avec trois bourgeons de
‘aféier et une tige de fleur coucouy. Le liquide n'est yraiment efficace que si
T'on récite cing fois devant le malade, cing fois derriére lui et trois fois
au-dessus de son estomac l'oraison suivante :




A, Métraux, Médecine et vodou en Haiti 61

Abisyo 1ébit almén adob. Sé Béloni poz la mé avd Jézi. (Traduction : Ambi-
tion... Saint Béloni pose la main avant Jésus.) Si U'on suit ce traitement, aucun
massage n'est nécessaire.

Mis tobé [« I'anus tombé »). Douleurs aw coccvx ou au bas des reins que les
femmes éprouvent lorsqu’elles se sont affaissées sous le poids d'un panier
trop lourd.

Lamé tobé (« matrice tombée »). Rétroversion de la malrice. Symptdomes :
douleurs au bas ventre, fievre et vomissements. Se soigne avec des massages,
des « touchers », des ablutions avec de 'eau aromatisée par différentes feuilles
et avee un régime de tisanes.

« Dos ouvert. » Dislocation des verlébres a la suite d'une chule, d’'un faux
mouvement ou d'un effort prématuré apreés l'accouchement. Le traitement com-
porte des massages avec de 'huile, des bains de feuilles, des applications de
bandes enduites de gomme tirée de l'arbre a pain, et enfin administration
d'un lok (purge a base de ricin).

Pleurésie. I'n cas de pleurésie, on frictionne ¢nergiquement le corps du
malade avec de la térébenthine et du clairin, On brile sous le lit des grains de
café, des « parches » (détritus, enveloppes du café) et un nid de termites. On
fait boire au patient une potion consistant en café amer, gingembre et chaume
noirci par la fumée. Le noir de fumée passe pour donner de la force, car il
provient des « vapeurs qui montent du feu ».

Pian. Cette maladic est connue populairement sous le nom de « gros bou-
ton ». Ceux qui en sont atteints ne commencent & s’en préoccuper que lersqu’elle
est « mare », c¢’est-a-dire lorsque les lésions secondaires se manifestent. A ce
stade, il faut éviter de se couper les ongles ou les cheveux. En général, les pay-
sans ne s’adressent pas aux rebouteux pour cette maladie, mais préférent se
faire administrer des piqares par des docteurs. Il existe cependant une liane
qui, prise en infusion, ¢limine '« eau de bile », qui serait le principal agent du
mal. Quelques malades ne veulent pas recevoir d’injections au moment de la
pleine lune, par crainte qu'un bourrelet de chair ne se forme a4 l'endroit de la
piqire.

Maklouklou. Nom créole de I'orchite ou hydrocele.

Kokobé. Recroquevillement des membres.

Inflammation de Uurétre. Le remede pour cette affection est une tisane de
malnommé (Euphorbia pilulifera).

Rétention d’'urine. On prescrit une potion a base d’arachides, de racines de
ti-péta (Ruellia tuberosa), de muscade, de sucre blanc et de taffia. On se lave
avec un « bain » dans lequel on a mis & infuser de la liane savon (Gonania sp.),
des racines de médicinier blanc (Satropha sp.) et de ti-péta (Ruellia tuberosa).

Vit-pasé (« ventre passé »), vat-modé (< morsure de ventre »), ti-vdt (< pelit
venlre »), vdat-lib (« venire libre »), trachmda vt (« tranchées de ventre »), autant
de termes qui désignent diverses affections intestinales, telles coliques, cholé-
rines, diarrhées. ete. Illles frappent, entre autres, ceux qui mangent des fruits
« froids » apres avoir cu chaud. La bouillie de farine mal préparée peut occa-
sionner une cholérine violente appelée ténés. L’eau contenue dans les trones
de bananier passe pour un bon remede contre la diarrhée, surtout si on a
soin de dire une priere. Une infusion de feuilles de mais guérit des indigestions
causées par le mais.

Frédité. Cette maladie féminine nous a été décrite dans les termes suivants :
Si une femme n'est pas enceinle pendant toute une année, c’est qu’elle fait une
jrédité. Ille devient blanche d’'un c6té et ensuite de I'autre. Elle gonfle, et une
grosse boule se forme. Clest celte tumeur (blad) qui est cause du frédi. Il en
sort de Teau. Il faut qu'un docteur Uopére, sans quoi la femme restera stérile.



62 Acta Trop. X, 1, 1953 — Ethnologie

Peédisyo. (« Pertes »), hémorragies dont souffrent les femmes enceintes et
qui empéchent le développement du foetus. Celui-ci cesse de croitre puisqu’il
ne recoit plus le sang qui I'alimente.

Nous avons vu plus haut que ces accidents étaient parfois attribués &
quelque loup-garou qui aurait réussi & sucer le sang d'un enfant dans le ventre
maternel. Mais les paysans admettent qu’ils peuvent ¢ire lIa conséquence d'un
mauvais régime alimentaire, d’'une chute, d'un « saisissement » ou d’une simple
imprudence, comme celle qui consiste & manger un aliment froid apres avoir
marché au soleil. Apres une hémorragie, une femme enceinie doit attendre
deux mois pour récupérer la perte subie.

Les menstruations normales qui sont produites par la lune sont nécessaires
et salutaires. Une fille qui, aprés sa quinziéme annéc, n'aurait pas scs regles,
risquerait d’c¢tre étouffée par son propre sang.

Les dokte-féy prescrivent pour les pédisyo une tisane faite avec du Dois-
cochon (Telragastris balsamifera), des racines de caféier, de 'écorce de sapotille
(Achras zapota) et des lianes de bois neuf, ainsi que des massages et des appli-
cations de gomme dans le dos.

Pas délivré. Maladie féminine sur laquelle nous n’avons pu obtenir de ren-
seignements précis.

Bile. Un de nos informaleurs nous a exposé la différence entre le fiel, qui est
un organe attaché au foie, et la bile, qui serait une substance composite 4 base
de sang, d’ecau et de «vent», qui s’accumule pres du coeur ou de l'estomac
lorsqu’on est fatigué et que le sang est en mouvement. Une personne malade
peut vomir du « fiel » ou de la « bile », selon les cas. On rend du fiel — plus
amer que la bile chaque fois que le canal de la vésicule qui le conlient est
obstrué par de la nourriture. Le « fiel » est « un souffle de vie », car, s’il éclate,
on meurt sur-le-champ.

Vers intestinaux. Il est peu d’enfants qui n’aient des vers intestinaux.
Leurs petits ventres gonflés en font dailleurs foi. Tous les paysans que nous
avons interrogés sur ce sujet sont convaincus que les vers sont produits par le
lait maternel. surtout si 'enfant n’est pas sevré en temps opportun. Certains
vers qui se forment spontanément dans l'estomac seraient particulicrement
dangereux, car «ils montent vers le coeur et le piquent ». Pour débarrasser
les enfants des vers qui les affaiblissent et provoquent des crises nerveuses,
les parents ont recours a des produils pharmaceutiques. Il existe quelques
vermifuges indigénes, que I'on prépare en faisant infuser des morceaux d’arbre
a pain avec une plante appelée zéb-a-vé (herbe a vers). On préconise aussi
une infusion de citronnelle et de romarin. Lorsqu’'un enfant est pris de con-
vulsions, les parents ont soin de remettre ses membres en place pour éviter
une déformation permanente.

Malég. Les plaies malignes ou ulcéres lropicaux passent en général pour
une des nombreuses manifestations de la colere d'un étre surnaturel, Dieu ow
esprit, C’est pourquoi on s’adresse de préférence 4 un houngan pour les guérir,
mais beaucoup de paysans cumulent le {raitement magique avec des remeédes
de caractére purement profane. Le baka est un ulcére que l'on attribue & un
parasite appelé dradrd.

Dépiot ou abcés en dedans. Caillot de sang qui se forme a l'intérieur du
corps a la suite d’une chute.

Dat. I'ruption cutanée causée par cerlains aliments, tels que la viande de
mouton, dont on dit qu’« elle sort sur Ia personne qui en mange », les aubergines
et les fruits de l'arbre &4 pain. Le traitement consiste & prendre de 'huile de
ricin (maskéti) avec de la poudre d’igname pulvérisée, dans le premier cas ;
dans le second, des aubergines bralées, et des noix d’arbre & pain dans le
troisiéme. Cette cure est donc partiellement homéopathique.




A Métraux, Médecine et vodou en Haili 63

Mal aux dents. Les paysans donnent de la carie dentaire une explication
inspirée par leur familiarité avec le régne végétal. Tout comme les plantes, ils
croient que les dents (zo) peuvent étre attaquées par des vers. Ils en sont
d’autant plus convaincus qu’ils prennent pour des vers les nerfs et aulres
filaments que le dentiste extrait de leurs dents. On dit aussi que le sang noir
qui monte o la téte peut entrainer des rages de dents. Pour soulager la douleur,
on conseille de tremper la dent dans une décoction de pelure de mangue, de
graines de Palma Christi (Fupatorium odoratum) pas encore mures et de ra-
cines de languichatte. Les ceufs ont la réputation d’'é¢tre tres nuisibles aux dents
des enfants. (Vest pourquoi ils leur sont interdits jusqu'a U'dge de dix ou douze
ans.

Mal aux yeux. Les conjonctivites sont sans doute fréquentes, & en juger par
la place faite aux maux d’yeux parmi les maladies les plus connues. Ces
inflammations seraient une des conséquences d’'un brusque afflux de sang
a la téte. 11 est donc essentiel de dégager la téte pour empécher le sang de
« cuire » les yveux. On applique pour cela des ventouses sur le cou du patient.
On peut, selon les cas, procéder ou non a des scarifications. Dans les cas
peu graves, on se lave les yveux avec du clairin.

Gros-pied. IEnflure chronique du pied (¢éléphantiasis 2). On contracte cette
maladie en foulant une poudre magique particulierement forte mise sur votre
chemin par un sorcier.

Pa-gasé («pas garcon ») ou pa-lévé («pas levé »), Impuissance sexuelle,
qui a souvent pour origine lointaine l'imprudence d'une mere qui a laissé
tomber quelques gouttes de son lait sur les organes génitaux de son petit gar-
con. Cette maladie est souvent due aux maléfices de quelque femme jalouse.
En ce cas, 'homme ne devient impotent que lorsqu’il cherche & tromper sa
femme ou sa maitresse.

Briilures (boulé). On les soigne avec des morceaux de lalwa (aloés) dont on
frotte les plaies. La personne briilée doit éviter les piments et les épices et
peut manger, au contraire, des mets rafraichissants, comme les poireaux ou les
oignons.

Les paysans connaissent et traitent les foulures (fouli), les entorses (dtoch),
les luxations (pyé ou bra déjwété), etc. Pour arréter I'inflammation d’un
membre, ils le lient avec une cordelette.

Comme il ressort de cette énumération, la médecine paysanne se fonde en
partie sur des notions qui étaient en vogue en I'rance au temps de Moliére. Les
payvsans parlent volontiers d’« humeurs » et s’inquietent de 1'état de leur sang.
Ils sont grands amis des scarifications et des applications de sangsues, sans
parler des clysteres. Quelques paysans gardent des sangsues chez eux et viennent
les poser pour une modeste rémunération. On applique des ventouses non seule-
ment pour le « sang gdté », mais chaque fois que 'on éprouve quelque douleur
dans le corps & la suite d’'une chute ou d’'une morsure, ou lorsque 'on veut
faire disparaitre une enflure. Selon les cas, on scarifie la peau soulevée par les
ventouses. Les ventouses posées a la lune décroissante sont censées « emporter
le mal »,

Rebouteux et herboristes.

Les houngan et mambo sont & la fois prétres, magiciens et rebouteux,
mais il n'en est pas de méme des hommes et des femmes que l'on désigne sous
le nom de dokté-féy. Comme ce mot Uindique, ce sont des individus qui soignent
les maladies courantes et connues au moyen de simples (feuilles), sans négliger
toutefois les prieres, les formules et les recettes magiques. Ces rebouteux
doivent souvent leurs connaissances & une tradition familiale et les complétent
par des observations personnelles et par les avis et conseils que leur donnent



G1 ActaTrop. X, 1, 1953 — Ethneclogie

leurs ainés. Quelques-uns d’entre eux ont subi U'influence de la ville et les médi-
caments de toutes sortes en usage dans le monde ouvrier leur sont familiers.

Les dokte-féy sont trées nombreux & Marbial. Ce sont pour la plupart des
femmes. J'ai été parliculicrement lié avec quatre d’entre elles. Elles m’ont
fourni sur elles-mémes et leur profession des renseignements fort intéressants,
qui nous aident & mieux comprendre la psychologie des guérisseurs de la
campagne haitienne.

Madame Simone, qui jouissait d'une excellente réputation dans la région,
devait toute sa science & son pere, qui aurail lui-méme acquise d'un « médecin
de la ville ». In fait, la bonne vieille possédait surtout quelques notions
d’hygiéne et se lavait consciencieusement les mains avant tout accouchement.

Madame Malvoire appartenait, elle aussi, & une famille dont plusieurs
membres avaient pratiqué la médecine. Elle prétendait cependant n'avoir rien
appris d’eux. Son intérét pour la médecine s'était ¢éveillé au cours d'une ma-
ladie pour laquelle elle avait ¢été soignée par un « docteur médical ». Cest de
lui qu'elle assurait tenir toules ses connaissances et elle en donnait pour
preuve le nombre de drogues pharmaceutiques dont elle avait retenu les noms
et quelle prescrivait & ses clients. Toutefois, clle faisait dans ses diagnostics
une part trés large aux révélaltions surnaturelles gqu’elle recevait en songe.
Ces réves thérapeuliques lui venaient spontanément quand un malade s’adres-
sait & clle, et il lui arrivait parfois de connailre la nature de la maladie et le
trailement lorsque le malade qui venait la consulter était encore en route. Si,
pour quelque raison cachce, elle ne parvenail pas a obtenir la communication
surnaturelle du traitement, clle placait & son chevet une bougie et un verre
d’eau dans lequel elle faisait flotter trois fcuilles d’oranger disposées en croix.
Elle demandait ensuile au Saint-Esprit, & la Sainte Vierge ct au Christ de
I'éclairer sur les remedes qu’elle devait preserire & son patient. Si la priere était
exaucée, elle faisait briler un cierge en témoignage de gratitude. A I'époque
ol je fis sa connaissance, la pauvre dokté avait tellement de soucis matériels
qu'elle en avait perdu la faculté de recevoir des songes révélateurs. Iflle remédiait
a celte difficulté en priant ses malades de lui raconter leurs réves, dont elle
tirait alors des indications sur lorigine de leurs maux et sur les remédes &
rccommander.

Madame « Grande-Merveille » avait atteint la cinquantaine et tenait boutique
a Port-au-Prince « quand Dieu est venu la chercher et lui a ordonné de guérir
son prochain ». Elle a commencé par mdgné, c’est-a-dire, masser ou imposer
les mains, suivant le cas. LElle accompagnait ses gestes d’une priére intéricure.
Puis, toujours inspirée par Dieu, elle a cherché des feuilles et des racines
pour composer des « bains », des tisanes et des polions.

De T'avis de tous, Madame Francois était la rebouteuse la plus habile et la
plus savante de la région. De¢s 'aube, elle quiltait sa maison pour aller faire
ses visiles, un gros panier plein d’herbes et de racines sur la téte. D'un pas
alerle, sans « muser» pour bavarder, elle allait administrer des tisanes et
des « bains » a ses clienls. IZlle avait appris son métier aupres de sa belle-mere,
une femme tres savante qui, ayant trouvée docile et serviable, l'avait prise en
amiti¢ et lui avait transmis son savoir. Elle se défendait de recevoir en songe
la formule des traitements qu'elle ordonnait, et elle plaignait ses collégues
qui dépendaient des puissances surnaturelles et s’exposaient ainsi & de graves
dangers. « Ce sont les morts, disait-elle, qui vous envoient ces réves, mais ils
ne font rien pour rien et, un jour, ils exigent le paiement de leur dette. Malheur
a4 qui ne s’en acquitte pas apres avoir pris un engagement ! » Madame Francois
avail cependant le don de clairvoyance. Elle voyait, en plein midi et &4 'angélus
du soir, les loups-garous, les morts et les esprits malins. Elle savait recon-
nailre les dnes ordinaires de ceux qui élaient des hommes ou des femmes méta-



AL Métraux, Médecine et vodou en Haiti 65

morphosés et qui conservaient encore un regard humain. Ille se rappelait
avoir vu un soir une femme pourvue de grandes ailes qui était en train de
s'envoler. Lorsqu’elle marchait en compagnie d'une autre personne, celle-ci ne
pouvait pas comprendre pourquoi elle s’arrétait & chaque instant et paraissait
surprise. C'est que son compagnon ne pouvait pas voir les étres surnaturels qui
¢taient visibles pour elle seule. Les esprits et les loups-garous ne lui faisaient
aucun mal, car ils ne s’occupent pas de ceux qui possédent le don de clair-
voyance. Madame Francois souffrait de sa clairvoyance, qui la contraignait a
avoir conscience de Uexistence d’étres malfaisants et lerrifiants. A la suite d'une
maladie, qu'elle avait interprétée comme un chatiment, elle s'¢tait convertie
au protestantisme. Dés lors, elle cessa de voir des esprits.

Dans son rigorisme protestant, Madame Francois s’interdisait toute pratique
« superstilicuse ». Elle n'en admettail pas moins la nécessité d’une aide divine,
sans laquelle aucun remede ne pouvait avoir d’effet. Avant de cueillir un simple,
clle demandait & Dieu de lui donner le pouvoir de guérir. Ce faisant, elle
donnait une forme chrétienne &4 un rite animiste observé par ses collégues.
Ceux-ci, au moment de cueillir une plante médicinale, s’adressent 4 son « Ame »
dans les termes suivants : « Je te prends pour faire de toi un remede. Guéris
ce malade pour moi. Voici ce que je te donne en paiement. » 1ls jettent ensuite
au pied de la plante des grains de mais, des pois ou des cailloux, en guise
d'offrandes symboliques

Toutes les dokté-féy n'ont pas les mémes compétences. Madame Malvoire
se flattait de soigner des maladies difficiles, telles que le tétanos, la tuberculose,
la pleurésie, les rétroversions de l'utérus et les rétentions d'urine, qu’elle ap-
pelait « intentions divines ». Elle ne négligeait jamais d’accompagner chaque
traitement de prieres aux Saints et aux Saintes particuliérement compétents
dans le cas de certains types de maladies : Sainte Marguerite pour les maux de
téte, saint Canal (sic) pour les rétentions d'urine ; saint Augustin, en tant que
« grand docteur », était souvenl invoqué, ainsi que la Vierge et Jésus-Christ.

Madame I'rancois croyait aux maladies « surnaturelles » et consentait o les
traiter. Si elle diagnostiquait « I'envoi d'un mort », au lieu d’adresser son client
a un houngan, elle demandait & Dieu de le délivrer, car, me disait-elle
« Dieu exauce les priéres des docteurs qui meénent une vie pure, exempte de
mensonge, de crime et d’adultere ». En quelques cas, notamment s’il s’agissait
d’empoisonnements ou d'acces de folie, elle conseillait d’aller trouver un
médecin de la ville. Elle savait que le pian était transmis par des mouches
et que seules des piglires pouvaient en avoir raison.

Madame Francois, elle aussi, ¢tait fiere de sa profession, qu'elle avait
enseignée a tous ses enfants. Elle me raconta, non sans orgueil, qu'elle avait
aidé a la naissance de 795 bébés. Illle consentait a4 se déplacer de nuit si
quelquun I'accompagnait pour la défendre contre les mauvais esprits. Dans
toute maison ou elle se rendait, elle ¢tait stire de trouver un membre de la fa-
mille prét & Paider. Si elle restait jusqu'a 'heure des repas, on l'invitait a man-
ger et, lors de sa deuxicme visite, on lui faisait généralement un cadeau. Elle
attendait que le patient Gt rétabli pour demander ses honoraires, qui étaient
modiques. Si le palient mourait, elle ne les réclamait pas.

A Marbial, T'usage veut que le malade commence a payer ses honoraires
par acomptes & partir du premier jour de son traitement. S’il se monire
réticent, le rebouteux ne dit rien, mais cherche & emporter quelques-unes des
feuilles ou des racines qu’'il a données au malade. 11 les dépose avec du sel dans
une termitiere, Sitot que les feuilles sont atlaquées par les termiles, le patient
retombe dans I'état ou il se trouvait avant la cure. Les parents accourent alors
aupres du « docteur » pour payer le traitement et le supplier de revenir. Les

Acta Tropica X, 1, 1953 5



66 Acta Trop. X, 1, 1953 — I'thnologie

rebouteux pourraient aussi briiler les feuilles du «traitement », mais cette
mesure trop radicale est dangereuse, car le malade risquerait d’en mourir.

Comme nous avons eu l'occasion de le dire, il est un certain nombre de
maladies que les dokté-féy traitent conjointement avee un houngan. Ce sont en
particulier les pedisyd, les pa-délivré, les gaz et les pa-gaso.

Méme lorsque certaines maladies sont de leur ressort, certains dokte-féy
conseillent & leurs patients d’aller consulter un médecin de la ville. C’est le
cas pour la fievre typhoide, I'anémie (sang pauvre), les abees, la « poitrine »
(tuberculose ?), et méme le lét-pasé.

Les dokté-zo sont spécialisés dans le traitement des fractures et des foulures.
Ils sont moins nombreux que les dokfe-féy et sont, de ce fait, mieux payés
gqu'eux. Ils administrent aussi des clysteres, posent des ventouses ou appliquent
des sangsues.

Conclusions.

Les rapports entre la médecine et les pratiques magico-religicuses du vodou
sont certainement plus nombreux et plus variés que je 'ai indiqué dans cet
article. Les exemples que jai cités suffisent cependant & montrer ia crainte
trés vive que les Haitiens du peuple éprouvent envers les divinités de leur reli-
gion et le sentiment de dépendance dans lequel ils se trouvent vis-a-vis d’elles.

Les paysans et ouvriers des villes, dont le niveau de vie est extrémement
bas, dépensent chaque année des sommes considérables pour apaiser les ¢« mys-
téres » dont ils attendent le soulagement de leurs maux. Des capitaux importants
sont ainsi perdus sans profit direct pour personne. Cependant il est heureux que
le vodou apporte & ces malheureux qui n'ont ni médecins ni remeédes le ré-
confort de ne pas étre entiérement passifs devant les coups du sort. En fait 1a
conviction de s’étre acquitté envers la divinité donne & celui qui a accompli sa
promesse ou fait un sacrifice le sentiment d’étre rentré en grice et d’avoir sur-
monté son mal. Cette conviction est la source de plus d’'une guérison. Il est done
malavisé de condamner le vodou comme une superstition cotteuse et inutile tant
que I'on n'aura pas procuré au peuple haitien I'équivalent de ce que le vodou
Iui promet et essaye de réaliser pour lui.

Sumimariy.

Folk-medicine is an important and little-known aspect of Haitian culture.
It is on the borderline of religion, magic and empirical science. The Hailian
peasant tends to see a supernatural cause in most of the ills which afflict him,
especially if they are sudden and violent. As contacts with urban civilization
multiply, the “supernatural diseases” become fewer, and more ailments appear
in the category of “diseases sent by God” or “natural diseases”. However, it is
not always casy to distinguish between the two classes, and some diseases which
may he regarded as “nalural” are often sent by spirits or by God himsell as a
punishment.

Supernalural diseases are often the result of some sacrilegious act or of a
punishment meted out to a person who has neglected his duties towards the
spirits or his dead ancestors. The heavy child morlality is blamed on vampires,
who are always women and who fly at night and suck the blood of babies.
These dangerous females cannot harm a child who has not been “surrendered”
by his mother, hence the ruses to which the vampires resort in order to obtain
the consent of their vietim’s mothers.

A vodou priest determines by divination or by calling spirits the true cause
of discases which he suspects to be supernatural. As soon as he has made his
diagnosis, he undertakes a costly and lengthy treatment which combines of-
ferings, magical practices and a few empirical recipes.



A. Métraux, Médecine et vodou en Haiti 67

The most dreaded of all diseases are those which are caused by witch-
doctors who set the spirits of the dead on their victims. During the treatment,
the patient is treated as though he were a corpse. Chickens are put into close
contact with him and then sent away (scapegoat) or buried alive. Several prac-
tices—rubbing with burning alcohol or igniting gunpowder—are aimed at scar-
ing the ghosts.

Children’s discases are attributed to the evil-eyve or to praises of the infant
on the part of persons who swallow their saliva. Complicated treatments are
necessary in such cases.

I‘'mpirical medicine contains many elements which represent western med-
ical knowledge of the XVIIth and XVIIIth centuries. Blood-letting, leeching and
other archaic procedures are still very popular. Ailments are often attributed
to the “wind” which collects in the body, to the corruplion of the blood or to
colds which result from eating foods that are “hol” or “cold” in relation lo
bodily temperature.

Though herb-doctors admit to having acquired their knowledge from some
relative or other, they usually claim that they receive in dreams a revelation
of the proper treatment in each case. Those who rely on their experience insist
that their cures can succeed only if accompanied by prayers and invocations.
A religious and magical strain is foremost even in treatments based on massages,
infusions and “baths”, that is, ablutions with water in which leaves and rools
have been left to macerate.

In the case of some endemic discascs, such as yaws and malaria, the pea-
sants prefer to consult real doctors. There is a certain amount of unwitting
collaboration between vodou priests, herb-doctors and city doctors, and a single
patient may be treated simultancously by the three of them.

Zusammenfassung.

Die volkstiimliche Medizin spielt in Haiti eine grofie und wenig bekannte
Rolle, Sie bewegt sich auf der Grenze von Religion, Magie und empirischer Wis-
senschaft. Der Bauer von Haiti neigt dazu, in den meisten Krankheiten, die ihn
hefallen, eine iibernatiirliche Ursache zu sehen, vor allem wenn sie plétzlich
und heftig auftreten. Seitdem die Beziehungen mit der Zivilisation der Stidte
zugenommen hat, werden die «iibernatiirlichen Krankheiten» seltener; man hiit
sie cher fir «von Gott gesandt» oder man sieht natiirliche Ursachen. Iis ist je-
doch nicht immer leicht, den Unterschied zwischen den beiden Arten von Krank-
heiten festzustellen, und einige, die man als «natiirlich» anschen konnte, schei-
nen doch oft von Geistern oder von Gott selbst als Strafe auferlegt.

Die Ursache von iibernatiirlichen Krankheiten ist bisweilen unfrommes Ver-
halten, oder sie werden demjenigen als Strafe zugemessen, der scine Pflichten
gegeniiber den Geistern oder den verstorbenen Vorfahren vernachlissigt hat.
Die groBe Kindersterblichkeit wird den Vampiren zugeschrieben. Vampire sind
immer Frauen; sie fliegen in der Nacht umher und saugen den kleinen Kindern
das Blut aus. Dicse gefithrlichen Wesen konnen aber nur den Kindern etwas
antun, deren Miitter sie «in ihre Macht gegeben haben». Darum wenden dic
Vampire viel List auf, um die Miitter ihrer Opfer willfiihrig zu machen.

Lin Vodou-Priester stellt durch Intuition oder durch Anruf der Geister die
wirkliche Ursache derjenigen Krankheiten fest, die er fiir «ibernatiirlich» hiilt.
Wenn er die Diagnose gestellt hat, beginnt er eine kostspielige und lange Be-
handlung, die aus Opfern, magischen Verrichtungen und primitiver Medizin
besteht.

Am gefiirchtetsten sind die Erkrankungen, die Zauberiirzte hervorrufen, in-
dem sie die Geister der Verstorbenen auf ihre Opfer hetzen. Withrend der Be-
handlung wird mit dem Patienten umgegangen, als ob er schon ein Leichnam



68 Acta Trop. X, 1, 1953 — Ethnologie

wiire. Hiihner werden auf ihn gesetzt und picken gleichsam die Krankheit aus
ihm heraus. Dann werden sie als Stindenbocke ausgesetzt oder lebendig begra-
ben. Is gibt auch einige Behandlungen, die die Geister erschrecken sollen: Ein-
reiben mit brennendem Alkohol, Anziinden von SchieBpulver unmittelbar bei
dem Patienten.

Kinderkrankheiten werden dem bosen Blick zugeschrieben. Wenn jemand,
der seinen Speichel verschluckt, ein Kind riithmt, so kann es krank werden.
Es sind dann komplizierte Behandlungen notig.

Die empirische Medizin hat der westlichen medizinischen Wissenschaft des
17. und 18. Jahrhunderts viel entnommen. Aderlisse, das Ansetzen von Blut-
egeln und andere verallete Prozeduren sind noch sehr gebriiuchlich. Man meint
auch oft, Krankheiten entstiinden durch den «Wind», der sich im Korper ansam-
melt. Andere Ursachen sind: verdorbenes Blut oder LErkiilltungen als Folge des
Genusses von — im Vergleich zur Korpertemperatur — «heifier» oder «kaller»
Speise.

Die Kriiuterdoktoren geben zwar zu, sic hiitten ihre Kenntnisse von Ver-
wandten oder Bekannten tibernommen. Dennoch behaupten sie gewohnlich, in
Triiumen die Eingebung der besonderen Behandlung eines jeden Falles zu emp-
fangen. Dicjenigen, welche sich auf iiberlieferte Erfahrung stiitzen, versprechen
sich von ihren Kuren trotzdem nur dann Erfolg, wenn Gebete und Beschworun-
gen sie begleiten. Sogar die Behandlung mit Massage, Infusionen und «Biidern»
ist religios und magisch unterbaut. Unter Biidern versteht man Abwaschungen
mit Wasser, dem Blitter und Wurzeln zugefiigt wurden.

Bei endemischen Krankheiten, wie I'rambosie und Malaria, zicht es der
Bauer vor, einen wirklichen Arzt zu konsultieren. Oft besteht eine unwissent-
liche Zusammenarbeit zwischen Vodu-Priester, Kriuterdoktor und Stadtarzt,
und es behandeln moglicherweise alle drei gleichzeitig denselben Patienten.



	Médecine et vodou en Haïti

