
Zeitschrift: Acta Tropica

Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 10 (1953)

Heft: 1

Artikel: Médecine et vodou en Haïti

Autor: Métraux, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-310454

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-310454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Médecine et vodou en Haïti.
Par A. MÉtraux.

Reçu le 30 avril 1952.)

J'ai utilisé pour cette étude les renseignements recueillis au cours de
l'enquête ethnographique que j'ai dirigée en 1948-1950 dans la Vallée de Marhial
sous les auspices de l'Unesco. Parmi les collaborateurs qui m'ont assisté dans
mes recherches, je tiens à mentionner les noms de Mademoiselle Jeanne G.

Sylvain, de M. Lamartinière Honorât et de M. Roger Mortel, qui se sont tout
spécialement intéressés au folklore religieux et médical,

La transcription des mots et des textes en créole offre quelques difficultés.
Nous avons, en effet, le choix entre le système orthographique français, qui
permet d'établir la correspondance immédiate entre un mot français el son
équivalent créole, el le système phonétique, qui a pour lui l'avantage de la
précision et de la simplicité. Comme cet article s'adresse à des lecteurs de langue
française, j'ai fini par opter pour l'orthographe traditionnelle dans le corps du
récit, mais j'ai conservé pour les mots d'origine africaine ou pour les textes
créoles la transcription phonétique, évitant ainsi de donner l'impression que le

créole est un français déformé. Les mots tels que zombi, houngan. houmfor.
hounsi, doni l'usage s'est largement répandu dans la littérature, sont rendus
selon leur forme traditionnelle.

L'orthographe phonétique employée ici esl celle proposée par M. Limimeli.
L'ouverture ou la fermeture des voyelles esl indiquée par un accent grave ou
aigu, la nasalisation par un accent circonflexe, le son rendu en français par ahi,
in, ein est transcrit ê.

La paysannerie haïtienne esl une société en pleine transition.
Par ses traditions techniques el religieuses, elle se rattache encore
dans une large mesure aux cultures africaines doni elle est issue,
mais, aux éléments qu'elle a absorbés sur les plantations à l'époque
coloniale, sont venues s'ajouter de multiples influences provenant
des villes. Haïti est un petit pays et. même si les communications
n'y sont pas toujours faciles, il comporte peu de régions qui soient
réellement isolées. Le commerce, surtout celui que pratiquent les

femmes, contribue à établir des rapports étroits entre les villes el
les habitations », qui accélèrent la sécularisation progressive des
formes de pensée el des altitudes devant la nature. Croyances el

pratiques magiques ont cédé ou cèdent le pas à des notions
empruntées à la science du XVIIIe ou même à celle du XIXe' siècles.
Cet amalgame d'un passé très lointain et d'un présent de plus en
plus riche en connaissances variées caractérise tout particulièrement

le domaine médical.
Comme ses ancêtres africains, le paysan haïtien esl enclin à

attribuer une cause surnaturelle aux maladies qui le frappent,
surtout si elles ont un caractère insolite, mais le nombre de celles qu'il
considère comme < naturelles > el qu'il qualifie de «maladies pays »

ou de ' maladies Bon Dieu » s'accroît constamment.



Métrau.r, Médecine et vodou en Haïti 29

Ce passage de la magie à la science est senti confusément par
les paysans : preuve en est lit déclaration suivante que me fit une
paysanne de Marbial : « Aujourd'hui les gens ont beaucoup moins
peur que jadis des « poisons » et des loups-garous. Nous permettons

à nos enfants de recevoir des aliments de n'importe qui et

non plus seulement des membres de la maisonnée. Jadis, nous ne

fréquentions guère les gens qui vivaient loin de nous, par crainle
qu'ils ne « mangent » nos enfants, mais tous ces dangers semblent
avoir disparu aujourd'hui. » L'optimisme de cette femme était loin
d'être général, car la majorité des paysans continuent à craindre
les charmes (wâga) et à voir la main des sorciers dans toute
maladie ou tout décès ayant une apparence mystérieuse.

Dans la vallée de Marbial, près de Jacmel, région où ont élé
recueillis la plupart des renseignements contenus dans cet article,
les paysans classent les maladies en trois catégories, selon la qualité

des spécialistes capables de les guérir. Les plus communes sont
celles qui sont du ressort des guérisseurs ou guérisseuses (« docteur-
feuilles ») qui les soignent avec des simples ou des « bains » ;

ensuite viennent, par ordre de fréquence, les maladies pour lesquelles
on s'adresse au « docteur-médical ». Il s'agit alors de cas devant
lesquels les rebouteux du crû se sentent impuissants el pour
lesquels ils conseillent à leurs malades d'aller soit à l'hôpital soit chez
un médecin diplômé. Réciproquement, il y a diverses maladies
(abcès, ulcères Ibtikal, sang gâté, plaies purulentes [frèchèj) qui.
même si elles oui élé traitées par des médecins professionnels,
exigent pour que le rétablissement soit compiei et définitif que l'on
prenne des « doses » (tisanes) chez un « docteur-feuilles ».

Enfin le troisième groupe est constitué par certains cas d'affections

ou d'infirmités graves auxquels les gens du peuple attribuent
une origine surnaturelle et dont ils croient ne pouvoir se remettre
qu'en se confiant à un houngan 1 ou à une mambo 2.

En fail, la distinction entre les « maladies naturelles ». envoyées
par le Bon Dieu, et celles qui soni des « maladies-poison » ou des
« châtiments » n'est pas toujours facile à faire. Entre ces deux classes,

une marge est laissée à l'interprétation individuelle. Souvent les
rebouteux, tout en administrant leurs « thés » et leurs < bains », ne
jugent pas inutile une consultation chez un houngan. Il est
effectivement des maladies de type courant, telles que « gaz » "'.

brûlures, impuissance, etc.. qui ne sont pas de simples accidents, mais
des manifestations du mécontentement d'un esprit ou d'un mort.

1 Houngan : prêtre du vodou. ' Mambo : prêtresse du vodou.
3 Les « gaz » jouent dans la médecine indigène un rôle très important. Les

paysans croient que l'air emmagasiné dans le corps peut se mettre à circuler
pour pénétrer dans différents organes où il provoque des malaises ou de fortes
douleurs.



30 .Acta Trop. X, 1, 1953 — Ethnologie

Maladies surnaturelles.

Les maladies d'origine surnaturelle se reconnaissent à leur
violence et à leur soudaineté, ou, tout au contraire, à la lenteur de

leur cours. Une fièvre chronique ou un cas d'éléphantiasis (gros-
pied) peuvent être, au même titre qu'une fièvre subite et mortelle
ou une forte colique, la manifestation d'un acte de sorcellerie ou
d'une punition divine. Que des circonstances insolites entourent
l'apparition d'une maladie, la famille du patient sera prompte à

accuser un voisin d'avoir cherché à lui « casser le cou » et parlera
de « drogues », d'« expédition » ou simplement de « poison ». Si le

malade meurt, elle affirmera qu'il a été « mangé » par un sorcier
ou qu'il a été « donné » à un mauvais esprit.

J'ai assisté, pendant mon séjour à Marbial, aux funérailles d'un fermier, du
nom de Dieudonné, qui était mort d'une infection au pied causée par une épine.
Les veilleurs du cadavre ne doutaient pas que le « piquant » ne fût « rangé »

ou « monté», c'est-à-dire ensorcelé. Ils considéraient, en effet, pour le moins
singulier qu'une simple épine ait pu tuer un homme. Autour du cercueil, les
racontars allaient bon train. Les uns, parmi lesquels figuraient son beau-frère
el Mme J., propriétaire du terrain que le défunt affermait, expliquaient sa fin
tragique par quelque impiété envers les esprits. Ils le soupçonnaient d'avoir
goûté aux offrandes que Mme J. lui avait remises pour être déposées au pied
d'un mapou " sacré. D'autres, dont le propre frère du mort, déclaraient que
Dieudonné s'était exposé à cet accident en se convertissant au protestantisme.
Les hva " qu'il avait rejetés n'auraient pas voulu l'avertir du danger lorsqu'il
s'approcha de l'épine fatale, et auraient permis que la plaie s'envenimât. Cette

interprétation de la mort de Dieudonné était présentée comme d'autant plus
vraisemblable qu'elle émanait d'un houngan et du dieu Zaka lui-même, qui
aurait possédé le neveu du défunt pour faire connaître par sa bouche la cause
de ce décès.

Maladies provoquées par les divinités du vodou.

Les dieux et esprits de la religion vodou sont des êtres jaloux,
susceptibles et exigeants. Chaque famille a ses hva, qui protègent
ses membres de génération en génération, mais ceux-ci, en échange,
doivent s'acquitter de leurs devoirs envers eux. Les hva réclament
des « services » (« manger-/».« ») à intervalles plus ou moins
réguliers. Si leurs fidèles sont obligés de les différer par pauvreté, les
hva veulent bien se montrer compréhensifs, mais malheur à ceux
dont la négligence n'a pas d'excuse. Une maladie qui les frappe,
eux ou un être qui leur est cher, viendra leur rappeler leur dette.

Pas plus qu'un bon père de famille, les hva ne tolèrent un esprit
4 Mapou (Ceiba pentendra) : Arbre très semblable au fromager d'Afrique,

qui jouit en Haïti d'un respect religieux. Ce sont généralement des arbres de
très haute taille.

5 Lwa : Terme dahoméen désignant les divinités et esprits révérés dans le

vodou.



.1. Métraux. Médecine et vodou en Haïti 31

de rébellion chez ceux qui leur doivent obéissance et respect. Ils
entendent que soient exécutés les ordres qu'ils ont donnés soit en

songe, soit en venant dans le sanctuaire parler dans une cruche
(gòvi) : sinon, après quelques avertissements qui deviennent de

plus en plus pressants, ils frapperont (kêbé : saisir) le coupable en
lui envoyant une maladie ou quelque autre malheur.

La maladie et la mort sont fréquemment la conséquence d'un
sacrilège. Comme il esl contraire à l'usage d'aller soi-même
déposer les offrandes de nourriture à l'endroit où l'esprit viendra les

manger, la personne qui fait le sacrifice est obligée de confier ce
soin à un tiers, qui reçoit une gratification pour le service rendu.
Il arrive que le mandataire peu scrupuleux goûte aux mets destinés
aux dieux. Il le fait à ses risques et périls, comme en témoignent
les anecdotes suivantes recueillies à Marbial.

Un habitant de la région qui voulait offrir un manger-/i_« aux dieux
de sa famille demanda à un certain Toup de l'aider. Un bouc et sept poules
furent tués, puis cuits avec des malanga ", des ignames et du maïs. Les plats
dans lesquels ces aliments furent servis étaient des « taches » ' de palmistes
que l'on avait déposées sur les vèvè8. L'officiant promit à Toup sept gourdes
s'il consentait à déposer ces nourritures ainsi que quelques bouteilles de boisson
au pied d'un arbre-reposoir ". Toup s'acquitta de sa mission, mais ne put
résister à la tentation de manger une partie des mets destinés aux esprits. Il
était d'autant plus coupable que son ami lui avait donné des aliments pour
emporter chez lui. Quelques jours plus tard, Toup descendant à Jacmel pour
y vendre ses bananes reçut un coup de pied de mule dont il mourut quelques
mois plus tard.

Un sacrilège analogue fut puni de la même façon. Un certain Pontilius. ne
pouvant célébrer un manger-/«)« » à Marbial par crainte du curé et du « Chef
de section » chargé de réprimer le vodou. s'en alla en plaine avec sa famille.
Son fils Télémaque eut l'imprudence de goûter aux aliments qui avaient été
suspendus à un arbre auprès d'un cierge allumé. Trois jours plus tard, se sentant

malade, il alla consulter un houngan. Celui-ci, après avoir interrogé les
lina, s'écria : Malheureux, vous êtes perdu, vous avez mangé la nourriture
du Inni. Télémaque offrit un grand service » aux Iwa. au cours duquel il
fut possédé par Kila-chèch 10. Le Iwa lui déclara par sa bouche cju'il ne le

quitterait pas parce qu'il avait mangé de sa viande. La famille offrit un bœuf
au Iwa qui le refusa. Télémaque mourut quelque temps après et son cadavi»'
resta chaud jusqu'au moment de la mise en bière.

Panui les êtres surnaturels qui sont à l'origine des maladies
surnaturelles, les Marasa ou Jumeaux jouent un rôle important. Ils

8 Malanga (Colocasia esculenta) : Tubercule comestible.
7 taches : gaines de palmistes.
8 Dessin cérémoniel représentant les attributs des dieux que l'on trace sur

le sol avec de la farine ou de la cendre.
9 Arbre-reposoir : Arbre sacré que l'on trouve dans le voisinage des

sanctuaires ou des habitations.
10 Kita-chèch : Génie du rite Pétro qui est considéré comme particulièrement

redoutable.



32 Acta 'Prop. X. 1, 1953 — Ethnologic

passent pour < saisir » au venire ceux contre qui ils ont un grief
et ils ne lâchent prise que si un « service » leur est fait.

Découvrir la nature exacte d'une maladie et en déterminer la

cause précise est une des fonctions les plus importantes des prêtres
et prêtresses du vodou. Une des méthodes les plus communes
consiste à s'adresser directement aux esprits en les faisant venir dans
le sanctuaire afin qu'ils puissent parler avec le malade. Le houngan
ou la mambo s'enferment dans le bagi ", munis de l'asson 12. On
entend tout d'abord le cliquetis de l'instrument, puis les prières et

invocations débitées par le prêtre ou la prêtresse. Soudain, le son
de la voix change, elle devient creuse et sourde comme le serait
celle de quelqu'un qui parlerait dans un vase : c'est un hva qui est

arrivé. Le malade se tient dehors et après un échange de salutations
entre le hva et les personnes présentes groupées autour du
sanctuaire, l'esprit pose des questions, donne des conseils et explique
l'origine du mal. puis promet la guérison si le malade fait ce qui
lui est demandé.

Voici, transcrit aussi fidèlement que possible, le récit d'une de

ces consultations :

Un soldat de la Carde, affligé depuis longtemps de maux mystérieux, vient
consulter la mambo Desina. Celle-ci s'enferme dans le sanctuaire et son client
s'assied dehors sur une chaise, l'oreille collée contre la porte. Desina, tout en
faisant tinter son asson, commence par invoquer : « Legba 13-barriè(re), Legba-
carrefour >. puis répète toute une série de mois sans suite, en < langage» ''.
Parmi eux revient constamment : « Yâvalou dogme Iodé. » Ces mots venus de
« Guinée » alternent avec le nom des Ima Aizan. Vélékété 1!i et avec les formules
suivantes : « Pa(r) pouvoi(r) Dieu le père, le fils el le Saint Espril. pa(r)
pouvoi(r) Loko-atisou... Nèg(re) layowi, Nèg(re) Jupiter, la vie Macandal. »

Desina s'interrompt pour demander au soldai le nom de son Iwa. C'est
Argentine-Soda. Desina qui n'a jamais entendu ces mois comprend Argentine-
Kola et demande si c'est un Ima de grâce ». Le soldat, cpii ne saisit pas le

sens de ces mots, répond : « C'est mon Iwa prolecteur. C'est un lina de famille.
Un Iwa de race. »

Desina recommence ses invocations en langage. Sa voix se fait pressante,
aimable. Maintenant elle articule avec soin et prend une intonation presque
tendre. On entend du bruit, el la voix caverneuse d'un esprit. Desina n'en con-

11 Bagi : Chambre d'un sanctuaire vodou contenant l'autel et les attributs
des dieux.

12 Asson (asô) : Hochel sacré de forme oblongue rempli de graines et de
vertèbres de couleuvres. Il est couvert de verroteries el de vertèbres prises dans
les mailles d'un filet.

13 II s'agit d'un dieu dahoméen, Legba, qui permet d'avoir accès aux autres
dieux.

14 Langage : Succession de syllabes et de mots n'ayant aucun sens en créole,
mais qui sont censés rendre le langage de Guinée, c'est-à-dire d'Afrique.
Certaines prières et chants en langage contiennent, en effet, des mots dahoméens
ou empruntés à d'autres dialectes.

1,1 Aizan et Vélékété sont des dieux du vodou.



A. Métraux, Médecine et vodou en Haïti 33

tinue pas moins ses oraisons en langage. On entend un « Plaît-il » puis une
nouvelle série de « yâvalou dògwé ». Le Ima salue les personnes qui l'écoutent
dehors et qui répondent en chœur : « Bonsoir Papa Ogou 16. »

Ogou : « Combien de fois ne nous sommes-nous pas rencontrés »

Le soldat : « Plusieurs fois, mais je ne savais pas que c'était vous. »

Desina, reprenant sa voix naturelle : « Là ou vous passiez, on vous mentait.

>

Fiorine m'explique alors que le soldat est allé se faire traiter chez des

houngan qui ont « fait science » et ont retiré de son corps toutes sortes de
bêtes : poux de bois, crabes, anolis, etc. Mais ces cures étaient autant de
supercheries ; ces houngan — de malhonnêtes gens qui frottaient la peau du malade
avec de l'eau et faisaient semblant d'en extraire toute cette vermine.

Ogou : « Qui vous a conduit ici »

Le soldat : « C'est Fiorine. »

Ogou, s'adressant à Fiorine : « Frottez-vous le bas du ventre avec une
infusion de calalou 17. Ce n'est pas moi qui vous ai saisie (kêbé). »

Toujours Ogou, reprenant son dialogue avec le soldat : « Il y a du poison
sur vous. Vous avez marché sur du poison qui avait été mis sur votre route par
deux jeunes gens. Vous vous sentez mal. Tonnerre erase 18 Il vous faudra suivre
un traitement. Vous aurez besoin d'acheter beaucoup de médicaments et tout
ce qui est nécessaire à une « expédition ». Vous aurez à dépenser un « coquin
l'argent ». 11 y a longtemps que ce poison est en vous. Aucun docteur ne pourra
vous guérir car c'est de la magie. Tout l'argent que vous avez dépensé est

perdu. »

Le soldat : « C'est vrai, j'ai dépensé gros et tout cela en pure perte. Je n'ai
plus rien. »

Ogou, interpellant Tulius : « Je suis content que le Iwa Brizé 1!1 soit en train
de te soigner. Il traite les enfants respectueux des grandes personnes. Il faut
prier les Morts et les Saints et chercher à obtenir leur bénédiction. Je te
conseille de manger de la bouillie. »

Ogou, cette fois s'occupant à nouveau du soldat : « Ce sera Brizé qui fera
ton traitement. Moi, Ogou, je ne m'occupe pas de traitement, mon affaire à

moi c'est le clairin 20, le cognac et l'amour. »

Tout le monde éclate de rire et Ogou disparaît au milieu d'un bruit
d'assiettes.

Desina demande encore une fois au soldat le nom de son Iwa, mais ne
pouvant retenir le mot « soda », elle l'appellera jusqu'à la fin « kola ».

Desina agite son hochet et parle en langage : « Pa pwé ladè, pa pouvwa
tayo givo... » On entend un bruit d'assiettes qui s'entrechoquent, puis le son
de la voix de Desina, déformée par le gùvi.

Desina : « Je ne vous comprends pas, parlez plus clairement.»
Elle se remet à réciter du langage, mais s'interrompt pour que l'on puisse

saisir les paroles indistinctes du Iwa. Elle reprend : « Yâvalou wâgito dògwé...
tayo mâbo logé », mais les réponses du Iwa restent confuses. Se rendant compte
que ni le consultant ni l'assistance ne comprennent le message du Ima, Desina
se résoud à interpréter ce qu'il dit de façon si confuse. Elle explique : « C'est

16 Ogou est le dieu de la guerre et des forgerons.
17 Calalou ou gombo : Légume largement consommé en Haïti.
18 Juron haïtien fort énergique. Ogou, en sa qualité de guerrier, en fait grand

usage.
19 Brizé est un des Iwa protecteurs de la mambo Desina.
20 Rhum blanc.

Acta Tropica X, 1, 1953 3



3-4 Acta Trop. X, 1, 1953 — Ethnologie

une mambo qui est dans l'eau qui vous parle. Ce jeune homme est avare. Elle
se demande s'il a l'intention de payer pour son traitement. » Le soldat dit,
anxieux : « Parlez franchement, ne vous faites pas de soucis. » Le dialogue en
langage reprend. Finalement, l'esprit prend congé de tout le monde et on lui
souhaite le bonsoir.

Sur ce arrive le Iwa Badè-si-kwa-oûsi, qui explique que la mambo qui vient
de partir n'est autre qu'Argentine-soda, une arrière-grand-mère du soldat. Celui-
ci dit alors : « Ayant de l'urémie, j'ai passé plusieurs mois à l'hôpital. J'ai eu
alors une vision qui m'a appris que le traitement que je suivais n'était pas
bon. » Badè, on ne sait trop pourquoi — sans doute pour l'instruction de l'auteur

de ces lignes — déclare qu'il « marche » avec les dieux Wangol et Ibo.
Il fournit sur le cas du soldat les précisions suivantes : « Vous êtes victime
d'un acte de sorcellerie. C'est une femme que vous avez aimée qui, avec la
complicité de deux soldats, cherche à vous empoisonner. L'un de ces hommes
voulait mettre du poison dans vos aliments, mais l'autre lui a dit que le docteur
en découvrirait les traces. Il lui a conseillé de mettre le poison par lerre pour
que vous marchiez dessus. Il vous faudra suivre un traitement long et coûteux.
Il y a longtemps que vous avez ce poison en vous. Les docteurs ne peuvent
vous guérir puisqu'il s'agit de sorcellerie. Tout l'argent que vous avez dépensé
est perdu. »

L'homme répond, d'un air découragé : « Je ferai ce qu'il faut. Je souffre
beaucoup. Mes sous sont à zéro. »

Le Iwa reprend : « II vous faudra faire une promesse aux Iwa de votre lignée
maternelle et paternelle. Votre Iwa était une mambo de Guinée. Son père
servait Simbi et mangeait du cochon. Lui-même était dans le rite Pétro. C'était
un homme querelleur. »

Le soldat : « Oui, c'est vrai. J'ai entendu dire cela, mais je ne sais pas grand'
chose, car je n'ai pas beaucoup connu mon père. Il m'a quitté lorsque j'étais
tout petit. »

Le Iwa : « Argentina-soda était une mambo. Je l'ai beaucoup connue car je
dansais dans sa tête. Mon nom est Badè-si-kwala-oûsi. Je marche avec Congo
Wangol Ibo-lélé. C'est la morte qui m'a demandé de venir. »

Le soldat : « J'ai dépensé plus de mille gourdes. »

Le Iwa Badè : « Tu es perdu si tu ne fais pas une quantité de choses.
Argentine-soda est une femme de l'ancien temps. II faut que tu fasses d'abord une
promesse, puis un traitement.

Le soldat : « Oui, oui. C'est Brizé qui dira ce qu'il faut faire et qui fera le
traitement. »

Le Iwa prend congé et part au milieu d'un bruit d'assiettes entrechoquées.
Desina sort du sanctuaire et le soldat va la rejoindre pour se faire expliquer

les points obscurs de la consultation. Desina lui répète qu'Argentine était une
femme qui vivait il y a très longtemps et qui « servait » Dambala, Badè, ainsi
que les Congo Wangol. Le soldat décrit alors les symptômes de son mal avec
l'anxiété et l'impatience du malade devant son médecin. Il sent une « frédité »

qui lui monte de la plante des pieds à la tête. Celle-ci lui fait très mal et lui
donne l'impression d'enfler. Ses articulations sont douloureuses, car sa maladie
est du type « démembré ». Desina hoche la tête en signe d'acquiescement et
l'engage à se faire soigner le plus vite possible, mais n'insiste pas pour ne pas
trahir son désir d'être chargée du traitement. Elle lui répète que c'est le dieu
Brizé qui est, en fait, le docteur de la maison, que tous les traitements se font
par fui et que c'est lui qui soutient le sanctuaire et ses dieux. Il a déjà réalisé des
cures magnifiques. Ainsi un jeune homme avec un poumon en moins est venu
la trouver. Il lui avait été envoyé par un docteur de la ville qui lui passe tous



A. Métraux, Médecine et vodou en Haïti 35

ses cas désespérés. En arrivant chez elle il vomit le contenu de deux cuvettes
de sang. Après le traitement c'était un autre homme. Preuve : la photographie
qu'il lui a laissée. Mais si le Iwa était le meilleur des médecins, il ne plaisantait
pas en matière d'honoraires, comme le prouvait l'incident qui s'était passé il
y a quelque temps chez elle. Brizé avait soigné et guéri un enfant. Le père
avait payé 50 gourdes pour le traitement, mais il en devait encore 8. Brizé
envoya une des hounsi21 de Desina pour récupérer cette somme. La mère de
l'enfant eut t'effronterie de la chasser avec une injure grossière. Brizé dit :

« C'est bon, je saurai bien me venger. » Vingt et un jours plus tard l'enfant
était mort.

Le soldat fit remarquer alors que pour se soigner il aurait besoin d'un
congé. Desina lui conseilla de prendre deux mois, car ces traitements sont de
longue haleine. Il lui faudra s'installer dans le sanctuaire. Quant à elle, elle
n'est pas de celles qui se font payer d'avance. C'est Brizé qui fixera la somme
nécessaire pour la cure. Il n'a rien à craindre car c'est un Iwa raisonnable qui
n'exploite personne. Le soldat lui demande si elle appellera le Iwa pour le
traitement. Desina lui dit qu'en ces cas-là, le Iwa la « monte » (c.-à-d. elle est

possédée par lui). Une amie de la maison se fait l'écho de tous les dires de
Desina. « Oui — ne cesse-t-elle de répéter — j'ai vu toutes ces cures. Les gens
en sortent méconnaissables. »

Desina insiste encore sur la gravité du cas. Si le malade ne se soigne pas,
la mort le guette. Il a passé par un carrefour... Certes il lui faudra faire des
dépenses pour les promesses et les expéditions, mais l'argent ainsi utilisé sera
déduit des honoraires de Brizé. Qu'il en parle à son capitaine et demande un
congé. Demain Brizé fixera le prix du traitement.

Si les Iwa envoient les maladies, ils peuvent aussi les guérir
directement. Un hva peut apparaître en songe au malade, sous sa
forme réelle ou sous celle d'un ami ou d'un parent. Il lui indique
alors les simples qu'il doit prendre ou lui donne le nom d'un
houngan qui le soignera. Le Iwa entreprend parfois la cure en

personne.

L'ami d'un de mes informateurs souffrait de douleurs atroces au ventre
qu'aucun médecin n'avait réussi à soulager. Une nuit il vit en rêve un robuste
paysan qui se tenait à son chevet et qui, après avoir chanté trois fois, lui massa
l'abdomen. Au matin il se sentit entièrement guéri. Le mystérieux visiteur était
le Iwa Zaka ou Cousin. Dans la même famille, une jeune femme qui souffrait
de coliques chroniques fut guérie par un inconnu qui se manifesta à elle
pendant son sommeil sous l'apparence d'un de ses frères habillé en soldat.
Le Iwa — Ogou, à en juger par sa mise — la conduisit dans la cour, où il lui
indiqua une plante dont il cueillit trois feuilles. Il lui ordonna d'en faire une
tisane qu'elle devait boire pendant trois jours. A son réveil, la femme fit ce
qui lui avait été prescrit et se rétablit rapidement. Une autre femme de Marbial,
dont les enfants étaient souffrants, eut de la même façon la révélation d'une
« feuille » à vertus médicinales. Elle vit en songe une femme qui la lui montra
el lui expliqua qu'elle s'en servait pour soigner ses propres enfants.

21 Mot dahoméen signifiant « servante du dieu », C'est le titre que portent
les initiés qui assistent un prêtre ou une prêtresse dans son sanctuaire.



36 Acta Trop. X, 1, 1953 — Ethnologie

Maladies causées par manque de piété filiale.
Certaines maladies fort graves sont fréquemment attribuées à

un manque de piété filiale dont une personne s'est rendue coupable
en refusant de porter le deuil d'un proche parent ou en ne prenant
pas soin de sa tombe. Les abcès tropicaux qui avaient rendu
infirmes deux jeunes gens de Marbial étaient l'effet — me dit leur
mère — de la vengeance de leur grand-père dont ils avaient
négligé la sépulture. Selon les explications de sa famille, un jeune
homme de la même région, aurait perdu un pied pour n'avoir
pas observé le deuil de son père. Le courroux des morts peut
s'abattre sur un enfant innocent si les parents les ont offensés.

C'est cc qui arriva à une hounsi de Desina dont l'indiscipline et la légèrelé
avaient déjà irrité la mambo. Lorsque son enfant, un bébé de quelques mois,
tomba malade, la mambo, qui avait deviné qu'il ne pouvait s'agir que d'une
maladie surnaturelle, fit creuser trois trous dans le sol, un pour les Iwa.
l'autre pour les Jumeaux (marasa) et le troisième pour son père mort peu
auparavant. On versa de l'eau dans chacun d'eux. La rapidité avec laquelle elle
fut absorbée fut interprétée comme un mauvais signe : les esprits ainsi que
l'âme du mort étaient irrités et cherchaient à la châtier. La jeune femme avoua
sa faute : n'ayant pas connu son père, elle ne s'était pas souciée de porter son
deuil. Rien ne put apaiser l'âme de celui-ci ni les hva familiaux dont elle n'avait
jamais fait grand cas. Son enfant mourut en quelques jours.

La divination par l'eau.

Lorsqu'il y a de bonnes raisons de croire qu'une maladie est la
manifestation de la colère d'un esprit, on peut avoir recours à la
divination. Certains prêtres se contentent de lire dans les cartes le
diagnostic ou le traitement, d'autres procèdent à une cérémonie
divinatoire d'origine africaine.

Des trous correspondant aux esprits que l'on soupçonne d'avoir
envoyé la maladie sont creusés dans le sol. On y verse de l'eau en
récitant diverses prières. L'esprit responsable du mal est celui dont
le trou se trouve être à sec le plus rapidement. Il convient alors de
faire une promesse pour obtenir son pardon.

Voici les circonstances qui ont accompagné cette forme de divination
lorsque le jeune houngan Tulius a cherché à apprendre des esprits ce qui
avait provoqué chez lui les malaises dont il se sentait victime. A mon arrivée
dans le sanctuaire, après le coucher du soleil, je constate que trois trous,
d'environ cinquante centimètres de profondeur, ont été creusés pour les Iwa
suivants : Ogou, Dambala et Baron-Samedi. La relation entre les hva et les cavités
est clairement indiquée par des dessins symboliques (vèvè) représentant les
attributs de ces divinités. Les hounsi les recouvrent d'une natte sur laquelle
elles servent des plats contenant du maïs grillé, des morceaux de pain et de
cassave (manger-dyôr), des bonbons et des bananes. Sur l'ordre de la prêtresse,
les hounsi s'approchent à tour de rôle de chacun des trous et après en avoir,
en signe de respect, louché le rebord avec leur main qu'elles portent à leur
bouche, elles y versent successivement, de l'eau, une poignée de grains de maïs.
du café, du kola et, dans le trou consacré à Baron-Samedi, du clairin.



A. Métraux, Médecine et vodou en Haïti 37

Après ces libations, Tulius, un genou en terre et un hochet dans la main
gauche, invoque les Iwa, les Jumeaux, et leur demande de le guérir. Si ce ne sont
pas eux qui lui ont envoyé la maladie, il les supplie de lui dire qui a usé de
sortilèges contre lui. Ces prières sont entrecoupées de rappels de ses qualités,
des services rendus aux esprits, de sa condition d'orphelin. « Songez que mes
affaires sont correctes » s'écrie-t-il après avoir débité le nom de toute une série
de Ima. Ayant terminé cette longue enumeration par un pathétique « Grâce la
miséricorde », il s'assied sur une chaise en se couvrant les yeux avec les mains.
Il pousse alors un grand cri et se met à trembler de tous ses membres. Le Iwa
Ti-Pyè (Petit Pierre) a traversé sa tête sans s'arrêter. Soudain, il se lève,
marche, l'air résolu, et réclame sa canne que l'on s'empresse de lui apporter.
11 en donne de grands coups au poteau-mitan22. Le « tamhouricr » annonce
par le rythme de sa « batterie » que c'est le Iwa Guédé Fatras qui « danse » dans
la tête de Tulius. Celui-ci déambule, les yeux écarquillés, l'air arrogant en
branlant du chef de façon toute mécanique. Le feu qui brûle dans la cour
crépite car on y a jeté du « manger-di/ôr ». A de courts intervalles, Guédé
Fatras lance un chant qui est repris sans grand enthousiasme par les hounsi
assises autour du péristyle. F'atras fait le tour de l'assistance serrant la main
à ses amis, leur tirant un doigt ou leur frottant le visage avec la sueur de sa
face pour leur donner de la « chance ». Le dieu Fatras ne cesse de tenir des
discours destinés à son « choual » (cheval), c'est-à-dire à Tulius. Il lui fait le
récit complet des circonstances qui ont précédé ou suivi son ensorcellement. Il
est difficile de se reconnaître dans ce flot de paroles et d'allusions, mais il est
question de Guédé-Nibo, d'argent et de gens malveillants qui souhaitent la
mort du pauvre Tulius. Lorsque les hounsi, lasses de tant d'éloquence, viennent
prendre congé de lui, Fatras leur dit : « Chagrin de vous quitter, plaisir de
vous revoir. » Après s'être mis à quatre pattes, Fatras-Tulius se relève et
exécute sa fameuse danse, en jetant ses jambes le plus haut possible. Puis il se

met de nouveau à parler de « poison » et de Nâ Atenaize « femme totale et capitale

».

Tulius, toujours possédé par Fatras, me mène dans le sanctuaire et là me
déclare que c'est Janvier qui l'a ensorcelé avec des «poudres ». II profite de
l'occasion pour me réclamer un costume couleur « violine » que j'avais eu
l'imprudence de lui promettre.

Revenu au péristyle, Fatras se déchaîne contre une hounsi qui ne l'a pas
reconnu et qui s'est adressée à lui sous le nom de Tulius. 11 lui reproche de
ne pas être venue plus tôt prendre des nouvelles du pauvre Tulius malade. La
femme, déconcertée et honteuse, s'excuse comme elle peut. Tulius, épuisé par
ses danses et ses longs discours, finit par s'effondrer sur une chaise. Il ferme
les yeux et après être resté immobile quelques instants se réveille comme d'un
profond sommeil. Le Iwa a quitté sa tête et est parli. On lui raconte ce qui
s'est passé, car ayant été le « chotiat » du Iwa il n'a aucun souvenir des choses
qu'il a dites ou faites en état de transe.

Les loups-garous et la mortalité infantile.

La mortalité infantile dans les campagnes haïtiennes est
extrêmement élevée. Elle est due aux maladies, à la pauvreté et à

l'ignorance, mais les paysans en rendent souvent responsables des
femmes qu'ils accusent d'être des loups-garous — movè-zè (înau-

22 Poteau central qui soutient le péristyle, c'est-à-dire l'espace couvert où
ont lieu les danses et les cérémonies. Ce poteau est considéré comme sacré.



38 Acta Trop. X, 1, 1953 — Ethnologie

vais airs) ou sousèt (suceuses). Ces vampires qui s'envolent la nuit
pour se repaître du sang des enfants en bas âge sont toujours du
sexe féminin, car il n'y a pas d'exemple d'hommes appartenant à

cette catégorie d'êtres malfaisants. Ceux d'entre eux qui veulent
s'adonner à une vie criminelle se font membres d'une société de

zòbòp ou de vlâbêdêg, dont les activités sont différentes de celles
des loups-garous. Il peut arriver qu'une bande de loups-garous ait
pour chef un sorcier, mais celui-ci ne participe pas à leurs vols
nocturnes. De toute façon, le cas doit être rare car il ne m'a été
mentionné que par un seul informateur.

Il est tout à fait exceptionnel qu'une femme devienne loup-
garou de sa propre initiative. Presque toujours elle obéit à une
fatalité dont elle n'est pas même consciente au début. Le pouvoir
qui lui permet de voler et de se livrer au cannibalisme est souvent
une tare héréditaire qui se transmet de mère en fille, ou une sorte
de maladie contagieuse qui se communique à la personne qui, sans
le savoir, porte un vêtement ou un bijou ayant appartenu à une
parente loup-garou. Certains esprits (hva), en particulier Ogou-jé-
rouj (Orgou aux yeux rouges), peuvent en guise de châtiment
infliger ce pouvoir aux femmes qui négligent les offrandes
auxquelles ils ont droit. On peut cependant éviter ce malheur en
faisant un « service » à leur intention et en dressant une croix de

fer près de la maison.
La condition de loup-garou est parfois la rançon d'un « engagement

». En d'autres termes, il peut constituer l'envers des avantages

que confère l'acquisition de pouvoirs magiques assurant le
succès et la richesse. Le sorcier qui « engage » une femme envers
les mauvais esprits qui la serviront, lui remet une bague ou tout
autre objet qui a été « monté » ou « drogué ». Celle amulette, en
même temps qu'elle est un gage de chance, peut avoir la vertu de
faire de celle qui la porte un loup-garou.

Tout au début de leur carrière, les loups-garous commettent
leurs forfaits sans le savoir. Vols, meurtres, repas cannibales ne
sont pour les novices que des cauchemars qui hantent leur sommeil.

Petit à petit l'atroce vérité se fait jour dans leur esprit, mais
alors il est trop tard pour s'arrêter : le goût que ces malheureuses
ont pris pour la chair humaine est devenu une passion dévorante
qu'elles ne peuvent maîtriser. Comme la plupart des malfaiteurs,
les loups-garous aiment à faire des recrues. S'ils rencontrent une
femme qui marche seule la nuit dans un sentier, ils chercheront à

l'attirer parmi eux et à lui faire partager leurs festins. Quelques
jeunes loups-garous qui se défient de leurs forces s'associent à des

collègues plus âgées et plus expérimentées pour bénéficier de leurs
connaissances.



A. Métraux, Médecine et vodou en Haïti 39

La femme loup-garou qui s'apprête à partir en quête d'un
enfant à manger commence par lever autant de doigts qu'elle compte
rester d'heures loin du logis. Elle allume aussi une bougie, marquée

de trois encoches. Avant que la flamme n'ait atteint la
dernière, il lui faudra être de retour, sous peine de souffrir quelque
accident désagréable. Elle doit ensuite se dépouiller de sa peau, ce

qu'elle fait aisément en frictionnant son cou, ses poignets et ses
chevilles avec une eau dans laquelle ont été mises à infuser
plusieurs herbes magiques. De crainte que quelqu'un ne trouve cetle
dépouille et ne la brûle ou ne l'enduise de piment et de sel,
comme cela est arrivé, la femme a grand soin de la cacher dans
une jarre ou dans tout autre endroit secret. La chair à vif, elle
exécute avec les bras et les jambes quelques mouvements qui la
préparent au vol qu'elle va entreprendre. Des flammes lui sortent
des aisselles et de l'aine, et des ailes de dindon lui poussent alors
sur le dos. Subitement, elle s'élève dans les airs et plonge dans
l'espace en traversant le toit de chaume de sa hutte. Des traînées
lumineuses, que beaucoup de paysans disent avoir vues, signalent
son passage dans le ciel. Par assimilation, les comètes en sont
venues à être considérées comme un conglomérat d'âmes de loups-
garous. De même, la constellation des Pléiades serait un nid de

loups-garous, tout particulièrement de ceux qui volent les mardis,
jeudis et samedis.

Les loups-garous en chair et en os sont à peine moins redoutables

que les movè-nâm (mauvaises âmes) qui sont des âmes de

loups-garous morts et qui continuent à errer la nuit, parfois, dit-
on, sous forme de lucioles, pour assouvir leur soif de sang. Afin
d'empêcher qu'un loup-garou ne devienne après sa mort un esprit
malfaisant, il convient de lui retirer son « point chaud » (puissance

magique) au moyen d'un « arrêtement » (arètmâ), rite qui
est la spécialité des « baigneurs » qui font la toilette des cadavres
avant de les mettre en bière. Ils introduisent dans la bouche du
mort une poudre faite d'un tesson de bouteille noir pulvérisé et
mêlé au crottin d'un âne de même couleur, en répétant dix fois
« lia daka arèt ». Après l'enterrement ils enfoncent dix clous dans
la tombe en récitant la même formule.

Les loups-garous s'abstiennent en général de toucher aux
enfants de leur famille, mais aucun scrupule ne les arrête s'ils ne
trouvent pas d'autre proie et surtout s'ils ont quelque grief contre
les parents de l'enfant. Une loi du monde surnaturel veut qu'un
loup-garou ne puisse « manger » un enfant que si celui-ci lui a été
livré par sa propre mère. \Toici comment ces monstres procèdent.
Ils descendent à proximité de la hutte où leur future victime dort
auprès des siens. Ils commencent par battre des feuilles de trèfle,



40 Acta Trop. X, 1, 1953 — Ethnologic

qui leur tiennent lieu de cartes à jouer, afin de les consulter pour
connaître le succès de leur entreprise. Il est assuré si toutes les
feuilles sont tombées sur leur face luisante, mais si trois seulement

sont dans la position requise, le loup-garou en conclut qu'il
s'expose à un échec et renonce à la partie.

S'il est sûr de l'impunité, il pénètre dans la cuisine, qui à la
campagne est toujours une petite soupente située à quelque
distance de la maison. De là, il appelle la mère de l'enfant. Celle-ci,
à moitié réveillée, entendant son nom répond : « Oui. » Le loup-
garou demande alors : « Me donnez-vous votre enfant » Si, dans
la torpeur du demi-sommeil, la femme dit « oui », c'en est fait,
l'enfant est perdu. Un informateur m'a expliqué que le loup-garou
s'adresse en fait à l'âme de la mère, qui continue à rester attachée
aux cendres du foyer près duquel elle passe une partie de sa journée.

C'est cette âme qui, prise au dépourvu, donnerait le consentement

dont le loup-garou a besoin pour tuer l'enfant. La mère est
donc celle qui « ouvre le passage au loup-garou ». Le « Gros-bon-
ange », gardien du corps, est parfois responsable de la faiblesse de
la mère. S'il est débilité par la maladie ou la négligence de la
personne qu'il protège, il ne peut l'empêcher de céder à ces sollicitations

diaboliques et de prononcer le « oui » fatal.
Les loups-garous sucent le sang de leurs victimes soit en s'in-

troduisant dans la hutte sous forme de cancrelas ou d'autres
insectes, soit en passant à travers le clayonnage des parois un chalumeau

qu'ils appliquent contre la joue de l'enfant. Ce seraient
surtout les movè-nâm, c'est-à-dire les âmes malfaisantes des loups-
garous morts, qui auraient le pouvoir de se métamorphoser en
insectes suceurs de sang. Les loups-garous se gardent bien de
« sécher » l'enfant trop rapidement. Ils commencent par lui tirer
trois gouttes de sang et reviennent chaque nuit jusqu'à ce qu'ils
l'aient vidé.

Certains loups-garous — et ce sont les plus redoutables — tuent
leur victime, non en buvant leur sang, mais en les ensorcelant au
moyen d'une friandise qu'ils lui offrent, ou en gardant le tison
qu'ils lui ont demandé pour allumer leur pipe. Ce danger, qui
menace surtout les garçonnets ou les fillettes, explique l'insistance
avec laquelle les parents ne cessent de leur recommander de ne
jamais rien accepter d'un étranger ni de lui chercher du feu.

Les maladies que les enfants contractent pour avoir mangé ce
qu'un loup-garou leur a donné appartiennent naturellement à la
classe des maladies surnaturelles qu'aucun docteur de la ville ne
peut guérir et qui sont plus graves que les pertes de sang dont
nous avons parlé. Beaucoup de paysans, tout en croyant à l'existence

et aux maléfices des loups-garous, expliquent les effets



A. Métraux, Médecine et vodou en Haïti 41

funestes de ces aliments comme un simple empoisonnement causé

par des substances toxiques, notamment par de l'eau dont un
« baigneur » s'est servi pour laver un cadavre. Une très petite
quantité de ce liquide peut provoquer une inflammation intestinale
ou une germination de vers qui est suivie d'un dépérissement
progressif et mortel. Les loups-garous s'entendraient alors avec le
« baigneur » pour se procurer le corps de leur victime. Ceux qui
n'ont pas de complice doivent patienter jusqu'à ce que l'enfant soit
enterré. Us vont aussitôt au cimetière et le font surgir de la tombe
en l'appelant par son nom après avoir prononcé des formules
magiques. Ils transforment le corps « en hareng, en morue ou en
viande de chèvre ou de porc », afin de s'en repaître à loisir en
compagnie d'autres vampires de leur espèce.

A Marbial un de mes voisins me raconta que son fils avait eu de fortes
coliques après avoir mangé un morceau d'arbre à pain qui lui avait été donné
par une bossue qui vivait près de chez lui. Il était allé la dénoncer au « maréchal

» comme ayant voulu « manger » son petit. Le maréchal donna l'ordre à

la prétendue loup-garou de guérir l'enfant sous peine de graves sanctions. La
femme lui aurait alors donné un remède dont l'effet fut immédiat.

La même bossue était accusée par notre blanchisseuse d'avoir tué sa jeune
sœur. Leur père étant malade, la bossue, qui affectait de l'intérêt pour sa
santé, lui envoyait chaque jour des aliments. Les restes élaient mangés par les
enfants. Une des petites filles tomba malade et mourut peu après. La bossue
accourut immédiatement lorsqu'elle entendit les lamentations funéraires. Elle
tenait en main trois fruits de quénep qui devaient servir à quelque pratique
magique. Mon informatrice regrettait que personne n'ait eu alors l'idée de la
traduire devant le Chef de section qui aurait pu l'obliger à ressusciter la morte.
Elle était convaincue que la bossue était allée déterrer l'enfant pour la manger.

Il y a des loups-garous qui « mangent » les enfants dans le
ventre de leur mère. Telle est du moins l'explication que l'on donne
quelquefois des fausses couches. Le loup-garou va au cimetière sur
la tombe de la « mauvaise âme » avec laquelle il est en rapport.
Celle-ci lui remet une petite pierre qu'il dépose sur un chemin que
la femme a l'habitude de suivre. Si son pied bute contre la pierre
« montée », son dos s'ouvre et elle a des « perditions » (pertes de

sang) qui font la joie du loup-garou. D'hémorragie en hémorragie
elle finit par perdre son enfant. Parfois c'est uniquement l'âme de
l'enfant que les loups-garous dévorent, mais le résultat est le même.

Les parents d'un petit garçon de douze ans qui souffrait d'une forte grippe
étaient ailés consulter un houngan de la région de Marbial. Celui-ci leur révéla
le nom du loup-garou qui avait pris l'âme de leur fils. Il prépara immédiatement

un bain de feuilles destiné à le protéger contre l'être malfaisant qui
buvait sa vie.

Le même informateur me dit avoir été moins heureux en une autre occasion.

Le fils qu'il avait eu d'une de ses « placées », et qui était en parfaite
santé, mourut soudainement en poussant un grand soupir. Chose plus curieuse
encore, son corps, deux heures après la mort, était encore chaud. Les gens du



42 Acta Trop. X, 1, 1953 — Ethnologie

quartier lui conseillèrent d'aller voir un houngan, qui lui parla de sa belle-mère
en termes voilés, mais finit par déciarer que c'était elle qui avait tué l'enfant.
Comme B. se refusait à croire que cette femme fût un loup-garou, capable de

manger son propre petit fils, le houngan lui dit : « Etes-vous brave » « Oui »,

répondit B. Alors le houngan prit un paquet dans un coin du houmfor, ainsi
qu'une bougie qu'il coupa en trois. Il lui recommanda d'allumer le premier
tronçon à midi, le second à l'Angélus et le troisième à minuit. « Vous verrez
alors votre belle-mère venir vers vous vous demander des explications au
sujet de la mort de l'enfant. Elle vous cherchera querelle parce que vous auriez
répandu le bruit qu'elle était un loup-garou. »

C'est exactement cc qui arriva. La belle-mère fit une scène affreuse. « Elle
m'injuria — dit B. — avec l'arrogance d'un homme qui en prend un autre au
collet. » Elle voulait que je lui explique pourquoi j'avais raconté aux voisins
que c'était elle qui avait mangé l'enfant. Or, je n'avais rien dit et même en
cette occasion je me gardais bien d'articuler un mot. » La belle-mère s'était
trahie elle-même, mais B. ne put rien contre elle. Sa seule vengeance consista
à répéter cette histoire et à accabler sa belle-mère sous le poids de la réprobation

publique.
A la fin de l'entretien, B. fit une observation qui peut être considérée comme

caractéristique de l'attitude ambivalente des paysans vis-à-vis de la médecine :

« J'ai pour principe — dit B. — lorsqu'un de mes enfants est malade, de ne
pas me servir d'une seule main. Car ce n'est pas avec un doigt que l'on mange
du calalou. » Il faisait entendre par ce proverbe qu'il ne se contentait pas de
voir le docteur de la ville, mais qu'il consultait aussi un houngan. « Le mal
est facile à faire — ajouta-t-il en guise d'explication — et il n'est pas de curé
qui puisse m'obliger à laisser mourir mon enfant. »

Il n'est jusqu'au regard des loups-garous qui ne soit dangereux
pour les enfants. Il leur suffit parfois de jeter les yeux sur un bébé

pour qu'il tombe malade ou meure.
Le meilleur moyen de protéger un enfant contre les loups-

garous est de rendre son sang amer. On s'y prend de la façon
suivante : Au début de la grossesse, on lave la future mère avec de
l'eau dans laquelle ont infusé des sives, de l'ail, des poireaux, du
thym, du poivre, des feuilles de « bois-caca » et de la muscade,
préalablement broyés dans un mortier. Ce « bain » est additionné
de clairin et de café amer. On prend aussi des morceaux de ces
diverses plantes que l'on enveloppe dans une feuille de maïs de
couleur violette. Ce sachet est placé sous l'oreiller de la future
mère. Le lavage du corps doit se faire de préférence un lundi. Le
vendredi suivant on donne à boire à la femme du café amer avec
du clairin dans lequel on a fait tomber trois gouttes d'essence.

Elle prend la même drogue pendant plusieurs semaines, et de

nouveau au huitième mois de sa grossesse.
Après l'accouchement, le bébé doit boire un « thé » préparé

avec les ingrédients contenus dans le sachet. La mère doit
reprendre la drogue décrite plus haut.

Quinze jours plus tard, le bébé est baigné avec de l'eau dans
laquelle on a mis à tremper des feuilles de pois congo, du « bois-



A. Métraux, Médecine et vodou en Haïti 43

caca », du manioc, des trèfles, des patates, des bananes, des girau-
monts boucanés, et dans laquelle on a versé du suc de manioc, qui
est un poison foudroyant. Après le bain on brûle du clairin et on
fait passer le bébé à travers les flammes. La personne chargée de

l'opération demande à plusieurs reprises : « Qui veut cet enfant »

La mère répond : « Moi. » On le lui remet alors pour qu'elle
l'habille avec des vêtements neufs et le fasse téter.

Certains parents « gâtent » le sang de leurs enfants en leur
faisant manger un cancrelas auquel ils ont arraché pattes et ailes et

qu'ils ont fait frire dans de l'huile de ricin et du sirop, avec de la
muscade et de l'ail.

Le loup-garou qui sucera ce sang sera pris de vomissements et
ne pourra continuer. Les autres loups-garous qui, appelés par lui,
s'attaqueront à l'enfant, ne pourront surmonter la répugnance que
leur inspire l'amertume du sang. Après trois essais infructueux, ils
abandonneront la partie. Seules trois gouttes rouges sur l'oreiller
révéleront leur présence nocturne. Parfois le sang qu'ils rendent
permet de les suivre à la piste et de les identifier.

On peut également chercher à détourner l'attention des loups-
garous ou à les tromper par des ruses plus grossières. Quelques
parents mettent auprès du bébé une bouteille emmaillottée comme
lui dans l'espoir que le loup-garou ne verra pas la différence. La
bouteille aurait l'avantage d'absorber les effluves maléfiques que
dégagent ces sorcières. On enterre aussi près de la maison une
calebasse qui est chargée de répondre pour la mère à l'appel du
loup-garou et de décevoir celui-ci.

Quand on s'aperçoit qu'un enfant qui n'a pas été « drogué » est la
proie d'un loup-garou, on peut l'arracher à la mort en faisant le
traitement suivant : On prépare un « bain » avec de l'eau de rivière
dans laquelle se sont lavées toutes les femmes de la maisonnée. On

y ajoute du jus de manioc, des feuilles d'avè et de la terre
prélevée sous un mortier, puis de la cendre. On lave l'enfant avec
cette eau, soit dans la cour de la maison, soit à un carrefour, la
nuit. On le laisse seul quelques instants, puis la mère vient le
chercher.

Les movè-nâm exigent un traitement différent. Avec du fil blanc
on fait une « garde » de 7 nœuds. On met le fil dans une assiette
contenant du clairin, de l'encens, du soufre, de l'assafetida, que
l'on fait brûler. L'enfant est exposé aux flammes. Le père, ou, à

défaut, la mère attache la « garde » au cou de l'enfant que l'on
frotte vigoureusement avec le liquide resté dans l'assiette. Le soir
même le sang du bébé « drogué » est si amer que le loup-garou le
laissera en paix 23.

23 II faut mettre 70 centimes par terre pour lever la « garde ».



44 Acta Trop. X, 1, 1953 — Ethnologie

Si l'on apprend qu'un loup-garou est dans le voisinage d'une
maison où un bébé est né, on s'empresse de frotter celui-ci avec de
l'eau puante avant de lui faire faire le tour de la maison.

Il est des enfants dont le sang est naturellement « salé » ou
« amer » et qui, pour cette raison, sont à l'abri des entreprises des

loups-garous.
Certains charmes ont le pouvoir de démasquer les loups-garous.
On m'a raconté à Marbial l'histoire d'un paysan dont le fils avait été dyùké

par un loup-garou. Notre homme soupçonnait une voisine, mais il voulait en
être sûr. Il lui tendit un « piège-loup-garou », c'est-à-dire qu'il fit une croix
avec deux épingles et la plaça sous une chaise après avoir fait diverses
cérémonies magiques. 11 invita la personne en question et s'arrangea pour qu'elle
s'assît sur le siège qui avait été préparé. Sitôt qu'elle y prit place, la femme
ne put faire un geste. Son hôte s'assit à côté d'elle pour écouter la confession
qu'elle se trouva obligée de faire.

Epouvantée et sachant qu'elle ne pouvait se libérer d'elle-même de sa position,

elle avoua sa qualité de loup-garou et admit que c'était elle qui était
responsable de l'état de l'enfant. Le père la menaça d'un poignard en lui disant
que si elle ne défaisait pas le mal qu'elle avait commis, elle pouvait se
considérer comme morte. Le loup-garou lui dit de ne pas s'inquiéter, que s'il lui
rendait la liberté l'enfant n'aurait rien à craindre. Le charme fut défait et elle
put rentrer chez elle. Elle revint avec trois feuilles dont on administra une
infusion au maiade. En trois jours il était de nouveau bien portant.

J'ai connu un paysan qui me dit avoir capturé un loup-garou. Alerté par
les beuglements de sa vache, il était sorti au milieu de la nuit pour voir ce qui
se passait. 11 remarqua alors des traînées de feu vers lesquelles il se dirigea
bravement. II surprit un loup-garou qu'il parvint à maîtriser avant qu'il ne
s'envolât, grâce à une prière que son oncle lui avait apprise. Il avait l'impression,
me dit-il, de manipuler une chair crue et sanguinolente, mais il ne céda ni à

la peur ni au dégoût. Sachant que les femmes qui s'adonnent à ce métier sont
généralement très fortes en médecine, il proposa à celle dont il s'était emparé
de lui rendre sa liberté à condition qu'elle lui communiquât un peu de sa
science. Le loup-garou accepta le marché et lui révéla un certain nombre de

secrets qui ont fait la réputation médicale de notre informateur ; néanmoins
celui-ci se reprochait d'avoir relâché sa prisonnière trop tôt. S'il l'avait gardée
jusqu'à l'aube, il eût accru ses connaissances et serait devenu un « docteur-
feuilles » encore plus habile.

La crainte des loups-garous était très réelle parmi les habitants
de la vallée de Marbial tant chez les protestants que chez les
catholiques, mais leur nombre, de l'avis général, aurait fortement
diminué au cours de ces dernières années. Un protestant attribuait
leur déclin à l'influence de l'Evangile qui, non seulement les
chassait, mais diminuait la force de ceux qui restaient dans le pays.
Les listes de loups-garous que m'ont données plusieurs informateurs

coïncident entièrement, ce qui indique bien cpie les soupçons
étaient partagés par l'ensemble de la population.

En deux occasions, lors du décès d'un enfant en bas âge, j'ai assisté aux
scènes violentes provoquées par les parents qui accusaient ouvertement la
bossue dont il a été question plus haut de l'avoir « mangé ». La malheureuse



A. Métraux, Médecine et vodou en Haïti 45

en butte à ces accusations s'en défendait tant bien que mal. Prise de peur, elle
consentit à payer une somme d'argent pour ne pas être traduite en justice.
Cet acte ne fit que confirmer les soupçons que l'on nourrissait contre elle.
Lorsque l'un de ces prétendus loups-garous rend visite à un voisin, celui-ci
s'empresse d'appeler les enfants de la maison pour qu'ils viennent le saluer
le plus courtoisement possible. Rien ne servirait de les cacher, car le loup-
garou offensé ne manquerait pas de les « sécher ».

A Port-au-Prince même, chez la mambo Desina, j'ai assisté à une consultation

où il était fort question de loups-garous. Il s'agissait d'une femme du
peuple dont l'enfant — un superbe bébé — avait une forte fièvre et un bouton
sur la lèvre. Desina, sans hésiter, diagnostiqua un double maldyòk, l'un provoqué
par la mère qui admirait trop son enfant et qui ce faisant avait avalé sa
salive, et l'autre par un movè-zè. La mère écouta avec la plus grande attention
l'énumération des offrandes qu'elle devait fournir pour le traitement : poulet,
d'une certaine taille et d'une certaine couleur, malangas, panier contenant des

harengs, etc., etc. Mais ce qui semblait surtout préoccuper Desina c'était la
façon de «borner» (limiter) les actions maléfiques du frizé (loup-garou).
Elle expliqua qu'elle pouvait contrecarrer ses desseins criminels et même le
détruire, mais il ne lui était pas possible de révéler sa véritable identité. La
mère acquiesça d'autant plus facilement aux suggestions de Desina qu'elle se
souvint alors avoir entendu un oiseau cpii volait lourdement au-dessus de sa
maison et qui faisait : « Wa, \va, vva. » Sa petite fille s'était réveillée en sursaut
et s'était mise à pleurer. A la fin de la consultation, Desina, d'un air détaché,
laissa tomber le prix du traitement : 13 gourdes. 13 centimes. La femme ne
broncha pas. Je n'ai pu assister au traitement, mais sans aucun doute il fut
conforme en tous points aux prescriptions indiquées.

Le maldyòk ou mauvais œil.

Qu'un enfant vienne à dépérir, qu'il soit capricieux et difficile,
qu'il ait une diarrhée verdâtre et un œil plus petit que l'autre, ses

parents annonceront qu'il a été « dyòké » et le traiteront en
conséquence. Le maldyòk peut avoir trois causes différentes : tout
d'abord il peut être provoqué par le père ou la mère d'un enfant
qui, vains de sa beauté, lui témoignent trop d'affection ou
l'admirent de façon excessive. Il peut, plus souvent encore, être causé

par un membre de la famille, un ami, un voisin qui, sans aucune
mauvaise intention, s'étonne de la bonne mine d'un enfant et le
jalouse inconsciemment. Les louanges ou les pensées flatteuses ne
sont néfastes que si l'on avale sa salive. Elles perdent leur mauvaise

influence si l'on crache, ce qu'il ne faut jamais manquer de

faire lorsqu'on a complimenté une mère pour son bébé, surtout si

on le voit pour la première fois. On peut aussi prévenir le maldyòk
en touchant du bois.

On protège un enfant coni re le maldyòk en lui faisant porter
en guise d'amulette une dent de caïman, une graine de wari ou
une noix de muscade suspendues à un collier blanc, ou encore sept
colliers aux graines de couleurs différentes.

Les « bains » sont considérés comme une cure préventive fort
efficace. A l'aube du premier vendredi qui suit la naissance, la mère



46 Acta Trop. X, 1, 1953 — Ethnologie

frotte le bébé avec l'eau qui lui a servi à se rincer la bouche ou
avec celle qu'elle et le père de l'enfant ont utilisée pour leur toilette.

On reconnaît qu'un enfant a été « dyòké » par quelqu'un de la
maisonnée (moun la-kou) si, en passant la langue sur son front, on
lui trouve la peau salée. D'ailleurs le bébé dyòké manifestera son
état par des cris et des accès de colère contre ceux qui l'entourent.

Les maldyòk les plus redoutables sont ceux qui sont dus aux
« mauvaises âmes », aux « démons des habitations » (démo bitasyô),
et aux loups-garous. Il suffit d'un regard de ces êtres malfaisants
pour que l'enfant perde ses forces et languisse. En fait, les loups-
garous cherchent par ce moyen à donner le change sur leur intention,

qui est de sucer le sang de l'enfant. Les parents, déroutés par
les symptômes du maldyòk, ne se doutent pas qu'il perd son sang
chaque nuit.

Voici le traitement qui nous a été indiqué pour guérir les effets
du maldyòk. Une personne d'expérience, de préférence une
rebouteuse, se procure différentes herbes : 7 tiges de balai (Parthe-
nium hysterophorus), 7 verveines, 21 feuilles de médicinier et 7

feuilles de piment, qu'elle doit cueillir un dimanche, en expliquant
soigneusement à ces plantes l'usage qu'on veut en faire, sans quoi
elles n'auraient aucune vertu.

Il faut ensuite les déposer à un carrefour à la tombée de la nuit.
Après les avoir mises ainsi en contact avec les esprits qui hantent
ces endroits solitaires et redoutables, on les écrase dans un mortier
et on les fait infuser dans une eau qui, s'il s'agit d'un dyòk causé

par les gens de la maisonnée ou par les parents, est celle avec
laquelle ils se sont lavé la bouche. Si c'est un étranger qui est
soupçonné d'avoir causé le mal, la rebouteuse ajoutera au liquide une
gorgée d'eau avec laquelle elle-même se sera rincé la bouche.

On dépouille l'enfant de la robe qu'il a portée pendant trois jours
et on la brûle de façon qu'il s'imprègne de fumée. La rebouteuse
broie entre ses dents sept grains de sel, qu'elle crache au fur
et à mesure dans les yeux du petit dyòké. Ensuite, elle lave son
corps avec l'eau du « bain » en récitant l'oraison : « Alta Vi(r)go,
Alta Gracia, Santo Bosou, Marasa. » On s'empresse de revêtir l'enfant

d'un vêtement neuf. Les 35 ou 70 centimes que l'on donne à
la femme qui l'a traité doivent être remis à une église comme
offrande à un saint.

Selon un autre informateur, le « bain » magique doit être
préparé avec 37 feuilles différentes que l'on fait bouillir. L'enfant est
lavé sept vendredis consécutifs et, le septième, la calebasse
contenant l'eau du « bain » doit être déposée à un carrefour. Afin
d'éviter une rechute, le petit malade est tenu de porter jusqu'à
complète usure une chemisette de sept couleurs différentes.



A. Métraux, Médecine et vodou en Haïti 47

On peut aussi débarrasser un enfant du maldyòk en transférant
celui-ci à un coq de couleur rouge. Un vendredi, à l'aube, ou après
le coucher du soleil, on passe l'oiseau — dont la tête a été repliée
sous une aile — derrière les oreilles, sous les bras, entre les cuisses
et contre la plante des pieds du patient. On porte le coq au carrefour
le plus voisin et on l'y laisse, dans l'espoir qu'il transmettra le mal
à la première personne ou au premier animal qui le touchera.

Maladies causées par la sorcellerie.

Dans les pages précédentes il a été fréquemment question de
« poudres », de poisons et d'autres pratiques de sorcellerie. Si le
paysan redoute les esprits, les morts et les loups-garous, il craint
encore plus la méchanceté de ses semblables. Il sait que les dangers
qui l'entourent sont nombreux. S'il est trop prospère il excite la
jalousie et parmi les gens de sa connaissance beaucoup sont tentés
de le ruiner, pour le seul plaisir de l'abaisser, et parfois même de
le tuer, par pur sentiment d'envie. Les querelles d'héritage ou de

bornage qui l'opposent aux membres de sa famille ou à ses voisins
l'exposent également à leur vengeance secrète. Enfin il y a toute
une catégorie de malfaiteurs qui, pour se livrer à la magie noire,
« donnent » un homme ou un enfant en sacrifice aux mauvais
esprits.

Une étude des pratiques de sorcellerie courante nous entraînerait
trop loin. D'ailleurs les techniques en usage dans les campagnes ou
les villes haïtiennes ne diffèrent guère de celles d'Afrique ou d'Europe

: envoûtement par le moyen d'images que l'on transperce ou
que l'on brûle, âme (« gros-bon-ange ») que l'on fait venir dans un
baquet d'eau et que l'on poignarde, poudres magiques que l'on
sème sur la route ou dans les vêtements de son ennemi, objets
« montés », ou « rangés », c'est-à-dire chargés d'effluves
maléfiques, etc. Nous n'examinerons que certaines formes de sorcellerie
telles que ces « expéditions » sur lesquelles on était jusqu'ici peu
renseigné.

La magie noire est pratiquée par des houngans qui travaillent
des deux mains ou de la main gauche. Us sont également connus
sous le nom de houngan-7ito7<:oirf ou bokò.

Baron-Samedi et les Guédé.

La sorcellerie et la nécromancie relèvent de Baron-Samedi et de
la famille des Guédé, dont il est le chef. C'est de lui qu'en dernier
ressort dépend le succès des maléfices et des poisons les plus
redoutables car, si Baron et les divinités groupées autour de lui se

refusent à faire périr la victime qu'on leur désigne, rites et invoca-



48 Acta Trop. X, 1, 1953 — Ethnologie

tions resteront sans effet. Même les hva ne peuvent punir de mort
ceux qu'ils veulent châtier que si Baron et les Guédé consentent à

les aider. Les services que ces esprits rendent justifient le titre de
¦¦< domestiques des Iwa » qui leur était donné par un informateur.

Tout comme un grand nombre de divinités du vodou, les Baron
constituent une classe comprenant plusieurs divinités qu'il est difficile

de distinguer et qui ne sont peut-être qu'une seule divinité avec
des épithètes différentes. Il est, en effet, impossible de décider si

Baron-Samedi, Baron-la-Croix, Baron-Cimetière, sont un seul et
même personnage ou s'ils doivent être considérés comme un groupe
de frères ou d'associés.

L'imagination populaire prête à Baron-Samedi le costume et les
traits solennels d'un personnage officiel assistant à des funérailles
de grand style : chapeau haut de forme, habit noir, gants blancs,
manchettes amidonnées et canne noire. Ces accessoires sont parfois

suspendus aux croix qui, dans les sanctuaires vodou, symbolisent

Baron. Ses autres emblèmes — des crânes surmontant des

tibias croisés — sont peints sur les « gamelles » ou grandes
calebasses dans lesquelles on lui offre à manger. Les instruments du
fossoyeur — la pelle, le pic, la houe — figurent également parmi
ses attributs et il est parfois désigné par ces objets multipliés par
trois (Trois-pelles, Trois-piquois, Trois-houes).

Dans le système d'équivalences entre Iwa vodou et saints
catholiques, Baron-Samedi correspond à Saint Expédit, qui préside aux
« expéditions » de morts et qui, sur les chromos qui le représentent,
a un casque de chevalier à ses pieds. Cet objet, dont les paysans ne
peuvent comprendre la signification, est interprété par eux comme
étant un crâne.

L'épouse de Baron, Brigitte, ou Madame Brigitte, a, elle aussi,
autorité sur les cimetières, en particulier sur ceux où la première
personne enterrée a été une femme. Brigitte, avant de se mettre en

ménage avec Baron, avait été la maîtresse d'Osangne dont elle avait
eu Ogou-badagri. De nombreux Guédé sont nés de cette union :

Général Jean-Baptiste Tracé, qui « trace » le pourtour des tombes,
Général Eouillé, qui « fouille » les tombes, Guédé-masaka et
Guédé-vi, Guédé-ti-wavé, Avant-Garde Brutus, etc., etc. Tous ces

personnages surnaturels sont associés de près ou de loin à la mort
et à ses rites. On dit d'eux qu'ils constituent le « gouvernement »

de Baron-Samedi. Le poste le plus important, soit le ministère de

l'intérieur, serait confié à Guédé-nibo. Guédé-ti-wavé conspire, dit-
on, avec Guédé l'oraille (l'orage) pour se substituer à lui 2\

24 Voir à ce sujet, Marcelin, Emile. Les grands dieux du vodou haïtien.
Journal de la Société des Américanistes de Paris, Nouvelle Série, t. XXXVI,
1947, pp. 51-135.



.1. Métraux, Médecine el vodou en Haïti 49

Dans l'escorte de Baron se trouve un certain Guédé-défouké
que Baron-Samedi envoie poser les « scellés sur les gens », c'est-
à-dire qu'il le charge de les mettre à mort pour son compte.
Défouké serait le plus rèd, c'est-à-dire le plus implacable des Guédé.

Une scène dont j'ai été le témoin mettra en lumière le rôle assigné à Baron-
Samedi et aux membres de sa famille : Au cours d'une visite à une mambo des
environs de Port-au-Prince, je m'entendis avec elle pour qu'elle invoquât à

mon intention un certain nombre de Iwa que je désirais interroger. Elle
s'enferma dans le sanctuaire et après avoir récité différentes prières et agité son
hochet (asô) pendant un long moment, divers Iwa accoururent à son appel.
Les Guédé auraient dû être invités à se présenter dans le sanctuaire qui leur
était consacré, mais comme celui-ci n'était pas encore terminé, la mambo fut
obligée de les convoquer dans le sancluaire des autres Iwa. Il est contraire
aux bons usages d'appeler Baron-Samedi sans sa suite. L'invocation, pour
autant que j'ai pu la noter, commençait ainsi : « Au nom de Baron-Samedi...
Guédé nouvavou... Général Tracé. Général Fouillé. Voici deux étrangers qui
ont besoin que vous leur parliez. Avec tout le respect, nous vous demandons
de venir leur parler. Au nom de Baron-Samedi, Guédé-masaka...

Après divers bruits produits par le heurt du manche du hochet contre une
table, une longue invocation en s langage », des tintements sur un rythme de

plus en plus fori el rapide, on entendit des grognements poussés par une voix
caverneuse. C'état Papa Guédé : Baron-Samedi lui-même. Une fois les trois
salutations d'usage échangées. Baron entra en matière en m'offrant 17 zombi-'3

qu'il avait à vendre. Devant mes objections, il m'expliqua qu'il en faisait
commerce et qu'ils n'étaient guère encombrants. Un zombi pouvait facilement
être contenu dans une bouteille et ne pesait pas plus que de l'air. Par contre
la possession de tels serviteurs était des plus avantageuses. Entre autres
services, ils pouvaient procurer à leur maître la faveur de ses supérieurs
hiérarchiques, qu'ils harcelaient et dont ils stimulaient le zèle en leur « niellant le
feu au derrière ».

Baron s'adressa ensuite à une dame qui m'avait conduit au houmfor et qui
était très amie de la mambo. Il lui révéla que des gens mal intentionnés avaient
à trois reprises cherché à « donner •> son mari — c'est-à-dire à le tuer par
sorcellerie. Le dieu n'avait pas permis ce forfait, étant lui-même fort bien disposé
envers cet homme qu'il estimait pour son courage. Non seulement, expliqua-t-il.
il s'était opposé à cet assassinat magique, mais il nous assura qu'il avait donné
l'ordre à Général Tracé et à Générât Fouillé de « tracer • et de ¦ fouiller » la
tombe de ces individus aux intentions criminelles. Puis il protesta contre
l'accusation de sorcellerie portée contre M. X.. car il était placé, mieux que
personne, pour savoir qu'elle était fausse.

Baron avertit ensuite un membre de l'audience que s'il faisait une libation
devant son chapeau liant de forme (komo) ainsi que devant la croix du cimetière,

il y verrait plus clair dans ses affaires, qui ne manqueraient pas de s'améliorer.

Baron-Samedi fut suivi par Jean Baptiste-Tracé qui confirma les dires de
son père. Il n'avait pas voulu se faire complice des ennemis de M. X. et s'était
refusé à tracer la tombe de ce dernier. Il accompagna cette déclaration de
mots obscènes à la façon des Guédé, qui ont leur franc parler et aiment les
jurons et les propos gras. Interrogé sur la cause de la mort de deux personnes,
Général Tracé se défendit d'en être responsable et assura que leur mort était
naturelle.

25 Esprits des morts ou personnes vivantes dont on a retiré l'âme.

Ada Tropica X,l. 1953



50 Acta Trop. X, 1, 1953 — Ethnologie

Fouillé, qui suivit immédiatement Tracé, avait deux zombi dont il aurait
souhaité se défaire, car ces âmes captives, à force d'avoir faim, étaient devenues
enragées.

Les « expéditions ».

La façon la plus cruelle de se venger d'un ennemi est d'envoyer
un ou plusieurs morts sur lui. Les détails sur cetle redoutable
opération magique sont, comme il est naturel, rares et d'authenticité
douteuse.

Comme en créole cette pratique de sorcellerie s'appelle «

expédition », Saint-Expédit y joue un rôle important. Le bokò qui, pour
son compte ou celui d'un client, s'apprête à lancer des zombi sur
la victime désignée, doit tout d'abord invoquer le saint, dont il
aura mis l'image tête en bas. Il prononcera à l'adresse du Saint la
prière suivante : « Seigneur mon Dieu, viens chercher à perdre un
tel afin qu'il soit disparu (sic) devant moi comme la foudre et la
tempête. Saint-Expédit, vous qui avez le pouvoir d'expédier la
terre, vous êtes un saint et moi je suis un pécheur, je vous invoque
et vous prends pour mon patron dès aujourd'hui. Je vous envoie
chercher un tel, expédiez sa tête, expédiez sa mémoire, expédiez sa

pensée, expédiez sa maison, expédiez pour moi tous mes ennemis
visibles et invisibles, faites éclater sur eux la foudre et la tempête.
En l'honneur de Saint-Expédit : Trois Paler. »

La réussite de ces rites d'envoûtement dépend cependant du
bon vouloir de Baron-Samedi, ce maître tout-puissant des morts.
Le bokò frappe trois fois avec son coupe-liane la pierre qui
symbolise le dieu, en répétant chaque fois son nom. Il est alors possédé
par Baron-Samedi qui, s'exprimant par la bouche de son choual,
ordonne à celui qui l'invoque de se rendre à minuit au cimetière
et d'offrir devant la croix qui lui est consacrée des bananes, des

patates crues hachées menu et de prélever ensuite une poignée de
terre pour chaque mort qu'il souhaite « envoyer sur sa victime ».

Cette terre doit être jetée sur le chemin que suit à son ordinaire
l'ennemi dont on cherche à se défaire. Qu'il touche ou qu'il
enjambe cette terre, peu importe, les morts pénétreront dans son corps
et ne le lâcheront pas. Il ne tardera pas à se sentir indisposé, à
avoir de la fièvre et à éprouver des maux de tête ou de ventre 2".

Traitement d'une « expédition ».

Tout sortilège peut être défait si l'on s'adresse sans trop tarder
à un houngan ou à une mambo dont les « connaissances » sont
plus grandes que celles du bokò, auteur du mal.

26 V. Marcelin, op. cit., pp. 120-124.



A. Métraux, Médecine et vodou en Haïti 51

En 1940 j'ai été le témoin, chez la mambo Desina, du traitement d'un homme
sur lequel un ennemi avait « expédié » trois morts. Le patient (que nous
appellerons Albert) était couché sur une natte sous le péristyle du houmfor
en compagnie d'autres malades. Son état était alarmant. Comment imaginer
que l'être au leint grisâtre, au corps squelettique qui restait immobile, comme
pour économiser un reste de vie. était encore quelques semaines plus tôl
un solide débardeur sur les quais de Port-au-Prince Son histoire tenait
en peu de mots. Un jour il se sentit soudainement indisposé. Depuis lors i!
ne faisait (pie dépérir. Sa famille, inquiète, le mena chez un houngan qui
diagnostiqua aussitôt un « envoi de trois morts ». Malgré la difficulté du
cas, il s'offrit à le soigner pour une somme très élevée, mais le traitement
compliqué et cruel auquel il soumit le malade ne donna aucun résultat. A
trois reprises, il avait brûlé sept allumettes contre la peau de son client sans
que pour cela les morts consentissent à lâcher prise. Albert, ayant perdu tout
espoir, tomba alors dans un état de prostration tel qu'il refusa toute nourriture
pendant plus de quinze jours. Ses parents le portèrent alors chez Desina, qu'ils
supplièrent de le sauver. Celle-ci n'accepta de s'occuper de lui que lorsque le
dieu Brizé, auquel elle avait demandé conseil, lui eut promis son aide.

La cérémonie destinée à rompre l'envoûtement eut lieu le soir dans la kay
Gédé (sanctuaire des Guédé) qui, chez Desina, est située derrière le péristyle.
On y avait tracé sur le sol un vèvè — dessin symbolique généralement exécuté
avec de la farine de maïs, mais qui avait été remplacée par de la cendre et du
marc de café puisqu'il s'agissait de divinités associées aux mystères de la
mort. Les motifs représentés étaient les attributs des Guédé — croix, pelle,
pioche, etc. Sur une table placée près de l'autel des Guédé étaient disposés
divers accessoires devant servir à la cérémonie : une pierre noire et luisante
sur laquelle était collé un petit miroir représentant le dieu Brizé, une bouteille
de kimâ "~ et de clairin, trois calebasses contenant du maïs grillé et des

cacahuètes, cinq paquets d'herbes médicinales et enfin trois cierges, deux jaunes
et un noir. Trois auges de bois, placées sur le sol, étaient remplies d'un liquide
dans lequel des herbes médicinales avaient été mises à infuser avec de la bile
de taureau.

Dans la cour où se trouvent les « reposoirs », c'est-à-dire les arbres
consacrés à diverses divinités, s'ouvrait un trou d'environ deux pieds de profondeur,

que l'on venait de creuser. Un bananier avec tronc et racines était appuyé
contre l'arbre du dieu Legba. Sept lampes éternelles étaient rangées tout autour
de la fosse. Le récipient qui contient l'huile sur laquelle flotte la mèche n'est
pas un bol en terre cuite, mais, conformément à une tradition qui serait venue
de « Guinée », une demi écorce d'orange.

Tel était le cadre dans lequel se déroula la cérémonie suivante :

Desina, ayant pris place dans la « maison des Guédé », donne l'ordre de
lui amener le patient, que les hounsi aident à marcher. Il porte pour la
circonstance une longue chemise blanche à encolure brodée, dont on le dépouille
avant de le coucher sur deux nattes que l'on a eu soin de poser sur le vèvè.
Le malade sera donc en contact immédiat avec les symboles représentant les
Guédé et participera de leur caractère sacré.

Les assistants et la mambo procèdent alors à sa toilette, comme si ce corps
émacié et grisâtre était déjà celui d'un cadavre. Ils lui nouent une mentonnière
sous la mâchoire, bouchent ses narines et ses oreilles avec du coton et ramènent

ses bras conlre son corps, les paumes des mains dirigées vers le haut,

27 Kimâ ou kimâga. Liquide contenant divers ingrédients magiques que l'on
vaporise avec la bouche au cours de certaines cérémonies.



52 Acta Trop. X. L 1953 — Ethnologie

Pour maintenir ses pieds serrés l'un contre l'autre, ils lui lient solidement les

gros orteils.
Le principal acolyte de la mambo répand sur le corps du patient des grains

de maïs et des cacahuètes, qui forment de petits tas sur son front, sa poitrine
el dans ie creux de ses mains. Desina, prenant par les pattes la poule blanche
et noire et le coq frisé, les présente gravement aux quatre points cardinaux,
geste qu'elle accompagne de courtes invocations aux esprits. Elle remet la poule
à son assistant qui l'approche du malade de façon qu'elle puisse picorer les
graines en commençant par celles placées sur la tête du malade. L'oiseau
par son avidité manifeste le bon vouloir des esprits qui sont invoqués par
Desina. Par contre, le coq se refuse à toucher aux grains. Son indifférence étant
de mauvais augure, on appelle le jeune houngenikon 28 Tulius, qui lui examine
les yeux à la lueur d'une chandelle. Il recommence l'expérience sans aucun
succès. Desina se fait apporter un magnifique coq rouge qui, dans l'attente de

quelque sacrifice, était attaché sous le péristyle. L'animal, sans doute affamé,
donne des coups de bec si vigoureux que le malade, qui avait réussi jusqu'ici
à garder l'immobilité la plus complète, tressaute de peur. Desina cherche à le

rassurer en lui disant que ses clients n'ont rien à craindre, car elle ne les a

jamais fait souffrir — faisant ainsi allusion au traitement barbare que U'

pauvre Albert avait subi aux mains du houngan qui l'avait soigné. Cependant,
par précaution, Tulius couvre des mains les yeux du malade pour les protéger
contre l'appétit du coq. Après avoir permis au coq de goûter à chacun des tas
de grains, l'assistant le pose sur le haut des cuisses du patient, et va chercher
la poule tachetée et l'autre coq qu'il place côte à côte sur sa poitrine, la tête
tournée vers l'autel. Desina marmotte un pater, un ave, un credo et une prière
à Saint Expédit, avant de se lancer dans une série d'invocations cl de formules
plus ou moins magiques qui commencent ainsi :

« En nom Dieu le Père, Dieu le Fils, et Dieu le Saint Esprit, en nom Marie,
en nom Jésus, en nom tous les Saints, lotis les Morts, etc., etc. »

Elle se lève, prend les deux oiseaux dans ses mains et les passe longuement
contre le corps du patient en commençant par la tête. Efle se livre à cette
opération avec une certaine violence, tout en répétant avec son assistant des
formules magiques dont je ne distingue que les phrases suivantes : « Tout ça qui
mauvais, c'est pou(r) so(r)ti, tout ça qui bon, c'est pou(r) entré. » Ils
s'interrompent pour faire entendre un petit bruit que l'on peut rendre par : té, té, té,
â, tétété...

L'assistant a pris la place de la mambo. Tenant un oiseau dans chaque
main, il les passe, en croisant les bras, sur la poitrine du malade et les promène
ensuite tout le long de son corps, s'altardant sur la poitrine, comme s'il cherchait

à balayer une substance invisible. Le malade tressaille à plusieurs
reprises, mais la mambo, d'un ton autoritaire, lui enjoint de ne pas broncher.
Desina et son acolyte énumèrent une série de noms qui sont peut-être ceux
d'esprils ou d'ancêtres de leur client. Elle demande aux Iwa de le « délivrer »

et de lui rendre la santé, avec la « permission du Bon Dieu ». Les noms des
dieux protecteurs du sanctuaire — Brizé, Agirwa-Linsou. Fatras, l)oub(le) —
et d'autres Guédé reviennent souvent dans les prières, qui se succèdent de plus
en plus rapidement. Une dernière fois on passe le coq et la poule sur le corps
du malade et on les place auprès de lui, épuisés de fatigue et étourdis, où ils
restent sans bouger. C'est la poule tachetée qui a pris 1'« expédition », c'est-à-
dire les morts. Quant au coq " frisé », il a absorbé le « mauvais air » et sera
mis en liberté. Il disparaîtra emportant avec lui les mauvaises influences dont
il est porteur. Malheur à qui aura l'imprudence de s'en emparer pour le manger.

2H Houngenikon : Titre de la hiérarchie vodou porté par un initié qui dirige
les chœurs et assiste le prêtre ou la prêtresse.



.1. Métraux, Médecine et vodou en Haïti 53

L'assistant passe de petites calebasses le long du corps du patient et lui en
coiffe ia tête. 11 fait de même avec la pierre de Brizé. Desina reprend ses prières
qu'elle coupe de ses tététété... Soudain l'assistant remplit une calebasse d'eau
qu'il a été puiser dans une des auges et en jette le contenu sur le malade qui
Iressaute, se débat, cherche à s'asseoir et se met à grogner. On le somme de
rester immobile et Desina déclare que ce n'est pas de sa faute s'il se trouve
dans cet étal. On continue à l'asperger avec violence jusqu'à ce qu'il soit tout
trempé et couvert de feuilles et d'herbes mouillées. On le fait asseoir et on
lui frotte vigoureusement le buste avec l'eau du « bain ». Une des parentes du
malade, qui s'était tenue accroupie près de ses pieds, éclate en pleurs et se met
à crier qu'elle n'en peut plus. Elle cherche à sortir, mais on la force à rester.
Quelques instants plus tard elle réussit à se sauver dans la nuit. L'assistant de
la mambo continue à baigner le malade avec, la même vigueur brutale. Ce

dernier, pendant l'opération, perd sa mentonnière et ses liens.
L'assistant fait flamber du clairin dans l'assiette contenant la pierre de

Brizé. Il saisit les flammes dans sa main et les fait courir le long du corps du
malade debout devant lui. Desina prend ensuite une bouteille de kimâ dont elle
absorbe une gorgée qu'elle souffle contre le visage d'Alberi. Celui-ci veut se

couvrir la face avec les mains, mais en est empêché par l'assistant qui le masse
avec une énergie redoublée el, lui étirant les bras, le frappe à la saignée, sur
les épaules et au pli du genou.

Bains et frictions terminent la parlie du traitement qui a lieu dans la maison
des Guédé. Le second acte a pour scène la cour où a été creusée la fosse dont
il a été question plus haut. On y mène le malade qui marche péniblement,
appuyé sur ses amis.

Des calebasses contenant des graines de maïs et des cacahuètes grillées ont
élé déposées sur le bord de la fosse dont le pourtour est éclairé par les sept
lampes éternelles faites de pelures d'orange. On aide le patient à y descendre
et on lui remet le bananier qu'il prend dans ses bras. L'acolyte de la mambo
tenant par les pattes la poule tachetée la lui fait passer à plusieurs reprises le

long du corps, de la tête aux pieds. Quant à Desina, elle ne cesse de réciter des

prières et des incantations, dont voici quelques fragments notés au vol :

« Pu pèmisiô Rô Dié. lé Se. lé Mo. pu poiivwa Papa Prisé. Mésyé Agirwa
Lèsou, Mésyé L'atra, Gédé-doub, tout Gédé, m'mâdé ou la vi pou nom In.
M'achté kôtâ, m'payé ou, m'pa d_>e...»

(Pa(r) pc(r)mission (du) Bon Dieu, les Saints, les Morts. pa(r) (le) pouvoi(r)
(de) Papa Brizé, (de) Monsieur Agirwa-Linsou, Monsieur F'atras, Guédé-double.
lotis (les) Guédé, je vous demande la vie de cet homme-là. Je l'achète au comptant.

Je vous paye, je ne vous dois rien...1
Sitôt la prière finie, l'acolyte verse le contenu des calebasses dans ses mains

et en frotte le corps d'Albert. 11 répand ensuite l'eau d'une cruche, d'abord sur
sa tête, puis sur tout son corps, et finalement il la brise sur le rebord de la
fosse. Il verse l'huile des lampes dans ses mains pour en oindre le malade. La
poule tachetée est mise au fond du trou contre le tronc du bananier et couverte
de terre. Lorsque la fosse est à moitié pieinc, Tulius saisit le malade sous les
bras et le tire du trou d'un mouvement brusque. Albert doit être soutenu car
il est sans force. L'assistant remplit la fosse de terre, qu'il égalise avec soin
et sur laquelle il dispose trois lampes éternelles.

C'est le moment décisif pour mettre tes morts en fuite. Albert est
vigoureusement frotté avec du clairin enffammé et on lui fait sauter trois petits tas de

poudre enlre les jambes. Desina et son compagnon vaporisent du kimâ sur lui
pendant qu'on fait claquer les « fouet-cache » à quelque distance du sanctuaire.
On apporte une chemise maldyòk blanche avec des pièces rouges dont 1 acolyte
prend un des pans qu'il tord et qu'il expose au feu. Il trace avec le tissu carbo-



54 Acta 'Prop. X. 1, 1953 — Ethnologic

nisé des signes sur la face et la poitrine du patient auquel il fait revêtir la
chemise. Albert remet la chemise de nuit qu'il portait au début du traitement,
mais retire ses caleçons. Desina lui enjoint de cracher autant qu'il peut et de

rentrer tout seul sous le péristyle. Il obéit sans que personne ne Faide. Lorsqu'il
est à nouveau sur sa natte, on lui attache un foulard autour de la téle et. à sa

demande, on lui lave les pieds avec de l'eau dans laquelle des herbes ont
infusé. On lui fait boire un thé. Il déclare alors se sentir beaucoup mieux. En
fait, le traitement réussit si bien que, quelques jours plus taid, Albert était un
autre homme. Il s'était remis à manger et. avant repris des forces, décida de ne

plus rester couché.
Desina ne voulut pas le laisser partir sans l'immuniser contre toute nouvelle

« expédition ». Elle l'engagea à devenir kâzo, c'est-à-dire à passer par tes rites
d'initiation dont la durée est d'environ un mois J'eus le privilège d'assister à

sa sortie de réclusion et d'être son parrain lorsqu'un nouveau nom lui fui
donné. Albert reprit son ancien métier et j'eus souvent l'occasion de le voir
lorsqu'une cérémonie était célébrée chez Desina.

Un habitant de la vallée de Marbial, homme intelligent et
relativement instruit, écrivit sur ma demande quelques observations
faites par lui chez un houngan du voisinage. Eidélis. cpii jouissait
d'une grande réputation de guérisseur.

Quand il s'agit d'un malade qui a un « mori sur lui », Eidélis
dit à la famille d'acheter un porc avec des marques spéciales aux
quatre pattes, deux poulets, un mouchoir blanc, une calebasse
« nègre » avec couvercle, un petit cercueil, une marmile avec son
couvercle, un fouet, une brique de savon et divers aliments. U
demande aussi une pelile bouteille contenant du dékâpé 2", de la
«répugnance» (asat'etida), une drogue pharmaceutique connue
sous le nom de ifòk ou vlé (il faut que vous vouliez), de « l'eau
tranquille », qui est également une drogue qui s'achète chez le
pharmacien, une boule de bleu de lessive et, enfin, une chaise neuve. Ce

n'est que lorsque tous ces articles sont réunis que Eidélis consent
à célébrer les rites qui éloigneront l'esprit qui s'est emparé du
malade. U appelle le mort et chante le chanl suivant :

Jénéral mato, m'apé ba ou mâjé Général marteau, je le donne à manger.
Fè kou ou fé, sé pou aie Quoi que tu fasses, il faut partir.
Brizé, yo rélé Brizé, mayo Brizé, on appeile Brizé, \va yo
Kainiti tôbé itti ilio, sé pou ale. Le caïman est tombé dans f'eau, il faut partir.
Va-tâ Satâ, je rénôs atézè Va-t'en Satan, je renonce à tes œuvres
Atépò, éklipsé Salti. A tes pompes, éclipse-toi, Satan!

Eidélis place drogues, aliments et objets dans la calebasse à

couvercle. Il appelle le membre le plus pauvre de l'assistance et lui
donne 7 gourdes 70 centimes pour qu'il aille déposer le récipient
devant « Baron-cimetière ». En marchant le porteur ne doit jamais
regarder derrière lui, et le houngan le fait suivre par quelqu'un
tenant un tison à la main.

28 Substance pharmaceutique ayant la propriété de mettre en fuite
(décamper) les mauvais esprits et autres forces maléfiques.



.1. Métraux, Médecine et vodou en Haïti 55

La maladie, comme nous l'avons dit plus haut, peut être causée

par un hva Pétro qui « lient » sa victime. Le cas ne peut être traité
que par un houngan ayant beaucoup de connaissances. Parmi les

renseignements cpie notre informateur marbialais nous a fournis
au sujet du houngan Eidélis se trouvent des détails fort curieux
sur la façon dont il guérit un enfant qui était accablé par un hva
Pétro.

Une famille vivant dans les bailleurs de Marbial avait un enfant dont l'état
inspirait les plus vives inquiétudes. Les remèdes et les « bains » conseillés par
les docteurs-feuilles étant de toute évidence impuissants contre le mal, la
famille vint consulter le houngan Fidélis. Celui-ci présenta au père trois caries,
en le priant d'en tirer une. Le houngan, après l'avoir regardée, lui dit : « Mon
cher, vous êles venu me trouver pour un enfant malade. Près de chez vous
s'élève un gros figuier dont le tronc esl creux. Tous les jours à midi on peut
voir sur une branche une grosse couleuvre qui se chauffe au soleil. C'est un
hva Petro et c'est lui qui « tient » votre enfant. Si vous ne régiez pas cette affaire
avec lui, vous risquez gros. Il vous faut acheter un cochon blanc et noir, une
chèvre, un coq, une poule, du riz, de la farine de maïs, des haricots, du millet,
un rôn kochô (lilt, rond de cochon, morceau qui fait suite à la tête de porc)
un gros dindon, un chien pour les Iwa Mondong 30, un gros coq pour Mapiang
et une cassavo. Quand vous aurez réuni tous ces articles, vous viendrez me
l'annoncer. »

Le père ayant fait savoir au houngan qu'il avait acheté tout ce qu'il lui avait
indiqué, celui-ci lui promit de se rendre chez lui le samedi suivant pour faire
venir ie Iwa. II arriva au jour convenu, après le coucher du soleil. Le maître
de maison vint à sa rencontre, une cruche d'eau à la main. Le houngan prit la
cruche et, après une libation aux quatre points cardinaux, se mit à chanter :

Papa Pétro, Mapiâg Papa Pétro, Mapyang
'/.âdo e Kâsô fè Zandor 31 et Cançon fer 32

Mme di non, mivê. rivé Je vous dis que je suis arrivé
Pou nou vini asislé mwê II faut venir m'assister

Il se dirigea vers la hutte, où les personnes présentes se mirent à genoux pour
le saluer. Les tambourinaires battirent leurs tambours en signe de salutation.

Le houngan, appelant le maître de maison, lui dit : « Je vais appeler tous les
« mystères ». Donnez-moi les provisions. » On lui apporta un grand panier plein
de bananes, de patates, de giraumonts, de mirlitons, d'ignames, ainsi qu'un œuf,
une chandelle, une bougie et deux calebasses. Avant fait boucaner ces différents

aliments, il les mit dans une calebasse qu'il confia à une personne (mti-
douka) pour qu'elle la dépose à un carrefour avec une pièce de monnaie noire.

30 Mondong : Groupe de hva du rite Pétro-Congo, auxquels on offre des

chiens en sacrifice.
31 Les Iwa Zandor (Zâdo) dont il est question dans ce chant constituent,

non pas une famille d'esprits, mais un groupe avec un « point » (pouvoir)
spécial, lin font partie : Ti-Jean, Marinette-bois-chèch, Congo-savane. Ils sont les
exécuteurs des hautes œuvres, des esprits vengeurs et terribles. Ils ont pour
attribut des fouets dont les claquements tiennent à distance les autres Ima qui
voudraient venir déranger une cérémonie. Les hva Zandor. tout comme les
Jumeaux ou maroso, reçoivent les offrandes de nourriture dans des gamelles
(grandes calebasses ou auges en bois).

32 Objet rituel en fer.



56 Acta Trop. X, 1, 1953 — Ethnologie

Le houngan entra sous une tonnelle qui avait été élevée à proximité de la
maison et là il fit une cérémonie accompagnée de chants dans lesquels tour-à-
tour les Ima étaient invoqués. Voici le chant pour un hua Pétro :

Papa Pétro. m'apé ba ou mâjé Papa Pétro, je vous donne à manger
Pou ou logé maladi-a Pour que vous abandonniez la maladie
M'apé ba ou pu ou Je vous donne votre part
Pou ou bâ mwê pam Afin que vous me donniez la mienne

Le hva Pétro descendit alors sur le malade qui se dressa d'un coup. Il se

dirigea vers l'autel où, prenant des pains, il les distribua à tous les membres de la
famille. On réunit alors tous tes animaux destinés au sacrifice. Le malade but
à ideine bouche le sang du cochon dont on avait percé la gorge. Le Iwa, apaisé
par ce sacrifice, consentit à lâcher sa proie.

Si le patient, une fois guéri, refuse de payer le houngan, celui-ci
peut se venger en faisant revenir sur lui le mort qu'il a expulsé.

Grossesses prolongées.

Les loups-garous et les charmes magiques sont cause que beaucoup

de femmes disent avoir été enceintes pendant de nombreuses
aimées sans pouvoir accoucher. Les fréquentes pertes de sang (pè-
disyô) empêcheraient le fœtus de se développer. Mme Auguste me
raconta qu'à la suite de fréquentes hémorragies elle élait restée

grosse plus de trois ans. Lasse de payer en vain des docteurs-
feuilles », elle était allée consulter un houngan. 11 lui demanda si

en songe elle n'avait pas vu une femme qui lui avait fait un pied
de nez. Elle ne s'en souvenait pas, mais le houngan lui expliqua
alors qu'une des concubines de son mari élait une mauvaise femme
qui multipliait des wâga contre elle pour retai der sa délivrance.
Seule une cérémonie vodou pouvait la tirer d'affaire. Elle
consentit à en faire les frais. On lui fit boire le sang chaud d'un ponici
noir et blanc qui fut enterré avec une poupée dans un cercueil.
Comme ses pertes de sang ne s'arrêtaient pas, le houngan la
renvoya chez un « docteur-feuilles » qui lui fit prendre diverses « doses

». Un mois après, elle accouchait d'un garçon qui, sur le conseil
du houngan, fut baptisé « Nous là ».

Théorie et pratique de la médecine populaire.

Etat sanitaire de lu région de Marbial.

Les observations consignées dans ce chapitre ont été faites exclusivement
dans la vallée de Marbial. près de Jacmel, au cours de l'enquête ethnographique

préliminaire au Projet d'Education de base de l'Unesco. A celle époque,
l'état sanitaire de la région était lamentable. Une ou deux fois par semaine, un
médecin de la ville venait passer quelques heures dans la vallée, mais même
les honoraires modiques qu'il réclamait représentaient une dépense trop lourde
pour la plupart des paysans. La misère avec son cortège de maux avait atteint



A. Métraux, Médecine et vodou en Haïti 57

un point extrême à la suite de deux années de sécheresse qui avaient épuisé les

maigres ressources que les habitants tiraient d'un sol appauvri et érodé.
N'étant pas médecin, il nous a été impossible de préciser au moyen de

statistiques la fréquence des affections endémiques dans la région. Selon les
renseignements fournis par le médecin qui s'occupait de la région depuis de
longues années, les maladies les plus communes étaient le pian, la malaria, les

vers intestinaux, les ulcères tropicaux et la tuberculose.
La grande majorité des habitants (80 % dans d'autres régions d'Haïti) souffrent

du pian. Cette maladie cutanée au stade primaire est éphémère et, malgré
sa grande communicabilité et son extension, ne constituerait pas un problème
économique et social d'envergure si les manifestations secondaires et tertiaires
n'avaient des conséquences beaucoup plus graves. Elles peuvent entraîner une
incapacité au travail partielle ou totale pour des périodes variant de quelques
semaines à la vie entière. Certaines déformations osseuses causent une infirmité
permanente. Le pian, en s'attaquant au cartilage du nez et à la voûte du palais,
provoque des défigurations affreuses. On rencontre parfois sur les routes des

paysannes cjui sont l'image même de la mort. Le « crabe » est une forme du
pian qui rend douloureuse la plante des pieds ou des mains et empêche le
malade de s'adonner à ses activités normales.

La facilité avec laquelle le pian se communique tient à l'ignorance des
paysans. Des mères couvertes de plaies pianiques n'en portent pas moins leurs
bébés nus sur les bras. Des hommes frollcnt les lésions de leurs jambes contre
le pied des chaises sur lesquelles d'autres viendront s'asseoir.

Les paysans sont accoutumés aux manifestations du pian et ne cherchent
pas à le traiter par la magie. Ils savent que des injections sont nécessaires et
accourent des régions les plus reculées se faire soigner dans les hôpitaux de la
ville ou aux postes établis par les missions sanitaires américaines. La campagne
contre le pian par la pénicilline s'est faite avec la coopération reconnaissante
des campagnards. Les piqûres antipianiques sont jugées si efficaces qu'il arrive
parfois que les paysans cherchent à se les faire administrer par fraude pour
soulager d'autres maux que le pian.

La nécessité de traverser à tout instant la rivière qui coupe la route de

Marbial, de marcher dans la boue et la poussière des sentiers, ainsi que le

manque général d'hygiène sont aillant de causes qui retardent la guérison des
plaies accidentelles et les font dégénérer en ulcères de longue durée. Ces

ulcères tropicaux revêtent parfois une telle gravité qu'ils rendent infirmes
ceux qui en sont affligés. Nous avons connu deux jeunes gens réduits à

l'immobilité par l'état de leurs jambes rongées par des ulcères. Ils ne voulaient
cependant pas aller se faire soigner à la clinique de l'Unesco par honte de
devoir exhiber les haillons dont ils étaient couverts.

Le fait que la plupart des huttes ont un sol en terre battue et que les habitants

ne mettent guère leurs sandales que pour aller en ville ou pénétrer à

l'église le dimanche contribue à la propagation des vers intestinaux. Les parasites

constituent une maladie sérieuse chez les enfants de deux à sept ans.
Les cas de malaria se multiplient à la fin de la saison pluvieuse lorsque les

« maringouins » (moustiques) commencent à pulluler dans les mares et les
flaques d'eau laissées par les crues. Les paysans s'imaginent que ces insectes
leur viennent de l'Ile de la Gonave et qu'ils ne disparaissent (pie lorsqu'un vent
propice les ramène à leur lieu d'origine. On se résigne à leurs morsures ou
on cherche à s'en préserver en brûlant de la bouse de vache ou des nids de
termite (nich pou-biva). Avant la campagne d'éducation de base de l'Unesco,
le paysan n'établissait pas de rapports entre l'apparition de ces insectes et la
recrudescence de la malaria. Le traitement à base de quinine ou de produits
similaires est trop cher pour la plupart des paysans, qui se contentent de tisanes



5S .4c/a Trop. X, 1. 1953 — Ethnologie

et de bains aromatiques. Aussi les attaques se prolongent-elles pendant des
semaines, laissant le malade affaibli et incapable de s'adonner avec l'énergie
nécessaire aux travaux des champs qui, à ce moment précis, réclament toute
son attention.

La déficience de calcium dans l'alimentation expliquerait peut-être fa

fréquence des caries dentaires. Il est peu de paysans qui ne se piaignent de

maux de dénis ou n'exhibent des mâchoires dégarnies. Beaucoup d'enfants de
dix à quinze ans ont déjà perdu hou nombre de leurs dents. Les 5 gourdes
(environ ô francs suisses) que les dentistes réclament pour une extraction
apparaissent aux paysans comme une somme exorbitante que seules quelques
personnes aisées conseillent à payer.

Maladies connues par les paysans de Marbial et théorie de lu maladie3*.

Les maladies < naturelles » sont celles qui sont familières ou dont la
durée est brève. Voici la définition qui m'en a été donnée par un paysan : « La
maladie qui commence aujourd'hui et finit demain, nous disons que c'est
une maladie naturelle, avec certitude, de même toute maladie qui ne dure pas,
telles que fièvres, maux de tête, coliques, rétroversion de la matrice. Les gens
ne se font pas de souci à leur sujet, car ils savent qu'elles ne les Ilient pas.
J'ajouterai les maux d'entrailles, les maux d'yeux, la grippe, la chute de la
biskél, la syphilis, les entorses si elles sont petites. Tous les Haïtiens sont
habitués à ces maladies. Il ne leur vient pas l'idée que c'est un houngan qui
les a envoyées, et ils ne pensent pas que ce soit des poisons.

Voici la liste des maladies naturelles avec de brèves indications sur leur
étiologie.

« Saisissements. Maladies causées par une peur subite ou par une très
mauvaise nouvelle, en particulier par l'annonce de la mort d'un être qui vous
est cher. Le saisissement » peut aussi être provoqué par un accès d'indignation

lorsqu'on a été victime d'une injustice ou d'un outrage gratuit.
En cas de saisissement le sang monte à la lète où il dérange le

cerveau, obscurcit la vue et entraîne parfois la cécité. On prescrit des ventouses
et des scarifications.

Les « saisissements » sont fréquents et dangereux chez les nourrices. Ils
se produisent fréquemment à la suite d'une querelle avec le mari. Le lait

tombant dans le sang se porte à la lète, entraînant des états de folie passagère.

Ces troubles connus sous le nom de lèt-ptisé f lait passé ») se soignent en
appliquant sur la tête des objets froids ou des compresses de glace. 11 est

également recommandé de mettre sur le front de la patienle de la muscade et
du pain trempé dans du vin. On lui fait boire une décoction préparée avec des
arêtes de morue, des feuilles de quéncp (Melicocca bijuca). de corossol (Annona
nutricata), de palmiste (Oreodoxa regìa), d'oranger et des racines de <; pois
nourrice ». Un autre remède qui passe pour très efficace est un café préparé
avec des morceaux de hareng, 5 clous de girofle, de l'ail violet, et 5 pieds de

lanman (Solanum nigrum). Ces ingrédients sont triturés dans un mortier et mis
dans une grèg (poche en tissu) sur laquelle on fait couler de l'eau bouillante.
On avale ce liquide avec un peu de taffia. On traite aussi le « lèt-pasé » avec un
« café à base de pois piante (Cassia occidcntalis) et de pois nourrice »

torréfiés et moulus. En outre, la malade doit boire un peu de son propre lait.
33 Nous avons volontairement omis de cette étude .enumeration des soins

accordés aux femmes enceintes et aux jeunes mères ainsi que toutes les
pratiques d'obstétrique sur lesquels nous avons recueilli de copieux renseignements.

Ces observations seront incluses dans un travail consacré à la maternité
et l'enfance dans la vallée de Marbial.



A. Métraux, Médecine et vodou en Haïti 59

Sang gâté. Cette maladie est souvent produite par un « saisissement »,

mais les « mauvaises humeurs » peuvent également corrompre le sang, ou,
pour nous servir de l'expression locale, « tourner le sang en eau ». Il suffit
parfois d'attraper un refroidissement pour souffrir de ce mal. C'est pourquoi
tes femmes évitent de se mouiller les pieds après avoir repassé. Le « sang gâté »

est quelquefois à l'origine d'une pleurésie ou de la tuberculose.
Les adolescents des deux sexes s'exposent à ce mal s'ils n'évitent de manger

des fruits acides. La frèchè (fraîcheur) est une forme virulente du « sang
gâté » que l'on reconnaît à l'apparition de plaies purulentes. En général, une
mauvaise condition du sang se manifeste par des boulons et des éruptions
cutanées et parfois par l'enflure des pieds. On préconise des dépuratifs divers
et en particulier une potion faite avec dit jus d'orange, du café et du taffia.
Pour le « sang gâté » dans la tête, on donne aussi une tisane de baume-tranquille.

Les boulons se traitent avec de la nicotine (siri) kalimèt).
Dans les cas graves, on a recours aux ventouses. Celles-ci sont de petites

calebasses perforées et bouchées avec de la cire. En guise d'alcool, on se sert
de taffia (clairin). On peut trailer les « humeurs dans la lète » par l'application
de sangsues, .surtout si on les pose à la lune décroissante.

Je pété (litt, «yeux qui éclatent»). Ophtalmie causée par la «cervelle
gâtée » qui distille des humeurs.

Fièv cho («fièvre chaude») ou fièv frisa («fièvre frisson»). Il s'agit le
plus souvent de la malaria que l'on attrape lorsqu'après avoir travaillé trop
tongtemps au soleil on sort dans le serein du soir. D'autres rendent l'alternance

de la pluie et dit soleil responsable de la « fièvre frisson ». Quelques
personnes sont d'avis qu'elle peut se contracter si on boit de l'eau polluée.
Le sang des malariques aurait tendance à se transformer en eau. Les fièvres
sont classées en jaune, blanche ou noire selon la couleur des excréments après
ingestion d'une potion appropriée. Pour ia « fièvre chaude », on préconise une
infusion de mombin baia (Trichilia hirta L.). de derrière-dos (Phyllanthus
niruri L.) et d'assorossi (Momordica charantia L.) ou une tisane faite avec du
cœur de campêche (Hacmatoxyton campechianum L.) et de gros-liane que l'on
doit prendre trois fois par jour.

La fièv fret (« fièvre froide ») ou la fièv zo (« fièvre des os », c'est-à-dire
qui fait mal aux os) sont des termes qui peuvent désigner soit la malaria, soit
certaines formes de grippes. Les traitements pour la fièvre sont très nombreux
et nous n'en indiquerons que quelques-uns. Aux premiers frissons, on recommande

de prendre un « bain » de feuilles et de boire une tisane faite avec du
derrière-dos (feuilles amères Phyllanthus niruri L.) acidulée avec des gouttes
de citron. On nous a également parlé d'une potion qui, une fois absorbée,
« marche par lotit le corps, en ramasse la chaleur et la fait sortir ». Des feuilles
de corossol appliquées sur les tempes auraient la vertu de faire tomber la fièvre.

Refroidissements. La grippe, les rhumes de cerveau, les maux de gorge
sont des affections bien connues des paysans qui possèdent bon nombre de
remèdes pour les soigner. Ils s'efforcent de les éviter dans la mesure du
possible et prennent toujours la précaution de se couvrir ou de rentrer chez
eux à l'heure du serein. Ils ont tout spécialement soin de ne pas manger les
aliments dont la température est contraire à f'état de leur corps. Tout comme
les Européens du XVIII« siècle, ils distinguent les aliments chauds des aliments
froids. Le maïs, le sésame, le riz, les arachides, les patates douces, les ignames,
les malangas (Colocasia esculenta), le manioc, les aubergines, les giraumonts,
les bananes, les noix de coco, les œufs, etc., figurent dans la première catégorie.
Les mirlitons, les haricots, les pois, le calalou, les avocats, les mangues, les
corossols (.Annona murienta L.), les caimites, les melons, les oranges, etc.,
rentrent dans la seconde. De même qu'il faut éviter de manger quelque chose



60 Acta Trop. X, 1. 1953 — Ethnologie

de froid lorsqu'on a chaud, il convient de ne pas se baigner lorsqu'on a absorbé
des aliments chauds.

Pour les rhumes, on donne des tisanes de feuilles de cirouelle (Spondias
purpurea), de liane-calçon et de languichatte (Eupatorium odoratum L.). On

prescrit — et avec raison — des thés de gingembre. Pour la toux, on boit une
infusion faite avec de l'aloès. coupée de taffia. On lave aussi la tête avec
l'eau dans laquelle on a fait infuser des feuilles d'oranger, de languichatte et
de morceaux de liane-calçon (Passiflora murucuja).

Tousser. Derrière ce mot se dissimule généralement la tuberculose,
maladie d'autant plus redoutée qu'elle est considérée comme étant l'effet d'un

< envoi de morts ».

Doulè. Les paysans entendent par douleurs » les peines rhumatismales
auxquelles ils sont fort sujets.

« Gaz. A Marbial, on se plaint beaucoup de gaz. Ceux-ci. en circulant
dans le corps, provoqueraient des douleurs et des maladies diverses. L'étiologie
des maladies du gaz » repose sur la croyance que tout individu a besoin,
pour maintenir son équilibre, d'une certaine quantité de « vent qui est
accumulée dans la région de l'estomac. Ce « vent », qui est Fair que nous
respirons, devient nocif lorsqu'il se dilate et se répand dans le corps. A la suite
d'un long jeûne, par exemple, il peut envahir la poitrine ou les intestins.
Il est particulièrement dangereux lorsqu'il pénètre dans les veines et monte
au cerveau où il affecte les oreilles et les yeux. C'est alors qu'on entend une
sorte de bourdonnement, semblable an bruit des feuilles dans un bois. Le
<t vent » ou « gaz » peut apporter une faiblesse au cœur et être à l'origine des
crises d'asthme. Un médecin haïtien qui traite depuis de nombreuses années les
gens de Marbial est convaincu que cette préoccupation des gaz est loin d'être
un souci imaginaire. Beaucoup de paysans souffrent réeflement de fermentations

intestinales du l'ait de mauvaises digestions. Celles-ci seraient dues à la
nature des aliments, parmi lesquels les féculents prédominent. L'état déplorable
de leur dentition joue sûrement un rôle dans ces troubles digestifs. En outre,
l'aérophagie et le ballonnement de l'estomac sont des affections qui se
manifestent fréquemment chez les cultivateurs qui passent des journées entières le
ventre creux.

Le meilleur remède contre le vent est un bain préparé avec les
feuilles dont voici la liste : calebassier, atiyayo (Ocimum gratissimum). bois-
nizé, bois d'ortie (Pctitia domingensis). coquelicot (Corditi sebestena), déba-
clou, feuilles de caféier séchées. ramassées au pied de l'arbuste, mombin franc
(Spondias mombin). mombin bâta (Trichilia hirlu). verveine violette, trompette
sèche (Cecropia pcltata). trois branches de frêne (Simaruba glauca) et d'oranger.

L'eau dans laquelle ces feuilles ont été mises à infuser est versée sur la tête
du malade.

Riskct tobé. Les paysans el parfois aussi des membres de l'élite attribuent
certaines maladies à la chute de leur biskèt. Cet organe, tant soit peu
mystérieux, serait un os crochu (cartilage qui s'articulerait de façon délicate
à la pointe du sternum. Un effort, un choc, une chute peuvent le faire t tomber

». On s'expose aussi à cet accident lorsqu'on soulève un poids très lourd
quand on est à jeun. La mise en place de la biskèt est un art qui a fait la
réputation de plus d'un ilòktè-fèy. Il consiste en massages du dos et de
l'abdomen. Pendant ces manipulations, ie patient doit rester assis les jambes
étendues. A un moment donné, on lui tire fortement les pouces. En cas de
chute de biskèt, on prescrit aussi une infusion faite avec trois bourgeons de-

caféier et une tige de fleur coucouy. Le liquide n'est vraiment efficace que si
l'on récite cinq fois devant le malade, cinq fois derrière lui et trois fois
au-dessus de son estomac l'oraison suivante :



A. Métraux, Médecine et vodou en Haïti 61

Abisyô lébit almèn adòb. Se Beloni poz la mê avâ Jézi. (Traduction : Ambition...

Saint Beloni pose la main avant Jésus.) Si l'on suit ce traitement, aucun
massage n'est nécessaire.

Mis tôbé (« l'anus tombé »). Douleurs au coccyx ou au bas des reins que les
femmes éprouvent lorsqu'elles se sont affaissées sous le poids d'un panier
trop lourd.

I.âmè tôbé ("«matrice tombée Rétroversion de la matrice. Symptômes:
douleurs au bas ventre, fièvre et vomissements. Se soigne avec des massages,
des « touchers », des ablutions avec de l'eau aromatisée par différentes feuilles
et avec un régime de tisanes.

Dos ouvert. Dislocation des vertèbres à la suite d'une chute, d'un faux
mouvement ou d'un effort prématuré après l'accouchement. Le traitement
comporte des massages avec de l'huile, des bains de feuilles, des applications de
bandes enduites de gomme tirée de l'arbre à pain, et enfin l'administration
d'un lòk (purge à base de ricin).

Pleurésie. En cas de pleurésie, on frictionne énergiquement le corps du
malade avec de la térébenthine et du clairin. On brûle sous le lit des grains de
café, des « parches » (détritus, enveloppes du café) et un nid de termites. On
fait boire au patient une potion consistant en café amer, gingembre et chaume
noirci par la fumée. Le noir de fumée passe pour donner de la force, car il
provient des « vapeurs cjui montent du feu ».

Pian. Cette maladie est connue populairement sous le nom de « gros bouton

». Ceux qui en sont atteints ne commencent à s'en préoccuper que lorsqu'elle
est « mûre ». c'est-à-dire lorsque les lésions secondaires se manifestent. A ce
stade, il faut éviter de se couper les ongles ou les cheveux. En général, les
paysans ne s'adressent pas aux rebouteux pour cette maladie, mais préfèrent se

faire administrer des piqûres par des docteurs. Il existe cependant une liane
qui, prise en infusion, élimine 1'« eau de bile », qui serait le principal agent du
mal. Quelques malades ne veulent pas recevoir d'injections au moment de la
pleine lune, par crainte qu'un bourrelet de chair ne se forme à l'endroit de la
piqûre.

Maklouklou. Nom créole de l'orchite ou hydrocele.
Kòkòbé. Recroquevillement des membres.
Inflammation de l'urètre. Le remède pour cette affection est une tisane de

malnommé (Euphorbia pilulifcrti).
Rétention d'urine. On prescrit une potion à base d'arachides, de racines de

ti-péta (Rucllia tuberosa), de muscade, de sucre blanc et de taffia. On se lave
avec un « bain » dans lequel on a mis à infuser de la liane savon (Gouania sp.),
des racines de médicinier blanc (Satropha sp. et de ti-péta (Ruellia tuberosa).

Vât-pasê ventre passé »), vât-modé morsure de ventre »), ti-vât (« petit
ventre »). vât-lib (« ventre libre »). trùchmt't vât (< tranchées de ventre »), autant
de termes qui désignent diverses affections intestinales, telles coliques, cholerines,

diarrhées, etc. Elles frappent, entre autres, ceux qui mangent des fruits
froids • après avoir eu chaud. La bouillie de farine mal préparée peut

occasionner une cholerine violente appelée ténès. L'eau contenue dans les troncs
de bananier passe pour un bon remède contre la diarrhée, surtout si on a

soin de dire une prière. Une infusion de feuilles de maïs guérit des indigestions
causées par le maïs.

Predite. Celle maladie féminine nous a été décrite dans les termes suivants :

Si une femme n'est pas enceinte pendant toute une année, c'est qu'elle fait une
frédité. Effe devient blanche d'un côté et ensuite de l'autre. Elle gonfle, et une
grosse boule se forme. C'est celte tumeur (blad) qui est cause du frédi. Il en
sort de l'eau. Il faut qu'un docteur l'opère, sans quoi la femme restera stérile.



62 Acta Trop. X, 1, 1953 — Ethnologic

Pèdisyô. (« I'ertes »), hémorragies dont souffrent les femmes enceintes et

qui empêchent le développement du fœtus. Celui-ci cesse de croître puisqu'il
ne reçoit plus le sang qui l'alimente.

Nous avons vu plus haut que ces accidents étaient parfois attribués à

quoique loup-garou qui aurait réussi à sucer le sang d'un enfant dans le ventre
maternel. Mais les paysans admettent qu'ils peuvent être la conséquence d'un
mauvais régime alimentaire, d'une chute, d'un « saisissement » ou d'une simple
imprudence, comme celle qui consiste à manger un aliment froid après avoir
marché au soleil. Après une hémorragie, une femme enceinte doit attendre
deux mois pour récupérer la perte subie.

Les menstruations normales qui sont produites par la lune sont nécessaires
et salutaires. Une fille qui, après sa quinzième année, n'aurait pas ses règles,
risquerait d'être étouffée par son propre sang.

Les dòktè-fèy prescrivent pour les pèdisyô une tisane faite avec du bois-
cochon (Tetragastris balsamifera), des racines de caféier, de l'écorce de sapotille
(Achras zapota) et des lianes de bois neuf, ainsi que des massages et des
applications de gomme dans le dos.

Pas délivré. Maladie féminine sur laquelle nous n'avons pu obtenir de
renseignements précis.

Bile. Un de nos informateurs nous a exposé la différence entre le fiel, qui est
un organe attaché au foie, et la bile, qui serait une substance composite à base
de sang, d'eau et de «vent », qui s'accumule près du cœur ou de l'estomac
lorsqu'on est fatigué et que le sang est en mouvement. Une personne malade
peut vomir du « fiel » ou de la « bile », selon les cas. On rend du fief — plus
amer que la bile — chaque fois que le canal de la vésicule qui le contient est
obstrué par de la nourriture. Le « fiel » est « un souffle de vie », car, s'il éclate,
on meurt sur-le-champ.

Vers intestinaux. Il est peu d'enfants qui n'aient des vers intestinaux.
Leurs petits ventres gonflés en font d'ailleurs foi. Tous les paysans que nous
avons interrogés sur ce sujet sont convaincus que les vers sont produits par le
lait maternel, surtout si l'enfant n'est pas sevré en temps opportun. Certains
vers cpii se forment spontanément dans l'estomac seraient particulièrement
dangereux, car « ils montent vers te cœur et le piquent ». Pour débarrasser
les enfants des vers qui les affaiblissent el provoquent des crises nerveuses,
les parents ont recours à des produits pharmaceutiques. Il existe quelques
vermifuges indigènes, que l'on prépare en faisant infuser des morceaux d'arbre
à pain avec une plante appelée zèb-a-vè (herbe à vers). On préconise aussi
une infusion de citronnelle et de romarin. Lorsqu'un enfant est pris de
convulsions, les parents ont soin de remettre ses membres en place pour éviter
une déformation permanente.

Malêg. Les plaies malignes ou ulcères tropicaux passent en général pour
une des nombreuses manifestations de la colère d'un être surnaturel, Dieu ou
esprit. C'est pourquoi on s'adresse de préférence à un houngan pour les guérir,
mais beaucoup de paysans cumulent le traitement magique avec des remèdes
de caractère purement profane. Le baka est un ulcère que l'on attribue à un
parasite appefé drâdrâ.

Dépôt ou abcès en dedans. Caillot de sang qui se forme à l'intérieur du
corps à la suite d'une chute.

Dat. Eruption cutanée causée par certains aliments, tels que la viande de

mouton, dont on dit qu'« elle sort sur la personne qui en mange », les aubergines
et les fruits de l'arbre à pain. Le traitement consiste à prendre de l'huile de
ricin (maskéti) avec de la poudre d'igname pulvérisée, dans le premier cas ;

dans le second, des aubergines brûlées, et des noix d'arbre à pain dans le
troisième. Cette cure est donc partiellement homéopathique.



.1. Métraux, Médecine et vodou en Haïti 63

Mal aux dents. Les paysans donnent de la carie dentaire une explication
inspirée par leur familiarité avec le règne végétal. Tout comme les plantes, ils
croient que les dents (zo) peuvent être attaquées par des vers. Ils en sont
d'autant plus convaincus qu'ils prennent pour des vers les nerfs et autres
filaments que le dentiste extrait de leurs dents. On dit aussi que le sang noir
qui monte à la tête peut entraîner des rages de dents. Pour soulager la douleur,
on conseille de tremper la dent dans une décoction de pelure de mangue, de

graines de Palma Christi (Eupatorium odoratimi) pas encore mûres et de
racines de languichatte. Les œufs ont la réputation d'être très nuisibles aux dents
des enfants. C'est pourquoi ils leur sont interdits jusqu'à l'âge de dix ou douze
ans.

Mal aux yeux. Les conjonctivites sont sans cloute fréquentes, à en juger par
la place faite aux maux d'yeux parmi les maladies les plus connues. Ces

inflammations seraient une des conséquences d'un brusque afflux de sang
à la tête. Il est donc essentiel de dégager la tête pour empêcher le sang de
« cuire » les yeux. On applique pour cela des ventouses sur le cou du patient.
On peut, selon les cas, procéder ou non à des scarifications. Dans les cas

peu graves, on se lave les yeux avec du clairin.
Gros-pied. Enflure chronique du pied (elephantiasis?). On contracte cette

maladie en foulant une poudre magique particulièrement forte mise sur votre
chemin par un sorcier.

Pa-gasô («pas garçon») ou pa-Iévé («pas levé»). Impuissance sexuelle,
qui a souvent pour origine lointaine l'imprudence d'une mère qui a laissé
tomber quelques gouttes de son lait sur les organes génitaux de son petit
garçon. Cette maladie est souvent due aux maléfices de quelque femme jalouse.
En ce cas, l'homme ne devient impotent que lorsqu'il cherche à tromper sa
femme ou sa maîtresse.

Brûlures (boulé). On les soigne avec des morceaux de lalma (aloès) dont on
frotte les plaies. La personne brûlée doit éviter les piments et les épices et
peut manger, au contraire, des mets rafraîchissants, comme les poireaux ou les
oignons.

Les paysans connaissent et traitent les foulures (fouli), les entorses (âtoch),
les luxations (pyé ou bra déjivèté). etc. Pour arrêter l'inflammation d'un
membre, ils le lient avec une cordelette.

Comme il ressort de cette enumeration, la médecine paysanne se fonde en
partie sur des notions qui étaient en vogue en France au temps de Molière. Les

paysans parlent volontiers d'« humeurs » et s'inquiètent de l'état de leur sang.
Ils sont grands amis des scarifications et des appfications de sangsues, sans
parler des clyslères. Quelques paysans gardent des sangsues chez eux et viennent
les poser pour une modeste rémunération. On applique des ventouses non seulement

pour le « sang gâté », mais chaque fois que l'on éprouve quelque douleur
dans le corps à la suite d'une chute ou d'une morsure, ou lorsque l'on veut
faire disparaître une enflure. Selon les cas, on scarifie la peau soulevée par les
ventouses. Les ventouses posées à la lune décroissante sont censées « emporter
le mal ».

Rebouteux et herboristes.

Les houngan et mambo sont à la fois prêtres, magiciens et rebouteux,
mais il n'en est pas de même des hommes et des femmes cpie l'on désigne sous
le nom de dòktè-fèy. Comme ce mot l'indique, ce sont des individus qui soignent
les maladies courantes et connues au moyen de simples (feuilles), sans négliger
toutefois les prières, les formules et les recettes magiques. Os rebouteux
doivent souvent leurs connaissances à une tradition familiale et les complètent
par des observations personnelles et par les avis et conseils que leur donnent



64 Acta Trop. X. 1, 1953 — Ethnologic

leurs aînés. Quelques-uns d'entre eux ont subi l'influence de la ville et les
médicaments de toutes sortes en usage dans le monde ouvrier leur sont familiers.

Les dòktè-fèy sont très nombreux à Marbial. Ce sont pour la plupart des

femmes. J'ai été particulièrement lié avec quatre d'entre elles. IClles m'ont
fourni sur elles-mêmes et leur profession des renseignements fort intéressants,
qui nous aident à mieux comprendre la psychologie des guérisseurs de la
campagne haïtienne.

Madame Simone, qui jouissait d'une excellente réputation dans la région,
devait toute sa science à son père, qui t'aurait lui-même acquise d'un médecin
de la ville ». En fait, la bonne vieille possédait surtout quelques notions
d'hygiène et se lavait consciencieusement les mains avant tout accouchement.

Madame Malvoire appartenait, elle aussi, à une famille dont plusieurs
membres avaient pratiqué la médecine. Elle prétendait cependant n'avoir rien
appris d'eux. Son intérêt pour la médecine s'était éveillé au cours d'une
maladie pour laquelle elle avait été soignée par un docteur médical ». C'est de
lui qu'elle assurait tenir toutes ses connaissances et elle en donnait pour
preuve le nombre de drogues pharmaceutiques dont elle avait retenu les noms
et qu'elle prescrivait à ses clients. Toutefois, elle faisait dans ses diagnostics
une part très large aux révélations surnaturelles qu'elle recevait en songe.
Ces rêves thérapeutiques lui venaient spontanément quand un malade s'adressait

à elle, et il lui arrivait parfois de connaître la nature de la maladie et le
traitement lorsque le malade qui venait la consulter était encore en route. Si.

pour quelque raison cachée, elle ne parvenait pas à obtenir la communication
surnaturelle du traitement, elle plaçait à son chevet une bougie et un verre
d'eau dans lequel elle faisait flotter trois feuilles d'oranger disposées en croix.
Elle demandait ensuite au Saint-Esprit, à la Sainte Merge et au Christ de

l'éclairer sur les remèdes qu'elle devait prescrire à son patient. Si la prière était
exaucée, elle faisait brûler un cierge en témoignage de gratitude. A l'époque
où je fis sa connaissance, la pauvre dòktc avait tellement de soucis matériels
qu'elle en avait perdu la faculté de recevoir des songes révélateurs. lòlle remédiait
à cette difficulté en priant ses malades de lui raconter leurs rêves, dont elle
tirait alors des indications sur l'origine de leurs maux et sur les remèdes à

recommander.
Madame « Grande-Merveille » avait atteint la cinquantaine et tenait boutique

à Port-au-Prince « quand Dieu est venu la chercher et lui a ordonné de guérir
son prochain ». Elle a commencé par magne, c'est-à-dire, masser ou imposer
les mains, suivant le cas. Elle accompagnait ses gestes d'une prière intérieure.
Puis, toujours inspirée par Dieu, elle a cherché des feuilles et des racines
pour composer des « bains », des tisanes et des potions.

De l'avis de tous, Madame François était la rebouteuse la plus habile et la
pfus savante de la région. Dès l'aube, elle quittait sa maison pour aller faire
ses visites, un gros panier plein d'herbes et de racines sur la tête. D'un pas
alerte, sans muser» pour bavarder, elle allait administrer des tisanes et
des bains à ses clients. Elle avait appris son métier auprès de sa belle-mère,
une femme très savante qui, l'ayant trouvée docile et serviable, l'avait prise en
amitié et lui avait transmis son savoir. Elle se défendait de recevoir en songe
la formule des traitements qu'elle ordonnait, et elle plaignait ses collègues
qui dépendaient des puissances surnaturelles et s'exposaient ainsi à de graves
dangers. « Ce sont les morts, disait-elle, qui vous envoient ces rêves, mais ils
ne font rien pour rien et, un jour, ils exigent le paiement de leur dette. Malheur
à qui ne s'en acquitte pas après avoir pris un engagement Madame François
avait cependant fe don de clairvoyance. Elle voyait, en plein midi et à l'angélus
du soir, les loups-garous. les morts et les esprits malins. Elle savait reconnaître

les ânes ordinaires de ceux qui étaient des hommes ou des femmes méta-



.1. Métraux. Médecine et vodou en Haïti 65

morphosés et qui conservaient encore un regard humain. Elle se rappelait
avoir vu un soir une femme pourvue de grandes ailes qui était en train de
s'envoler. Lorsqu'elle marchait en compagnie d'une autre personne, celle-ci ne
pouvait pas comprendre pourquoi elle s'arrêtait à chaque instant et paraissait
surprise. C'est que son compagnon ne pouvait pas voir les êtres surnaturels qui
étaient visibles pour elle seule. Les esprits et les loups-garous ne lui faisaient
aucun mal, car ils ne s'occupent pas de ceux qui possèdent le don de

clairvoyance. Madame François souffrait de sa clairvoyance, qui la contraignait à

avoir conscience de l'existence d'êtres malfaisants et terrifiants. A la suite d'une
maladie, qu'elle avait interprétée comme un châtiment, elle s'était convertie
au protestantisme. Dès lors, elle cessa de voir des esprits.

Dans son rigorisme protestant. Madame François s'interdisait toute pratique
superstitieuse Elle n'en admettait pas moins la nécessité d'une aide divine,

sans laquelle aucun remède ne pouvait avoir d'effet. Avant de cueillir un simple,
elle demandait à Dieu de lui donner le pouvoir de guérir. Ce faisant, elle
donnait une forme chrétienne à un rite animiste observé par ses collègues.
Ceux-ci, au moment de cueillir une plante médicinale, s'adressent à son « âme »

dans les ternies suivants : Je te prends pour faire de toi un remède. Guéris
ce malade pour moi. Voici ce que je te donne en paiement. » Ils jettent ensuite
au pied de la plante des grains de maïs, des pois ou des cailloux, en guise
d'offrandes symboliques

Toutes les dòktè-fèy n'ont pas les mêmes compétences. Madame Malvoire
se flattait de soigner des maladies difficiles, telles que le tétanos, la tuberculose,
la pleurésie, les rétroversions de l'utérus et les rétentions d'urine, qu'elle
appelait « intentions divines ». Elle ne négligeait jamais d'accompagner chaque
traitement de prières aux Saints et aux Saintes particulièrement compétents
dans le cas de certains types de maladies : Sainte Marguerite pour les maux de

tète, saint Canal (sic) pour les rétentions d'urine ; saint Augustin, en tant que
' grand docteur », était souvent invoqué, ainsi que la Vierge et Jésus-Christ.

Madame François croyait aux maladies « surnaturelles et consentait à tes
traiter. Si elle diagnostiquait « l'envoi d'un mort », au lieu d'adresser son client
à un houngan. elle demandait à Dieu de le délivrer, car. nie disait-elle
« Dieu exauce les prières des docteurs qui mènent une vie pure, exempte de

mensonge, de crime et d'adultère ». En quelques cas, notamment s'il s'agissait
d'empoisonnements ou d'accès de folie, elle conseillait d'aller trouver un
médecin de la ville. Elle savait que le pian était transmis par des mouches
et que seules des piqûres pouvaient en avoir raison.

Madame François, elle aussi, élait fière de sa profession, qu'elle avait
enseignée à tous ses enfants. Elle me raconta, non sans orgueil, qu'elle avait
aidé à la naissance de 795 bébés. Elle consentait à se déplacer de nuit si

quelqu'un l'accompagnait pour la défendre contre les mauvais esprits. Dans
toute maison où elle se rendait, elle était sûre de trouver un membre de la
famille prêt à l'aider. Si elle restait jusqu'à l'heure des repas, on l'invitait à manger

et. lors de sa deuxième visite, on lui faisait généralement un cadeau. Elle
attendait que le patient fût rétabli pour demander ses honoraires, qui étaient
modiques. Si le patient mourait, eile ne les réclamait pas.

A Marbial, l'usage veut que le malade commence à payer ses honoraires
par acomptes à partir du premier jour de son traitement. Sii se montre
réticent, le rebouteux ne dit rien, mais cherche à emporter quelques-unes des

feuilles ou des racines qu'il a données au malade. 11 les dépose avec du sel dans
une termitière. Sitôt que les feuilles sont attaquées par les termites, le patient
retombe dans l'état où il se trouvait avant la cure. Les parents accourent alors
auprès du docteur pour payer le traitement et le supplier de revenir. Les

Acta Tropica X. 1. 1953 5



66 /lerci Trop. X, 1, 1953 — Ethnologie

rebouteux pourraient aussi brûler les feuilles du « traitement », mais cette
mesure trop radicale est dangereuse, car le malade risquerait d'en mourir.

Comme nous avons eu l'occasion de le dire, il est un certain nombre de
maladies que les dòktè-fèy traitent conjointement avec un houngan. Ce sont en
particulier les pèdisyô, les pa-délivré, les gaz et les pa-gasô.

Même lorsque certaines maladies sont de leur ressort, certains dòktc-fèy
conseillent à leurs patients d'aller consulter un médecin de la ville. C'est le

cas pour la fièvre typhoïde, l'anémie (sang pauvre), les abcès, la poitrine »

(tuberculose?), et même le lèt-pasé.
Les dòktè-zo sont spécialisés dans le traitement des fractures et des foulures.

Ils sont moins nombreux que les dòktè-fèy et sont, de ce fait, mieux payés
qu'eux. Ils administrent aussi des clystères. posent des ventouses ou appliquent
des sangsues.

Conclusions.

Les rapports entre la médecine et les pratiques magico-religieuses du vodou
sont certainement plus nombreux et plus variés que je l'ai indiqué dans cet
article. Les exemples que j'ai cités suffisent cependant à montrer ia crainte
très vive que les Haïtiens du peuple éprouvent envers les divinités de leur
religion et le sentiment de dépendance dans lequel ils se trouvent vis-à-vis d'elles.

Les paysans et ouvriers des villes, dont le niveau de vie est extrêmement
bas, dépensent chaque année des sommes considérables pour apaiser les « mystères

» dont ils attendent le soulagement de leurs maux. Des capitaux importants
sont ainsi perdus sans profit direct pour personne. Cependant il est heureux que
le vodou apporte à ces malheureux qui n'ont ni médecins ni remèdes le
réconfort de ne pas être entièrement passifs devant les coups du sort. En fait la
conviction de s'être acquitté envers la divinité donne à celui qui a accompli sa

promesse ou fait un sacrifice le sentiment d'être rentré en grâce et d'avoir
surmonté son mal. Cette conviction est la source de plus d'une guérison. Il est donc
malavisé de condamner le vodou comme une superstition coûteuse et inutile tant
que l'on n'aura pas procuré au peuple haïtien l'équivalent de ce que le vodou
lui promet et essaye de réaliser pour lui.

Summary.

Folk-medicine is an important and little-known aspect of Haitian culture.
It is on the borderline of religion, magic and empirical science. The Haitian
peasant tends to see a supernatural cause in most of the ills which afflict him.
especially if they are sudden and violent. As contacts with urban civilization
multiply, the "supernatural diseases" become fewer, and more ailments appear
in the category of "diseases sent by God" or "natural diseases". However, it is
not always easy to distinguish between the two classes, and some diseases which
may be regarded as "natural" are often sent by spirits or by God himself as a

punishment.
Supernatural diseases are often the result of some sacrilegious act or of a

punishment meted out to a person who has neglected his duties towards the

spirits or his dead ancestors. The heavy child mortality is blamed on vampires,
who are always women and who fly at night and suck the blood of babies.
These dangerous females cannot harm a child who has not been "surrendered"
by his mother, hence the ruses to which the vampires resort in order to obtain
the consent of their victim's mothers.

A vodou priest determines by divination or by calling spirits the true cause
of diseases which he suspects to be supernatural. As soon as he has made his
diagnosis, he undertakes a costly and lengthy treatment which combines
offerings, magical practices and a few empirical recipes.



A. Métraux, Médecine et vodou en Haïti 67

The most dreaded of all diseases are those which are caused by
witchdoctors who set the spirits of the dead on their victims. During the treatment,
the patient is treated as though he were a corpse. Chickens are put into close
contact with him and then sent away (scapegoatj or buried alive. Several
practices—rubbing with burning alcohol or igniting gunpowder—are aimed at scaring

the ghosts.
Children's diseases are attributed to the evil-eye or lo praises of the infant

on the part of persons who swallow their saliva. Complicated treatments are
necessary in such cases.

Empirical medicine contains many elements which represent western medical

knowledge of the XVIIth and XVIlIth centuries. Blood-letting, leeching and
other archaic procedures are still very popular. Ailments are often attributed
to the "wind" which collects in the body, to the corruption of the blood or to
colds which result from eating foods that are "hot" or "cold" in relation to
bodily temperature.

Though herb-doctors admit to having acquired their knowledge from some
relative or other, they usually claim that they receive in dreams a revelation
of the proper treatment in each case. Those who rely on their experience insist
that their cures can succeed only if accompanied by prayers and invocations.
A religious and magical strain is foremost even in treatments based on massages,
infusions and "baths", that is, ablutions with water in which leaves and roots
have been left to macerate.

In the case of some endemic diseases, such as yaws and malaria, the
peasants prefer to consult real doctors. There is a certain amount of unwitting
collaboration between vodou priests, herb-doctors and city doctors, and a single
patient may be treated simultaneously by the three of them.

Zusammenfassung.

Die volkstümliche Medizin spielt in Haiti eine große und wenig bekannte
Rolle. Sie bewegt sich auf der Grenze von Religion, Magie und empirischer
Wissenschaft. Der Bauer von Haiti neigt dazu, in den meisten Krankheiten, die ihn
befallen, eine übernatürliche Ursache zu sehen, vor allem wenn sie plötzlich
und heftig auftreten. Seitdem die Beziehungen mit der Zivilisation der Städte

zugenommen hat, werden die «übernatürlichen Krankheiten» seltener; man hält
sie eher für «von Gott gesandt» oder man sieht natürliche Ursachen. Es ist
jedoch nicht immer leicht, den Unterschied zwischen den beiden Arten von Krankheiten

festzustellen, und einige, die man als «natürlich» ansehen könnte, scheinen

doch oft von Geistern oder von Gott selbst als Strafe auferlegt.
Die Ursache von übernatürlichen Krankheiten ist bisweilen unfrommes

Verhalten, oder sie werden demjenigen als Strafe zugemessen, der seine Pflichten
gegenüber den Geistern oder den verstorbenen Vorfahren vernachlässigt hat.
Die große Kindersterblichkeit wird den Vampiren zugeschrieben. Vampire sind
immer Frauen; sie fliegen in der Nacht umher und saugen den kleinen Kindern
das Blut aus. Diese gefährlichen Wesen können aber nur den Kindern etwas
antun, deren Müller sie «in ihre Macht gegeben haben». Darum wenden die
Vampire viel List auf, um die Müller ihrer Opfer willfährig zu machen.

Ein Vodou-Priester stellt durch Intuition oder durch Anruf der Geister die
wirkliche Ursache derjenigen Krankheilen fest, die er für «übernatürlich» hält.
Wenn er die Diagnose gestellt hat, beginnt er eine kostspielige und lange
Behandlung, die aus Opfern, magischen Verrichtungen und primitiver Medizin
besteht.

Am gefürchtetsten sind die Erkrankungen, die Zauberärzte hervorrufen,
indem sie die Geister der Verstorbenen auf ihre Opfer hetzen. Während der
Behandlung wird mit dem Patienten umgegangen, als ob er schon ein Leichnam



68 Acta Trop. X. 1. 1953 — Ethnologic

wäre. Hühner werden auf ihn gesetzt und picken gleichsam die Krankheit aus
ihm heraus. Dann werden sie als Sündenböcke ausgesetzt oder lebendig begraben.

Es gibt auch einige Behandlungen, die die Geister erschrecken sollen:
Einreiben mit brennendem Alkohol. Anzünden von Schießpulver unmittelbar bei
dem Patienten.

Kinderkrankheiten werden dem bösen Blick zugeschrieben. Wenn jemand,
der seinen Speichel verschluckt, ein Kind rühmt, so kann es krank werden.
Es sind dann komplizierte Behandlungen nötig.

Die empirische Medizin hat der westlichen medizinischen Wissenschaft des
17. und 18. Jahrhunderts viel entnommen. Aderlässe, das Ansetzen von
Blutegeln und andere veraltete Prozeduren sind noch sehr gebräuchlich. Man meint
auch oft, Krankheiten entstünden durch den Wind», der sich im Körper ansammelt.

Andere Ursachen sind: verdorbenes Blut oder Erkältungen als Folge des
Genusses von — im Vergleich zur Körpertemperatur — heißer oder dialler
Speise.

Die Kräuterdoktoren gehen zwar zu, sie hätten ihre Kenntnisse von
Verwandten oder Bekannten übernommen. Dennoch behaupten sie gewöhnlich, in
Träumen die Eingebung der besonderen Behandlung eines jeden F'alles zu
empfangen. Diejenigen, welche sich auf überlieferte Erfahrung stützen, versprechen
sich von ihren Kuren trotzdem nur dann Erfolg, wenn Gebete und Beschwörungen

sie begleiten. Sogar die Behandlung mit Massage, Infusionen und «Bädern
ist religiös und magisch unterbaut. Unter Bädern versteht man Abwaschungen
mit Wasser, dem Blätter und Wurzeln zugefügt wurden.

Bei endemischen Krankheiten, wie Frambösie und Malaria, zieht es der
Bauer vor. einen wirklichen Arzt zu konsultieren. Oft besteht eine unwissentliche

Zusammenarbeit zwischen Vodu-Priesler. Kräuterdoktor und Stadtarzt,
und es behandeln möglicherweise alle drei gleichzeitig denselben Patienten.


	Médecine et vodou en Haïti

