Zeitschrift: Acta Tropica
Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 8 (1951)

Heft: 4

Artikel: Madchen-Initiationen im Ulanga-Distrikt von Tanganyika
Autor: Geigy, R. / Holtker, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-310351

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-310351
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizerisches Tropeninstitut, Basel

Midchen-Initiationen im Ulanga-Distrikt
von Tanganyika.

Von R. GEIGY und G. HOLTKER.

(Eingegangen im Mai 1951.)

Inhalt:

Einleitung , ; ; : : ; ' s : . . . 289

1. Initiations-Riten bei Wapogoro-Mddchen nach der ersten und zweiten
Menstruation . : . . . . . . . . . . 295

2. Ergdnzende Beobachtungen iiber Initiations-Riten und -Feierlichkeiten
aus Ifakara . . . . . . . . . ; ; . 301
a) Klausur . . : g . " : ; ) . . . 301
b) Sippenfest . ; i : : : : ; ; . . 307
3. Abschlieffende Riten und Feierlichkeiten zur Mddchen-Initintion . . 310
a) Bei Wapogoro-Miidchen 4 : ; 3 3 . 310
b) Erginzende Beobachtungen aus Iidka; a : ; ; ; . 312
4. Einige weitere Beobachtungen zum Brauchtum nach der Initiation . 314
Literatur . : . ! " ; : ; ; ; ; : . 343
Résumé . : : : ; ; : ; : . . : . 343
Summary . : ; : ; o ; . : : ; , . 344

EINLEITUNG.

Die Beobachtungen, von denen nachfolgend die Rede ist, sind
vom ersten der beiden Autoren anlaBlich eines Aufenthaltes in Siuid-
Tanganyika vom Juli bis im Oktober 1949 gesammelt worden.
Die damals vom Schweizerischen Tropeninstitut in Basel organi-
sierte wissenschafltliche IExpedition galt zwar nicht ethnologischen
Zwecken, sondern vor allem dem Studium tropischer krankheits-
tibertragender Inseklen. Die Teilnehmer sind bei diesem Anlaf3 in
[reundlichster Weise von der schweizerischen Kapuziner-Mission in
ihren tiber einen Teil von Stid-Tanganyika zerstreuten Stationen auf-
genommen worden und durften ihr Hauptquartier in dem noch nicht
allzusehr von der Zivilisation berlihrten Stidtchen Ifakara in der
dortigen bedeutenden Missions-Station einrichten. Fiir die grofBe
Gastfreundschaft und wirksame Hilfe, welche die Expedition da-
bei erfahren durfte, sei auch an dieser Stelle allen Beteiligten der
herzlichste Dank ausgesprochen, inshesondere dem Oberhaupt der
Mission, Bischof Edgar Maranta in Dar-es-Salaam, von dem die

Acta Tropica VIII, 4, 1951 22



290 Acta Trop. VIII, 4. 1951 —— Ethnographie

grofziigige Linladung ausging, sowie Herrn P. Hieronyvmus Schild-
knecht, Superior in Ifakara, dem eigentlichen Gastgeber und ver-
stindnisvollen Berater. Die Zusammenarbeit mit der Mission hat
alle Unternehmungen der Expedition wesentlich gefordert und ver-
mittelte vor allem auch den unentbehrlichen Kontakt mit der ein-
geborenen Bevolkerung, bei der die Mission hohes Ansehen und
Vertrauen geniel3t. So ergab sich auch ganz von selbst die Moglich-
keit, die Sitten und Gebriuche der Liingeborenen niher kennenzu-
lernen, wobel die Aufmerksamkeit insbesondere auf die mit jungen
Méinnern und Miadchen durchgefiihrten Reifeleiern und die dies-
beziiglichen Rilen hingelenkt wurde. Ueber den Vorgang der Be-
schneidung bei Minnern ist bereits frither berichtet worden (GEIGY,
1950). Die Bevolkerung, die ihre Gebriuche sonst so scheu vor den
Augen der I'remden zu verbergen versteht, bot willig IZinblick, liel
sich befragen und gestattete photographische und Film-Aufnah-
men . Die Missionare ihrerseits waren bei der Deutung der Be-
cbachtungen und Auskiinfte behilflich und konnten, da sie die
Idiome und Verhiltnisse aus jahrelanger Iirfahrung kennen, viel
Wesentliches zur Aufklirung und Lrginzung beitragen.

Eine Sichlung des heimgebrachten Materials, unter Zuziehung
des als erfahrener Feldforscher und Iithnologe bekannten zweiten
Autors, hat ergeben, dal} sich eine gemeinsame Bearbeitung und
Verolfentlichung fiir die Wissenschafl wohl lTohnen wiirde, beson-
ders da, abgesehen von einer Veroffentlichung von P. KUNIBERT
Lussy (1950), aus jenem Gebiet noch keine authentischen Mittei-
lungen zu diesemr Thema vorliegen.

Ueber die geographische Situation und die ethnische Gruppie-
rung der drei wichligsten im Beobachtungsgebiet vertretenen Bantu-
Stimme, der Wandamba, Wambunga und Wapogoro, gibt die IKar-
tenskizze (Abb. 1) AufschluB; sie ist in stark vereinfachter IForm
dem Atlas of the Tanganyika Territory 1948 (Tribal Map S. 44)
entnommen. FuBend auf Angaben, die in JOSEF DamMm (1916/17),
ANKERMANN (1929) und Guipo KApPPELI (1945) enthallen sind,
sowie aul Grund eigener Feststellungen, lassen sich diese Stim-
me kurz folgendermaBen charakterisieren: Das Wohngebiet der
Wandamba ® erstreckt sich lings des den Ulanga-Distrikt durch-
querenden Kilombero-Flusses (auch Ulanga-Ilufl genannt). In
miichligen, selbstgefertigten Einbiumen liegen sie vornehmlich
dem Ifischfang ob und sind Spezialisten der Nilpferdjagd. wobei
sie sich eigenartiger, schwerer Harpunen bedienen. Daneben trei-
ben sie aber auch Reisbau. Die Wandamba stellen eine boden-

1 Ein Film tGber Midchen-Initiationen im Ulanga-Distrikt ist im Schweizeri-
schen Tropeninstitut in Basel deponiert.
* Kopfzahl bei der Volksziihlung 1948 — 11 153.



R. Gelgy und G, Hiltker, Mddchen-Initiationen im Ulanga-Distrilct 201

% DAR-ES-SALA

=
X

:KH.OSA Foeorzo i/\}

o

.

TN :
"\-—/ T e ’9"’{//';(-& \ 4!

~,/._. 57 | S — {///

5
2,

. ]
i Z/’/

i //

//

S

so-, # 7 b
\-‘—--‘.:‘?\.‘-h-///"/ = Z

Abb. 1. Uebersichtskarte von Siid-Tangyanyika.

Im Ulanga-Distrikt. im weiteren Umkreis der Ortschaften Ifakara und Mahenge.
sind die Gebicle angegeben, wo sich heute etwa die Wandamba (1), Wambunga
(2) und Wapogoro (3) aufhalten. Distrikt-Grenze —.—.

stiindige Bevolkerung dar, die in der ersten Hilfte des 19. Jahrhun-
derts, anliBlich der von Siiden her in das Uianga-Tal vorriickenden
Zulu-Invasion im Kilombero-Gebiet zusammengedringt wurde. Die
Wambunga® stammen von den seinerzeit als IKroberer eingedrun-
genen Zulus ab und haben sich nordlich, siidlich, westlich und
Ostlich um das Wohngebiet der Wandamba herum niedergelassen.

¥ Kopfzahl = 25 087.

22%



292 Aeta Trop. VI, 4, 1951 — Ethnographie
Da sie sich jedoch zum Teil schon stark mit diesen vermischt haben,
fallt es heute bereits schwer, zwischen den beiden Stimmen topo-
graphisch und anthropologisch eine klare Grenze zu ziehen. So
dringen z. B. gewisse Wambunga-Siedlungen bis an den Kilombero-
FluB vor, denn dieser Stamm verstehl sich neben dem Ackerbau
auch sehr gut auf Fischfang. Deutlicher abgesondert von die-
sen und in ihrer Eigenart besser erhallen sind die Wapogoro *.
Auch diese bodenstindige Bevolkerung ist von den Zulus verdriangt
worden und hat sich in die Téler und an die Hinge des Mahenge-
Gebirges zuriickgezogen. Ihr Gebiet beriihrt nordlich und westlich
dasjenige der Wambunga und reicht siidlich und 6stlich bis an den
Luwegu-FluB. Sie sind Ackerbauer und pflanzen mit Vorliebe Mais,
Hirse und Tabak. — Trotz ihrer scheinbaren SeBhaftigkeit gehoren
diese Stimme ethnologisch nach der Definition BAUMANNS (1940,
S. 31) dem Typus der «eurafrikanischen Steppenjiagerkultur» an. In
der Tat fallt es auch jedem, der lingere Zeit in jenen Gegenden ver-
weilt, auf, dal vielen Eingeborenen noch der Trieb zum Nomadi-
sieren im Blute liegt. Hiaufig bewohnen sie ihre selbsterbaute Lehm-
hiitte nur wihrend eines oder weniger Jahre und ziehen dann
weiter zu einer nichsten Siedlung. Zuweilen unternehmen sie auch,
unter Mitnahme ihrer spiirlichen Habe, vercinzelt oder in kleineren
Verbinden, groBe Wanderungen im Land herum und verweilen
da und dort zu mehr oder weniger langen Aufenthalten bei Bekann-
ten, die sie mit traditionsgemiBer Gastfreundschaft aufnehmen.
Trotzdem diese Volker heute politisch unter englischer Ober-
hoheit leben — die sich iibrigens sehr diskret auswirkt — und be-
sonders in groBeren Siedlungen. wie z. B. Kilosa, [fakara, Mahenge,
in enge Berithrung kommen mit Arabern, d. h. Nachkommen ehe-
maliger Sklavenjiger der Ostkiiste, mil den handeltreibenden In-
dern, deren Kaufliden und Faktoreien weil ins Innere vorgedrun-
gen sind, sowie mit weiffen Missionaren und Regierungsbeamten, so
haben sie sich doch ihr Eigenleben bis heule mehr oder weniger
bewahren konnen. Allerdings hat sich auf weltanschaulich-religio-
sem Gebiet etwa seit 1910 der Einfluff des Islam vielerorts stark
geltend gemacht, und zu ithm gesellt sich seit etwa 30 Jahren das
Wirken christlicher Missionen verschiedenster Richtung. Dies hat
im allgemeinen noch nicht zur Preisgabe des autochthonen Brauch-
tlums geftuhrt, oder es ist dasselbe hochstens etwas umgemodell
oder eingeengt worden unter Belassung charakteristischer Ziige.
Immerhin stellt man fest, daf gewisse alte Sitten mehr und mehr in
Vergessenheil geralen und vielfach tiberhaupt nicht mehr, oder nur
noch von alten Leuten, verstanden werden. Dies ist fiir die Eingebo-

* Kopfzahl = 48 528.



R. Geigy und G. Héltker, Mddchen-Initiationen im Ulanga-Distrikt 293

renen oft noch kein Grund, solche Rilen aufzugeben, im Gegenteil
fiihren sie dieselben hiufig traditionsgema weiter und verwenden
in ihren Gesiingen alte Ausdriicke und Gleichnisse, deren Sinn sie
nicht mehr kennen, die aber im Wortlaut von Generation zu Gene-
ration weitergegeben werden. Sollte sich jedoch in der Zukunft, wie
es den Anschein hat, der Einflufl der weilen Zivilisation durch
Anlegung von Eisenbahnlinien, Flugplitzen, GroBplantagen usw.
in Std-Tanganyika starker geltend machen, so diirfte darunter
doch bald die heute noch einigermafien bestehende Eigenart dieser
Stimme empfindlich leiden. Einen Teil dieses alten Brauchtums der
Frinnerung zu erhalten ist auch Aufgabe der nachfolgenden Schil-
derungen.

Reifefeiern fiir Médchen spielen fast in ganz Ostafrika eine grobie
Rolle (vgl. hiezu ANKERMANN, 1929, S. 179—184). Wenn wir nun
hier Teilausschnitte aus diesem ganzen Komplex bekanntgeben,
wie sie speziell fiir den Ulanga-Distrikt charakteristisch sind, so
muf} von vornherein folgendes klargestellt werden. Diese Riten kon-
nen von Ort zu Ort und von Stamm zu Stamm variieren trotz aller
Gemeinsamkeit in den groBen Linien. Auflerdem kann es vorkom-
men, daf} sich bei Reifefeiern, die sich in Grenzgebieten abspielen,
Tendenzen zweier Stimme geltend machen; Braut und Briutigam,
sowie vor allem die fiir den Ablaut der ganzen Zeremonien so wich-
ligen sog. «Lehrerinnen», konnen verschiedenen Lokalititen, Sippen
oder gar Stimmen angehoéren. I&s kénnen sich also in einer Reife-
feier verschiedene Riten-Elemente vermischen, die dann kaum mehr
auseinanderzuhalten sind, — Ganz allgemein mufl noch vorausge-
schickl werden, dafl im Verlauf der Reifezeremonien bei diesen
Staimmen an den Midchen sozusagen keine schmerzerzeugenden
korperlichen Eingriffe vorgenommen werden. So findet vor allem
keine Beschneidung statt (wohl aber meistens bei jungen Ménnern:
vgl. GEIGY, 1950}, sodann kein Ausfeilen der Zahne, kein Durchboh-
ren der Ohrlippchen und keine feierliche Tatauierung, auler derje-
nigen, wie sie zu Schmuckzwecken und als Stammesmarkierung all-
gemein tiblich ist. Die Reifefeiern im Ulanga-Distrikt unterscheiden
sich also von denjenigen vieler anderer ost- und westafrikanischer
Gebiete durch ihre Unblutigkeit. Sie bestehen vor allem darin, dal
die Madchen von ihrer ersten Menstruation an, die sich wie bei der
Européerin durchschnittlich im 14, (zuweilen schon im 13. oder
erst im 15.) Altersjahr ereignet, einzeln und von den meisten sogar
engsten Familienangehorigen streng isoliert, in eine dunkle Hiitte
eingesperrt werden. Diese Zeit der Klausur kann sich tiber Monate,
vielfach sogar tiber mehrere Jahre erstrecken, bis dann vom Vater
oder vom iltesten Bruder die Erlaubnis zu Befreiung, die in der
Regel mit der Heirat zusammenfillt, erteilt wird. Wihrend die-



294 Acta Trop. VIII, 4, 1951 — Ethnographie

ser Periode wird das Midchen, jetzt Mwali® genannt, von einer
Hauptlehrerin oder Beraterin (Kisuaheli: Somo oder MWnyago) und
mehreren weiteren, der Belehrung zeitweise beiwohnenden Frauen
(Wanyago) ® auf das bevorstehende Ifheleben vorbereitet und in
die praktischen Dinge betreffend den zu griindenden Haushalt, so-
wie in alle Regeln, die beim Zusammenleben mit dem Mann zu be-
achten sind, bis in die intimsten Einzelheiten eingefiihrt. Wiahrend
der Absperrung muf} sich das Mwali eines ganz bestimmten Ver-
haltens befleien und darf die dunkle lliitte nur in dringenden
Notfillen verlassen. Einmal wird diese Periode an einem einzigen
Tag durch ein Sippenfest (sog. kleine Ngoma) unterbrochen, an
welchem meist mehrere Wanawali allen weiblichen Angehorigen
gewissermafen zur Schau gestellt werden, wobei das in der Hiitte
Erlernte pantomimisch zur Darstellung kommt. Dabei wird alles
streng kontrolliert und auch humoristisch kommentiert. Wihrend
der Lehrzeit und beim Sippenfest spielt ein Fruchtbarkeitsritus eine
besondere Rolle. Periodisch wird dann von den verschiedenen
Aeltesten die Erlaubnis zur Befreiung der ihnen unterstellten Wa-
nawali gegeben, worauf in einer grofleren Siedlung die Schlufifeier
(grofle Ngoma) organisiert wird. An dieser nehmen groBlere Grup-
pen von Wanawali aus dem ganzen Umkreis (bis zu zwanzig) teil.
Die groBe Mehrzahl derselben haben schon liingere Zeit vorher
ithren Brautigam ausgewihlt und beziehen anschliefend mit ithm
ihr eigenes lleim, d. h. eine vom Mann im voraus hergerichtete
Lehmbhiitte. Der junge Mann hat meistens wihrend der ganzen
Klausurzeit seines Midchens bei dessen Vater (oder beim iltesten
Bruder) Arbeitsdiensle leisten miissen, die oft reichlich ausgentitzl
und in die Linge gezogen werden, so dall sie einer eigentlichen
Fron gleichkommen konnen.

Wir bringen im folgenden lokal gebundene Einzelheiten tiber
diese Reifefeiern, und zwar einerseits Beobachtungen aus dem Ge-
biet der Wapogoro, die den Aufzeichnungen eines Missionars ent-
stammen und einen Zustand wiedergeben, der sicher ins letzte Jahr-
hundert, wohl aber noch viel weiter zuriickreicht (Kapitel 1, 3 a
und zum Teil 4); sodann eigene Beoachtungen und Originalauf-
nahmen aus Ifakara, wo, wie erwihnt, eine Vermischung von
Wambunga- mit Wandamba-Elementen durchaus moglich ist
(Kapitel 2 und 3 b), und dann noch einige Beobachtungen {iber
das Verhalten der Eingeborenenfrauen beim Gebérakt (Kapitel 4).
Die Missionsangehorigen haben uns ihre miindlichen Mitteilungen

* Im Kisuaheli: Mwali — Einzahl, Wanawali =—= Mehrzahl.

8 Im Kisuaheli heiBt Somo = Beraterin; Unyago werden der Tanz und die
Zeremonien bei Reifefeiern genannt und Mnyago (sing.), Wanvago (plur.) dic
sie leitende Lehrerin bzw. die sie iiberwachenden Frauen.



R. Geigy und G. Héltker, Mddchen-Initiationen im Ulangea-Distrikt 295

und Aufzeichnungen in freundlicher Weise zur Verfigung geslellt,
ohne dafl sie jedoch genannt sein wollen. Wir mochten diesen
uneigenniitzigen, stillen Mitarbeitern hier den herzlichsten Dank
aussprechen.

1. Initiations-Riten bei Wapogoro-Mddchen nach der ersten
und zweiten Menstruation.

Wenn ein Mpogoro-Midchen bei sich die Anzeichen der ersten
Menstruation feststellt, so geht es zu einer alten, ihm verwandten
oder bekannten Frau. Es kniet vor ihr nieder und weint. Wenn sich
die I'rau nach den Ursachen des Weinens erkundigt und vom Mid-
chen keine Antwort erhiilt, so weif} sie, daB es sich um die Bekannt-
gabe der ersten Regel handelt.

Die Frau geht sodann in den Busch, um Gras (Lumbundi oder
Lusamu) zu holen, und bringt es in das Haus des Méidchens, wo es
ithm fiir die ganze Zeit der Absperrung als Lager (Usakantu) dienen
mub. Durch das Grasholen ist nun auch die tibrige Familie tiber das
IZreignis unlerrichtlet und nimmt eine Kontrolle vor, um feslzuslel-
len, ob tatsiichlich Menstruation vorliegt. IFillt die Priifung positiv
aus, so wird das Miadchen im Hause abgesperrt.

Zum Miédchen (Mwali) hat fiir die Zeit der Absperrung niemand
Zulritt, auber der Mutter und den Lehrerinnen (Somo oder Mnyago
und Wanyago) und gelegentlich, mit Iirlaubnis der Eltern, der
Briautigam, sowie ein Trommler. Die Absperrung ist sehr verschie-
den lang, sie kann einige Monate, aber auch bis 4 Jahre dauern, am
hiufigsten etwa % bis 14 Jahre.

In der Absperrung ist das Midchen nur mit einem Lendentuch
bekleidet. Friither diente als Korperbedeckung lediglich eine Kette
aus aufgereihten Bambusstiicklein. Man band eine erste Bambus-
schnur um den Kopf, kniipfte sie hinten und fiihrte sie {iber die
Brust zu den Lenden; eine zweite Schnur ging von der Mitte der
Stirne tiber den Kopf zu den Hiiften und bildete dort lingere, herab-
hingende I'ransen. (Vgl. S. 307.)

Wiihrend der Absperrungszeit gelten fiir das Midchen folgende,
streng einzuhaltende Vorschriften: Sie darf zum Schlafen und Sitzen
nur das Graslager (Usakantu) beniitzen. (In Kwiro ist auch eine
Matte erlaubt.) Sie darf mit niemandem sprechen, nicht einmal mit
der eigenen Mutter. Zur gegenseitigen Verstindigung mit den Leh-
rerinnen bzw. der Mutter besteht eine eigene Gebirdensprache.
Wenn sie husten muf, muf3 es mit tiefer Stimme geschehen und die
Hand vor den Mund genommen werden. Der Blick mul} stets ge-
senkt gehalten werden. Wéhrend der ersten 5—6 Tage muf} das
Midchen vollig passiv auf dem Graslager liegen, darf sich weder



296 Acta Trop. VIII, 4, 1951 — Ethnographie

selber aufsetzen oder drehen, noch selber essen. Dies mufl alles von
der Somo oder einer der Wanvago besorgt werden. Verspiirt das
Madchen ein kleines Bediirfnis, so macht es in der Gebirdensprache
das Zeichen des Trinkens; trinkt es dann nicht, wenn man ihm Was-
ser reicht, so trigt es die Alte vom Graslager weg in eine andere Ecke
des Hauses, wo sich im Lehmboden ein Loch oder ein Gefal befin-
det. Fiir grofie Bediirfnisse wird es in ein Tuch gehiillt und hinaus-
getragen, um in der Nidhe des Hauses seine Notdurft zu verrichten.
Im Sofi-Gebiet sind die Regeln etwas gelockert, indem das Midchen
mit der Mutter leise sprechen und auch selber aufsitzen darf.

o P s

Sobald die Absonderung beginnt, wird das freudige Iireignis der
Siedlung bekanntgegeben, und zwar dadurch, dafl die Mutter oder
eine Alte ein fiir jene Stimme charakteristisches weithin tonendes,
helles I'reudengewieher (Kigelegele) ausst6ft. Dabei wird die Zunge
rasch gegen den Gaumen hin und her bewegt und ein hoher Triller-
ton erzeugt. Dies findet meist schon frith am Morgen statt und ver-
anlafit die IFrauen der Nachbarschaft und Verwandtschaft, vor den
Hausern der Verwandten und des Briutigams einen Tanz aufzufiih-
ren. Dieser Tanz heifit «Mwana mweri tumbo la mbeju» d. h. «das
erstgeborene Kind — ein Saatbiischel». Die Bedeutung dieses ist,
daB die Verwandten als Geschenk an die Tanzer alles hergeben,
sogar die wertvollen Saatbiischel, d. h. die zur Aussaat bendotigten
Reis-Aehrenbiischel. Der Ausdruck «das erstgeborene Kind» wird
unveriandert beibehalten, auch wenn das betreffende Midchen nicht
erstgeboren ist. An diesem ersten Tag sucht die Mutter auch einen
Medizinmann auf und setzt ihn von diesem Ifreignis in Kenntnis. Der
Medizinmann erklart, dafl das Madchen nun ein eigenes Herdfeuer
brauche, sonst konne es spiater nicht gebiren. Der Medizinmann
darf von jetzt an keinen Verkehr mit seiner eigenen I'rau haben, bis
das Midchen am 6. Tage gewaschen ist.

6. Tag. Vorabend und Nacht.

Am Vorabend des 6. Tages wird ein Brei (Ugali) bereitet aus
Hirse (Mtama), der gerostet und gestofen mit Wasser angeriihrt
wird. Dieser Brei wird, mit Matanga-Samen (Kiirbiskernen) ver-
mischt, auf den ganzen Korper aufgetragen. Infolgedessen wird das
Miadchen die ganze Nacht iiber wachgehalten (Reizwirkung des
Breies, besonders des Samens?). Auch die Wanyago bleiben die
ganze Nacht iiber wach, denn nun folgt die erste Belehrung des
Madchens, die spiiter wiederholt bzw. ergéinzt werden kann. Das
Haus wird vollstindig abgesperrt. Bei dem Madchen sind nur zwei



R. Geigy und G. Holtker, Mddchen-Initiationen im Ulanga-Distrikl 297
oder drei Lehrerinnen. Niemals diirfen kleine Midchen (Vigoli)
oder Unverheiratete dabei sein. Die Lehrerinnen ziehen sich selber
und das Miadchen vollkommen nackt aus, wobel das Miadchen
auf dem Lager ausgestreckt liegenbleibt. Jetzt folgen die Tinze.
Dabei singen jeweils zwei vor und die andern antworten. Den
Rhythmus gibt eine Trommel, die entweder im Vorraum oder so-
gar in der Midchenkammer selber von einem Manne geschlagen
wird, der hier ausnahmsweise zugelassen ist, da Weiber keine
Trommel schlagen.

Der erste Tanz heillt: «Liana lya mende likulira musakantu»,
d. h.: «Das grofe Kind der Rohrralte ist auf der Grasmatte grofige-
wachsen.» Damit ist gemeint: «Wie die junge Rohrratte im Gras-
nest der Mutter grofgeworden ist, so ist nun das Madchen reif ge-
worden.» Bei diesem Tanz treten die Frauen wahllos mit dem Ful3
auf dem Miadchen herum, wobei sogar das Gesicht nicht verschont
wird. Nach dem Tanz erfolgt der Unterricht, der sich in verschie-
dene Abschnitte gliedert.

a) Eine Lehrerin legt sich neben das Méadchen, und zwar seit-
wiirts hinter seinen Riicken: eine andere vorne hin, wobel sie ihm
das Gesicht zukehrt. Beide legen ein Bein tiber das Miidchen, und die
drei vollziehen nun gemeinsam bauchtanzartige Hiiftbewegungen.
Diese Lockerungsiibungen (vgl. hiezu auch Abb. 26), welche auf
den Coitus vorbereiten sollen, muf} das Midchen nun in allen mog-
lichen Stellungen, liegend, stehend und gehend iiben, wobei die Al-
ten nachhelfen, indem sie das Gesill des Miiddchens ergreifen und in
Bewegung halten. Iirfait das Madchen rasch, was von ihm verlangt
wird, so wird es von zwei I'rauen in die Mitte genommen und tanzt
mit ihnen im Raum herum. Bringt es jedoch die Bewegungen nicht
bald zustande, so wird es von den Allen geschlagen und gekniffen.
Man sagt ihm: «Dein zukiinftiger Mann wird sagen, du seist von uns
nicht gut unterrichtet worden, und wird dich zur Mutter zuriick-
schicken.» Die Uebung kann erschwert und gesteigert werden da-
durch, dafl man dem Midchen wihrend der Lockerungsbewegun-
gen einen Topf auf die Hiiften stellt, der nicht herunterfallen darf.

b) Es wird eine mit Wasser gefiillte Schopfkelle (Katha) geholt,
und das Miadchen mulBl nun am Bein einer Lehrerin das Reinigen
des minnlichen Gliedes nach dem Coitus erlernen, und zwar so-
wohl das Waschen als auch das Nachvornestreifen der Vorhaut.
(Diese Uebung verweist noch in jene dltere Zeit, als die heutige Be-
schneidung der Ménner noch nicht allgemein iiblich war.)

¢) Die Lehrerinnen bringen Hirse (Mtama) oder Mehl, zu je zwei
Teilen rot gefirbt und weill belassen. Diese werden in 4 Haufchen
abwechselnd aut die Erde hingelegt. Die roten Hiufchen bedeuten
die Periode, die andern die dazwischenliegende Zeitspanne. Das



298 Aeta Trop. VI, 4, 1951 — Ethnographie

Miadchen wird an Hand dieser Haufchen belehrt: «Wenn rot, mufbt
du auf deiner Matte auf dem Boden schlafen; wenn wieder weil,
darfst du aufs Bett steigen und mit deinem Manne verkehren. Be-
folgst du diese Regel nicht, d. h. verkehrst du withrend der Periode,
so bekommst du Gebdrmuttervorfall (Mshipa utatoka oder einfach
Mgongo) und dein Mann einen Hodenbruch (Mshipa ya mbumbu).»
Auch spéter in der Ehe mubB die I'rau die Schlafmatte, die sie wih-
rend ihrer Periode bentitzt, unter dem Betl verstecken oder verbor-
gen aufhingen, denn man glaubt, der Mann wiirde, wenn er etwa
die Matte nur mit dem I'ufl beriihren wiirde, schon Hodenbruch be-
kommen, und die Frau wiirde als Zauberin (Mchawi) gelten.

d) Du darfst den Mann nicht zum Beischlaf dringen, das ge-
ziemt sich nicht. Du darfst ihn hochstens in indirekter Form dazu
notigen, indem du etwa sagst: « Wo soll ich schlafen? Ich habe Iird-
maden “» («Ngonje kochi? Nana waherema»). Oder: «Die Erdma-
den beilen mich.»

— Du sollst wissen, daBl manche Manner zuweilen nicht sofort
verkehren konnen; das bedeutet noch nichts. Andere Minner kon-
nen sofort verkehren, und das ist gut. Wenn ein Mann manchmal
nicht verkehren will, dann sag du nicht, er kdnne nicht.

—— SchlieBe nicht wie die Christen ohne weiteres die Ithe, sondern
probiere es aus, ob der Mann zu dir pafit. (Vgl. hiezu die obige
IFeststellung, dafl bisweilen auch der Briutigam in die Midchen-
kammer zugelassen wird, was einer Art Probeehe gleichkommt.)

— Wenn du mit dem Manne geschlafen hast, entferne dich nicht
sofort von ihm, sonst schidigst du ihn. Du tust besser daran, bis
zum Morgen bei ihm liegenzubleiben.

— Wenn du schwanger geworden bist, schlafe getrennt von dei-
nem Manne, und zwar vom 7.—8. Monate an und nach der Geburt,
bis das Kind gehen kann, oder bis du es nicht mehr stillst. (Diese
Vorschrift ist ein hiufiger Grund zur Vielweiberei. Die Frauen sind
gelehrt worden, dall bei vorzeitiger Wiederaufnahme des Ge-
schlechtsverkehrs eine zweite Schwangerschaflt entstehen und da-
mit das erste Kind Schaden leiden konne. Beim beharrlichen Be-
folgen dieser Vorschrift sei es dann dazu gekommen, dal sich der
Mann eine zweite Frau nahm oder sie selber fiir mehrere Monate
ins elterliche Haus zurtickschickte.)

e) Du sollst das kleine Kind nachts nicht zwischen dir und dei-
nem Manne schlafen legen, es konnte ersticken. (Friiher soll eine
Vorschrift bestanden haben, dafl das erste Kind nach der Geburt
gleich getotet werden solle; dies kommt jedoch heute nicht mehr

“ Blutsaugende Larven der dort hitufigen Fliegen Auchmeromyia luteola.



R. Geigy und G. Holtker, Mddchen-Initiationen im Ulanga-Distrikt 299

— Wenn dein kind krank ist, darfst du nicht beim Manne schla-
fen, damit du dein Kind nicht vernachlassiglt. (Wie man sieht, las-
sen sich die IFamilien das Wohlergehen ihrer Kinder sehr angelegen
sein.)

{) In den {rithen Morgenstunden rupfen die lI'rauen einem jun-
gen, lebenden Huhn Federn aus, werfen das Huhn iiber das Mad-
chen weg und sagen dabei: « Wenn du spiiter als Frau in das Haus
deiner Multer kommst und dir dort heimlich ein Huhn nimmst,
versteckst und rupfst, dann bist du eine Diebin.» Dabei singen sie:
«Ayu mandengu» (Bedeutung vorliufig uniibersetzbar). Mit dieser
Szene soll gezeigt werden, daBl sich nach der Heirat die Besitzver-
haltnisse fiir die Frau geindert haben.

— Das Madchen steigt darauf auf die Schultern ihrer Schwieger-
mutter oder einer Schwigerin oder sonst einer I‘rau und bertihrt
den Firstbalken; dabei schlieit es die Augen. Bevor es wieder hin-
absteigt, setzt es den IFuBl auf ein zweites Huhn. Damit wird ausge-
driickt, dafl das Mwali seine Mutter nie unbedeckl sehen darf.

— Ein drittes Huhn legen die Lehrerinnen aut das Graslager und
berithren damit den Kopf des dort liegenden Miadchens. Dabei sa-
gen sie: «Das Huhn, das mit dir liegen soll» («Kuku kwa kugon je-
kerar), d. h. das Huhn, das mit dir in den neuen Hausstand gehen
soll.

— Die zwei zuletzt genannten Hithner nimmlt die IFrau mit und
behiilt sie, bis sie Kiicken bekommen. Diese Kiicken heiBlen: die
Kinder des Midchens. Das Midchen darl diese beiden letzteren
Hithner nicht essen, nur vereinzelt kommt es vor, dall das dritte
Huhn gegessen wird. Diese Hithnerszene wird manchmal schon vor
dem 6. Tag aufgefiihrt. (Vgl. IFruchtbarkeits-Ritus S. 305 und 309.)

g) Nach diesen symbolischen Belehrungen unter Verwendung
des Huhns folgen noch einige soziale Vorschriften wie beispiels-
weise:

— Wenn du hungrig von der I'eldarbeit heimkommst, so il nicht
sofort die ganzen Vorrate auf; es wire schlecht, dem hungrig heim-
kehrenden Manne zu sagen, du habest nichts mehr. Im Gegenteil,
ihr sollt zusammen teilen, notigenfalls auch zusammen Hunger
leiden.

— Du sollst auch nicht tiberall herumspazieren, sonst wirst du
sterben durch Zauber (Mchawi) oder Hurerei (Mapinga — Hure).
Bleibe vielmehr still daheim und wolle nicht alles sehen. Um diese
Vorschrift dem Midchen in einer symbolischen Handlung beson-
ders nahezubringen, wird es manchmal von den Frauen in diesen
spiaten Nachtstunden an den einzelnen Hausern vorbeigetragen.

— Wenn dein Mann nicht zu Hause ist und dein Schwager
kommt, dann gib ihm zu essen.



300 Acta Trop. VIII, 4, 1951 — Ethnographie

—— Wenn kleine Kinder zu dir ins Haus kommen, gib ihnen etwas,
denn sie sind ja noch unfertige Wesen (Malaika) ® und haben noch
keinen Verstand. Wenn du ihnen nichls gibst, werden die Kinder
sagen, du seiest ein Mchawi oder sonst etwas Schlechtes. Wenn du
ihnen aber etwas gibst, werden sie dich loben (kushangilia).

Es werden in diesen Nachtstunden noch verschiedene andere
Gesange mit belehrendem Symbolcharakter dem Midchen vorge-
tragen, z. B. VorschriftsmaBnahmen beim Arbeiten wihrend der
Schwangerschaft und dergleichen.

Noch vor Sonnenaufgang folgt dann der sogenannte «Wasch-
tanz» (Ngoma ya manawa). Dabei sitzt das Midchen etwas vorn-
iibergebeugt. Iline Lehrerin setzt sich ihm auf den Kopf und singt:
«Mwana gwa lihimba tukokoneri», «Das Kind des Lowen — laBt
es einreiben». Die Bedeutung dieser Zeremonie ist uns nicht weiter
bekannt.

Sobald die Sonne am 6. Tag aufgegangen ist, wird das Miadchen
unter die Tlire getragen und in die Luft geworfen. Dabei singen die
Lehrerinnen: «Salafu galoka, mwana gwa kateeteelee, salafu ga-
loka.» «Wanderameise, geh hindurch, Kind des ,Kateeteetee(?)’,
Wanderameise, geh hindurch.» Die Bedeutung ist angeblich. das
Midchen soll sich sauber halten.

Das Gras, das dem Midchen wihrend dieser Tage als Lager
diente, wird nun in den Busch geworfen, oder es wird verbrannt
und die Asche dann ins Wasser geschiittet. Das Madchen wird eben-
falls in den Busch getragen oder wenigstens in die Muhogo-Stauden
(Maniok) hinter dem Hause. Dort legl man es auf eine Maltte oder
ein Bett. Eine Alte hilt die Schopfkelle, und eine andere reibt den
ganzen Leib des Midchens mit dem Wasser ab (Kumwogesha
mwali = Waschen des Mwali). Dabei zeigt es sich meistens, dab
die Haut wohl unter dem Einflufl des Breis eine hellere I'irbung
angenommen hat. Das Madchen wird sich, solange es eingesperrt
ist, immer wieder mil dem Hirse-Brei einreiben und dann wieder
abreiben, und das nennt man: Kulikukumula. Beim Waschen wer-
den dem Midchen die Schamhaare ausgerissen (<tulema mpalu
gwako kalikosa», d. h. « Wir wollen nicht, daBl dein Mann sich an
den Schamhaaren schneidet»). Vielfach folgt hier nun das Gebot,
die spiter nachwachsenden Schamhaare immer wieder auszureiBBen,
und das Verbot, dabei ein Rasiermesser zu gebrauchen.

Wilhrenddessen hat im Haus des Mwali ein Medizinmann (Mgan-
ga), in selteneren Fillen eine Frau, bereits die «Dawa va chilala»
zubereitet. Es ist dies bei den Wapogoro die Wurzel des Chileman-

8 Das Wort Malaika bedeutet hier unreife Kinder., unreife Wesen; der IFoe-
tus, z. B. einer Frithgeburt oder einer MiBlgeburt, wird oft Malaika genannt,
Malaika kommt aus dem Arabischen und bedeutet <Engels.



R. Geigy und G. Holtker, Mddchen-Initiationen im Ulanga-Distrilt 301

dembo-Strauches, ein Mittel gegen Unfruchtbarkeit und Hurerei.
Das alte Herdfeuer wird geloscht und mit Blittern weggewischt.
Ein neues IFeuer wird mit dem Feuerbohrer erzeugt (neuerdings
werden auch oft Streichholzer dazu verwendet) oder auch einfach
von den Nachbarn erbeten. Auf diesem neuen I'euer wird das Es-
sen (Ubaga) gekocht und mil gemahlener Chilala vermischt. Alle
wollen und konnen davon essen. Man sagt, das lFeuer miisse er-
neuert werden, damit das Midchen nachher gut gebiren konne.

Wenn das Midchen gewaschen ist, wird die Chilala in eine
Schnur (Kamba) eingebunden und so um die Hiifte des Madchens
befestigt, dal die Dawa (Zauber-Medizin) vorne hingt.

Endlich erhilt das Méiidchen ein groBies weilles Tuch (Ligubiko).
Damit kann es sich bedecken, wenn es von jetzt ab die IErlaubnis
hat, zur Verrichtung seiner Bediirfnisse selbst aus dem Hause zu
schliipfen.

*

Jetzt wird gewartet bis zur zweiten Menstruation. Wiederum geht
dann die Mutter zum Medizinmann und berichtet ihm. Die Frauen
schlachten aus Freude ein Huhn, tanzen und sagen: «Jetzt ist es
sicher, denn ein zweites Mal floff Blut.» Dem Madchen wird ge-
droht: «Wenn du dich jetzt herumtreibst, dann kannst du schwan-
ger werden und mufit sterben. Nur ein Kigoli (Einzahl von Vigoli —
unerwachsene Midchen) treibt sich herum.» Bei passender Gele-
genheil wird jetzt ein kleines Fest veranstaltet. Iis wird Hirse- oder
auch Reisbier gebraut, und die Verwanditen werden zusammenge-
rufen. Bei diesem Anlall werden die Haupttinze der Lehrerinnen
wiederholt, und zwar in der Regel im Hofe aullerhalb des Hauses.
seltener im Hause. (Vgl. kleine Ngoma, S. 294, und detaillierte Be-
schreibung, S. 307 ff.)

2. Erganzende Beobachtungen tiber Initiations-Riten
und -Feierlichkeiten aus Ifakara.

a) KNlauasur.

Vom Juli bis im September 1949 befanden sich in und im Um-
kreis von Ifakara eine ganze Reihe von Wanawali in Absperrung,
und es gelang durch Vermittlung der Mission, bei einzelnen Zutritt
zu erhalten. Allerdings wurde nur in einem Fall der Einlritt in die
Midchenkammer gestattet, der auch in Ifakara allen Mannern ver-
wehrt ist, auBer dem Briutigam, der ausnahmsweise zur «Probe-
ehe» zugelassen wird. Ein Trommler wird nie zugezogen, wie dies
die Wapogoro etwa tun, sondern man beschriinkt sich darauf, die
Tanze mit Gesang und Hindeklatschen zu begleiten. Wenn wir bei



302 Aeta Trop. VI, 4, 1951 — Ethnographie

einem Mwali-Haus vorsprachen, so wurde gewohnlich das Mwali
von ihrer Mnyago (die Bezeichnung Somo fiir die Hauptlehrerin ist
hier nicht gebriiuchlich) vor die Hiitte gefithrt und muBte dort nie-
derknien (Abb. 2). Deckle die Mnyago das Madchen ab, so hielt es
den Blick nach Vorschrift gesenkt (Abb. 3) und antwortete auf I'ra-
gen iiberhaupt nicht oder nur mit einer ganz leise lispelnden Stimme.
Auch hier wird withrend der 6 ersten Tage der Absperrung die
frither geschilderte Gebirdensprache verwendet. Wenn wir das
Verhalten verschiedener Wanawali miteinander verglichen, so
konnten wir allerdings feststellen, dafl die Regeln nicht tiberall mit
dem gleichen Iirnst gehandhabt wurden, indem z. B. einzelne Wa-
nawali den Kopf kaum mehr senkten und den Besucher nach eini-
ger Zeit ungehemmt anblickten (Abb. 4 und 5).

Der Beginn der Absperrung eines Midchens wickelt sich in Ifa-
kara ziemlich genau so ab wie bei den Wapogoro, d. h. das Weinen
des Miidchens vor einer alteren Verwandten beim Einsetzen der
ersten Menstruation, die Mitteilung der [reudigen Nachricht an Ira-
milie und Sippe, das Bereiten des Lagers und eigenen Herdfeuers
(nach Anweisung des Medizinmannes) in einer besonderen IHiitte,
die von Verwandten, oft von den GroBeltern, hieltir zur Verfliigung
gestellt wird. Die Hiitten haben Lehmwinde, die auf einem Gitter
aus Iolz- oder Bambus-Stiiben aufgepflastert werden (Abb. 4, 5
und 6), seltener Winde aus diirrem Buschgras (Abb. 1 und 2), und
immer ein giebelférmiges Grasdach. Selten nur bestehen sie aus
einem einzigen Innenraum, die meisten sind durch Zwischenwiinde
in drei bis vier Ridume unterteilt. Der Boden besteht aus gestampf-
ter Erde. Fenster sind in der Regel gar keine vorhanden, so dafl das
Tageslicht hochstens dort elwas durchschimmert, wo die Dach-
sparren auf den Winden aufliegen; hier kann auch der Rauch des
Herdfeuers sparlich austreten, doch ist das ganze Innere meistens
stark verraucht und wird nur vom Feuer etwas erleuchtet. In einem
durch die einzige Hausliir nicht direkt erreichbaren Seitenraum ist
nun in der Regel das Mwali installiert. Sie ist nur mit einem Lenden-
tuch bekleidet, auBler bei den Tanziibungen, wo auch dieses abge-
legt wird (vgl. Abb. 10—15). Thr einfaches Lager besteht hier nicht
aus Gras wie bei den Wapogoro, sondern aus einer geflochtenen
Matte, die direkt auf den Boden oder tiber eine niedere Bettstelle
gebreitet wird. Dort sitzt sie auch auBerhalb der unregelmifigen
Schlafzeiten neben der Mnyago und, falls zeitweise weitere I'rauen
(Wanyago) in die Hiitte kommen, so gruppieren sich diese um das
in der Mitte brennende Herdfeuer. Dieses glimmt zwischen groflen
Steinen, die als Unterlage fiir den irdenen Kochtopf dienen. Da ein
Photographieren in den Hiitten nicht moéglich war, haben wir in
zwel Fillen das «Milieu» des Mwali rekonstruiert, indem wir dessen



R. Geigy und G. Holtker, Mddchen-Initiationen im Ulanga-Distriict 303

sparlichen Hausrat vor der Hitte in entsprechender Weise grup-
pierten und die beiden Hauptpersonen hineinsetzten (Abb. 6 und 7).
Die Dauer der Absperrung variiert auch in Ifakara ziemlich stark
zwischen einigen Monaten und dem Extrem von 3 Jahren®. Das
Mwali darf das IHaus nur zur Verrichtung seiner Notdurft oder in
Krankheitsfillen, wenn es z. B. das Spital aufsuchen muf3, verlas-
sen. Dann muf3 es verhiillt gehen und wird von Verwandten be-
gleitet (Abb. 8 und 9). Die Zeit der Absperrung wird zum Teil aus-
geftllt durch die Belehrungen, von denen noch die Rede sein soll.
Dazwischen miissen die Wanawali ihre aus Reis und Gemiisen zu-
sammengesetzien Mahlzeiten kochen (Abb. 7) und Handarbeiten ver-
richten. Diese bestehen meistens im Flechien von Palmfasern
(Ukindo) zu langen Streifen, die dann zu Matlen zusammengeniht
werden (Abb. 6). Diese eintonige Lebensweise tagaus, tagein in der
IEnge und im Halbdunkel der verrauchten Hiitte und unter bestin-
diger Ueberwachung und Bearbeitung durch die Mnyago hat eine
ausgesprochen abstumpfende Wirkung auf die Midchen. Man er-
kennt dies an der Benommenheit, die sie in der Regel zeigen, wenn
sie dann einmal beim Sippenfest oder bei der Schlufeier aus ithrem
Gefangnis befreit werden. Auffallend ist auch, wie nach Beendi-
gung der Klausur bei manchen Madchen die Haut hell geworden
1st, worauf sie besonders stolz sind, da dies als Schonheitszeichen
gilt. Ob diese Aufhellung dem langen Aufenthalt im Dunkeln zuzu-
schreiben ist, der ein gewisses Zuriickgehen der Pigmentierung zur
IYolge haben kénnte, oder der Wirkung des bei den Wapogoro be-
schriebenen Kiirbissamen-Breies, der auch in Ifakara verwendet
werden soll, konnen wir nichl entscheiden.

Alle Vorgdnge, wie sie bei den Wapogoro beschrieben worden
sind fiir den 7. Tag nach der Menstruation sowie [iir den Vorabend
und die Nacht des 6. Tages, gelten auch fur Ifakara. Das Programm
der Ratschlige und Lebensregeln, welches die Wanawali in end-
losen Wiederholungen tiber sich ergehen lassen miissen, und von
denen wir uns eine Anzahl notieren konnten, ist ebenfalls weit-
gehend identisch mit dem fiir dic Wapogoro geschilderten. Miind-
lich, vor allem aber in IForm von altiiberlieferten, naselnd vorge-
tragenen Gesingen und begleitet von allerhand Manipulationen und
pantomimischen Darstellungen, werden die Lehren dem Gedéichinis
eingeprigt. Selbstverstandlich werden von den phantasiebegabten
Wanyago, die sich zuweilen in eine eigentliche Iikstase hineinstei-
gern, von Iall zu IFall Variationen eingeflochten. I's konnte auch
nicht mit Sicherheit festgestellt werden, ob die Reihenfolge der Dar-

¥ Die Mission wirkt auf eine Abkiirzung der Klausur hin und versucht, christ-
liche Miidchen schon nach wenigen Wochen in ihre Midcheninternate aufzu-
nehmen, aus denen sic dann erst fiir dic christliche Trauung entlassen werden.



304 Acta Trop. VI, 4, 1951 — Ethnographie

bietungen eine feste ist, doch scheint wohl ein gewisser traditionell
gegebener Aufbau vorhanden zu sein. Auch hier miissen alle Vor-
fiithrungen der Wanyago genau nachgeahmt werden, und wenn sich
die Wanawali dabei als ungelehrig, steil oder ungeschickt erweisen,
so werden sie unbarmherzig gekniffen und getreten, bis die Sache
einigermallen klappt. — Sicher ist auch, dal} die Belehrungen nach
dem 6. Tag weitergehen und, sei es bei Tag oder bei Nacht, immer
wieder repetiert werden. Dies dauert mindestens bis zur zweiten
Menstruation und in der Regel iiber diese hinaus, denn bevor dieses
Ereignis eingetreten und damit die Mannbarkeit des Mwali erwie-
sen ist, findel das Sippenfest (kleine Ngoma) nicht statt. Dieses ist
ein einmaliges Ereignis, und nach diesem kurzen Unterbruch setzt
die von Belehrungen erfiillte Klausur wieder ein und dauert dann,
wie bei den Wapogoro, noch monatelang bis zur befreienden Schluf3-
feler.

Wie erwiithnt, war es uns nicht moglich, in den Klausur-Hiitten
den Prozeduren beizuwohnen oder gar Aufnahmen zu machen. Da-
gegen ist es gelungen, IFrauen, die in diesen Dingen Erfahrung
hatten, tiber den Verlauf der Riten zu befragen: sie fanden sich
auch dazu bereit, einzelne Episoden im I'reien selber in moglichst
getreuer Aufmachung vorzufiithren, damit sie photographisch fest-

gehalten werden konnten (Abb. 10 bis 15). — Bei einem Vergleich
der in Ifakara verwendeten Belehrungen mit denjenigen der Wapo-
goro ergaben sich — gemall den enlsprechenden Abschnitten in
Kapitel 1 — noch folgende Beobachtungen:

Ad a) Als Vorbereitung auf den Coitus sind hier ebenfalls Huft-
lockerungsiibungen vorgeschrieben. Wir konnten z. B. bei anderen
kleineren IFesten der Eingeborenen, wo Tiinze vorgefithrt wurden,
feststellen, wie sehr diese Kunst bei ihnen geschitzt wird, und daB
es manche I'rauen hierin zu einer eigentlichen dquilibristischen Vir-
tuositit bringen. Sie verstehen es, mit Unterleib und Gliedern un-
dulierende Bewegungen auszufiithren und sich wiilzend auf dem Bo-
den fortzuwegen, ohne dafl eine auf die Hiifte oder den Kopf
gestellte Schale mit Reismehl umKkippt.

Ad b) Im Hinblick auf den kiinftigen Verkehr mit dem Mann
wird dem Mwali gezeigt, wie es seinen Gatten durch Kitzeln mit den
Zehen an der Brust zum Coitus auffordern kann. I<s wird ihm auch
gelehrt, wie es die Vorhaut am ménnlichen Glied zurtickziehen und
wie es dasselbe vor und nach dem Geschlechtsakt waschen soll. Alle
diese Manipulationen werden geiibt am Bein einer Wanyvago (vgl.
Abb. 12 und 25), oder in gewissen IFillen, wie uns gesagt wurde, an
einem aus Holz oder Lehm angefertiglen Modell.

Ad ¢) Dieselbe Belehrung. Zum Verhalten der Frau wdhrend der
Regeln wird noch folgendes gesagt: Wenn eine I'rau «schmutzig»



R. Geigy und G. Héltker, Mddchen-Initiationen im Ulanga-Distrikt 305

1st, d. h. die Regeln hat, soll sie sich des Verkehrs mit dem Manne
enthalten. Iis ist gefihrlich, dem Mann die Regeln zu verheimlichen
und ihn zum Coitus einzuladen. Er wird dann blutig werden und in
der IFolge Hodenschwellung bekommen. Die I'rau, die solches tut,
wird bei den Verwandten angeprangert und von diesen ausge-
schimpft. In einer hiezu passenden Pantomime wird dargestellt, wie
der Mann den Coitus mit der unreinen Frau versucht, sich aber bose
abwendet und die I'rau verschméiht. Dazu paBit eine Szene, welche
die (renesung des Mannes schildert: Der Mann hat seine Hodenent-
ziindung beim Zauberer oder Arzt pflegen lassen und kommt geheilt
zurtick; nun sind die Ehegatten wieder gliicklich miteinander. Zum
Zeichen dafiir umschlingt die Lehrerin das Mwali von hinten, und
sie legen sich gemeinsam zurtick.

Ad d) Dieselben Regeln. Dazu noch folgendes: Wenn der Mann
zu hitzig ist, kann er der IFrau weh tun; sie sagt dann «pole, pole!»
(d. h. sachte, sachte) zu ihm und zieht sich etwas zurtick. Ueber Im-
potenz beim Manne siehe spiter unter Fruchtbarkeits-Ritus,

Ad e) Dieselben Regeln.

Ad f) Auch in Ifakara wird das Huhn im Zusammenhang mit
einem ['ruchtbarkeits-Ritus verwendet, der z. T, dhnliche Ziige hat
wie bei den Wapogoro. Er wird hier (wie vermutlich auch bei den
Wapogoro, doch fehlen uns priazise Angaben) charakterisiert durch
zwel Symbole: Ein junges Huhn, das noch keine Eier gelegt hat, als
Symbol der weiblichen Fruchtbarkeit, und der Ast eines Mfulu-
Baumes (Vitex sp., Verbenaceae); dies islt eine Pflanze, die im
Busch draufien gefunden wird und den Eingeborenen wegen ih-
rer zahlreichen Friichte als besonders fruchtbar erscheint. Die-
ser Ast gilt als Symbol weiblicher und miénnlicher Fruchtbarkeit
und verkorpert gleichzeitig das ménnliche Glied. Beim IF'ruchtbar-
keits-Ritus wird ein solcher Ast wie ein kleines Biumchen im
Hiittenboden aufgepflanzt ' und das Huhn, an den Beinen gefes-
selt, bei den einzelnen Manipulationen verwendet. So z. B. beim
Rundtanz um das Biaumchen, wie in Abb. 10 und 11 dargestellt,
sowie bei der Aufforderung zum Geschlechisakt (Abb. 12). So-
dann in der Szene betreffend den gutgelungenen Coitus mit einem
potenten Mann: Die Frau nimmt den aufgepflanzten Mfulu-Ast zwi-
schen die Schenkel und macht mahlende, bauchtanzartige Bewe-
gungen: das Huhn liegt unter ihr am Fuf3 des Staimmchens. Dann
prefit sie die Vulva an den Ast und schaukelt rund um denselben
herum (Abb. 13). Plétzlich sto6t sie ein «Freudengewieher» (Kigele-
gele) aus, in welches die Wanyago einstimmen, leglt sich der Lange

" Mangels eines Mfulu-Biiumchens kann auch cin anderer Ast verwendet
werden, wie z. B, in unsern Abbildungen, wo es sich um einen solchen von
Cassia florida handelt.



306 Acta Trop. VIII, 4, 1951 - Ethnographie

nach auf den Riicken und preft das Huhn auf den Unterleib (Abb.
14). — Im Gegensatz dazu wird auch die Impotenz beim Manne
kommentiert *': Der Mfulu-Ast wird zwischen die beiden am Boden
sitzenden Partnerinnen gehalten und das Huhn mehrmals zwischen
den Beinen durchgezogen, womit angedeutet werde, wie der Mann
mit den Schenkeln der I'rau spielt und wie diese nach seinen Ge-
schlechtsteilen greift. Plotzlich legt sich die Mnyago ruckartig auf
die Seite und deutet mit den Hinden an, dafl der Mann schlaff
bleibt und den Coitus nicht vollziehen kann. Vgl. hiezu noch weitere
I'ruchtbarkeitsszenen beim Sippenfest. (S. 309.)

Ad g) In Ifakara werden den Wanawali dieselben oder ganz
ahnliche soziale und hygienische Vorschriften gelehrt. So z. B. noch:

— Wenn der Mann nach Hause kommt, mufBl das Essen bereit
sein.

— Wenn es dem Mann gelingt, auf der Jagd ein Wild zu erlegen,
so muB er es mit den anderen Familienangehorigen teilen. Um dieses
Teilen zu symbolisieren, werden Stoffstiicke zerrissen.

Die Wanyago sagen vergleichsweise: «Der FFrosch geht ins Was-
ser», womit sie meinen, dafl auch die Eheleute sich regelmifllig wa-
schen oder baden miissen, denn die Eingeborenen legen grofies Ge-
wicht auf Reinlichkeit.

—— Der Mann liebt es nicht, wenn seine Frau schmutzig ist. Sie
soll deshalb auch das wihrend der Regeln getragene besondere
Schamtuch waschen. Dieses darf aber nicht offen vor den Blicken
Vorbeigehender zum Trocknen aufgehiingt werden (vgl. die ent-
sprechende Szene beim Sippenfest und Abb. 23).

Man erkennt, wie die intensiven, fiir unsere Begriffe fast iiber-
steigerten Bemiihungen dieser Eingeborenen, ihre Madchen auf Ithe
und Familienleben vorzubereiten, im Grunde genommen von einem
ausgesprochenen Wirklichkeitssinn diktiert werden und auf eine
auch nach unserem Empfinden moralische Lebensfithrung und auf
die Erhaltung gesunder sozialer Verhéiltnisse hin tendieren. Andrer-
seits konnte man auch auf das Walten eines mutterrechtlichen Prin-
zips schliefen, wenn man bedenkt, wie stark die weiblichen Lehr-
meisterinnen wihrend der Klausurzeit ihren Einflufl auf das ganze
Verhalten der kiinftigen Frauen und Miitter, und damit indirekt
auch auf die Minner, geltend machen konnen. Dazu kommt, daB
die Mnyago auch spiter noch eine oft konsultierte Beraterin der jun-
gen I'rau bleibt und sich bei allen wichtigen FFamilienereignissen
begutachtend, warnend und oft auch geschickt intrigierend einmi-
schen kann. Es soll in Ifakara auch jetzt noch nicht selten vorkom-

1 Minnliche Impotenz soll bei den Eingeborenen ziemlich hiiufig sein; Sti-
mulationsmittel spielen in der Eingeborenen-Pharmakopde auch eine wichtige
Rolle.



R. Geigy und G. Hioltker, Mcdchen-Initiationen im Ulanga-Distrikt 307

men, daB sie, wie bei den Wapogoro, der ersten Hochzeitsnacht im
selben Raume beiwohnt.

b) Sippenfest.

Wir hatten Gelegenheit, in Ifakara den Verlauf eines Sippenfestes
aus der Niahe zu beobachten. Es fand am 23. September 1949 vor-
mittags in Mkuja, an der Peripherie des Stidtchens, im Hof des
Sippeniiltesten Amri (d. h. «Befehl») statt. Die beiden Wanawali
I‘milia und Regina, um die sich der Anla} drehte, waren schon am
Abend vorher aus ihren aullerhalb Mkuja liegenden Klausur-Hiit-
ten (vgl. Abb. 7) nach dem Hofe Amris verbracht und dort zusam-
men in eine Kammer eingesperrt worden. In der Nacht oder gegen
den Morgen zu sind die Waschungen, das Scheren der Kopthaare
und die Enthaarung der Schamgegend (wofiir in Ifakara jetzt meist
eine Schere oder ein Messer verwendet wird an Stelle des schmerz-
haften Auszupfens) vorgenommen worden. Sodann wurden die
Midchen mit den typischen Strohhalm-Ketten ** verziert. Ihre
Tracht bestand wie iiblich aus einem Schamtuch, einem groBeren
Lendentuch und dem grofBlen, weillen Tuch, das zur Verhiillung
dient. IFrithmorgens sind sie von Frauen rittlings in den Hof getra-
gen und dort gleich von ihren Verwandten in Empfang genommen
worden (Abb. 16 und 17). Wohl simtliche Frauen der Sippe waren
anwesend; vereinzelte, meist dltere Ménner trieben sich lediglich an
der Peripherie der versammelten Menge herum, denn sie sind, abge-
sehen vom Aeltesten, als Zuschauer nicht zugelassen. Die Hauptrolle
spielten die Wanyago, die Miitter und verheirateten Schwestern der
Wanawali, sowie deren Grofmiitter (Abb. 18) und einige alte, runz-
lige Frauen. In einem nahen, etwas kiihl gelegenen Raum, der auf
den Hof miindete, standen groBle irdene Kriige mil gegorenem Reis-
bier bereit, und immer wieder sah man die Festteilnehmerinnen
dorthin verschwinden, um sich zu erlaben; ihre Stimmung und
Lust am Rhythmus steigerte sich allméhlich auch merklich. In der
Mitte des Hofes kauerten mit untergeschlagenen Beinen die beiden
Wanawali. Zeitweise waren sie mit ihren Tiichern vollig zugedeckt,
von Zeit zu Zeit wurde aber von den I'rauen ihr ganzer Oberkorper
enthiillt, wobei der kahlgeschorene Schiidel, die um die Briiste ge-
schlungenen Mwaliketten und die Hinde mit dem vorschriftsge-
mal unter dem Zeigefinger eingeklemmt gehaltenen Daumen (Be-
deutung unbekannt) zum Vorschein kamen (vgl. auch Abb. 23). Sie
nahmen dann sofort die demiitig gesenkte Kopfhaltung ein und ant-
worteten nur leise hauchend in den seltenen Fiillen, wo man Fragen

12 Die Ketten bestehen aus aufgercihten Strohhalmstiickchen, wobei helle,
naturfarbene mit dunkeln abwechseln, die am FFeuer gerdstet worden sind.
Vielleicht Ueberbleibsel der frither die Mwalitracht bildenden Bambusketten
(vgl. S. 295).



308 Acta Trop. VI, 4, 1951 — Ethnographie

an sie slellte. Zu ihnen hatte sich noch der Briutigam des einen
Mwali gesellt, der neben ihnen hockend einen Teil der Zeremonien
mitmachte. Auch er trug ein weites Tuch, mit dem man ihn peri-
odisch zu- und abdeckte, und war in derselben Weise enthaart wor-
den (Abb. 19). Die Mwali-Gruppe war von den aufgeregt schnai-
ternden Frauen umringt, die von Zeit zu Zeil rhythmische, niselnde
Gesinge anstimmten und diese mit Hindeklatschen und Wiegen in
den Hiiften begleitelen. Dazwischen ertonte auch etwa das typische
«I‘reudengewieher». Die Wanawali und der Brautigam muften
durch Heben und Senken des Kopfes diesen Rhythmus im Takt
mitmachen (Abb. 20).

Nachdem dies einige Zeit gedauert hatte, wurden die Wanawali
aus dem Hof hinausgetragen und auf der AuBenseite der Siedlung
unter einem groflen, schattenspendenden Baum niedergesetzt. Hier
folgten nun vor versammeller Menge verschiedene pantomimische
Darstellungen, die zum Teil auf das wihrend der Klausur Erlernte
Bezug hatten, zum andern Teil speziell diesem Fest galten. Beim Be-
trachten dieser eigenartigen, teils sentimental-ernsten, teils humor-
vollen Szenen bewunderten wir vor allem auch das grofie schau-
spielerische Konnen dieser sogenannten Primitiven, die es so ausge-
zeichnet verstanden, mit Gebéirden und Bewegungen Vorginge aus
dem Alltag realistisch darzustellen und auf so einfache, einprig-
same Formeln zu bringen. Trotz schlechten Belichtungsverhaltnis-
sen gelang es auch, einiges im Bild festzuhalten.

Diese Reifefeier wird ja beherrscht von der Freude der Sippe und
inshesondere der Miitter an der Tatsache, da3 ihre Midchen nun zu
IEhe und Mutterschaft fihig und in die damit zusammenhingen-
den Geheimnisse eingeweiht sind. Diese Freude fand ihren Aus-
druck im schlichten Tanz der Miitter mit ihren Wanawali. Gliick-
lich lichelnd nahm die Mutter ihre Tochter in die Arme und tanzte
mit ihr einige rhythmische Runden, wobei alle Umstehenden freudig
klatschten und sangen (Abb. 21). Wihrend dieser Zeit zerrif§ eine
der Frauen ein schwarzes Tuch in schmale Streifen und kniipfte
diese zu einer Stoffgirlande zusammen. Mit weit ausgesireckten
Armen spannte sie dieselbe zwischen den Verwandten aus zum Zei-
chen der alle verbindenden Freude (Abb. 22},

Nun folgte die Vorfithrung verschiedener Szenen, die wir bereits
anlaBlich der Klausur beschrieben haben, so daBl einige wenige Hin-
weise zu den Abbildungen geniigen:

— Das Schamtuch der Regeln ist verborgen aufzubewahren, so
verstecken es die Wanawali zu einem Kniiuel eingerollt zwischen
ihren Fiilen (Abb. 23).

Mit kreuzweise tiber den Torso der Wanawali ausgestreutem
weilem Reismehl wird die Beendigung der Regeln symbolisiert
(Abb. 24).




R. Geigy und G. Holtker, Mddchen-Initiationen im Ulanga-Distrikt 309

— Liebesspiel mit den Zehen (Abb. 25).

—— Coitus: Hinter einem vorgehaltenen schwarzen Tuch wird den
Wanawali mit einer entsprechend gekniipften Schnur der Verkehr
mit einem starken und einem schwachen Mann gezeigt; nur Frauen
diirfen hinter das Tuch blicken. Nach der schon beschriebenen
Symbolisierung des Geschlechtsaktes (Abb. 26) werden die beiden
Wanawali gemeinsam zugedeckt, und unter I'reudengewieher wer-
fen die Frauen groBle diirre Blitter in die Hohe, die auf das Tuch
niederregnen, zum Zeichen der Fruchtbarkeit (Abb. 27).

Die Leute von Ifakara sind fiir ihren Humor bekannt. Dies kam
hier im Intermezzo des Bart-Tanzes zum Ausdruck, in welchem sich
die I'rauen tliber die Eifersucht des Mannes lushig machten. Iline
zum Spal aufgelegte Alte band sich zu diesem Zweck ein Biischel
Zweige als Bart um das Kinn (Abb. 28) und wickelte in das Lenden-
tuch zwischen die Beine einen Ziegelstein als Hodensack. Mit diesen
méannlichen Attributen ' ausgertistet, holte sie sich aus der Menge
eine junge Frau, welche die Gattin darstellen muBte und nun ithrem
‘Mann» liebevoll iiber den Bart strich (Abb. 29). Die Eintracht
dauerte jedoch nicht lange, denn bald machte sich die junge I'rau
los und kehrte in die Menge zuriick. Sofort machte sich der Mann
auf die Suche nach der entlaufenen Frau und zog sie wieder in den
Kreis zuriick. Dieses Davonlaufen wiederholte sich nun mehrmals,
bis schlieBlich der Mann, Bises ahnend, in seiner Eifersucht ein-
zelne als Rivalen verdichtige Personen in der Menge unter allge-
meinem Gelichter mit seinem fingierten Pfeilbogen bedrohte (Abb.
30).

Den AbschluB3 des Festes bildete der bereits besprochene Frucht-
barkeits-Ritus. In der Mitte des Zuschauerkreises wurde ein Ast in
den Boden gesteckt und ein gefesseltes Huhn an dessen Basis ge-
legt. Rechts und links von der Mnyago knieten die beiden Wanawali
nieder und zuiuBerst der Briutigam. Alle vier beriihrten mit der
einen Hand das Huhn und gleichzeitig den Ast, der mehrmals hin
und her geneigt wurde (Abb. 31). Sodann erhob sich die Gruppe
unter Mitnahme von Ast und Huhn. Das von seinen Fesseln befreite
Huhn wurde in die Hohe geworfen und eniwich iiber ein Grasdach,
der Ast wurde abseits in den Busch geworfen (Abb. 32). Man sagte

1 Man kann sich fragen, weshalb hier der Bart als Zeichen der Miinnlichkeil
gewithlt wurde, da er nimlich bei den Eingeborenen, deren Barthaare nicht oder
nur sehr spiirlich wachsen, eine grole Seltenheit ist. Ist es vielleicht der Ein-
flufl der Missionare, deren grofe Biirte hier iiberall hekannt sind? Dies ist je-
doch unwahrscheinlich, da der Barttanz schon existiert haben soll, bevor die
Mission 1m Ulanga-Distrikt tiitig war. Ilin Bart macht jedenfalls, wic wir wie-
derholt horten, aut die Eingeborenen im allgemeinen einen einschiichternden
Eindruck {ungetihr wie der St.-Nikolaus-Bart auf unsere Kinder); sei es, dal
er von einem Weillen oder von einem Schwarzen getragen wird: Minner mit
Bart haben bei ihnen mehr Gewicht.



310 Acta Trop. VIII, %, 1951 — Ethnographie

uns, daf} die Mutter des Mwali zuweilen dieses Huhn (Symbol der
Fruchtbarkeit des Madchens) aufzieht, bis es Kiicken bekommt, um
dann aus dieser ersten Generation wieder Kiicken zu ziichten. Die
I‘ruchtbarkeit des IHuhnes soll der jungen I'rau Vorbild sein, und die
jungen Itheleute diirfen die zweite Generation Kiicken, wenn sie
groly geworden sind, verspeisen.

Damit hatte das Fest sein Ende erreicht, und gegen Mittag wur-
den die Wanawali huckepack wieder in ihre Kammer getragen
(Abb. 33). Sie muBten dann spéter in ihre eigenen Hiitten zuriickge-
bracht werden.

In der Nacht nach der kleinen Ngoma wird in der Regel der Ver-
lobte, falls ein solcher da ist, zur «Probeehe» zugelassen. Er muf}
dann die Nacht mit dem Mwali in der Klausur-Hiitte verbringen. Im
Hof davor wird derselbe Mfulu-Ast in den Boden gesteckt und das
gefesselte Huhn dazugelegt; die Wanyago bewachen diese Sym-
bole. Beim ersten Hahnenschrei kommt der Verlobte mit dem Méd-
chen aus der Hiilte, und falls er bei seiner Geliebten erfolgreich war,
wirft er den Ast tiber die Umziunung des Hofes und das Huhn iiber
das Dach der Hiitte. Die Wanvago untersuchen dann das Mwali,
um die Defloration festzustellen. Von jetzt an hat der Verlobte Zu-
tritt zu seinem Midchen, dessen Klausur bis zur groBen Schluifeier
welterdauert.

3. Abschliefiende Feierlichkeiten zur Mddchen-Initiation.

a) Bei Wapogoro-Mddchen.

Nachdem nun die mehr oder weniger lange Absperrungszeit nach
Monaten oder Jahren ihrem Ende zugeht, werden die AbschluB-
feierlichkeiten veranstaltet.

Am Morgen dieses groflen Tages holt man das Midchen aus der
Absperrung heraus und trigt es auf dem Riicken in den Hof oder
hinter das Haus. Dort wird es auf den Boden hingelegt, den Kopf
im SchoBe einer knienden Frau geborgen. Sodann werden dem
Midchen die Kopfhaare, Augenbrauen und Achselhaare geschoren.
Manchmal werden auch die Augenwimpern ausgerissen, und zwar
mit Iilfe eines Reis-Halmes.

Falls das Midchen schon einem Briutigam zugesprochen ist,
mul} auch er jetzt gegenwiirtig sein. Braut und Briiutigam werden
nun von den Frauen gewaschen. Dabei sind beide nur mit einem
Lendentuch bekleidet. Zuerst kommt das Miadchen an die Reihe.
Man wéischt ihr den ganzen Koérper vom Kopf bis zu den Filiflen, zu-
letzt auch die Genitalgegend. Dann wird der Brautigam gewaschen,
jedoch nur selten seine Genitalien. Bei der Waschung liegen Braut
und Briutigam auf einer Matte, auf der sich das Waschwasser sam-



R. Geigy und G. Holtker, Mddchen-Initiationen im Ulanga-Distrikt 311

melt. Nach Beendigung dieser Handlung legen sich nun die Lehre-
rinnen in diese Wasserlachen auf der Matte und scheuern sich dabei
ihren Riicken.

Nach dem Waschen legt man dem Briutigam und der Braut Salz
auf die Gelenke (Hand, IEllbogen, Schulter, Brust, Hiifte, Knie und
IFuB). Dabei singen die Lehrerinnen: «Nkonkonta mtolera milomo
— Katiwiri, katiwiri, nkoleri mtama, ayu nawe nawa nazianga ma-
kolo mayagu mwali» (dieser Text ist uniibersetzbar und diirfte ver-
derbt sein; die inhaltliche Bedeutung ist unbekannt). Dann leckt
Jemand aus der Verwandtschaft des Brautigams das Salz von den
Gelenken des Midchens und umgekehrt jemand aus der Verwandt-
schaft der Braut das Salz von den Gelenken des jungen Mannes.

Die Lehrerinnen singen: «Mjanja wa bwana, nyani, nyani, cha-
lamperu gagawira muhogo, mjanja wa bwana» (Ein Spitzbube am
Mann, ein Affe, mit dem kleinen Finger verteilt er Maniok). Da-
durch soll die Braut etwa folgendermaBen belehrt werden: Wenn
alle fortgegangen sind und du issest den Maniok, den du nicht ge-
pflanzt hattest, dann bist du eine Diebin. Das wird noch deutlicher
und nachdriicklicher durch folgenden Gesang zum Ausdruck ge-
bracht: «Mwanangu nkwali glia pakapalasa», «Mein Kind, das Reb-
huhn frit nur, wo es gescharrt hat.»

Bei dieser Gelegenheit trinken auch wohl die Mutter und das
Midchen gemeinsam die gleiche «Dawa va knomubeza» (Bedeu-
tung unbekannt). Zuerst miissen sich aber Braut und Briutigam mit
Wasser den Mund spiilen, wobei dann der Briutigam das Wasser
aus dem Mund des Madchens trinkt und umgekehrt.

Zum Abschluff bekommt das Midchen nochmals einen kurzen
Unterricht, und auch der Brautigam erhilt einige heilsame Ermah-
nungen.

Alsdann wird die Braut in das Haus des Briutigams gefthrt,
falls sie schon einen solchen hat. Unterwegs mull nun der ganze
Brautpreis von seiten des Brautigams erlegt werden. Alle paar
Schritte setzt sich die Braut nieder und erhebt sich erst wieder,
wenn etwas bezahlt worden ist. Die Abgaben des Briuligams stei-
gern sich immer mehr, so beim Eintritt der Braut in das Haus, beim
Besteigen des Betles und beim Beischlaf. Diese Abgaben miissen
fortgesetzt werden, bis das Méadchen Einspruch erhebt, das erste Is-
sen kocht oder sich sonstwie zufrieden zeigt.

Dieses offizielle «Heimfithren der Braut» kann auch auf einen
spiteren Zeitpunkt verlegt werden, nachdem die beiden bereits eine
Zeitlang beieinander gelebt haben. IEs kommt nicht selten vor, dal3
sich die Manner von diesem offiziellen Heimfiihren driicken wollen,
und zwar der hohen Kosten wegen. Dieses Sichdriicken nennt man
im Volksmund «Malema», d. h. Nicht-Wollen, Habsucht.

Beim ersten Beischlaf zwischen Braut und Briutigam ist auch



312 Acta Trop. VIII, 4, 1951 —- Ethnographie

eine der Lehrerinnen gegenwirtig und schaut zu. Nach dem Bei-
schlaf wischt sie die Braut, erhebt ein I'reudengeschrei und sagt:
«Richtig!»

b) Ergdnzende Beobachtungen aus Ifakara.

Am 2. Oktober 1949, wihrend drauflen im Busch die ersten Step-
penbrinde aufflackerten — Kiinder des afrikanischen «IFrithlings»-
Anfangs —, war in Ifakara eine Reife-Schlufifeier (grofle Ngoma|
angesagt, bei der eine Gruppe von 10 Wanawali endgiiltig aus der
Absperrung befreit werden sollte. Schon mehrere Tage vorher war
mit den Festvorbereitungen begonnen worden. Auf einem Seiten-
platz des Stidtchens, nahe der «Moschee», wurde eine lange Zeile
aneinanderhiingender, wiirfelférmiger Laubhiitten errichtet (Abb.
38), die sich jede separat mit einer Tilire nach vorne 6ffnete. Diese
kleinen Kabinen dienten den Wanawali als voriibergehende Unter-
kunft, nachdem sie einen Tag vor dem Fest ihre verschiedenen Ab-
sperrungshiitten in und um Ifakara verlassen hatten. Eine nicht
minder wichtige Vorbereitung bildete die Herstellung der grofien
Quantititen Reisbier (Pombe), die an diesem vielbesuchten Volks-
fest jeweils konsumiert werden. Der seit der Iirnte im Mai/Juni ge-
lagerte Reis war nun trocken genug und eignele sich fiir die Bier-
zubereitung. Vor Tagen zerstampft und mit Wasser versetzt, war er
in Garung tibergegangen, und bereils halte die griaulich-milchige
Fliissigkeit den typischen hefeartig-prickelnden Geschmack an-
genommen, ein Zeichen fiir den steigenden Alkoholgehalt. Die Luft
war voll vom Duft des frischen Bieres, und man spiirte schon die
ersten Vibralionen der Feststimmung.

Die Wanawali hatten niimlich die letzte Nacht vor dem Fest mit
ihren Angehorigen nicht etwa schlafend in den Laubhiitten zuge-
bracht, denn sie mufBten sich ja der Ueberlieferung gemill aul das
Fest riisten. Der ununterbrochen von den Laubhiitten her tonende
Tamtam zeigte an, daB dort alles in Bewegung war, und dafl dem
Reisbier kriftig zugesprochen wurde. Noch vor dem Morgengrauen
wurden dann an den Wanawali und ihren Briutigamen die Wa-
schungen und Enthaarungen vorgenommen. FFiir die iibrigen im
vorherigen Abschnitt fiir die Wapogoro beschriebenen Riten konn-
ten wir in Ifakara keine Bestitigung finden. Jedenfalls sind aber
auch jetzt wieder die wihrend der Klausur gelernten Pantomimen
zum Teil vorgefiihrt worden, denn als wir uns um 10 Uhr vormit-
tags den Laubhiitten nidherten, sahen wir, wie eben eine am Boden
liegende Gruppe halbbekleideter Wanawali, von alten Frauen um-
geben, die Coitus-Pantomime vorfiihrten (entsprechend Abb. 26).

Um 10 Uhr 30 waren alle Wanawali verschwunden. Man sagte
uns, sie wiirden nun fiir den Umzug hergerichtet. Unterdessen
stromten von tiberallher die Zuschauer herbei, unter denen die mit



R. Geigy und . Héltker, Mddchen-Initiationen im Ulanga-Distrikt 313

bunten Tiichern kokett gekleideten Madchen und jungen Frauen
besonders hervorstachen (Abb. 34). Die Menge versammelte sich
auf einem nahen Platz unter hohen alten Biumen (Abb. 35). Dort
verteilten sich dann auch eine Anzahl Tamtamspielergruppen.
Die einen «Orchester» setzten sich aus Handtrommlern zusammen,
die ithre holzernen Instrumente um den Leib festgebunden trugen
(Abb. 36). Die andern hatten groBle Standtrommeln (Abb. 37) auf-
gestellt, bestehend aus Stiicken eines gehohlten Baumstammes, die
oben mit Antilopenfellen iiberspannt waren und mit drei Fiilen auf
dem Boden ruhten; dort wurde ein kleines IFeuer unterhalten, des-
sen in der Trommel emporsteigende warme Luft die I'elle noch bes-
ser spannte. Der dumpfe Klang der mit Hand und Schlegel bedien-
ten Standtrommeln wurde mit Vorliebe begleitet vom Geklapper
eines Benzinkanisters, dem ein rabiater Musikant mit Holzstaben
blechige Tone entlockte. Auch Rétschen aus an Holzstielen befestig-
ten Blechbiichsen und Signalpfeifen wurden verwendet. Die Menge
aber schlof sich je nach Lust da und dort den rhythmischen Ringel-
tanzen an, die um die Musikantengruppen herum in Gang kamen.
Bunt gemischt im Génsemarsch dringten sich die vibrierenden Kor-
per von Ménnern, FFrauen und Kindern jeden Alters mit wippendem
Schritt vorwiirts. IZinige athletische Burschen mit bunten Kamm-
chen in den Haaren sprangen als Vortinzer in die Mitte und feuer-
ten, von Rumba-artigen Bewegungen durchzuckt und mit schrillen
Pfiffen, den rotierenden Menschenkreis zu immer neuen Tanzschrit-
ten an.

Etwa um 11 Uhr formierte sich bei den Laubhititten der Zug der
Wanawali und ihrer Brautigame (Abb. 39). Man hatte Miihe, sie
wieder zu erkennen, denn sie waren jetzt in bunte Tiicher und Tur-
bane gehiillt und mit allerhand Schmuck behingt; eine von ihnen
trug dazu noch einen griinen Herrenfilzhut auf dem Kopf: die Brau-
tigame waren dhnlich aufgeputzt. Alle trugen Wedel aus Anti-
lopenschweifen in der Hand '* und salen auf der Schulter eines
Mannes oder einer I'rau *?, so liber das Publikum hinausragend. Iis
herrschte etwa dieselbe Stimmung, wie wir sie bei einem Fast-
nachtsgetiimmel erleben konnen. Der Zug bewegte sich auf den
Platz zu (Abb. 40) und begann dort ebenfalls den wiegenden Ringel-
tanz um die verschiedenen Orchester mitzumachen. Immer noch
muBten die Wanawali den Blick gesenkt halten, sie schienen etwas
stumpf und benommen und waren wohl auch bereits ziemlich alko-

14 Dies ist tyvpisch fiir die SehluBfeier. Einen iihnlichen «Zeremonien-Wedel»
trigt z. B. der Beschneider withrend der Beschneidungszeremonie (vgl. Geigy
1950, Abb. 1).

1 Meistens reitet das Mwali auf seinem Briiutigam, wenn es keinen hat,
auf ciner Freundin.



314 Acta Trop. VIII, 4, 1951 — Ethnographie

holisiert. Die letzte Leistung, die nun die Menge von ihnen verlangte,
war das Ausfiihren moglichst gelockerter Schiittelbewegungen mit
dem ganzen Oberkdérper, wobei die IFliegenwedel rhythmisch neben
dem Kopf nach hinten geschlagen wurden. Die auf den Schultern
der schwitzenden Triger sitzenden Gestalten vibrierten iiber den
Zuschauern, die sie einzeln begutachteten und kritisierten (Abb. 41
und 42). Einmal stocktle der Zug, und zwei besonders begabte Wan-
wali wurden auf Stiihle abgestellt und demonstrierten einen vielbe-
wunderten Schiittel-Rumba. — Plotzlich tauchte iiber der Menge
ein mit einem Strohrock bekleideter Stelzenliaufer auf und fiihrte
in einem Schwarm schreiender Kinder seine Kapriolen vor (Abb.
43), wobei er seine Signalpfeife eifrig betitigte. An einer anderen
Stelle zeigte eine Gruppe von etwa 10 mit Strohriéckchen bekleide-
ter Knaben einen Tanz mit Handtrommelbegleitung. Im Takt wir-
belten sie in einer Reihe nach vorne und hinten herum, dazwischen
in die Hinde klatschend und Pausen einschaltend, wihrend derer
die Stirne auf den Boden gelegt wurde. Hier wurde bei den Zu-
schauern Geld gesammelt fiir die Eltern der Wanawali.

Gegen 12 Uhr nahm das Fest sein IEnde, und die Menge zerstreute
sich. Die Wanawali begaben sich vorerstirgendwo in ein befreunde-
tes Haus, um den Nachmittag zu verbringen. Und am Abend wur-
den sie dann von ihren Freundinnen in ihr neues Heim getragen, wo
sie der Briautigam erwartete. Allerdings heiraten nichl alle Wana-
wali nach der groBlen Ngoma. Es gibt solche, die dann noch keinen
Brautigam haben, jedoch kommt es meistens bald zur Ithe, und alte
Jungfern sind dort unbekannt. — Von dem Erlegen des Brautprei-
ses beim Heimfiihren der Braut, wie es im vorherigen Abschnitt fiir
die Wapogoros geschildert wurde, ist in Ifakara nicht die Rede, in-
dem diese Angelegenheilen schon vorher zwischen den I'amilien ge-
regelt werden. Im Falle einer spateren Wiederauflosung der Ithe,
was bei Impotenz, IJhebruch usw. vorkommen kann, wird der ganze
Brautpreis (ca. 120 bis 150 Sh.) vom Vater der Frau wieder zuriick-
erstattet. Das erhaltene Geld wird deshalb vorsorglich vom Vater oft
jahrelang irgendwo vergraben aufbewahrt.

4. Finige weitere Beobachtungen zum Brauchtum
nach der Initiation.

Wenn die junge Frau zum erstenmal schwanger wird, darf der
Mann nichts wissen, bis die Frau es ihm sagt. Daraufhin setzt der
Mann seine Schwiegereltern davon in Kenninis. Diese sagen ihm
dann: «Wenn die Schwangerschaft weiler gediehen ist, dann bring
die I'rau zu uns.» Im Haus der Schwiegereltern legt sich dann die
Frau auf den Riicken, und man schneidet ihr die IHaare mit Aus-
nahme einer kleinen Stirnlocke und reifit ihr nochmals die inzwi-



R. Geigy und G. Holtker, Mddchen-Initiationen im Ulanga-Distrikt 315

schen nachgewachsenen Schamhaare aus. Allerdings weigern sich
viele Frauen, diese Prozedur wieder iiber sich ergehen zu lassen.
Danach streicht man Mehl auf die junge I'rau, und zwar vom Nabel
an aufwirts bis zur Magengrube und beobachtet, bis sich das Kind
im SchoBe bewegt. Dann sagen sie: «Das Kind ist groB3, du wirst
bald gebiren.»

Die Alte, die das Mehl aufgestrichen hat, fragt nun Mann und
I'rau aus, wie sie es daheim gehalten hiitten, z. B. ob sie miteinander
ausgekommen wiiren usw. Bei dieser Gelegenheit wird die IFrau
regelmafig ausgeforscht, ob sie beim Verkehr die Vorhaut des Man-
nes zuruckstreife und das Glied sich selber einfiihre.

Man gibt der I'rau auch noch die Belehrung: « Wenn bei der Ge-
burt viel Blut flieBen sollle, dann drehe Zaubermedizin in deine
Stirnlocke» (die man ja beim Scheren stehengelassen hat).

Nach der Geburt diirfen sich Mann und Frau nicht mehr sehen,
bis die Nabelschnur des Kindes abgefallen ist. Dann wird ein neues
Herdfeuer entziindet. Die «Bibi» (GroBmutter) und die Mutter der
Frau bringen Chikulu als Dawa, mahlen es und streichen es auf das
Kind. Danach diirfen Mann und Frau sich wieder sehen. Ueber die
zahlreichen anderen Gebriuche bei einer Geburt soll in diesem Zu-
sammenhang nicht weiter gesprochen werden.

Die Hauptlehrerin wihrend der Absperrung der Braut (die sog.
Somo) behilt zeitlebens groBen Einflufl auf ihre ehemaligen
Schiitzlinge. Diese vertrauen ihr blindlings und lragen alle Zweifel
zu ihr. Nicht selten miBbraucht dieselbe ihren Einflub, indem sie
Streit in die junge Ehe bringt oder junge I'rauen zum Ichebruch ver-
leitet, weil sie ihre minnlichen Giinstlinge diesen I'rauen zuftihrt.

Die Selbstbefriedigung der Frauen wird haufig offiziell gelehrt,
zum Teil schon withrend der Absperrung. Die Lehrerinnen geben
den Madchen einen entkornten Maiskolben oder Muhogo, oder einen
penisartig geformten Lehmklumpen, die mit einem warmen nassen
Tuch umwickelt sind. Sie sagen: « Wenn dein Mann fort ist oder du
beim Manne nicht an der Reihe bist, dann ist dies dein Mann.» Auch
Tribadie ist hiufig vorhanden, zumal bei IFrauen polygamer Man-
ner, aber auch bei unverheirateten Frauen (z. B. Vigoli und Wit-

wen).

Ueber die bei der ersten Schwangerschaft und Geburt in Ifakara
herrschenden Gebriuche geben wir nachfolgend noch eine ein-
gehende Schilderung:

Im 6. oder 8. Monat der Schwangerschaft geht der Mann der
schwangeren I'rau zu deren GroBmutter und meldet ihr, dal} seine
I'rau schon 6 oder 8 Monate keine Periode mehr gehabt habe. Die
Grofmuller geht zu threm Sohn und der Schwiegertochter und mel-
det diesen und der ganzen Verwandtschaft das bevorstehende Er-



316 Acta Trop, VI, 4, 1951 — Ethnographie

eignis. Die erste Schwangerschaft muf} gefeiert werden. Bald einigt
man sich, zu welcher Zeit man das Freudenfest veranstalten wolle.
Die Eltern der beiden Verméhlten haben die Zuriistungen zu besor-
gen. Das junge Ithepaar hat nichts dazu zu sagen.

Es wird Bier gebraut. Sobald dieses fertig ist, kommt die ganze
beiderseitige Verwandtschaft und versammelt sich im Hause des
jungen Ehepaares. Am Morgen wird mit dem Fest angefangen. Das
Paar sitzt eng aneinandergeschmiegt. I's wird ihnen ein Tuch tiber
den Kopf geworfen. Eine alte Frau frigt sie, ob sie miteinander
im Frieden gelebt oder Schwierigkeiten gehabt hitten. Sie spre-
chen sich aus, wenn sie etwas nicht fir richtig halten. Dann
wird ihnen gesagt, dal sie nun zu den Groflen gehoren und Ju-
gend bekommen. Man erklart ihnen, wie sie sich weiter in der
Ehe zu verhalten hatten, und dafB sie sich besonders von anderen
Minnern und Frauen enthalten miissen. Dann bekommen sie ein
weilles Tuch: der Mann vom Vater der IFrau und die I'rau vom Va-
ter des Mannes. Dasjenige der Frau wird spéater als Tragtuch fur
das Kind bentitzt. Das andere trigt die Frau in den letzten Monaten
der Schwangerschaft. Nachher wird die Frau ins Gebiisch gefiihrt,
begleitet von vielen I'rauen, die «wiehern» und larmen. Der Schwan-
geren werden die Kleider ausgezogen. Sie mul} sich auf den Riicken
legen. Die Hebamme nimmt eine Handvoll Reismehl und bestreut
damit die Mittellinie von der Brust abwiirts. Dann richten sich die
Augen aller auf die Schwangere. Rieselt beim Bewegen etwas Mehl
auf der rechten Seite herunter, bedeutet dies, dafl das Kind ein
Knéblein sei; rieselt es aut der linken Seite herunter, soll es nach
ihrer Ansicht ein Méidchen werden. Nachher wird der Mutter ein
grofer Kiirbis und ein grofies Blatt — etwa ein Bananenblatt —
zwischen die Beine gelegt, und die Hebamme erklirt, dafl ein gesun-
des, ausgetragenes Kind dem Kiirbis gleiche, ein frithgeborenes sei
wie das welke Blatt.

IZs wird ihr auch gesagt, daB, wenn sie aus dem Haus trete und
etwas vergessen habe, sie nicht gleich wieder zuriick diirfe, oder sie
miisse ein Stecklein durch die Tiire werfen. Wenn sie dies nicht be-
tolge, habe sie eine schwere Geburt zu erwarten, indem der Kopf
des Kindes nicht gleich durchtreten werde. I'erner diirfe sie das
Obertuch nicht nach neuer Mode um den Hals schlingen, sondern
misse es offen tragen, sonst werde auch das Kind die Nabelschnur
um den Hals schlingen und dadurch die Geburt verzogern.

Nach diesem Unterricht geht es wieder unter Singen und
«Wiehern» zuriick zum Biergelage. Dort wird auch noch dem Manne
zugeredet. Der muf3 auch wissen, wie seine Frau gebaren wird, und
wie er sich zu verhalten habe. Er soll enthaltsam leben, sonst konnte
die Geburt der Mutter das Leben kosten. Daraufhin wird getanzt.
Im Verlaufe dieses Tanzes nimmt die zukiinftige Hebamme das



R. Geigy und G. Héltker. Mddchen-Initiationen im Ulanga-Distrikt 317

weille Tuch der Frau in die Hande, tanzt vor dem Publikum und
bettelt um einige Rappen, die man ihr ins Tuch wirft. Dann geht
das Trinkgelage an. Zuerst wird dem Schwiegervater ein Glas Bier
gereicht, dann dem jungen Ehemann. Nachher erhilt jeder Bier zur
Gentige. Das Fest ist erst vorbei, wenn kein Bier mehr da ist: dabei
wird gesungen, getanzt und gelirmt nach Herzenslust.

Von dieser Zeit an sind die Mutter der jungen Ehefrau und die
Schwiegermutter fingstlich besorgt um das Wohl der Frau. Es ver-
gehen gewohnlich keine zwei Tage, ohne dal} sie diese besuchen, sie
nach ithrem Befinden befragen und ihr Ratschlige erteilen,

Am Tag der IEntbindung hat die Mutter Schlimmes zu gewirti-
gen, wenn es mit der Geburt nicht gleich vorwiirts geht oder sie sich
zu friith tiber Schmerzen beklagt, denn die alten I'rauen gehen dann,
wie wir sehen werden, brutal mit ihr um.

Wenn die Schwangere Schmerzen verspiirt, sagt sie es dem
Manne. Der ist verpflichtet, es den Eltern und Schwiegereltern zu
berichten, selbst mitten in der Nacht. Im Sturmschritt kommen sie
von allen Seiten her, alte und junge Frauen mit ithren Minnern,
welch letztere sich abseits setzen. Die Hebamme erkundigl sich
nach dem Befinden der Schwangeren und wann die Schmerzen an-
vefangen hitten, schlieflich noch, ob sie sich wiithrend der Schwan-
gerschaft mit anderen Minnern verfehlt habe. Verschweigen dieser
Sache konnte ihr Tod sein. Wenn sie es aufrichtig sage, habe sie auf
alle Féalle eine Kriutermedizin, die ihr unbedingt helfe.

Dann gehen sie mit ihr hinaus in ein Bananenwildchen oder in
irgendein Versteck unter einem Bauni. Oft baut auch der Mann ein
kleines Hiittchen aus Bananenblittern, das die Gebirende vor der
Sonne schiitzt. I's werden Bananenblitter auf dem Boden ausge-
breitet, worauf sich die Gebirende setzt. Die cingeborne I'rau ge-
biert gewohnlich in sitzender, bei engem Becken auch in kniender
Stellung. Sie sitzt mit gespreizten Beinen auf ein zusammengerolltes
Tuch, ihr Oberkorper wird von hinten von einer I'rau gestiitzt. Viel-
fach dient auch ein in den Riicken geschobenes Stiick eines Baum-
stammes zum Aufsetzen der Ellbogen beim Geburtsakt.

I’s wird von allen Seiten auf die Frau eingeredet, sie miisse Kraft
anwenden, um das Kind herauszupressen. Von Zeit zu Zeit wird sie
aufgestellt und muB die Beine schleudern. Eine Frau packt sie an
den Schultern und biegt sie nach riickwarts. Auch mub sie an der
Hand einer anderen hin und her springen, manchmal sogar einen
Purzelbaum schlagen, wobei sie sich direkt auf den Riicken fallen
lilt, um die Geburt zu beschleunigen. Ungeduldig warten alle auf
das Ereignis und bestiirmen die Gebérende. Vor ihr sitzt die auch
nur mit einem Lendentuch bekleidete Hebamme, die sich ihrer
Sache sicher fithlt. Neben ihr steht ein irdenes Toépfchen, welches
cine schleimige, aus einem bestimmten Kraul gekochte Briihe enl-



218 Acta Trop. VI, 4, 1951 — Ethnographie

hiilt. Von Zeit zu Zeit taucht sie ihren I'inger hinein, um ihn schlupt.
rig zu machen und damit an der IFrau innere Untersuchungen vor-
zunehmen und festzustellen, wie hoch die I'ruchtblase steht. Sie
informiert die Herumstehenden dartiber. Keiner derselben ist es er-
laubt, die Beine iibereinanderzuschlagen oder die Arme zu kreu-
zen, denn man glaubt, das hindere die Geburt. Bei jeder eintretenden
Wehe legt die Hebamme ihren IFufl, der mit einem schmutzigen
Lappen umwickelt ist, an den Damm der Gebirenden. AuBerdem
wird die Frau vom Riicken her nach vorne massiert, wobei, wenn
die Wehen lange dauern, die Hebamme von andern Frauen abge-
16st werden kann. Von Zeit zu Zeit schiittelt sie den schwangeren
Unterleib hin und her, indem sie behauptet, das Kind schlafe und
miusse geweckt werden. Zur selben Zeit klatscht sie auch vor der
Vulva in die Hinde. Wihrend der ganzen Zeit der Wehen ist es der
Gebarenden verboten, etwas zu trinken, angeblich, da sonst das
Kind wieder einschlafen konnte und somit die Geburt verzigert
wiirde.

Die groBte Aufregung entsteht, wenn sich der Muttermund 6ff-
net und die Fruchtblase sichtbar wird. Dann lassen die umstehen-
den Frauen der Gebirenden keine Ruhe mehr. Alle reden und
schreien auf sie ein, sie miisse mehr Kraft anwenden. Sie kneifen sie
in die Wangen und geben ihr schindliche Uebernamen. Wenn dann
die Wehen einsetzen, hilt eine Frau der Gebidrenden den Mund zu,
oder man stopft ihr ein Tiichlein in den Mund. Man glaubt, dadurch
miusse das Kind herausgepreBBt werden. Wenn das nicht gentigt,
nimmt sie ein Stiicklein Holz zwischen die Zihne, oder man fiihrt
einen Finger in ihren Hals ein, um sie zum Brechen zu reizen, weil
man glaubt, damit das Kind mit Gewalt herauszupressen. Die Ge-
birende ist infolge dieser Anstrengungen in Schweiff gebadet und
todmiide. Vielfach kann die eigene Mutter den Anblick ihres ge-
quilten Kindes nicht ertragen und setzt sich abseits.

Verzogert sich die Geburt weiter, so miissen sechs Frauen je zu
zweien einander gegeniibersitzen und ihre Knie gegeneinander-
stemmen. Die Gebéirende wird quer iiber die Knie gelegt, und dann
laBt man ihr keine Ruhe mehr, bis das Kind geboren ist. In seltenen
Fillen werden sogar zwei Méanner zur Hilfe herbeigerufen, jedoch
ist dies eine Ausnahme, da Méinner im allgemeinen bei solchen
Dingen nicht zusehen diirfen.

Ist dann das Kind geboren, sind schon zwei oder drei Frauen
bereit mit einem Mundvoll Wasser, um das Kind zu bespritzen auf
Brust und Kopf, damit es schreit. Eine andere Frau legt sofort die
Hand auf den Leib der Mutter und massiert den Uterus, damit die
Nachgeburt sich nicht verspite. Zuweilen wartet man einfach, bis
die Wehen sich wieder einstellen. Sollte das Kind nicht schreien,
reilen die Frauen schnell ein Stiicklein von den Tiichern, die sie



R. Geigy und G. Héltker, Mddchen-Initiationen im Ulanga-Distrikt 319

tragen, rollen es auf dem Schienbein auf, bringen es iibers IFeuer,
bis es raucht, halten es dann schnell dem Sdugling unter die Nase,
bis er hustet und schreit. Hat er viel Schleim in Mund und Nase,
muf} die Hebamme den Schleim aussaugen. Ist die Nachgeburt aus-
gestoBen worden, wird das Kindlein mit einem scharfen Grashalm
abgenabelt. Dann wird ein Stiicklein Tuch zuéduBerst um die Nabel-
schnur gebunden, dieser einen Zentimeter umgelegt und nochmals
abgebunden. Schlieflich wird die Nabelschnur um die Lenden ge-
legt, und zwar bei zunehmendem Mond rechtsherum, bei abneh-
mendem Mond linksherum.

Jetzt wird der Mutter Ehre erwiesen, indem man ihr ein Tuch
umbindet und einen Stock in die Hand gibt. So muf} sie langsam
ins Haus zuriickgehen. I'dllt es ihr schwer, so wird sie von zwel
Frauen gestiitzt. Im Haus wird sie wieder auf Bananenblitter ge-
bettet und das Kind neben sie gelegt. Jetzt wird wieder gelacht und
erziahlt, damit die Mutter alles vergesse. Die GroBmutter des Kindes
und andere Frauen kiissen sie vor Freude. Bald ist ein guter Mais-
oder Reisbrei fiir sie gekocht oder sonst ein guter Schmaus, dessen
besonderer Leckerbissen ein Huhn ist. Man sagt ihr, daf man ihr
all das Leid nur aus Erbarmen angetan und um ihr Leben gebangt
habe. Es sei eben ihre erste Geburt. Jede nimmt das Kind auf den
Arm, driickt einen Kufy auf die Geschlechtsteile und gibt es der
Mutter zuriick.

Die Kunde der gliicklichen Geburt wird aulerhalb des Hauses
durch «Freudengewieher» iiberall weitergeleitet, so daB} sie bald
der niheren und weiteren Umgebung bekannt wird. Von allen Sei-
ten her kommen Leute, um das Kind zu sehen, zuweilen bringen sie
auch etwas Reis als Geschenk mit.

Die Mutter hat nun auf den Bananenblittern zu liegen, bis die
Nabelschnur von selbst abfillt. Von Zeit zu Zeit li8t sie Mutter-
milch — also eine sterile Fliissigkeit — oder auch Rizinus6l darauf-
tropfen und bedeckt sie mit einem Tiichlein als Schulz vor den
Fliegen. Je nach Familienbrauch darf der Vater das Kind oft nicht
sehen, bis die Nabelschnur nach einigen Tagen abgefallen ist. Auf
jeden IFall muBl er vorher eine Krautermedizin einnehmen, die ihm
von der Hebamme zubereitet wird.

Haufig kommt bei diesen Geburten groBer Blutverlust vor, und
die Mutter fallt in Ohnmacht. Dann werden schnell zwei bis drei
Kessel kalten Wassers iiber sie gegossen, und man 1i6t sie so liegen.
Friert sie, dann wird an ihrer Seite ein Feuer angefacht. Dall diese
Prozedur oft nachtriglich Folgen hat und der Mann dann spiter
seine Frau in das Spital bringen mu8, liegt auf der Hand.

Folgende Verfahren gelten bei UnregelmiBigkeiten oder Ano-
malien:



320 Aeta Trop. VII, 4, 1951 Ethnographie

I. Verzégerte Geburt. Falls die Gebiirende Vorwehen hat und
es dann nach zwei Tagen nicht vorwirts geht, lassen ihr die Alten
keine Ruhe. Sie soll bekennen, ob sie wihrend der Schwanger-
schaft mit anderen Minnern Umgang gehabt habe. Verneint sie
dies, gehen die Alten zu einem Wahrsager, der ihnen erkliren soll,
warum die Frau nicht gebiren kann. Der Wahrsager kennt die
ganze Situation. Oft it er sich iiber zwei Stunden dies und jenes
erzahlen. Dann geht er ins Haus, legt sich unter eine Matte und
beginnt zu wimmern und zu schreien. SchlieSlich ruft er unter
der Malte hervor, was er sich ausgedacht hat: Eine alte Hexe sei
im Haus oder in der Nihe, die die Geburt verhindere. Oder auch
ein Mann, der diese I'rau frither gern gehabt und sie nicht be-
kommen habe, riche sich auf diese Weise. Wenn er den Leuten
gut will, sagt er, die Stunde sei noch nicht gekommen. Auf jeden
Fall soll die Gebirende diese oder jene Medizin trinken, dann gehe
die Geburt schon vorwiirts.

2. I'riihgeburten. TI'rither war es Sitte, dal emn Kind, wenn es
im 6. oder 7. Monat zur Welt kam, gleich mit der Nachgeburt ver-
scharrt wurde. In der Gegend von Ifakara kommt dies heute weni-
ger vor, jedoch wird dies zweifellos im Busch drauflen immer noch
praktiziert. Die Alten sagen, es ist kein Mensch, sondern ein «Dudu»
(Wurm, Insekt), und die Manner, die iibrigens eine solche Friih-
geburt nicht einmal sehen diirfen, liberlassen deren Beseitigung
den alten IFrauen.

3. Tod einer schwangeren Mutter. Wenn die Mutter an der Ge-
burl stirbl, so ist es strenge Sitte, dall das Kind aus dem Mutterleib
herausgehoben wird, denn man befiirchtet, daBl sonst alle Midchen
dieser Mutter ebenfalls in diesem Zustand sterben miissen. Gewdhn-
lich tibernimmt eine alte Frau diese Arbeit, indem sie ins Grab
steigt, mit einem Messer einen Querschnitt durch die Bauchwand
der Leiche fiihrt, das Kind heraushebt und neben die Mutter legt.
Findet sich keine Irau fir dieses Amt, so kann es auch von einem
Mann tibernommen werden. Dessen viel rohere Methode besteht
dann darin, daBl er einen dicken Stock sucht und diesen auf den
Bauch der im Grabe liegenden toten Mutter heruntersté8t, bis der
Leib zerplatzt.

4. Mifigeburten. Warum gibt es bei den Negern so wenig Kriip-
pel oder Migeburten? Diese werden gleich nach der Geburt der
Erde iibergeben. Sogar ein gesundes Kind mit einem Klumpful}
wird als Kriippel oder Mifigeburt betrachtet.

5. Milchiiberschuf;. Wenn eine I‘rau zuviel Milch hat, sucht man
einen jungen Hund, um den Ueberschufli wegzusaugen. Da die
Hunde jedoch unsauber sind und in allen Diingerhaufen herum-
wiihlen. ist diese Methode nicht nur unhyvgienisch, sondern kann
auch zu infektiosen Krankheiten fiihren.



Abb. 2.

Abb. 3.

Abb. 2. Mwali Theresia (binti. d. h. «Tochter des .. .», Alois), verhullt vor threr
Klausur-Hiitte kniend. Ifakara, 30. Juli 1949,

Abb. 3. Mwali Theresia mit enthiilltem, gesenktem Kopf vor ihrer Mnyago.



322 Acta Trop. VI, 4. 1951 - Ethnographie

Abb. 4.

Abb. 5.

Abb. 4. Mwali Theresia (binti Albert) vor ihrer Hitte. Ttakara, 30. Juli 1949,

Abb. 5. Mwali Theresia mit ihrer Mnyago.



R. Geigy und G. Holtker, Mddchen-Initiationen im Ulanga-Distrilt 323

Abb. 6.

uﬁi‘i 1t ‘- L AbD. 7.

Abb. 6. Mwali Asmini (binti Salim Sena) mit ibrer Mnyago inmilten ihres Haus-
rates bei der Flechtarbeit. Schamtuch als Bekleidung. Ifakara, 1. August 1949.
Abb. 7. Mwali Regina (binti Valentin) mit ihrer Mnyago beim Kochen.
[fakara, 1. August 1949,



324 Acta Trop. VI, 4, 1951 — Ethnographie

Abb. 8.

Abb.9.

Abb. 8. Mwali Sincevere (binti Abdala) kehrt verhiillt vom Spital zuriick, wo
sie sich withrend der Klausur-Zeit einen Zahn zichen lassen mufte.
[fakara, 29. Juli 1949,

Abb. 9. Mwali Sincevere im Spitalhof, enthiillt und mit gesenktem Blick.



Abb. 11.

Abb. 10. Rundlanz mil dem Huhn um das Mfulu-Biumehen. Links Mwali, Mitle
cine der Wanvago., rechts Hauptlehrerin, Bei Takara, Oktober 1944,

AbDb. 11, Fortselzung des Rundtanzes, das Huhn liegt an der Basis des
Biumchens.



326 Aeta Trop, VI, 4, 1951 — Ethnographie

Abb. 15

Abb. 12, Autforderung zum Coilus.
Abb. 13, Coitus-Pantomime.



Abb. 15.

Abb. 14. Nach erfolgreichem Coitus Tegl das Mwali den Kopf in den Scholy des
«Mannes» und prelit das Huhn aof den Unterleib.

Abb. 15, Tanz rittlings um Biiumchen und Huhn.



wen.
“er-

i
hrer

areise i

K

1

zum Sippenfest geh

wk

‘
«

1

n huckep

cerde

vwall w

P
<

-
=
=
L
o
i~
—
—
-
—_
=
=
—~
v
o—
—_—
=
-

an
I

AR 14

vwali

Bie belden W
Die Wan:

Abb. 16.
17,

AbD.




R. Geigy und G. Holtker, Mddchen-Initiationen im Ulanga-Distrilt

Abb. 18, Mwali-Grolimutter.

3

G



330 Acta Trop. VI, 4, 1951 - Ethnographie

Abb. 19, Der Britutigam (von milia} neben den Mwali; Regina hatte damals
noch keinen Auserwiihlten.

Abb. 20, Der Briutigam beteiligt sich an den Prozeduren.



R. Geigy und G. 1lélther. Mddchen-Initiationen im Ulanga-Distrikt 331

= -
' ‘.‘%"f"

!

Abb. 21, Tanz der Multer mil ihrer Mwali-Tochter.
Abb. 22, Die Stoffgirlande als Symbol fiir die alle Verwandten verbindende
I'reude.



Acta Trop. VI, 4. 1951 —— Ethnographie

Abb.23

23, Das bei den Regeln getragene Schamtuceh ist verborgen aufzubewahren.

Abb. 240 Reismehlstreifen symbolisieren das Ende der Regeln. Im Hintergrund
s verhillte Briutigam. der hier nichl zusehen darf.




'n Zehen am Bein der davorstehenden IFrauen.

Abb. 26, Coilus-Pantomime




334 Aeta Trop. VI, 4, 1951 — Ethnographie

Abb. 27, Blittter-Regen iiber den beiden zugedeckten Wanawali zum Zeichen der
IFruchtbarkeit des Coitus.



. ;:i"‘

Abb. 28. Vorbereitung zum Bart-Tanz.
Abb. 29. Die I'rau streichelt den Bart ihres Mannes.




336 Acta Trop. VI, 4, 1951 — Ethnographie

Abb. 31. Fruchibarkeits-Ritus.



R. Geigy und G. Hillker, Mddehen-Initiationen im Ulanga-Distrilkt 337

-~

Abb. 32, Der «Mfulur-Ast (hier cine Ceassia florida) wird abseils von der Fest-
menge in den Busch geworlen.
Abb. 33. Nach dem Sippenfest werden die Wanawali wieder ins Haus getragen.



338 Acta Trop. VIII, 4, 1951 — Ethnographie

Abb 34.

Abb. 35.

Abb. 34, Ankunft der Teilnehmer an der Schlufifeier auf der durch Ifakara
fithrenden Hauptstralie.
Abb. 35. Die versammelte Festmenge. Stelzenliufer.



R. Geigy und G

"
p Y et

Abb. 36, Handlrommler.
Abb. 37, Standtrommel.



340 Aeta Trop, VI, 4 1951 — Ethnographie

Abb. 38, Laubhiitten der Wanawali.

Abb. 39, Der Iestzug der reitenden Wanawali formiert sich.



R. Geigy und G. Hioltker. Mddchen-Initintionen im Ulange-Distrikt

Abb. 40. Unterwegs zum Fesiplalz.
ADbD, 41. Mwali beim Rundtanz in der Festmenge.

51l

[



Acta Trop. VI, 4, 1951 — Ethnographie

Abb. 42, Mwali beim Rundtanz in der IFestmenge.
Abb. 43,0 Stelzenliafer.

Abb.

42.



R. Geigy und G. Holtker, Mddchen-Initiationen im Ulanga-Distrikt 343

Literatur.

Ankermann. Bernhard. Ostafrika. -— In: Schultz-Fwerth, Is. & L. Adam. Das Ein-
geborenenrecht. . Bd. Stuttgart 1929,

Atlas of the Tanganvika Territory. (1948). 2nd ed. Survey Division, Dept. of
Lands & Mines, Dar-cs-Salaam.

Baumann, Hermann., Volker und Kulturen Afrikas. — In: Baumann, .. R.
Thurnwald & D. Westermann. Violkerkunde von Afrika. Essen 1940, p. 3 his
371,

Damm. Josef. OSB. (1916/17). Geschichle der Mission Ifakara., — Missionsblil-
ter von St Ottilien, 21, Jg. p. 353 361

Geligy, Rudolf. 11950). Beobachtung einer an einem Bantuneger vorgenommenen

Beschneidung in Tanganvika, — Acta Tropica, vol. 7, p. 357 366,

Kiippeli, Guido, OFMCap. (1945). Das Missionsland Dar-es-Salaam. Jahres-
bericht der Schweizer Kapuziner in Afrika, p. 5 16,

Lussy. Kunibert, OFMCap. (1950). Jugendweihe und Brautschaft. Missions-

hote der Schweizer Kapuziner in Afrika. p. 5—16.

Résumé.

Les auteurs décrivent les eérémonies et ¢preuves viluelles d’émancipalion et
d'initiation telles qu’elles sont ancrées dans Ia tradition de certaines tribus ban-
toues au District d'Ulanga au Tanganyika. Le matériel et la documentation pho-
tographique sur lesquels ces descriptions sonl basées onl é1¢ rapporlés en 1949
par une expédition de Plnstitul Tropical Suisse et se composent d'observations
originales ainsi que d'informations provenant de membres de la Mission capu-
cine suisse ¢tablic dans cette région.

IXn opposition avee ce que T'on observe dans daulres régions africaines, ces
cérémonies dlinitiation n‘ont aucun caractére sanglanl par le fait que ni Fex-
cision ni daulres 1ésions corporelles sont praliquées. Deés les premicres regles
les jeunes filles, alors appelées «wanawali» fsing. - mwali ) sont isolées pendant
quelques mois (et jusqu'a 3 ans) dans une case. ou pendant toute cette période
aucun homme (sauf exceptionnellement le fiancé) et sculement certaines fem-
nies ainsi que la meére, ont acces. Une vieille parente ou connaissance de la jeune
fille. appelée « somo» ou cmnyago», se charge alors de Penseignement tribal qui.
a Uintéricur du district d'Ulanga, présente, malgre certaines varialions locales,
un caractere asscez uniforme. Cet enscignement consisle dans des instructions
détaillées concernant la future vie conjugale et familiale. I est donné sous
forme de sentences. chants. manipulations et pantomimes rituelles qui sont con-
tinucllement répétés avee la jeune fille sous assistance d'autres femmes. La
mwali est astreinte a des régles spéciales pendant la période dlisolement et doit
sappliquer a apprendre el & reproduire (res exactemenl ce qu'on lui enseigne.

Une seule fois, el seulement apres les deuxiemes regles, Uisolement est inter-
rompu par une féte tribale (petite « ngoma »). A cetle occasion plusicurs wana-
wali sont présentées aux femmes de leur tribu pour répéter devant elles ce
qu'elles ont appris. Pendant la période d'enseignement aussi bien quau cours
de cetle féle certains riles de fécondité jouent un role important : ils sonl carac-
térisés par Uemploi d'une jeunc poule et de la branche d'un arbre « mfulu »
(Vitex sp.) comme svmboles de 1o [écondité,

A cette féte suit alors une nouvelle période d'isolement de durée variable,
pendant laquelle le fiancé de la jeune fille 1si elle en a déja choisi uni, est admis
pour pratiquer, & titre d'essai. F'union conjugale. Lisolement des wanawali ne
peut &tre terminé quavee le consentement des ainés des tribus respectives. Des
groupes denviron 10 jeunes filles provenant d'une certaine région sont alors



344 Acta Trop. VI, 4, 1951 Ethnographie

lranstférées de leurs cases dans des cabinels de verdure édifiés o cet effet dans
unc agelomération plus importante. Cetle concentration des wanawali a licu la
veille de la grande féte de lear libération (grande « ngoma ») 4 laquelle toute
la population prend part. Celles parmi les jeunes filles qui sonl déja fiancées se
marient 4 la suile de celle féte et s"établissent dans leur propre demeure preé-
parée a4 lavance par le mari.

Dans le dernier chapilre sont réunies des informations concernant les cou-
tumes apres Uinitiation avant spéeialement lrait a4 la grossesse el au premier
accouchement.

Summery.

The authors deseribe the traditional initiation ceremonics observed by cer-
tain Bantu tribes in the Ulanga-Distriet of Tanganyika. These deseriptions are
basced on photographic documents and malerial collected by an expedition of
the Swiss Tropical Institute in 1949, on the personal observation of one of the
authors who led the expedition. and on information supplied by members of
the Swiss Capuchin Mission of that region.

Contrary to the customs in other African regions these ceremonies have an
absolule bloodless character. no circumecision or other physical lesions being
performed. After the first menstruation the girls. now called “Wanawali” (sing.
“Mwali”), are shut up for a few months (sometimes as long as 3 years) in a house
in which no man (excepl occasionally the lfiancé) and only certain women and
the mother have admission. During this period the “Mwali” is guarded by an
old woman relative or iriend of the familv. who officiates as teacher and confi-
dent (called “Somo™ or “Mnvago™l. According to old traditional formulas which
vary from onc Iribe to another she is trained for malrimony and family-Tile.
These Formulas consisl of senlences, songs, pantomimes and all sorts of mani-
pulations which are continually praclised with the help of other women. The
Mwali is subject to very strict rules during her period ol confinement and must
take great pains to learn and reproduce faithfully what she is taught.

Once. but only after the second menstruation. the confinement is interrupted
by a tribal festival (small “Ngoma™) when several “Wanawali” are presented
to the women of the fribe and have to show what they have been tanght. During
their instruction time as well as at this festival a fertiiity rile plays a speeial
role, when a voung hen and the twig of the Mfulu-tree (Vilex sp.) are used as
svmbols of fertilily.

After another period of confinemenl of variable duration the hetrothed fin
case the girl has already chosen one) is admitted for a kind ol trial-malrimony.
The confinement is then ended with the consent of the elders of the tribe. As
a rule, about 10 girls at a time are collected in small huls crecled in The most
conspicuous place of the region. Their concentration is performed on the eve
of the great liberation festival (big “Ngoma”) in which the whole population
takes part. Those ol the girls who are already betrothed get married after the
festival and settle down in their own dwelling prepared by the hushand.

In the last chapler of the article the authors have assembled information
concerning the customs observed after the initiation dealing chicefly with preg-
nancy and child-birth.



	Mädchen-Initiationen im Ulanga-Distrikt von Tanganyika
	...
	...
	Einleitung
	initiations-Riten bei Wapogoro-Mädchen nach der ersten und zweiten Menstruation
	Ergänzende Beobachtungen über Initiations-Riten und -Feierlichkeiten aus Ifakara
	Abschliessende Feierlichkeiten zur Mädchen-Initiation
	Einige weitere Beobachtungen zum Brauchtum nach der Initiation
	Literatur
	Résumé
	Summary


