
Zeitschrift: Acta Tropica

Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 8 (1951)

Heft: 1

Artikel: Sur l'utilisation rituelle des statuettes funéraires au Royaume de
Krinjabo (Côte d'Ivoire)

Autor: Holas, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-310336

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-310336
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Centrifan Abidjan. Côte d'Ivoire.

Sur l'utilisation rituelle des statuettes funéraires
au Royaume de Krinjabo (Côte d'Ivoire).

Par B. Holas.

(Reçu le 20 février 1950.)

En parlant des coutumes funéraires, plusieurs auteurs mentionnent

l'existence des statuettes modelées en terre, utilisées dans le

culte des morts par les Agni du Sanwi.
Nous devons la première information globale au Hollandais

Guillaume Bosnian qui, après une visite du pays achanti-agni, en

relate, dans son « Voyage de Guinée » (traduction française, Utrecht
1705) comme suit :

« A Axim (en Côte de l'Or, note de l'auteur) et ailleurs on met sur
les sépulcres plusieurs statues faites de terre, qu'on lave un an après
que le mort a été enterré et alors ils font de nouvelles funérailles,
tout de même que dans le temps de l'enterrement et avec autant de

somptuosité et de dépenses »

Louis Tauxier, dans son ouvrage « Religion, Mœurs et Coutumes

des Agnis de la Côte d'ivoire » (Geuthner, Paris 1932), signale
l'utilisation de ces statuettes dans les termes suivants :

« Une autre catégorie de divinités sont les Ma, morts, ancêtres,

et, à la fois petites statuettes en argile les représentant.
Les Agnis du Sanwi, naturellement, croient, comme les autres

nègres, à l'immortalité du principe spirituel. Un individu ne meurt
jamais en réalité ; lors de sa mort prétendue (qui n'est que celle du
corps), il va dans l'autre monde, puis revient se réincarner dans le
sein d'une femme de la tribu, ("est un cycle d'existence à double
face (cette vie et l'autre) cpii ne finit jamais. Cette conception se

retrouve chez tous les nègres d'Afrique Occidentale.
Il y a un jour de fête par semaine pour les Ma ou morts (qui sont

toujours vivants). Cette fête, c'est notre samedi [foué en agni). On
ne travaille pas. ou plutôt on ne travaillait pas ce jour-là, à cause de
la vieille, vieille chaise du roi, chaise fétiche, et des fétiches Ma,
c'est-à-dire les morts et les statuettes en argile les représentant. >

Par contre, chez les Agni d'indénié — toujours d'après le même
auteur — seule la chaise sacrée (de forme ancienne, biga en agni)
semblerait occuper la place prépondérante dans l'inventaire
funéraire ; cette dernière fraction agni paraît même complètement
ignorer l'utilisation des Ma. Du moins, on n'en trouve aucune mention

dans l'ouvrage précité.

Acla Tropica VIII, 1, 1!).")1 1



2 Acta Trop. Vili, 1, 1951 — Ethnographie

En empruntant un passage à la monographie (inédite) du cercle
de l'Indénié rédigée par M. ChÉruy, Administrateur des Colonies,
Tauxier dit simplement :

« La grande préoccupation des esprits des morts est de satisfaire

leur faim et leur soif. Aussi place-ton sur les tombes et même,

par-ci par-là, sur les chemins, une chaise, des vivres, parfois une
lampe et on y allume même du feu ...»

Et plus loin, en parlant des chefs défunts : « sont placés près
du tombeau : la chaise, etc. »

A part les vases commémoratifs à tête humaine, connus du

groupe Achanti de la Côte de l'Or 1 ainsi que des Atlié de la Côte

d'Ivoire 2, les « vrais » Ma seraient localisés, en principe, sur le

territoire du royaume de Krinjabo. Il y a lieu cependant de souligner

ici le fait suivant : tandis que les vases, jarres, urnes et autres
récipients à figuration humaine, fabriqués en terre, relèvent
incontestablement du domaine des « poteries », nos ma, portraits modelés
d'après nature (G. J. Duchemin ; confirmé par nos informateurs),
trouvent à juste titre leur place dans la glyptothèque africaine :

c'est, en effet, de la vraie sculpture qui, en outre, ne manque point
d'un effet artistique non négligeable (voir nos fig. 3 et 4 : aussi :

pièce de la collection Paul Guillaume reproduite dans A. Portier
et F. Poncetton, Les Arts sauvages d'Afrique. A. MorancÉ, Paris,
et une autre, du Musée de l'Institut Français d'Afrique Noire à
Dakar, in Notes Africaines N° 29. janvier 1946, etc.).

Henri Mouëzy, auteur de l'Histoire el Coutumes du pays d'As-
sinie et du Royaume de Krinjabo (Larose, Paris 1942), dans le
chapitre consacré aux funérailles des rois de Krinjabo, ne réserve à ces

figurines qu'une brève mention :

« On déposait aussi des statuettes .Ma dans un endroit éloigné
du village ; elles représentaient l'effigie des rois ou principaux chefs
décédés ; leur confection était confiée à une femme.

Il fallait aux statuettes du sang humain, sinon la femme mourait.
On leur portait de temps en temps des plats de nourriture que le
défunt était censé venir manger pendant la nuit. »

Baumann et Westermann (ouvrage cité en bas de la page)
confirment le même fait dans les termes suivants :

« Les figurines en terre, placées sur les lombes par les Agnis à

l'intention des âmes des chefs défunts, étaient faites par des fem-

1 Cf. p. ex. la fig. 317 (jarre à tête de la Côte de l'Or) in H. Baumann et
U. Westermann. Les Peuples et les Civilisations de l'Afrique IPayot. Paris
1948) ; à cette occasion, les auteurs nous rappellent l'existence chez les Ibo
du delta du Niger d'urnes semblables en céramique, à figure humaine.

2 Nom vernaculaire : tson-bi, tson signifiant la terre glaise, et bi petit,
équivalant au bà agni.



B. Holas, Sur 1 utilisation rituelle des statuettes funéraires... 3

mes. On les animait avec le sang d'une victime humaine et cet art a

disparu peu de temps après la suppression des sacrifices humains. »

A propos d'une pièce, trouvée par M. Guérin dans la région d'As-
sinie, un peu au Sud de Krinjabo, el conservée parmi les collections
du Musée de l'I.F.A.N. à Dakar. G. J. Duchemin écrit dans le N° 26
des Notes Africaines :

COTE D'IVOIRE

F13. L Situation de l'ancien royaume de Krinjabo.

« Des modelages comme celui-ci étaient faits par les féticheurs
(des femmes) lors de la mort d'un habitant du village. La femme
reste avec le mort et façonne les traits du sujet, puis la gargoulette
et le tas.

Une fois le mort enterré dans un lieu isolé en pleine forêt, on
place sur la tombe le modelage cuit, la gargoulette pleine et le tas
dans lequel sont placées des victuailles. »

Le même auteur identifie ensuite le Ma avec le obusua kuruwa,
le « family pot » de R. S. Rattray (chapitre XIV sur les rites
funéraires achanti dans son ouvrage « Religion and Art in Ashanti »,

Oxford 1927).

Etymologie :

Pour Tauxier, nous l'avons vu, le terme Ma signifierait les morts,
ancêtres, et, à la fois, leurs représentations modelées en argile.

i*



4 Acta Trop. Vili, 1. 1951 - Ethnographie

D'après nos informateurs agni (Anion d'Aby et autres), originaires
du Sanwi, le mot ma serait le pluriel de bà qui veut dire petit, en

parlant des êtres vivants.
A la page 121 de ses « Vocabulaires comparatifs de plus de 60

langues ou dialectes parlés à la Côte d'Ivoire » (E. Leroux, Paris
1904), Maurice Delafosse3 donne les termes kakra, kâ comme
correspondant à la notion petit. Le premier mot n'a pas été connu
de nos informateurs agni-sanwi ; kâ, par contre, serait utilisé 1°

comme terme général, et 2" dans les comparaisons : p. ex. le dernier-
né de plusieurs enfants ma, petits) d'une famille serait leur kâ.
le plus petit d'un certain nombre.

Répartition, Historique :

D'après Delafosse (op.cit.pp. 107-108), l'habitat actuel des Agni
du Sanwi " embrasserait « les villages ou régions de Eïboué ou Boue,
Até-ngré, Ngraman-krou, Guiemvyessou (sur la rive nord-est de la
lagune d'Abi) ; Aouèssèbo, Krinjabo (ou mieux Krindyabo), Abois-
so (ou mieux Eïbwaso) ; Ayamé, Akressi, Yaou, Kotâsso. Kouénzâbo.
Byanouan, Akyékrou (sur ou près de la roule d'Aboisso à Zarâ-
nou) »

Au dire de nos informateurs locaux, tout le pays agni-sanwi
(l'actuelle subdivision d'Aboisso, cercle de Grand-Bassani, voir
notre croquis topographique, fig. 2) aurait jadis connu ces statuettes

funéraires ; mais — à notre avis — ce serait tout d'abord la
deuxième région (l'ensemble des villages situés sur la rive nord de

la lagune d'Aby el relevant de l'autorité politique directe du chef
de Krinjabo"'), à laquelle reviendrait le mérite d'avoir produit les
ma du style « classique » représenté sur nos figures 3 et 4.

Delafosse rattache le groupement agni Afema (formé des sous-

groupes Angaman, Brafè [ou Brafe], et Mâfere-amu) à celui du
Sanwi (San-mwi, d'après l'orthographe de Delafosse) : les deux
parlent le même dialecte et forment une unité politique sous
l'autorité du chef de Krinjabo qui prend alors le titre de roi. A l'époque
dei)ELAFOSSE (les premières annéesdecesiècle) régnaMbra-Kouassi,
successeur de Aka-Simadou et de Ama-Ndoufou (vulgairement
Amatifou). Ce dernier, fils de Kassy el de Ahou Amalan, héritier
des pouvoirs de son oncle royal Attokpora, conclut en 1843 un traité

3 A consulter également (bien qu'avec certaines précautions) son Essai
de Manuel agni» (Paris 1901].

' qu'il distingue des Agni d'Assinie (Asini ou Asoko) mêlés d'Apolloniens
iZéma).

' Le groupe nord des villages sanwi dépend, d'après Delafosse, du chef
d'Ayamé ; cependant les deux chefferies soni soumises à l'autorité suprême
du Roi de Krinjabo.



B. Holas. Sur l'utilisation rituelle des statuettes funéraires... 5

avec les Erançais, aux termes duquel le royaume de Krinjabo passait

sous notre protectorat (cf. Mouëzy, chap. III).
Le détenteur actuel de la chaise sacrée des rois de Krinjabo est

Anion N'Doffou III, descendant direct de Anion N'Doffou Ier (synonyme

de Ama-Ndoufou de Delafosse) ; son intronisation solennelle

a eu lieu le 4 décembre 1949, en présence des délégués des
autorités françaises.

k.Oàit

5o k

Fiy.2. Pays agni (Côte d'Ivoire).

Extension :

Le privilège de se faire façonner à sa mort, un bù, était réservé
à la famille royale (Auokofouè) 6 et aux personnes des deux sexes
appartenant aux dix-sept familles libres (afilié en langue agni) et

qui mouraient à un âge avancé ou après s'être signalées par quelque

mérite. Chacune de ces familles était en possession d'une chaise
ancestrale (biga) et son nom dérivait, aux dires de nos informateurs,

de celui de la chaise qu'elle détenait ; exemple : DianguiAoué
(le suffixe foué, five de Delafosse), signifiant tantôt l'originaire
(de tel village), tantôt celui qui exerce une profession.

6 De même le mot Dihyè, d'après Alouëzy, serait un titre de noblesse el
désignerait la famille rovale.



6 Acta Trop. Vili, 1, 1951 — Ethnographie

Parmi ces dix-sept familles libres, sept familles privilégiées cons-
tituent la noblesse. Ce sont, selon les vieilles traditions achanti-agni,
les descendants des premiers émigrés achanli7 qui se sont installés
en Côte d'Ivoire « en même temps que la chaise royale ».

« Ayant la superstition de croire qu'ils en seront mieux reçus
dans l'autre monde, lorsqu'ils iront avec un plus riche équipage,
superstition dont ils commencent, grâce à Dieu, à revenir et qui
coûtait il n'y a pas encore bien du temps la vie à plusieurs pauvres
femmes et esclaves, qui éloient immolez à la mort des Rois, ou
bien des riches Brembis 8, afin disoient-ils, qu'ils allassent servilen

l'autre monde leur mari ou leur maître », nous raconte, non sans
amertume, le missionnaire Godefroy Loyer, dans sa Relation du
voyage du Royaume d'Issyny (1702), publiée dans l'Etablissement
d'Issyny 1687-1702 par Paul Poussier (Larose, Paris 1935).

Et voici, plus détaillé encore, le récit de MouËzy (op. cit..
p. 209) :

a Toutes les épouses captives suivaient leur royal époux dans
la tombe, mais on immolait aussi d'autres victimes qu'on choisissait

généralement parmi les esclaves ayant mauvais esprit Les
bourreaux les assommaient comme des bêtes de somme, ou ils les

bâillonnaient, soit avec une pièce d'étoffe, soit avec un morceau de
1er qui leur traversait les joues et les pendaient ensuite ; ou ils leur
tranchaient la tête après leur avoir infligé toutes sortes de
supplices. »

Compte tenu de cette cruelle coutume 9 qui, à l'occasion de la
mort du roi, exigeait jadis de véritables hécatombes humaines, il
était interdit à celui-ci de choisir ses épouses dans les sept familles
nobles. Dadien ngama dèkhien blassoua kômè Le couteau ne
doit jamais toucher au cou d'une femme noble 10. C'est là une
phrase susceptible sans doute de provoquer l'intérêt des partisans
acharnés des théories de Vinceste (Frazer, Raglan, Malinowski
et autres) ; mais, aucune notion de consanguinité (réelle ou
virtuelle) n'entrant en jeu, à en croire nos informateurs, aucune
question d'inceste ne se pose. De sorte que, si une femme noble ne
peut jamais devenir Vépouse légitime d'un roi, aucune objection
d'ordre socio-religieux ne l'empêche de devenir sa concubine. Seul.
le statut légal importe. Ainsi, le tabou de l'inceste (Raglan) mis

' Les débuts de cet exode historique étant situés vers 1725 par la plupart
des auteurs.

M ou Capehères, dont l'auteur évalue le nombre à 40-50, sont les nobles-
marchands du Royaume d'Issyny, de Loyer.

8 Remarquons que les pénétrantes observations faites par Loyer sur la
côte (à Assinie) conservent, en principe, leur valeur pour tout le pays agni.

io par fontre à certaines conditions, la peine capitale aurait pu être
infligée à un homme noble.



B. Holas. Sur l'utilisation rituelle des statuettes funéraires..

<-*¦

i

Fit). 3. Six exemplaires ma du Musée d'Abidjan.

de côté ipso facto, nous préférons parler d'une exclusion ou d'un
empêchement de caractère plutôt juridique que d'une forme
spéciale d'exogamie11. D'ailleurs, l'interdiction de l'inceste semble
avoir été toujours d'une extrême vigueur dans le pays achanti-agni ;

Rattray (Ashanti Law, Oxford 1929, p. 304) dit à ce sujet : «

Perhaps no other sin was regarded with greater horror among the
Ashanti. Both parties to the offence were killed. »

Cependant Lord Raglan (Le Tabou de l'Inceste, Payot, Paris
1935) insiste, chez les Achanti (et nous y ajoutons les Agni), sur
une parenté unilatérale : « c'était pour un homme crime capital
d'épouser une femme du clan de sa mère » (op. cit. p. If). Mais,
même en admettant un cas plutôt théorique de consanguinité 12, il
ne faudra pas perdre de vue que, dans ce groupe ethnique 13, la
filiation suit la lignée maternelle et, par conséquent, l'interdiction
dont sont frappés les rois, ne porterait que sur les lignées féminines
de ces sept familles à lui apparentées « par le nom commun ». En
réalité l'exclusion ignore cette logique, puisqu'elle est imposée d'une
façon absolue. Aucune parenté visible n'existant entre la famille
royale et les sept familles nobles, en vertu des lois coutumières, la
question de l'inceste et de l'exogamie ne se pose pas en ce qui
concerne notre cas.

11 envisagée comme mécanisme coutumier « préventif » dans l'intention
d'éviter une infraction possible à interdit de l'inceste (ce dernier ayant un
caractère essentiellement reliyieux (Raylan, et autres).

12 « The bearing of a common clan name was considered as exclusive
evidence pointing to the existence of a common female ancestress ». Rattray
(op. cit. p. 304).

13 dont le système social s'appuie à la fois sur un matriarcat ancien et

sur un patriarcat plus moderne (cf. Raumann et Westermann, ouvrage cité
plus haut, p. 360).



8 Acta Trop. Vili, 1, 1951 Ethnographie

D'autre part, rien ne s'opposait à ce que les épouses royales,
bien que recrutées dans les autres dix familles que nous appelons
ici libres (afilié), eussent été sacrifiées, en même temps que leurs
concubines-esclaves, el d'autres personnes de la suite posthume des
rois.

Emploi rituel :

Le bà appartient, sous tous ses aspects, à l'inventaire funéraire,
voué au culle des ancêtres ; il apparaît, dans le Sanwi, comme
l'unique support matériel du fameux « souffle vital », réceptacle de
l'âme désincarnée " de l'aïeul divinisé.

Du point de vue technique, c'est une sculpture à caractère
rigoureusement religieux dont l'effet artistique résulte, presque
inconsciemment, de l'effort de son créateur pour reproduire le plus
fidèlement possible les traits du défunt, pour créer une effigie
commémorative d'un modèle qui esl en train de disparaître du
monde des vivants

Les paroles de Marcel Griaule s'appliquent avec exactitude à

notre cas : « on sculptera une tête humaine supportant la force
de tel groupe humain ou de tel ancêtre déterminé. U s'agit là de
symboles du premier degré, pourrait-on dire, créés directement
d'après les modèles puisqu'ils s'appliquent à des êtres naturels qu'il
a été possible d'observer » (Arts de l'Afrique Noire, Paris 1947,

p. 50).
Pour 4'auxier, c'étaient des grands personnages, rois ou

princes, en l'honneur desquels on confectionnait ces portraits
mortuaires ; nos informateurs locaux, nous l'avons vu plus haut, en
étendaient également le bénéfice à chacune des dix-sept familles
libres.

La confection des ma était l'affaire de femmes spécialisées,
recrutées parmi les afilié, et soumises à un règlement particulier.
Le modelage se faisait dans la chambre mortuaire où était exposé
le cadavre reposant sur un lit, entouré des femmes de la famille, en
deuil, qui se lamentaient, « les cheveux en désordre, le corps
entièrement frotté au piment » (MouËzy, op. cit., p. 208). Nous
manquons d'informations précises à ce sujet, mais il est permis de

présumer qu'un rite spécial accompagnait la confection du bà

[en tant qu'opération magicjue).
Au cours des cérémonies funéraires 15 (dont nous devons d'ex-

'4 II nous paraît opportun de rappeler ici, une fois de plus, que l'Homme
chez les agni serait considéré comme composé de trois éléments : la chair (le

corps mortel, aon-nan), animé de son vivant par « l'esprit » (ouaouè ou imimc),
et de « l'âme »-double, revenant (éoumè ; éhonmé de Mouëzy).

15 dont la durée variait, suivant l'importance du défunt, de quelques jours
à plusieurs semaines, et même davantage.



B. Holas. Sur l'utilisation riluelle des statuettes funéraires...

V

*

S*

aa a a ; a

a SS SS

Fiy. i. Statuette funéraire en terre cuite. Agni. Krinjabo. Côte d'Ivoire.

cellentes descriptions à Loyer, à Rattray, et aussi à Mouëzy). la
statuette était déposée dans un endroit réservé (mù-so, ou simplement

: ma), situé aux abords du village, à côté du sentier, et —
il convient de souligner ce fait — parfois du côté tout-à-fait opposé
du cimetière 16. Ici encore nous nous trouvons en contradiction avec
Tauxier (ouvrage cité plus haut, p. 226) qui insiste sur l'identité
de la tombe et de l'endroit cultuel (mù-so).

Cette confusion mérite d'être élucidée. En effet, tous nos
informateurs distinguaient très nettement entre

a) les offrandes « familiales », constituées par des victuailles et
faites sur les tombes des morts récents, soit tous les jours, soit un
jour par semaine (ce jour, consacré aux morts, foué en agni, correspond

à notre samedi) ou tous les mois, suivant le degré de piété
des proches parents, et

16 où, à l'exception du cadavre royal qui est enterré dans un lieu inconnu
du public (p. ex. dans le lit d'un marigot, loin dans la forêt), tous les morts
du village sont enterrés sans distinction de classe sociale.



10 Acta Trop. Vili, 1, 1951 — Ethnographie

b) les grands sacrifices communs, produits d'un culte organisé
à l'intention des Ancêtres, ayant lieu (annuellement, vers la fin du
mois de décembre) tantôt dans la maison qui abrite les chaises
sacrées des rois agni iadyabia-soua"), tantôt à l'endroit des

statuettes funéraires, en dehors du village.
En outre, les habitants du village, passant à côté du tas des ma

i posés par terre plus ou moins en désordre), se devaient de leur
jeter les restes des repas, sous peine de voir les aïeux, affamés, se

mettre en colère. Cependant, les Ames, nourries d'ignames et de

manioc, avaient aussi soif : il leur fallait du sang humain. Ce sang
avait pour but de rendre une nouvelle vigueur 18 au double errant
(Tauxier) du défunt qui habitait le bà qui le personnifiait, faute
de quoi la vengeance du revenant se dirigerait vers sa créatrice qui,
ipso facto, devenait la gardienne-nourricière responsable des

Ancêtres, toujours vivants.
Essayer d'évaluer l'ancienneté de cette coutume des ma (qui,

en survivance, subsiste sous une autre forme dans la religion des

Agni actuels) serait un exploit téméraire. Nous savons du moins
que l'histoire du pays agni-sanwi relate les derniers sacrifices
humains (officiellement connus) à la mort en 1901 de Bourou Dihyè,
roi d'Ayamé ; l'histoire des ma se termine à la même époque. Ayant
perdu dès lors leur raison d'être, les statuettes restaient encore
longtemps entassées aux bords des villages, nourries irrégulièrement,
jamais plus arrosées du sang humain, rongées par le temps et, petit
à petit, tombant en désuétude Vient ensuite le moment où les

collectionneurs s'emparent de la dernière pièce. Aujourd'hui, on
n'en trouve, çà et là, que de rares débris, exceptés peut-être les

quelques ma de la maison royale de Krinjabo.
Toutefois, les musées d'Europe en conservent quelques belles

séries (p. ex. à Paris le Musée de la France d'Outre-mer et le Musée
de l'Homme disposent de collections remarquables, voir page 15).

Le musée du Centre local de l'Institut Français d'Afrique Noire
à Abidjan (Côte d'Ivoire) possède six specimens de notre fig. 3.

(Cependant une acquisition récente réalisée à la clôture de ces

17 Rappelons à cette occasion la description sommaire de C. G. Seligman :

« Dans la cérémonie Adaé, rite observé dans l'Achanti deux fois tous les
quarante-trois jours, les esprits des chefs de clan décédés sont apaisés et leurs
faveurs sont sollicitées ; le chef sacrifie une brebis dans la maison des sièges ;
les sièges sont enduits de sang et un morceau de chair est placé sur chacun
d'eux, en même temps qu'on prie pour longue vie et prospérité et que les
ménétriers chantonnent les noms et les attributs des morts. Des ignames sont
aussi offertes au cours de cette cérémonie et un peu de rhum est versé sur
chaque siège. » (Les Races de l'Afrique, Payot, Paris 1935, p. 65).

18 Pour assurer le « mouvement cyclique » perpétuel entre le monde terrestre
et l'Au-delà.



B. Holas. Sur l'utilisation rituelle des statuettes funéraires... 11

notes a enrichi les collections du Musée d'Abidjan de 92 pièces
environ. La répartition de sexes de ces statuettes a, en effet,
continué notre supposition émise plus haut : 31 en sont des images
d'homme [la barbe étant leur attribut stéréotype] et 61 de femme.)

Ç>

\^>.
<§>W<W

W

Fit/. 5. Le ma masculin, de la collée- Fiy. G. Cicatrices faciales anciennes
tion H. Rubinstein, Paris (d'après d'une femme agni,

photo).

Description, comparaisons :

Les six statuettes étudiées représentent, selon toute probabilité,
des individus féminins (qui, par rapport aux éléments masculins
du statuaire agni, semblent numériquement l'emporter 10. Les six
pièces se trouvent toutes plus ou moins endommagées : quatre têtes
isolées, une tête montée sur un long cou cylindrique, et un buste
dépourvu des deux bras. Les faces, à une seule pièce près intactes.
se prêtent facilement à une étude des particularités physionomiques.

La matière première utilisée à leur fabrication est une argile
blanchâtre, friable (qu'on pourrait aussi bien caractériser comme
du kaolin de qualité inférieure), mêlée de nombreuses fibres végétales

très fines.
Le produit n'est qu'imparfaitement cuit ; après modelage, il a dû

être simplement séché (probablement sans exposition au soleil) et

19 A nos regrets, nous n'avons pas assez de matériel entre les mains pour
pouvoir hasarder une conclusion à ce sujet qui serait d'ailleurs du plus haut
intérêt.



12 Ada Trop. Vili. 1, 1951 Ethnographie

teint en gris ou en noir. La couche de ce « vernis » a prêté aux
statuettes une belle paline d'aspect ancien, encore soulignée par un
système de minuscules craquelures "". Leurs hauteurs respectives
sont: 11 cm. (n"l), 13 cm. (n"2), 15 cm. (n° 3) ; 29 cm. (n"4|.
21 cm. (n" 5) el 12 em. (n° 6).

Chacune de nos statuettes porle les cheveux artistement tressés
à la mode ancienne, mode abandonnée par les Agni depuis
longtemps : trois d'entre elles (nos 1, 2 et 5) ont la haute coiffure
circulaire (ou vaguement hexagonale) des femmes nobles d'Achanti
(cf. le portrait photographique n" 71 de Akosua Nni Kra, reine-
mère de Nsuta, in Rattray, ouvrage cité plus haut) : deu^. autres
(nos 3 et 6) ont une coiffure compliquée, en touffes (que l'on porte
encore à nos jours). Le buste (nn 4) enfin supporte une tête
surmontée d'une coiffure en forme de couronne en gradins. Cette
dernière pièce (n°4), par plusieurs détails (coiffure, bras tendus,
forme des seins) rappelle la figurine funéraire agni reproduite sous
la fig. 40 21 dans Griaule (ouvrage précité, p. 51).

Les six faces sont toutes ornées d'un système de scarifications
légumentaires, en relief, d'après un schéma uniforme (cf. fig. 6) :

deux d'entre elles y ajoutent encore des cicatrices placées aux coins
de la bouche. Aujourd'hui abandonnées, ces cicatrices étaient faites,
généralement, à cinq endroits de la face par groupe de trois 22, et

colorées en bleu, ou bleu noir. Suivant nos informateurs, ces
ornements étaient réservés aux femmes ; celles-ci se contentent, de nos
jours, de trois simples incisions non bleutées, situées à la glabelle
ou juste au-dessus du nasion. Les hommes agni ne portaient jamais
de cicatrices corporelles ~\

Les yeux de nos statuettes sont entr'ouverts, presque fermés, de

forme très allongée, ce qui prête à la figure une expression de

noblesse hautaine el désintéressée ; bref c'est un véritable portrait
de Mort.

20 Nous connaissons, par contre, un bon nombre de ma de la même provenance

qui, d'abord modelés sur une simple armature en bois, ont été ensuite
exposés à une cuisson plus ou moins prolongée ; la surface de tels spécimens
prend alors un aspect différent, plutôt rugueux.

21 Avec la légende suivante : Tchad — poterie funéraire (faute d'imprimerie
sans doute, car à la page 121 (Index des illustrations dans le texte) on peut
lire : Côte d'Ivoire. — Poterie funéraire représentant une femme n° 33-21-2".
Dépôt de la Manufacture Nationale de Sèvres.

22 Ce chiffre n'est pas respecté sur les statuettes ; en effet, le nombre de
celles-ci y varie de 2 à 6.

23 Pourtant noire fig. 5 représentant un individu masculin (de la collection
Rubinstein) témoignerait du contraire - à moins qu'il ne s'agisse ici de la
« licence artistique » du créateur. Les réponses de nos informateurs étant
décidément négatives, il reste encore à éclaircir ce point.



B. Holas, Sur l'utilisation rituelle des statuettes funéraires.. 13

A^ A

c 1UT

<é>

«s» ^j>

U

Fig. 7. Motif du cou strié dans les arts plastiques d'Afrique Noire, a, lie. Nigeria
(d'après Underwood), b, Benin, Nigeria (d'après Underwood), c, Benin, Nigeria
(d'après Underwood), d, Achanti, Gold Coast (d'après Rattray), e, Mende, Sierra
Leone (d'après Underwood), f. Mende, Sierra Leone (d'après Underwood),
g. Mende. Sierra Leone (d'après Underwood), li. Manon, Libéria (d'après
Schwab), i, Ibibio, Nigeria (d'après Baumann et Westermann), j, Bakouba,
Congo Belge (d'après Olbrechts), k, Béna-Louloua, Congo Belge (d'après 01-
brechts), 1, Basongué, Congo Belge (d'après Olbrechts). m, Mangbélou. Congo

Belge (d'après Griaule).



14 Acta Trop. Vili. 1, 1951 Ethnographie

Le cou nos 4 et 5), selon les canons de beauté indigènes24, est
très long, élancé, de forme cylindrique, richement strié25. Il satisfait

ainsi les exigences d'esthétique universellement valables dans
le monde des Noirs. D'ailleurs, les arts nègres en fournissent
d'innombrables témoignages : on se souviendra des fameuses têtes
en bronze de Ife et de Bénin en Nigeria britannique. A titre
d'exemple nous mentionnons les planches nos 17, 23 et 26 in Léon
Underwood, Bronzes of West Africa, Tiranti, Londres 1949 2(i

:

in Rattray (Ashanti Law, fig. 41), les figurines des deux côtés de
la tête centrale du Abammo pot démontrent la même tendance
(notre croquis fig. 7 d) ; on retrouve le même long cou strié dans
la sculpture mendé en Sierra Leone (voir, p. ex., les statuettes
féminines des fig. 4 a et 4 c in Underwood, Figures in Wood of
West Africa, ainsi que les masques à cloche, dits de Bundu, des

iig. 4 et 5 dans Masks of West Africa, par le même auteur : cf.
nos croquis de la fig. 7 e. f, g) : le compte rendu de George Schwab
(en collaboration avec G. W. Harley, Tribes of the Liberian Hinterland,

Cambridge, Mass., U.S.A., 1947) nous fournit un autre
exemple, du pays des Manon libériens : la tête sculptée d'une canne
d'apparat portée par la dirigeante du Sandè (cf. notre croquis
fig. 7 h).

Baumann et Westermann, dans leur précieux ouvrage de

synthèse cité en bas de la page 2, donnent une image en terre
(fig. 26) des Ibibio, de la Nigeria du Sud, qui, par sa composition
sculpturale et plus particulièrement par la forme de son cou 27,

nous fait penser une fois de plus à des foyers communs primitifs
des civilisations contemporaines... (Frobentus); même au Congo
belge on s'aperçoit des phénomènes semblables, et Frans M.

Olbrechts, dans son bel ouvrage Plastiek van Kongo (en collaboration

avec A. Maesen, Anvers 1946), nous en présente plusieurs
exemplaires : les coupes Bakouba (pl. XVI, nos 84, 85 et d'autres),
les statuettes des Béna-Louloua (pl. XVIII, n° 94) les sièges sculptés
des Balouba (pl.XXXlV), la statuette de femme Basongué de la
planche XXXVI, n" 175 (cf. notre croquis fig. 7 j, k, 1) ; le motif du
cou strié apparaît également dans la poterie anthropomorphe des

24 II ne serait peut-être pas sans intérêt de mettre en évidence ce que nos
informateurs ont tenu à souligner, à cette occasion, à savoir qu'une haute
stature et une peau brillante ou très claire ou très noire, sont toujours admirées
chez les femmes du pays agni-achanti.

25 à moins qu'il ne s'agisse d'un système d'anneaux, ou de colliers, comme
c'est le cas de quelques têtes en cuivre du Bénin ; malgré ces doutes, nous
devons traduire ici l'opinion de nos informateurs qui insistaient sur le terme
naturellement strié.

20 Cf. nos croquis schématiques n° 7 a, b. e.
27 Cf. notre croquis fig. 7 i.



B. Holas. Sur l'utilisation rituelle des statuettes funéraires... 15

Mangbétou de lTtouri : la belle cruche en terre cuite de notre
croquis fig. 7 m est un croquis schématique fait d'après la
photographie n° 67 des Arts de l'Afrique Noire, par M. Griaule (Paris
1947), etc.

La parure : à part les cicatrices faciales (sans doute marques
tribales jadis obligatoires), et les coiffures mentionnées plus haut,
seul le buste n° 4 présente, à cet égard, l'intérêt particulier, pour
son système de cicatrices corporelles, en relief (trois à chaque
épaule, et deux disposées verticalement sur l'abdomen 2R), ainsi que
pour son collier ancien (âfilè, en agni) avec deux dénis de
léopard enfilées des deux côtés d'un pendentif en croix grecque 2il.

Les canines de léopard trouvent une utilisation fréquente (comme
agent magique) dans la parure actuelle des Agni. Le motif de
croix grecque par contre n'était connu d'aucun de nos informateurs

; mais, étant donné l'apparition des premiers Européens en
Côte d'Ivoire au milieu du XIVe siècle et l'établissement des
missions chrétiennes à Assinie en 1895, il nous paraît superflu d'aller
trop loin chercher ses origines.

Note complémentaire.
A notre connaissance c'est le Musée de la France d'Outre-mer à

Paris qui possède la plus complète collection de ces statuettes, au
nombre de 60 pièces environ, suivant la communication personnelle
de M. Morlet, l'archéologue du dit Musée. La majeure partie de ces
ma a été retrouvée dans le cercle d'Assinie (Côte d'Ivoire) par M.
Lheureux, et les plus belles des statuettes proviennent, d'après les
fiches dans les vitrines d'exposition, de la tombe d'Ammon Azemia
à Krinjabo et dateraient par conséquent du XVIe siècle. L'une des

ma revêt une forme visiblement phallique, motif très rare dans les

arts agni.
D'autre part, grâce à l'obligeance de M. M. Leiris et Mlle J.

Delange, nous avons pu consulter les dossiers concernant les quelques

ma conservées au Musée de l'Homme. D'après une note rédigée
par le collectionneur Lheureux. ses fouilles furent effectuées sur

28 Le nombre de ces cicatrices ne correspond probablement pas à la réalité ;

nos enquêtes s'étant révélées stériles à ce point, nous sommes porté à croire
que le nombre, en notre cas, a été laissé à la fantaisie créatrice du sculpteur.

28 ou équilatérale, qui, d'après l'Encyclopaedia Britannica 19-17, vol. (i.
« appears, though rarely, on early Christian monuments, and from the 4th
century onwards has been of frequent use, especially in the Eastern Churches ».

Ajoutons qu'encore à nos jours, le même signe de croix intervient dans les

épreuves judiciaires du pays agni, lors qu'un inculpé devra jurer sur le nom
de Assié (Principe de la Terre) : le prêtre du culte (Assié-sona) tracera alors
dans le sol un symbole de croix équilatérale, sur quoi l'accusé, en prononçant
les paroles prescrites du serinent, avalera cinq petites pincées de terre prises
au centre, et aux quatre extrémités de la croix.



16 Acta Trop. Vili. 1, 1951 — Ethnographie

l'emplacement d'anciens cimetières, à quelques centaines de mètres
des villages situés en bordure de la route Abengourou-Ayamé—
Aboisso—Krinjabo, et plus particulièrement dans la partie méridionale

de l'ancien cercle d'Assinie. En questionnant les vieux chefs et
les notables de villages, M. Lheureux se plaint de l'ignorance de

tous ses informateurs en ce qui concerne le sujet qui nous préoccupe.
D'après lui, ces « fétiches » (c'est le mot qu'il utilise) ne sont plus de
la part des indigènes l'objet d'aucune vénération. Ils manifesteraient
pourtant à leur égard une grande crainte et s'éloigneraient même
des endroits où on en rencontre Toutefois, ils s'opposeraient d'une
façon formelle à leur enlèvement, de sorte qu'un collectionneur
européen fut obligé de renvoyer ses trouvailles à la suite d'une
démarche énergique des notables auprès de l'administrateur du cercle.
Certains informateurs de M. Lheureux supposaient que la coutume
de modeler les ma aurait débuté avec l'arrivée des premiers Blancs
dans le pays et que l'abolition officielle des sacrifices humains aurait
provoqué la nécessité de remplacer, à l'enterrement des chefs, les

victimes vivantes par leurs effigies. Pour d'autres, ces terres-cuites
n'étaient que les portraits aussi fidèles cpie possible des morts, et
leurs attributs (coiffure, cicatrices, siège, bâton de commandement

indiquaient leur situation sociale. Sur la tombe, autour
de la statuette principale, plus grande et plus travaillée, représentant

la personne enterrée, on plaçait d'autres reproductions de différents

membres de sa famille. D'autres informateurs enfin disaient
qu'à l'époque des guerres tribales, on avait remplacé l'exhibition
des crânes ennemis qui garnissaient jadis les enceintes du village par
le groupement dans un endroit spécial de ces statuettes représentant
les ennemis tués. Cependant cette dernière version nous paraît des
moins probables. Nous ne pouvons non plus souscrire sans bien
des réserves à l'opinion de M. Lheureux sur l'origine des ma qui
voudrait la chercher en dehors du pays agni. Et il se trompe certainement

lors qu'il dit : « Si nous avons rencontré quelques vieux
potiers dans certains villages, nous ne les avons pas trouvés capables
de modeler une figure humaine. » Tout d'abord, et nous l'avons dil
plus haut avec insistance, la poterie se trouve ici entre les mains de
femmes et celles-ci, de nos jours encore, sont capables de modeler
dans de l'argile de rudimentaires figurations humaines (par exemple
pour les autels de assyé-houssoun). Et dans le voisinage du pays
agni, les femmes attié fabriquent toujours, bien que de plus en plus
rarement, des vases anthropomorphes de valeur artistique certaine
Nous ne voulons cependant nullement nier la possibilité d'influences
anciennes, bien lointaines. La barbe taillée à la mode d'Egypte
dynastique est en effet une circonstance troublante, ainsi que l'absence
parfois parfaite de tout caractère négroïde En fin de compte, les



B. Holas. Sur l'utilisation rituelle des statuettes funéraires... 17

observations de ce genre amènent M. Lheureux à penser (pie ces

sculptures funéraires sont l'œuvre d'artistes n'appartenant pas
au pays. Ceux-ci devraient faire partie des caravanes venues de
l'intérieur du Soudan et même d'Egypte. Ces caravanes d'esclaves
devaient séjourner souvent longtemps pour attendre l'arrivée du
navire négrier qui allait les embarquer. C'est dans ces périodes de
stationnement que ces artisans eurent la possibilité de montrer leurs
talents, et non au cours de longues étapes qui précédèrent leur arrivée

en basse Côte d'Ivoire. Certains durent s'y fixer et, continuant
les traditions, ils ont reproduit la figure humaine telle qu'ils l'avaient
vu traiter dans leur pays d'origine ».

Zusammenfassung.

Der Verfasser gibt eine Uebersicht über die Literatur, welche sieh seil
Rosman und Loyer i Anfang des IS. Jahrhunderts) mit den TotengeistdarstcUun-
gen befaßte. Dann macht er auf die wichtige Rolle aufmerksam, welche diese
Figuren im Totenkult des Sanwi-Beiches spielten. Die Figuren wurden von
Spezialistinnen aus wcil.lem Lehm geformt, dann schwarz angemalt und
getrocknet, niemals jedoch gebrannt. Das Vorrecht, sich eine solche Bà (Agni-
Sanwi-Dialekt) herstellen zu lassen, scheint den erwachsenen Gliedern beiderlei
Geschlechts der 17 freien Familien im Krinjabo-Reich vorbeilallen gewesen
zu sein. Die Figuren wurden im Totenziinincr hergestellt und sollten sichtbar
die Züge der Verstorbenen möglichst getreu wiedergeben. Es sind also richtige
Porträts, die nach dem Glauben der Eingeborenen von der Seele der Toten
bewohnt waren. Aus diesem (.runde mußten sie auch regelmäßig mit Menschenblut

gespeist werden.
Alle Alò (Mehrzahl von Bà) eines Dorfes wurden an einem versteckten Orte

im Walde aufgestellt. Dort wurden dann die Sklaven dem Totenkult geopfert.
Diese grausame Sitte verschwand, als an der Elfenbeinküste das Verbot des

Menschenopfers eingeführt wurde.
Zum Schluß gibt der Verfasser eine eingehende Beschreibung der 6

weiblichen Mä-Exeniplare. welche sich in der Sammlung des Museums des Franz.
Afrika-Instituts in Abidjan (Elfenbeinküste) befinden.

Summary.

After reviewing the existing bibliography from the lime of Roxmun and Loyer
(beginning of Ihe 18th century! to the present day. the author deals with the
importance which the Ala statuettes played in the funeral riles in the kingdom
of Sanwi. These statuettes, made by women specialists, were of unburn! while
clay painted black.

The privilege of Inning one's Pò singular of Ma) made at one's death seems
to have been reserved lor adult members of both sexes of the 17 free families
of the country.

Modelled on the death bed. the statuettes were clearly intended to be
faithful reproductions of the dead person's features. They were considered
as material forms containing the immortal substance of the departed, which
substance required human blood for its continual renewal.

All the Mil of the village were hidden at a secret spot in the forest, where
the victims of this blood cull were sacrificed. The history of Ihe Ma ends with
the suppression of human sacrifice on the Ivory Coast.

Then follows a detailed description of the six female statuettes preserved
in the Museum of the French Africa Institute in Abidjan. Ivory Coast.


	Sur l'utilisation rituelle des statuettes funéraires au Royaume de Krinjabo (Côte d'Ivoire)

