
Zeitschrift: Acta Tropica

Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 5 (1948)

Heft: 3

Artikel: Der Fliegende Hund im Brauchtum der Qunantuna auf Neubritannien

Autor: Laufer, Carl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-310163

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-310163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Fliegende Hund im Brauchtum der
Qunantuna auf Neubritannien.

Von Carl Laufer M.S. C.

Cath. Mission, Kokopo, New Britain.

(Eingegangen am 24. November 1947.)

Das Genus der Chiroptera (Handflügler) ist auf der Insel New
Britain in etwa 25—30 Spezies und Unterarten vertreten, und zwar
in allen möglichen Größen, angefangen von der eigentlichen
Fledermaus mit nur wenigen Zentimetern Flügelspannweite bis hinauf

zum Fliegenden Hund, einem Verwandten des malayischen
Kalong, der mit ausgebreiteten Flügeln bis zu 1,50 m und darüber
hinaus mißt.

/. Die Arten und einheimischen Namen.

Der Eingeborne, der zwar eine gute Beobachtungsgabe besitzt,
aber natürlich nicht wissenschaftlich klassifiziert, faßt alle diese
Arten unter dem gemeinsamen Namen: a qanao zusammen,
obwohl er ziemlich gut die Unterschiede kennt. So weiß er beispielsweise

genau, daß die kleinen Fledermäuse zu den Carnivoren
gehören, während die Gruppe der Flughunde sich von Früchten
nährt. Da die Fledermäuse für ihn aber praktisch kaum von
Bedeutung sind, ordnet er sie auch dem Namen nach in den
Allgemeinbegriff qanao ein, der im strengeren Sinne eigentlich nur die
Flughunde umfaßt. Alle diese verschiedenen Flattertier-Arten
rechnet er ihrer Schwingen und Lebensweise wegen zur Klasse der
Vögel (a beo), ist sich indessen wohl bewußt, daß sie im übrigen
Säuger sind.

Die größte Art (Pteropus Karandrini) wird in der Qunantuna-
sprache a bequr oder a burega genannt, in den Banddialekten
auch: berug (in Vunamarita), bui (in Nodup), To Gaigai kapiaka
(auf Vuatam Isl.) und kokop. Die meisten dieser Bezeichnungen
sind wohl als Nachahmung seines Schreies, bzw. des Flügelschlages
entstanden; gaigai kapiaka heißt: «Brotfruchtesser». Das größte
Exemplar, das ich zu Gesicht bekam, war ein ausgewachsenes,
trächtiges Weibchen von 33 cm Körperlänge und 1,78 m Flügelweite,

das ich im Sept. 1932 erlegte. Die alten Tiere (a liva) haben
einen silbergrauen Pelz und sind oft über und über mit dicken
Zecken (a ut na qanao) bedeckt, besonders im Nacken.



C. Laufer, Der Fliegende Hund im Brauchtum der Qunantuna 229

Eine andere Pteropusspezies nennt sich: a mateliqa oder tama-
liqa, d.h. «Streifengesicht» (wegen der KopfZeichnung), wohl
auch: muar («Kakadu») oder pap («Bussardadler») wegen des

weißen Brustteiles, indes die übrige Körperbehaarung' dunkel bis
schwarz ist. Eigentümlicherweise fehlt ihm der Schwanz.

Eine dritte Pteropus-Art ist klein und braun, trägt einen weißen
Schullerfleck und wird: qanao pal a tete, livlivur tete, pilitata (in
Nodup) oder kuri genannt. Pal a tete ist im eigentlichen Sinne die
Blütenscheide am Ende der Bananentraube, die im Aller von
rostbrauner F'arbe ist.

Der Kahlrücken-Flughund (Hypoderma peronii) ist ein
eigentümlicher Geselle. Ihm ist die Flughaut nicht an den Körperseiten
angewachsen, sondern am Bücken, der nur in der Jugend eine

spärlich behaarte Längsfalte aufweist. Außerdem fehlt die
Daumenkralle. Der Pelz ist von aschgrauer Farbe, unter den Augen
und Lippen befinden sich starke Haarborsten. Die Körperlänge
beträgt etwa 16 cm bei einer Flügelweite von 60 cm. Die
Eingebornen nennen ihn a qanao Vurar (nach der Insel Vurar) oder
auch a matamolo, molamolo, d.h. «Faulenzer». In seinem Buche
«Bilder aus der Südsee» (Berlin 1904) erwähnt Dr. Heinrich Schnee
unter dem Namen Eunycteris papuana einen Fliegenden Hund,
der nach seiner Beschreibung aber wohl mit Hypoderma identisch

ist.
Zu den Macroglossus-Flughunden gehört der qanao na lama

oder tabataba kubur a lama, d. h. «Palmenhänger» mit hellgrauem
Kopf und Hals und sonst schwärzlichgrauer Körperbehaarung;
Flügelweite etwa 80 cm.

Die Böhrennase Harpya cephalotes wird von den Eingebornen
qanao ibuta genannt, offenbar in Anlehnung an die ibuta-Nasen-
pflöckchen, die bei feierlichen Gelegenheiten von alten Männern
getragen werden. Denn in der auffallend kurzen Nase dieses
Fliegenden Hundes treten die Löcher wie Bohren aus der Schnauze
hervor. Wegen der weißlichen Streifen auf der Stirn und um die
Augen heißt man ihn auch a lor («Totenkopf») und wegen der
abstoßenden Gesichtsbildung gie vara («Truggesicht») oder gorok
(«Nasenfraß»). Ein weiterer Name ist: qanao lira, der «Die-Zähne-
zeigende».

Von den eigentlichen Fledermäusen seien zwei Arten genannt:
Abramus molossus, die Höhlenfledermaus, und die Vesperugo-
Hausfledermaus. Die erstere trägt wegen der Streifenfärbung
verschiedene Namen in Anlehnung an ähnlich gezeichnete Tiere und
Pflanzen: a vartumu kaukauk (bunt wie der Gukelkukuk Eudyna-
mis rufiventer), tok (wie Meeräsche), karur (wie Minzenart) usw.
Zur zweiten Art gehören die kleine tabulbulu (die «Herunter-



230 Acta Trop. V, 3, 1948 — Ethnographie

rollende») und die etwas größere mumul. Diese Aufzählung möge
genügen 1.

Nach der Haltung der Flügel unterscheidet der Eingeborne: a

paruperina, ein Tier, das in seine Schwingen wie beim Schlafe
eingehüllt ist (parpar heißt «Hülle», «Kleid»); a tabatabana, ein
Tier, das die Schwingen hängen läßt, wenn es z. B. angeschossen
ist; a ura ilil madar, ein Tier mit ausgestreckten Flügeln wie beim
Klettern oder beim Heranziehen von Früchten. Das trächtige Weibchen

heißt a kap bui, das Junge a pitpitil, d. h. das «Die-Mutter-
umklammernde», oder a qanao vinavan, wenn es schon selbständig
umherklettert, sich aber noch nicht recht zu fliegen wagt. Die
größeren Tiere nennt man allgemein taltalivan, die
«Herumflatternden», die alten a liva oder a vake rakan und einen Schwärm
a pakar na qanau oder a kip. Somit hat nicht bloß jede Spezies,
sondern auch jede Phase im Leben des einzelnen Tieres seinen
besonderen Namen.

2. Die Lebensweise der Fliegenden Hunde.

Alle Handflügler bilden Gesellschaften und leben in Kolonien
beieinander; gewissermaßen ist das ihr Standquartier, zu dem sie
immer wieder zurückkehren. Die größeren qanao hängen tagsüber
schlafend in den schattigen Kronen hoher Urwaldbäume wie irima
(Octomeles sumatrana) und besonders qiao rebarebe (Ficus pro-
lixa), deren trossenartige Luftwurzeln ihnen ein sicheres Versteck
und die beste Gelegenheit zum Herumklettern bieten. Eng in die
fettige Flughaut gewickelt, das Gesicht verhüllt und den Bücken
der Sonne zugekehrt, verschlummern sie den hellen Tag, bis die
Dämmerung einsetzt. Dann wird es in den Baumkronen lebendig.
Ein Fliegender Hund nach dem andern läßt sich fallen, breitet die
flappenden Schwingen und segelt in östlicher Bichtung davon, und
zwar der sensitiven Augen wegen, die nicht einmal den
Nachschein der untergegangenen Sonne vertragen können. Bei regnerischem,

trübem Wetter sind die Tiere schon bedeutend früher rege.
Der allabendliche qanao-Flug gehört notwendig hinein in den
Bahmen eines tropischen Stimmungsbildes.

Oft segeln die Fliegenden Hunde in sehr großer Höhe. Obwohl
schwerfällig, sind sie doch recht ausdauernd und steuern unentwegt

gegen den stärksten Wind an. Ihre Futterplätze, die nicht
selten recht weit entfernt liegen je nach der Fruchtzeit der einzelnen

1 Die wissenschaftlichen zoologischen Angaben entnehme ich P. Aleyer,
Wörterbuch der Tuna-Sprache (Manuskript 1921) und vor allem P. Futscher,
der ein umfangreiches Namenverzeichnis der einheimischen Flora und Fauna
zusammengestellt hat (leider noch Manuskript).



C. Laufer, Der Fliegende Hund im Brauchtum der Quncntuna 231

Baumarten, befinden sich meist in der Nähe menschlicher Siedlungen,

besonders am Ufer. Bevorzugt werden: a eia (Inocarpus
edulis), a koai (Mangifera), a kapiaka (Artocarpus) und nicht
zuletzt Bananen. Zum Schutz gegen die gefräßigen qanao werden
die reifenden Trauben von den Eingebornen vielfach mit Blättern
und Bast umwickelt. Die Tiere gehen sehr wählerisch zu Werke
und verderben dadurch mehr, als sie zum Fressen brauchten. Eine
Menge halbreifer IXiichte werden angebissen und dann fallen
gelassen. Von den eia- und koai-Früchten wird nur das äußere
Fruchtfleisch gefressen, die harten Kerne fallen zu Boden. Da die

qanao bei der Nahrungssuche regelmäßig miteinander in Streit
geraten, tragen sie die abgepflückten Früchte oft in der Schnauze
mit sich, um sie irgendwo in Buhe verzehren zu können. Auf diese
Weise haben sie die Verbreitung von Fruchtbäumen auch in sonst
unwirtliche Gegenden bewirkt, was der Eingeborne sehr gut weiß.
Erst bei Morgengrauen flattern die gesättigten Tiere wieder
westwärts ihren heimischen Bastplätzen zu.

Von ihrer sonstigen Lebensweise wissen die Qunantuna zu
berichten: ihre Notdurft verrichten die Fliegenden Hunde nicht im
Hängen, sondern zu dem Zwecke haken sie sich mit den Daumenkrallen

auf, kriechen am Ast entlang oder fliegen eine Bunde um
den Baum. Man behauptet sogar, daß die qanao oft sehr dicht über
die See fliegen, um in der Schwanzmulde Wasser zu schöpfen und
eine Spülung vorzunehmen. Der Kot der Flughunde (wie auch der
der kleinen Fledermäuse) soll, wenn er trocken zerstäubt wird,
Hals- und Nasenkatarrh verursachen, niedertröpfelnder Urin
dagegen Blindheit. Wegen der Ähnlichkeit mit qanao-Kot wird auch
das Kindspech der Neugebornen mit dem gleichen Namen a teke
na qanao benannt2. Ebenso verlacht man einen Menschen, der
das Betelkauen noch nicht recht versteht und statt des normalerweise

roten Betelsaftes eine grüngelbe Brühe ausspeit: a teke na
qanao qo.

3. Der Fliegende Hund als Sexualsymbol.

Den Eingeborenen gilt der Fliegende Hund als Symbol der
Geschlechtlichkeit. Wie bei keinem andern der einheimischen
Säuger zeigen seine stark entwickelten äußeren Sexualorgane
weitgehende Ähnlichkeit mit den menschlichen Genitalien. Zudem
erblickt man in der Begattungsweise (Brust gegen Brust) ein
weiteres Vergleichsobjekt. Sowohl bei den männlichen als auch bei
den weiblichen Tieren sind die membra — übrigens die einzigen

2 Vgl. P. Meier, Adoption among the Qunantuna. Washington 1929. (Publications

of the Catholic Anthropological Conference. Vol.1, No. 1, p. 83 f.).



232 Acta Trop. V, 3, 1948 — Ethnographie

unbehaarten Teile des Bumpfes — so auffallend ausgebildet, daß
selbst die Kinder schon die Geschlechter im Fluge zu unterscheiden

wissen. Beiderseits der glans trägt das Männchen zwTei nach
rückwärts gerichtete Stacheln, die bei der Begattung sich spreiten,
sonst aber normalerweise verdeckt sind. Schließlich geben diese
Tiere einen solch penetranten Brunstgeruch von sich, daß die
Qunantuna bei ihren nächtlichen qanao-F'ängen genau wissen,
wen sie vor sich haben. Im Gegensatz zur Begattung richten

sich die Weibchen beim Gebären aufrecht und hängen sich
mit den Daumenkrallen an den Ast. Das Neugeborne fällt in die

muldenförmig ausgebreitete Flughaut zwischen Schwanz und Beinen

und klettert dann am Haarpelz der Mutter zu den achselständigen

Zitzen aufwärts, wo es sich mit den Daumenkrallen an den
Schultern der Mutter festhakt. Mit dieser Last fliegt das Weibchen

etwa 3 Wochen lang umher, allerdings nie sehr weit. Erst
nach dieser Zeit ist das Junge so weit gewachsen, daß es die Mutter

verlassen und selbständig in den Zweigen herumkrabbeln kann.
Solange das weibliche Tier säugt, läßt es das Kleine nie im Stich;
zur Zeit der Entwöhnung trägt es das Junge in einen fruchttragenden

Baum, so daß es dort die Nahrung ohne fliegen zu müssen

finden kann, solange es sich an das Ausfliegen noch nicht
gewöhnt hat. So lauten die Aussagen meiner Eingeborenen.

Es ist kaum zu verwundern, daß die Qunantuna für ihr eige-
genes Sexualleben in der geilen Natur der Fliegenden Hunde eine
Menge Analogien finden und gebrauchen. Ein Mädchen mit kleinen,

spitzen und ziemlich achselständigen Brüsten wird a qanao
genannt. Schlimmer ist indessen der Schimpf, wenn man mit dem
gleichen Wort ein lockeres Weib bezeichnet, weil sich dann der
Vergleich auf den Geschlechtsteil erstreckt. Ein Scherzwort ist es,

wenn man kleine Jungen mit Bezugnahme auf ihr Glied so
anredet, was früher häufiger geschah und als Liebkosung aufgefaßt
wurde. Eine Frau, die schwanger zu werden wünscht, läßt sich
bezaubern durch das sogenannte oro tianan (Herbeirufen der
Schwangerschaft) : Umbinden einer Schnur mit eingeknoteten tabu-
Schnecken (a kubu na tianan). Darüber wird neben anderen
adäquaten Vergleichen gesprochen: a qanao i rorop, Iaan, das will
besagen: «Wie ein trächtiger Fliegender Hund faul und schwer
an den Zweigen hängt und nicht weit fliegt, so soll auch die
Soundso schwer und träge werden durch Schwangerschaft.» Zu
ähnlichem Zweck geschieht das kubul na tianan (magische
Befruchtung durch «Speeren» mit einem Grasstengel) mit dem
Zauberspruch: a qanao ritarite, a bui ritarite, «Wie der Fliegende
Hund an der Brust ein Junges trägt, so soll auch die bis jetzt
Unfruchtbare bald ein kleines Kind vor sich tragen».



C Laufer, Der Fliegende Hund im Brauchtum der Qunantuna 233

Wie hier, so wird auch in der folgenden Zauberei unter bui das
Mädchen oder die junge Frau verstanden (a bui avin) und nicht
ihr Kind. Das läßt der nachstehende Text klar erkennen: A bui
tiratira, a qanao tiratira, Iaan tiratira, a kubul tiratira, «dem Mädchen

sollen die Brüste wachsen, wie der Fliegende Hund
abstehende Zitzen hat. So soll auch die Soundso stehende Brüste bekommen

durch den Grasstengel, mit dem sie beworfen wird». Tiratira
heißt: mit vorgewölbter Brust keuchend einhergehen. Als Zeichen
eingetretener Schwangerschaft sollen der Betreffenden also die
Brüste schwellen wie beim Flughund (i vug tiratire ra u) 3

Bevor die Männer einen männlichen Fliegenden Hund zum Braten

vorbereiten, schneiden sie ihm die Geschlechtsdrüsen heraus,
damit der abscheuliche Geruch nicht ins Fleisch übergehe. Das ist
der eine Grund; der andere ist der, daß man diese Teile für den
malira-Liebeszauber gebraucht. Zu diesem Zauberzwecke werden
die Testikel zerdrückt und mit andern Ingredienzen vermengt, um
dem Essen der begehrten FYau beigemischt zu werden. Dadurch
soll in der FXau ein ungestümes Liebesverlangen nach dem
betreffenden Manne wachgerufen werden. Ein anderer, wahrhaft
sadistischer Brauch wurde mir durch einen alten Katechisten mitgeteilt:

Aus Bache für eine verschmähte Liebe band sich früher ein
Qunantunamann die erwähnten Penisstacheln des Fliegenden
Hundes um das eigene Glied und überfiel so die betreffende Frau.
Die Stacheln blieben selbstverständlich im Innern der mißbrauchten

Frau zurück und verursachten mit der Zeit langdauernde
Entzündungen und Vereiterungen. In ähnlicher Weise wurden auch
gewöhnliche Holzsplitter (a it) verwendet. Heutzutage begnügt
man sich indessen damit, echte qanao-Stacheln als Liebesmitte]
nur noch zum Tanz in den kagal-Kopfschmuck zu stecken.

4. Die Fliegenden Hunde als Geisterwesen.

Die Mitglieder der Männergeheimbünde erkennen in den alten
Flughunden (bequr) ihre verstorbenen und zu igal-Wesen gewordenen

Bundesbrüder wieder. Sie sind davon überzeugt, daß jene,
die die Aufnahme in den pepe-na-lom-Bund erlangt haben, sich
bei ihrem Tode in leichtbeschwingte Vögel oder Fliegende Hunde
verwandeln. In ruhiger Beschaulichkeit leben sie dann in den

schattigen, kühlen Wipfeln uralter Ficusbäume. Überaus zart und
fein ist ihre Stimme, die hie und da in der Dunkelheit ihr
lautloses Vorübergleiten kundtut. Wenn die Eingeborenen nachts drau-

3 Vgl. zum Text: J. Winthuis, Das Zweigeschlechterwesen. Leipzig 1928,
S. 35. Dazu die Kontroverse in Meier, Kritische Bemerkungen zu Winthuis' Buck
«Das Zweigeschlechterwesen» (Anthropos, 1930, S. 86 f.).



234 Ada Trop. V, 3, 1948 — Ethnographie

ßen um den Feuerbrand hocken, sehen sie die fettigen Schwingen

der großen qanao, die nahe vorbeihuschen, im unsicheren
Lichtschein aufleuchten, was Anlaß zur Entstehung der Fabel
gewesen sein mag, daß die igal-Geister einen hellen Schimmer um
sich verbreiten. Die bekannte Zählebigkeit der Fliegenden Hunde,
ähnlich wie die der Schlangen, ist offenbar der Grund gewesen,
warum man beide Tiere zu Symbolen der Unsterblichkeit machte,
die zu vermitteln der Sinn der Geheimbünde im allgemeinen ist.
I'ast alle pepe-na-lom-Leute haben einen qanao als Schutzgeist,
der ihnen im Traume erscheint und Geheimnisse mitteilt. Auf der
Insel Vuatam ist der Fliegende Hund sogar, zusammen mit Fischadler

und Dugong, das Totemtier der Vunamakadao-Heiratsklasse.
Nicht nur die großen bequr, sondern überhaupt alle Arten von

Flughunden und die Höhlenfledermäuse gelten als Geistertiere,
als Inkarnationen von Verstorbenen; ihre Sammelplätze (Ficus-
bäume, Höhlen und Schluchten) sind die Eingänge ins Totenreich.
Darum ist der Ausdruck mata na qanao identisch mit mata na
labaran, d. h. Aufenthaltsort der Totengeister. Die der niedrigsten
Klasse angehörigen Geister sind die geschworenen Feinde der
Menschen, stellen diesen ohne Unterlaß nach, schrecken sie und
stehlen ihre Seelen. Die Aufgabe der Heilzauberer besteht nun
darin, diesen Dämonen entgegenzutreten und mit der Hilfe ihrer
eigenen, stärkeren Schutzgeister sie wieder in ihre Wohnorte im
Busch zurückzutreiben: a kavavar i bunbun ia, iau bunbun ia.
Ina qa bun vuavue diät ubara ra matamata na qanao «Das
ist Zauber-Ingwer, der die Kraft zum Vertreiben hat; damit will
ich die bösen Geister verjagen hinein in die Aufenthaltsorte der
Fliegenden Hunde». Ist eine Menschenseele aber bereits gestohlen
und ins Geisterreich verschleppt worden, so stellt man die didia-
vai-Prognose. Man bespricht Kalkstaub in der flachen Hand mit
den Worten: A kabag i mule. Ina qa vamule pa ra tulugaina
abara ra matamata na qanao, «Wie der Kalkstaub aufgeblasen
emporwirbelt und wieder zur Erde zurücksinkt, so will auch ich
die Seele des Kranken wieder heimholen aus den Aufenthaltsorten
der Fliegenden Hunde». Das geschieht dann im Traume mit Hilfe
der Schutzgeister. Nicht verwunderlich ist es, wenn die Eingeborenen

besonders das bergige Hinterland von Baining als das Totenreich

par excellence auffassen, denn von dort kommen allabendlich

Scharen Fliegender Hunde in die bewohnten Küstenstriche,
um am Morgen, eventuell mit geraubten Menschenseelen beladen,
wieder in ihre Wildnis heimzuziehen.

Besonders gefürchtet sind die lor oder leor, deren Gesichtsaus-
druck Ähnlichkeit mit einem Totenschädel hat. Im Buschgebiet
der Insel Vuatam werden sie tamelor genannt, am Ufer dagegen



C. Laufer, Der Fliegende Hund im Brauchtum der Qunantuna 235

versteht man unter dieser Bezeichnung ein Seetier. Die Fabel
kennt auch richtige Vampyre, die den Namen tubaqap und To
momeraqap, d. h. «Blutsauger» tragen. Sie speien das Blut während

der Nacht draußen auf den Gehöftboden, ein Zeichen für die
Bewohner, daß einer von ihnen sterben muß. In Nodup kennt man
a qonoi, nächtliche Schemen mit leuchtenden Augen, die einsame
Wanderer in Schrecken jagen und zum besten halten. Von der
nalia-Art behauptet man, daß diese Tiere die Augen überhaupt
nicht schließen können und daher stets mit offenen Augen schlafen.

Da früher kein Eingeborener sich aus Angst vor tabaran-
Totengeistern ohne Fackel nachts in den Busch wagte, so ist leicht
zu begreifen, daß er in seiner Phantasie auch tatsächlich tabaran
sah, da die Augen aller Nachttiere im Lichtschein rötlich aufleuchten.

Aber nicht nur die gefürchteten tabaran-Geister offenbaren sich
in Tiergestalt. Auch die wohlwollenden tutanavurakit, eine
Geisterklasse höheren Banges, nehmen vorübergehend die Gestalt eines

Fliegenden Hundes an, wenn sie mit ihren menschlichen Freunden

in Verbindung treten. P. Kleintitschen berichtet eine
interessante Mythe aus der Gegend von Paparatava:'Ein Mann namens
To Gareai saß nachts in seiner Bananenpflanzung, um die reifenden

Fruchttrauben zu bewachen. Ein großer Fliegender Hund
kam herbei und hängte sich an eine Staude, die sich unter der
Last erdwärts senkte. Der Mann ergriff den Bananendieb und war
schon daran, ihn zu erschlagen, als der Fliegende Hund zu sprechen

anhub: «Töte mich nicht, denn ich bin ein guter Mensch.»
Der erstaunte To Gareai trug das gefangene Tier in sein Gehöft,
machte einen Kalkzauber darüber und erkannte sofort einen
Tutanavurakit, den er um ein wirksames Liebesmittel anbettelte, ein
Wunsch, den ihm der Geist auch erfüllte \ Ist jemand ernstlich
erkrankt, so forscht der tena didiavai (Traumdeuter) nach der
Ursache der Krankheit und dem Verbleib der gestohlenen Seele.

Unter Anrufung seines Schutzgeistes legt er sich zur Buhe und
sieht dann im Traume seinen Freund in qanao-Gestalt vor sich.
Zusammen begeben sie sich in das Totenreich und holen die Seele
des Erkrankten zurück, der alsdann wieder genesen wird. In
ähnlicher Weise erhalten die Zauberer von den tutanavurakit
Aufschluß über neue Tanzlieder, Schmucksachen und ähnliche
Erfindungen auf künstlerischem Gebiete.

4 P. Kleintitschen, Mythen und Erzählungen eines Melanesierstammes.
(Ethnologische Anthropos-Bibliothek, Band II, 1924, S. 283 f.). Eine Parallele
dazu bringt S. 288 ff., nur handelt es sich in dieser Version um einen
tutanavurakit in Krähengestalt, der die Bananen räubert.



236 Ada Trop. V, 3, 1948 — Ethnographie

5. Der Fliegende Hund in der Schöpfungsmythe.

In der Schöpfungsmythe der Qunantuna wird als erstes Tier
der Fliegende Hund erwähnt. Der Urgeist hatte den ersten
Menschen aus Erde erschaffen. Ebenso bildete er den Leib der ersten
Frau und legte den qanao in ihren Schoß 5. Gemeint sind die äußeren

Sexualorgane, entsprechend der Betonung des maskulinen
Merkmals in der Erschaffung des Mannes. Das stimmt mit dem
bereits oben Gesagten überein, daß das Wort qanao vielfach mit
Weib gleichgesetzt wird.

6. Die Jagd auf die Fliegenden Hunde.

All diese religiös-magischen Vorstellungen hindern den
Qunantuna aber keineswegs, eifrig auf die Flattertiere Jagd zu
machen. Sein Hunger nach Fleisch ist eben stärker als seine
Furcht, bzwr. Freundschaft mit den Geistern. Ihm stehen ja so
viele Zaubermittel zur Verfügung, um die Geister aus den Tieren
zu bannen und die Jagd zu einer für ihn ungefährlichen Beschäftigung

zu machen, wenigstens so lang es gut geht. Doch über die
unvermeidlichen Zwischenfälle später; besprechen wir zuerst die
Technik des FXnges.

Nur den Höhlenfledermäusen stellt man tagsüber nach, während

die Jagd auf die Fliegenden Hunde ein Nachtsport ist. Der
Höhlenfang kann in zweierlei Weise vor sich gehen. Die erste
Methode nennt sich a vatutug («Ausräuchern») und wird
angewendet, wenn der Jäger allein und ohne Gehilfen ist. Hat er eine
solche Höhle mit Fledermäusen ausfindig gemacht, in der die
Tiere oft zu Hunderten an den Wänden hängen, so zündet er nahe
beim Eingang mulmiges FIolz und Gras an, das viel Bauch
entwickelt, und dichtet das Flugloch mit Knüppeln und Grasplak-
ken ab. Nach geraumer Zeit sind die Fledermäuse durch den
Qualm erstickt oder wenigstens betäubt. Bei der andern Art schickt
der Jäger seinen Gehilfen mit Kokosblattfackeln in die Flöhle, während

er selbst den Eingang durch ein Netz geschlossen hält. Die
durch den Flammenschein aufgescheuchten Tiere suchen nach
draußen zu entkommen, verwickeln sich aber in den Maschen des
Netzes und werden mit einem Knüttel erschlagen. Das ist das a

valitig (F'ang mittels Fackeln), wie es auch bei der nächtlichen
Biffischerei in Anwendung kommt. Die erbeuteten Tiere werden
mit den Flügelenden zusammengebunden und auf eine Tragstange
(a kip) gehängt. Daß sich der Fingeborne vor dem Betreten des

Jagdgrundes erst durch einen kräftigen Schutzzauber gesichert

5 Vgl. Klcintitschen, wie Anm. 4, S. 19.



C. Laufer, Der Fliegende Hund im Brauchtum der Qunantuna 237

hat, braucht nicht eigens erwähnt zu werden. Trotzdem kann es

manchmal Unglücke geben durch Einsturz der porösen Tuffsteinhöhlen,

besonders nach längerem Begenwetter. Der Verunglückte
ist dann halt durch die beleidigten tabaran-Geister erschlagen worden.

In hellen Mondnächten hockt der Jäger oft auf einem seiner
Fluchtbäume, um den Fliegenden Flunden aufzulauern. In der
Hand trägt er an langer Bambusstange ein trichterförmiges Fanggerät

(a tutuk), das einer ugut (Fischreuse) nicht unähnlich ist. Der
Trichter besteht aus strahlenartig auslaufenden Botanggeißeln, die
mittels vavar-Bast (Hibiscus tiliaceus) an zwei oder drei innenliegende

Bohrringe von verschiedener Größe festgebunden sind, so
daß die Widerhakenreihen der Geißeln (Calamus ralumensis)
einwärts gerichtet stehen. Bedeutend einfacher ist ein ähnliches
Instrument: Die Spitze einer Bambusstange wird mehrfach gesplissen,

und die Enden werden durch eingeschobene Binge konisch
auseinandergedrückt. Über den Trichter wird ein Stück alten
Fischnetzes gespannt. Um die qanao anzulocken, trommelt der
Jäger mit der Flaust auf seine gewölbte Brust, wodurch ein dumpfer

Ton erzeugt wird, der dem Flügelschlag Fliegender Hunde
ähnlich ist. Bald stellen sich die ersten Besucher ein, die den
Baum umkreisen und sich in das Gezweige hängen. Der Mann
hebt vorsichtig sein F"anggerät und stößt es von unten her gegen
das Tier (i tuk ra qanao). Sofort breitet es die Schwingen, um
abzusegeln, verhakt sich aber in den Botanghaken, bzw. in den
Netzmaschen, je mehr es sich zur Wehr setzt. Der Jäger nimmt die
Beute heraus, durchlöchert oder zerbricht ihr die Flügel und wirft
sie zu Boden. Dann wird das Experiment beliebig oft wiederholt.

Eine andere, weitverbreitete Methode ist der nächtliche F'ang
der Fliegenden Hunde in großen Netzen. Zu diesem Zwecke schlagen

die Eingeborenen im Busch eine Schneise zu den Bäumen hin,
die von den qanao besucht werden. Beiderseits der Schneise wählen

sie zwei höhere Bäume, in deren Kronen sie je einen langen
Bambus aufs lecken. Diese Stangen tragen an der Spitze eine
Schlinge, durch die zwei Zugseile (a vara) laufen. Mittels dieser
Lianen wird ein altes Fischnetz (a ubene) in der Schneise aufgezogen.

An der gegenüberliegenden Seite schleudern ein paar Helfer
Steine zwischen die hängenden qanao und scheuchen sie auf.
Geblendet durch den Schein von Kokosblattfackeln suchen sie durch
die geschlagene Lichtung zu fliegen und verstricken sich dabei in
den Netzmaschen. Dann läßt man das Netz zur Erde gleiten und
erschlägt mit Knütteln die darin gefangenen Tiere. Nach einiger
Zeit, wenn die herumfliegenden qanao sich beruhigt haben und
zu ihrem Baum zurückgekehrt sind, wird das Netz wieder auf-



23S Ada Trop. V, 3, 1948 — Ethnographie

gezogen, und der Vorgang wiederholt sich, oft die ganze Nacht
hindurch.

Die Qunantuna-Jugend ist sehr geschickt, kleinere und
tagsüber in den Kokospalmen hängende Flughunde mit einem panak
(Bogen) oder der neuerdings durch Chinesen eingeführten Y-
Schleuder (a saqai) zu erlegen. Es ist das mehr spielerischer
Zeitvertreib als regelrechte Jagd.

7. Der Jagd-Schutzzauber.

Seltener betreibt man den Fang an den Bastplätzen der
Fliegenden Hunde selbst bei Tageslicht. Die alten rebarebe-Bäume
(Ficus prolixa) gelten durchweg als verrufene Geisterorte, die
tunlichst gemieden werden. Obwohl sehr hoch, sind sie doch
verhältnismäßig leicht zu ersteigen wegen der zahlreichen Stamm- und
Luftwurzeln. Hier ist eine Jagd vielversprechend, weil ganze Kolonien

von großen bequr in den Zweigen hängen und sich nur
schwer im Schlafe stören lassen. Beherzte Jäger überwinden ihre
Geisterfurcht, indem sie mit dem F'uß gegen den Stamm stoßen
und die Beschwörung sprechen:

A qiao tarikiriki, a qiao tarikiriki. lau ruarua vue ka ra kalkal
iana. lau ruarua vue ka ra patpatuana. A qiao tarikiriki. lau ruarua

vue ka ra tantadar. lau ruarua vue ka ra umana tabaran. A
qiao tarikiriki.

«Ich tiete diesen Flcus-Baum, um zu veranlassen, daß die
uralten, fast vergessenen Totengeister ihn verlassen. Ich trete den
Flcus-Baum, damit alle vornehmen Geister (igal) und die Seelen
verstorbener Häuptlinge und alle gewöhnlichen Dämonen von dan-
nen gehen. Alle sollen den Ficus-Baum verlassen!»

Dieser magische Selbstschutz ist notwendig, sonst könnte es

dem Jäger ergehen wie dem Eingebornen in der Sage: Dieser
wurde zur Nachtzeit durch einen tabaran-Totengeist auf einem
rebarebe sitzend überrascht. Der Geist machte ein Wetterleuchten,

um den Fremden zu erkennen (i vabirao are ra tutana), und
rief ihm zu: «Wenn du nicht sogleich eine Menge Fliegender
Hunde für mich fängst, werde ich dich selber fressen.» Der Mann
bekam es mit der Angst zu tun und suchte sich in der höchsten
Spitze des Baumes zu verbergen. Der tabaran kletterte ihm nach,
und zwar auf der einen Seite des Baumes, der Verfolgte aber glitt
auf der andern Seite zu Boden und versteckte sich im Gestrüpp.
Als der tabaran an ihm vorüberstürmte, gab er ihm von rückwärts
einen Schlag über den Kopf, worauf der arme tabaran-Geist sich
entschuldigte, er habe nur Spaß machen wollen. Das ließ der Mann
aber nicht gelten und zerschmetterte ihm vollends das Bückgrat.



C Laufer, Der Fliegende Hund im Brauchtum der Qunantuna 239

Dann holte er seine Freunde herbei. Sie zerschnitten die Geisterleiche

und fanden darin die gestohlenen und ganz verschlungenen
Flughunde (qanao). Diese brieten und verspeisten sie, aber die
Leiche des tabaran selbst wollte auf dem Feuer nicht gar werden 6.

Der genannte Verscheuchungszauber heißt a ruarua davai
(Betreten des Baumes), der Baum, auf dem man den Fliegenden Hunden

auflauert: a davai na kokovoi (vom Verbum kove, kovoi
«Wache halten, aufpassen»).

Wollen die Tiere nicht so recht zu dem auf dem Anstand
sitzenden Jäger kommen oder bleiben sie überhaupt aus, so weiß der
Qunantuna sie durch einen Zauber (malira na kokovoi)
herbeizulocken. Er bespricht eine tirip (Trinknuß) mit dem Zauberspruch:

A tirip i pua, a qanao i pua. A tirip i pua, a qanao i pua. Kov,
kov, kov, kov. Kogi, kogi, kogi.

« Wie die Trinknuß (beim Zerschlagen) aufplatzt und ihren
Inhalt entleert, so sollen die Flughunde (qanao) scharenweise
herbeikommen.» (Anschließend die Nachahmung des Flügelschlages
und des qanao-Schreies.)

Alsdann schlägt der Jäger die Nuß auf, nimmt den Mund voll
Flüssigkeit und speit sie gegen den Stamm des Baumes. Oder er
bespricht Kalkstaub in der flachen Hand und bläst ihn in die
Höhe unter der Beschwörung:

Ma a turagan na malira To Puakia, ma a turagan To Muqur.
Na qa al tobatobo vanavana upi kauqu ta qanao mabara Bainig,
upi kauqu ta qanao na vinavana. Na qa al tobatobo vanavana upi
kauqu ta matmatukana qanao mabarama Bainig. A turagan na
malira To Puakia, a turagan To Muqur.

«Meine beiden Schutzgeister To Puakia und To Muqur mögen
mir beim Fange helfen durch ihre Zauberkraft, daß die von
Baining kommenden Flughunde (qanao) hier bei mir niedergleiten,
wie Banken, die man vom Baume zieht. Junge Tiere, die zum
erstenmal ausfliegen, und alte, ausgewachsene Tiere, die aus den

Baining-Bergen kommen, alle sollen meine Beute werden mit Hilfe
meiner beiden Schutzgeister To Puakia und To Muqur!»

8. Die Fliegenden Hunde als Delikatesse.

Für die Qunantuna ebenso wie für die Baining ist ein qanao-
Braten wegen des saftigen, rosigen Fleisches eine Delikatesse, die
man auch Gästen ohne Bedenken vorsetzen darf. Anders z. B. auf

6 Kleintitschen, wie Anm. 4, S. 221 ff. Auch die drei Zauberformeln
verdanke ich P. Kleintitschen, der mir seine Manuskripte großherzig zur Verfügung
gestellt hat.



240 Acta Trop. V, 3, 1948 — Ethnographie

den Admiralitätsinseln, wo der Fliegende Hund als minderwertige
Speise angesehen wird und niemals beim Festmahl aufgetragen
werden darf. Man ißt ihn dort ganz gern einmal zur Abwechslung,
aber ein häufiger Genuß soll bald Ekelgefühle wachrufen. Allerdings
bevorzugen auch die Qunantuna auf ihrem Speisezettel die
weiblichen Tiere, weil sie weniger stinken. Dann aber auch, weil man
voraussetzt, daß die Geister sich wohl selten in der Gestalt der
weiblichen Tiere zeigen. Wie schon erwähnt wurde, schneidet man
zwar den Männchen sofort nach der Tötung die Geschlechtsdrüsen

heraus, damit das Fleisch nicht durch den üblen Geruch
verdorben wird, doch verschwindet der Geruch erst gänzlich beim
Braten. An den zusammengebundenen Flügelenden hält man das
(oft noch lebende) Tier über ein loderndes Feuer und sengt so
den Pelz ab. Mit einem Bambussplint kratzt man die verkohlte
Kruste von der Haut. Dann öffnet man durch einen Längsschnitt
den Bauch, um Magen, Galle und Gedärme zu entfernen. Alle
anderen Organe läßt man darin. Den Schnitt führt man dann weiter

bis zum Fiais hinauf und teilt durch zwei bis drei Querschnitte
den Bumpf in mehrere, noch zusammenhängende Teile. Das Ganze
wickelt man zunächst in die Flughaut, dann in Blätter ein und
brät es zwischen heißen Steinen. Später wird das saftige Fleisch
mit den Fingern auseinandergerissen und an die Esser verteilt.
Auch der Kopf wird verspeist, aber nicht die Flughäute. Die
langen, dünnen Oberarmknochen (a laqam) hat man schon vorher
herausgeschnitten, um sie als Pfriemen beim Zusammennähen der
kukuvai- oder bere-Pandanusmatten zu benutzen. Als qoqo
dienen sie auch zum Stochern in den Kopfhaaren. Die Zehen- und
Daumenkrallen bewahrt man auf, um sie bei Gelegenheit als Amulett

zu verwerten, das den Eingebornen Kraft und Gewandtheit
verleiht, Bäume zu erklettern; es stärkt den Arm (i vadek lima).

9. Die von den Flughunden angebissenen Früchte.

Eine eigentümliche Anschauung entwickeln die Qunantuna
bezüglich des Sammeins solcher Früchte, die von den Flughunden
angenagt und weggeworfen wurden. Kein Mann, der etwas auf
sich hält, wird in Gegenwart anderer eine solche Frucht (a garu)
aufnehmen und verspeisen. Er erachtet es unter seiner Würde,
sich von einem qanao beschenken zu lassen. Die Frauen zeigen
sich indessen weniger empfindsam und sammeln mit Vorliebe die
auf dem Boden herumliegenden ela-Früchte in ihre Körbe. Es
enthebt sie der Mühe, selbst auf den Baum zu klettern und sie
herunterzuschütteln. Die Kerne werden aufgeklopft, das Innere wird



C. Laufer, Der Fliegende Hund im Brauchtum der Qunantuna 241

zwischen Taro- oder Bananenscheiben, eventuell auch zum
Fleisch, beim Festmahl vorgelegt.

Mit der metaphorischen Umschreibung a gaga na eia
beschimpft man ein Adoptivkind, und zwar auf Grund folgender
Überlegung: Der Fliegende Hund, der auf seinem nächtlichen
Zuge solche Früchte vom Baume pflückt und damit an einen
andern Ort fliegt, um sie in Buhe zu verzehren, läßt den hartscha-
ligen, abgenagten Kern zu Boden fallen, wo er von den Menschen
nachher aufgelesen wird. Der Vergleich mit dem anderswo
aufgewachsenen und von einer fremden Person adoptierten Kinde ist
offensichtlich: von einer Familie geht es in eine andere über, von
einem Gehöft in ein anderes. Wird eine angefressene ela-Frucht
von den Männern schon nicht hoch eingeschätzt, so betrachten
sie auch ein fremdes Kind, das ihre Frau in die Familie hereinbringt,

nicht wie ein eigenes, selbsterzeugtes Kind. Auch hier finden
wir wieder die Gleichsetzung von qanao mit Frau 7.

10. Zwei Mythen über Fliegende Hunde.

Zum Schluß mögen noch zwei Mythen hier Platz finden, die
P. Zwinge in Nodup aufgezeichnet hat:

1. Eines Tages ging der Fliegende Hund mit der Varan-Echse
(Varanus indicus) im Busch spazieren. Da es zu regnen anfing,
suchten sie unter einem kleinen Vorsprung am Berghang einen
Unterschlupf. Der Begen hielt an. Schließlich wurde ihnen der
Raum zu eng und ungemütlich. Beide gruben, um ihn zu einer
kleinen Höhle zu vergrößern. Nach einiger Zeit fragte der
Fliegende Hund: «Ich bin hungrig. Was werden wir bei dem Wetter
essen?» Der Varan antwortete: «Sieh mal zu, ob du für uns beide
etwas finden kannst.» Darauf flog der qanao in den Begen hinaus
und kam bald mit einigen reifen Bananen zurück. Die beiden
Freunde hielten Mahlzeit und saßen dann noch in Unterhaltung
beieinander. Wie jedermann weiß, sind Bananen (besonders die
kalapua) gasbildend. Und so geschah es denn, daß der Varan sich
hören ließ. Der qanao wurde aufmerksam und fragte: «Was stinkt
doch hier so unangenehm?» Der Varan schwieg, bis auch dem

qanao ein gleiches Mißgeschick passierte. Dann sagte er boshaft:
«Was duftet denn hier so wohlriechend? Ich könnte dich
ablecken, Freund!» Verlegen fragte der Flughund: «Was hast du
vorher gefressen, daß dein Geruch so übel war?» «Krabben»,
antwortete der Varan, «und du, was hattest du gefressen?» «Nur
Bananen, wie du weißt», sagte der qanao. Darauf der Varan: «Das
ist eben auch der Grund, weshalb ich dich ablecken möchte.»

7 Vgl. Meier, wie Anm. 2, S. 82 ff.

Acta Tropica V, 3, 1948 18



242 Acta Trop. V. 3. 1948 — Ethnographie

2. Eines Tages hatten ihrer drei, der Varan, der Fliegende Hund
und das Känguruh, ein Schwein in der Schlinge gefangen. Sie legten
eine Erdgrube mit heißen Steinen aus, um das Schwein darin zu
dämpfen. Sie deckten die Grube (Erdofen) sorgfältig zu und
beschlossen, in der Zwischenzeit eine kleine Fahrt mit dem Kanu
zu machen. Also zogen sie das Kanu ins Wasser und machten es

für die Fahrt bereit. Das Känguruh sprang im Wasser umher, der
Fliegende Hund faßte nur behutsam mit an, während der Varan
untertauchte und heimlich über das Riff zurückschwamm. Er eilte
heim, deckte den Erdofen auf und tat sich an dem feinen Schweinebraten

gütlich, bis nichts mehr übrig war. Dann kehrte er zum
Ufer zurück und wartete auf seine Freunde, bis sie mit dem Kanu
zurückkamen. Als sie landeten, fragten sie ihn: «Wo bist du denn
geblieben?» Der Varan log: «Ich habe die ganze Zeit hier auf dem
Riffstein gesessen.» Als sie danach endlich daheim ankamen, sagte
der Varan ganz bestürzt: «Jemand hat unser ganzes Essen
gestohlen.» Die beiden andern ließen sich jedoch nichts merken. Am
andern Tag fingen sie abermals ein Schwein und dämpften es wieder

in der Erdgrube. Das Känguruh spannte nun ungesehen beim
FXdofen eine Schlinge auf. Dann gingen sie wieder an den Strand
und fuhren mit dem Kanu auf die See hinaus. Und wieder schlich
sich der Varan zurück, um den Braten zu stehlen. Aber die
Fallenschlinge zog sich plötzlich über ihm zusammen und hielt ihn
gefangen, bis seine Freunde zurückkamen. Sie machten kurzen
Prozeß mit ihm und schlugen ihn tot.

Résumé.

Bien que le Qunantuna n'ait pour la roussette et la chauve-
souris qu'un seul nom, il connaît leurs différences si bien qu'il a
donné à presque chacune des quelque 25 espèces un nom descriptif

spécial. Par des observations approfondies de la nature il a

appris à connaître la manière de vivre des roussettes (gîtes, expéditions

nocturnes, nourriture) et même certaines particularités
zoologiques plus exactes. Le développement frappant des parties génitales

et l'activité sexuelle de la roussette ont fait de celle-ci pour
le Qunantuna un symbole sexuel duquel il dérive des noms
injurieux pour ses semblables ; il emploie certaines parties du corps
de la roussette pour sa magie d'amour. Les roussettes sont des
animaux-fantômes représentant aussi bien des démons bienveillants
que malveillants. Même dans le mythe de la Création la roussette
est mentionnée en premier et elle joue un rôle important dans la
création de l'homme. La roussette est chassée la nuit au clair de

lune à l'aide de trappes en forme d'entonnoir ou de grands filets



C Laufer, Der Fliegende Hund im Brauchtum der Qunantuna 243

tendus. La chasse au jour aux gîtes des animaux n'est tentée que
par un chasseur audacieux qui auparavant emploie des formules
magiques efficaces pour se protéger contre les démons. Contrairement

à la conception d'autres tribus, les Qunantuna et les Baining
considèrent la roussette comme une délicatesse appréciée. Il est
cependant nécessaire d'enlever les glandes génitales avant de rôtir
l'animal et la femelle est préférée. A la recherche de leur nourriture

les roussettes s'attaquent à des quantités de fruits verts dont
elles laissent tomber les noyaux durs à moitié rongés. Il est déshonorant

pour l'homme Qunantuna, mais non pas pour la femme, de

ramasser ces fruits et noyaux. — L'étude se termine par deux
mythes relatifs aux roussettes.

Summary.

Although the Qunantuna has only one and the same name for
both fox-bats and bats, he knows their differences so well that
he has special and descriptive names for nearly each of the
perhaps 25 species. Through careful observation of nature he got
acquainted with the manner of life of fox-bats (sleeping places,
night excursions, food) and even more precise zoological peculiarities.

Due to the striking development of the genital organs and
the sexual behaviour the fox-bat is a sexual symbol for him. He
forms insulting nicknames with it for his fellow-men and uses
certain parts of the body for his love-magic. Fox-bats are spirit
animals and therefore appearances of the bad as well as of the
good spirits. Even in the creation-myth the fox-bat is mentioned
as the first animal and plays an important rôle in the creation of
man. The fox-bats are hunted in moon-clear nights by means of
funnel-shaped traps of large spread nets. Only a bold hunter
would venture to hunt the animal's sleeping-places in day-time,
protecting himself previously with an effective magic formula
from the persecution of the bad spirits. Contrary to the conception

of other tribes, the Qunantuna and the Baining consider the
fox-bat as a favourite and delicious dish. It is however necessary
to cut out the genital glands before roasting it. Moreover the female
animal is preferred. While collecting their food the fox-bats often
gnaw a lot of unripe fruit and drop the hard-shelled kernels of
certain tree-fruit. To pick up those fruit and kernels is disgraceful

for the Qunantuna-man but not for the woman.—The article
ends with two myths about fox-bats.


	Der Fliegende Hund im Brauchtum der Qunantuna auf Neubritannien

