
Zeitschrift: Acta Tropica

Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 3 (1946)

Heft: 2

Artikel: Méthodes et instruments de divination en Angola [suite]

Autor: Delachaux, T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-310011

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-310011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


(Musée d'Ethnographie, Neuchätel.)

Méthodes et instruments de divination
en Angola.

Par Th. Delacuaux.

(Suite.)

Pièces divinatoires sculptées et autres.

Après avoir fait l'inventaire de quelques-uns de nos paniers,
reprenons une partie de ces pièces reproduites dans les planches I
à X.

Nous avons vu que la rondelle de cuir avec caoris cousus représente

l'une des figures majeures du panier. Il lui arrive de manquer

dans une forte proportion des paniers recueillis. Il faut voir
dans ce fait que le vendeur tâche de retenir l'une ou l'autre pièce
importante du panier dont il se désaisit à contre-cœur, sachant que
le « Blanc » n'y verra rien Sur 14 paniers rapportés, six seulement
contenaient une telle rondelle, tandis qu'un autre était muni de
celle en peau de zèbre (Pl. I. 5) et un autre encore de la rondelle
vide (Pl. I. 6). Les boutons de porcelaine sont certainement un
succédané, remplaçant les caoris primitifs, coquilles symboliques
tirées de la mer souvent lointaine et ornant presque tous les accessoires

du magicien (Pl. I. 1-4).
Le personnage au grand masque conique (PLI. 12 et 13) est

pour les Tyivokwe une figure de première importance, image du
plus important de leurs esprits qui préside à la vie, aussi bien au

camp d'initiation des jeunes gens que dans le village. Il fait partie
des amulettes favorisant la procréation, il orne le grand tambour
et le trône du chef et tant d'autres objets. C'est le « tyikusa ». C'est
lui qu'implorent les initiés pour demander leur pain quotidien,
c'est son image aussi que les femmes portent sur elles pour ne pas
rester stériles Mais, tandis qu'ici c'est la divinité bienfaisante,
nous l'avons retrouvé dans le panier nganguela, personifiant l'esprit

malfaisant Il n'est alors qu'un objet d'emprunt qui a changé
de signification.

La pièce en forme de croix (Pl. I. 14) découpée dans du métal
blanc enduit de cire noire, représente certainement un lingot de
cuivre du Catanga et indique son origine de la région du Nord.

Les personnages de la planche II sont ceux dont les gestes
indiquent la qualité : mangeur d'âme, pleureuse, esprit, etc. — Le

personnage qui porte une main au menton figurerait un esprit ou



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 139

un ancêtre. Le musée de Neuchätel possède une statue de bois montrant

ce geste et qui est certainement une effigie d'ancêtre, elle
provient des « Bajacca ».

La planche III est entièrement consacrée à la pièce que nous
avons appelée « le penseur », par une vague analogie avec celui de
Rodin. M. Berger nous a confirmé l'à-propos de cette appellation.
Il s'agit d'une des figurines les plus populaires et sa stylisation
donne lieu à une grande variété de formes, qui parfois touche à

l'incompréhensible. Le personnage, accroupi en une pose si naturelle,

se retrouve au reste fréquemment dans l'art nègre et fournirait

prétexte à une monographie des plus intéressantes. Comparons
encore la fig. 2 de la Pl. IX avec les fig. 4 et 14 de la Pl. VI.

Plus fréquent encore est le sujet de la Pl. IV. 1 à 12, consacré au
coït. Honny soit qui mal y pense Le Tyivokwe semble prendre la
vie en réaliste et la pruderie n'est pas son affaire. Ces figurines se

retrouvent partout en guise de charmes et d'amulettes de fertilité
et de richesse. On les retrouve sur les chaises de chefs et comme
porte-bonheur dans les paniers de devins et ailleurs.

La « colonne de marche », qui se retrouve aussi en une variante
décrite par Baumann, est intéressante par sa tendance à se simplifier

au point à n'être plus qu'une baguette d'où émergent quatre
dents La planche V en donne une série suggestive (fig. 1 à 8).

Les figures 1 à 4 de la planche VI sont des personnages
consacrés par un caori collé sur la tête au moyen de cire noire. La
fig. 8, femme aux jambes liées au moyen d'un fil de laiton, est une
sculpture de beau style ancien qui terminait probablement un
manche de chasse-mouche ou d'un bâton de magicien. — La fig. 12

montre une curieuse interprétation de la femme qui porte son
enfant dans le dos.

Une figure énigmatique est représentée à la planche VII et il
semble qu'on soit en présence d'une série montrant le développement

d'une même idée. La fig. 1 (face et profil) reproduit une pièce
très soigneusement sculptée, représentant un personnage réversible,
ayant une tête à chaque bout et dont chaque paire de bras forme
les jambes de l'autre La fig. 2 est plus laconique ; mais ici, les

jambes dépassent de chaque côté. Il y a bien deux paires de membres

pour chacun, mais un seul corps pour les deux. Quant à la
tête de l'un, elle est formée par les fesses de l'autre et vice-versa.
La fig. 3 est l'aboutissement simplifié où nous ne voyons plus qu'un
petit ventre médian portant deux paires de jambes opposées. La
fig. 4 présente ce que nous venons d'appeler un petit ventre
médian, avec un visage sur chacun d'eux, tandis que la fig. 5 montre
encore deux ventres distincts. Une stylisation voulue et habile est

reproduite à la fig. 6. Enfin la fig. 7 est une fantaisie sur le même



140 ylcfa Trop. Ill, 2, 1946 — Ethnographie

thème, où corps, bras, ventre et jambes ont passé à l'état de pur
ornement.

Dans l'amulette portée par les femmes, amulette composée de

plusieurs personnages : homme, femme, enfant et tyikusa, nous
retrouvons souvent comme accessoires cette pièce et la cuiller double
(fig. 8 et 9). Le sens qui est donné à cette figure est celui de quelque

chose de merveilleux, d'incompréhensible, et généralement de
bon augure. Une autre explication est celle de douteux, à double
sens.

L'ayant presque toujours trouvé dans les amulettes favorisant
la conception, je pensais qu'il pourrait s'agir d'une variante de

stylisation du coït ; mais M. Berger qui a posé la question à son
vieux devin tyivokwe, a reçu une réponse nettement négative.

La planche VIII est consacrée à quelques animaux dont
plusieurs sont difficiles à déterminer. Les 1 et 2 sont certainement des

chiens, ainsi que le 5, probablement. Le chien joue un grand rôle
dans les charmes pour chasseurs. Le 3 est sans doute un crocodile
dont le rôle est important dans la vie des riverains des grands
fleuves. Restent le 4 et le 6, pour lesquels nous ne hasarderons
aucun nom.

La planche IX est consacrée aux pièces les plus caractéristiques
du panier tyivokwe récolté par le missionnaire Berger, en Rhodésie

du Nord.
La planche X figure les 26 objets du panier nganguela du Cu-

bangu (Vila da Ponte) dont les explications ont été données par le
R. P. Bunel.

Cérémonie de divination.

Nous avons donné un rapide aperçu de ces cérémonies lors de
la description du panier nganguela ; nous ne croyons pas inutile
d'y revenir plus en détail.

La consultation du panier se fait toujours avec un certain
cérémonial qui varie dans des limites assez larges, suivant l'importance

du client et peut-être aussi selon les régions ou l'importance
du devin. Une bonne description se trouve dans l'ouvrage de V. Lo-
VETT Caméron, « A travers l'Afrique » (1877). Il se trouve dans
la province du Bihé, précisément chez les Ovimbundu et les Vatyi-
vokwe. « Pendant que je me trouvais chez Joao (à Cangombo),
apparut un féticheur qui avait été mandé pour dire l'avenir à ceux
qui s'apprêtaient à partir pour le royaume de Casongo. A côté de

cela, il devait soigner des malades et chasser les mauvais esprits.
Derrière lui venaient plusieurs acolytes munis de cloches qu'ils
battaient de temps à autre au moyen de petites masses de fer. »



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 141

« Arrivé à l'endroit favorable, il s'assit, entouré de ses aides, et

commença à chanter un chant monotone qu'il accompagnait lui-
même au moyen de hochets en forme d'haltères, faits de baguettes
assemblées. Pendant ce temps, ses aides frappaient tantôt leurs
cloches, tantôt les déposaient pour battre des mains, jouant ainsi
le rôle du chœur. Cette entrée musicale terminée, le devin annonça
qu'il se mettait à la disposition de ceux qui le voulaient questionner

; pour ce faire, il fallait qu'ils déposent préalablement le prix
de la consultation. »

L'instrument dont il se servit alors pour lire les événements
cachés était un panier orné de bandes de fourrure et dont le fond
était une calebasse. Ce récipient était rempli de coquillages, de

figurines en bois sculpté, d'amulettes contenues dans de petits
paniers ou dans des paquets et une foule de petits objets sans
valeur. »

« Le panier fut vidé de son contenu, et lorsque quelqu'un se

présentait pour poser des questions, le devin choisissait quelques-
unes des pièces qui lui paraissaient les plus utiles dans le cas spécial

et il les remettait dans le panier. Il donnait alors une secousse
habilement calculée à ce panier et se mettait à étudier attentivement

le mélange et sa composition, pour répondre ensuite à
l'anxieux questionneur. »

L'auteur a certainement bien observé celle scène, mais n'a pas
pu s'empêcher de faire une remarque comique et deprecative —
au reste fausse — en disant : « Ce mode de divination rappelle celui
des vieilles femmes qui, dans les pays civilisés, cherchent à
deviner l'avenir dans les feuilles de thé qui tombent au fond des

tasses. » Cette remarque, une fois de plus, fait toucher du doigt le

peu d'intérêt que l'on a si longtemps manifesté pour ces
questions.

Prenons un autre exemple, plus moderne ; c'est celui que donne
H. Baumann (1935) observé chez les Vatyivokwe.

« Le devin ou « tahi » s'était peint la poitrine de lignes croisées
en sautoir, blanches et rouges. Ses deux acolytes avaient le corps
entièrement rayé de lignes blanches parallèles. L'un était couronné
d'un panache de plumes et tenait d'une main une coupe pleine d'une
eau teintée de terre rouge, de l'autre il brandissait un grand couteau.
Ce dernier et son maître débutèrent par une danse ; ensuite le
« tahi » s'assit et plaça le panier devant lui, étalant les peaux de

genettes et de galago devant lui. La musique qui l'accompagnait
était celle du « tyingouvou » (grand tambour à fente) et le « lu-
pele » à deux touches (petit xylophone). 11 s'y ajouta le bruit des

deux hochets du panier. Au devant était plantée en terre une grande
corne de médecine (genre « kakolo »). Le devin questionne tantôt



142 Ada Trop. Ill, 2, 1946 — Ethnographic

le client, tantôt il consulte le panier qu'il secoue à chaque reprise
trois fois pour en étudier les pièces... »

Voici encore une observation inédile de notre compagnon de

voyage et chef de la Mission scientifique suisse en Angola (1932 à

1933), le D1 A. Monard, qu'il eut l'occasion de relever dans un
village tyivokwe de la vallée du Osi, au Sud de Vila da Ponte. Le
devin et le consultant étaient tous deux accroupis, seuls sur la
place du village. C'était dans le courant de l'après-midi. Le devin
donnait un coup sec à son panier tenu des deux mains puis tout
de suite il murmurait une interprétation qui était reprise
instantanément à haute voix par les deux hommes. La scène dura assez
longtemps, toujours de la même façon, et se termina brusquement.
Ils se levèrent sans discussion.

Ces trois exemples sont le fait d'observations notées par des
témoins non initiés et qui ne nous donnent que l'aspect extérieur
de ces cérémonies. Dans celui de Caméron nous relevons le fait
que le devin a commencé par vider le panier. Cela contredit toutes
les observations et notes que nous avons trouvées. Mais dans le
cas particulier, il s'agissait d'une consultation plus ou moins
collective où il fallait faire vite. Le devin a donc pu verser le
contenu du panier sur une de ses peaux, pour ne reprendre pour
chaque client que les pièces essentielles.

De façon générale, le client qui consulte prend une part active
à la cérémonie en ce sens qu'il répète les paroles du devin, ou
bien il appuie ce qu'il dit par des approbations et des encouragements.

Il en est de même des spectateurs.

Consécration du panier de devin.

Les renseignements sur la consécration des paniers sont rares
et varient passablement ; mais il est certain qu'une telle consécration

existe et montre l'importance que l'on attribue à ces
récipients et le rôle de premier plan qu'ils remplissent dans la divination

elle-même. C'est même une des différences qui existent entre
ces paniers divinatoires et les jeux d'osselets (astragales)
qu'emploient les tribus thongas et qui ont été si bien décrits par H. Junod.
Pour ces derniers, le récipient ne semble, en effet, jouer aucun
rôle ; seuls les osselets sont consacrés.

Notre source d'information la plus précieuse sur ce sujet est la
réponse que m'a donnée M. Ed. Berger (lettre du 5. X. 1938)

après l'enquête qu'il fit auprès du vieux devin tyivokwe rencontré
en Zambésie. Voici ce qu'il en dit : « N'est pas devin qui veut.
Pour posséder un panier semblable, il faut que le jeune devin
consente à faire disparaître d'une façon ou d'une autre un être qui



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 143

lui est particulièrement cher, sa propre mère ou l'un de ses enfants
généralement. Le devin instructeur aide l'initié à l'acquitter de
cette besogne qui est une condition sine qua non de son succès
futur. Cette tâche est précédée de rites occultes évidemment, qui
toujours se pratiquent de nuit et sur un tombeau. De là le novice
emporte la puissance de la mort (poison) qu'il emploira à faire
disparaître l'être qu'il a désigné au devin qui l'instruit. Après la
mort de la victime, le devin novice prélève cheveux, rognures
d'ongle, etc., sans oublier une partie des organes génitaux, pénis,
ou si la victime est une femme, une partie des petites lèvres. Ces

prélèvements sont soigneusement gardés dans le «mushengo», sorte
de corne provenant d'une vache sacrifiée aux ancêtres et souvent
aussi à la victime proprement dite pour se la rendre favorable. Ils
sont aussi conservés dans certaines pièces divinatoires (cornes de

petites antilopes soigneusement bouchées) que le devin mêle purement

et simplement aux autres figurines de son panier. Ces
prélèvements serviront à intéresser le mort au travail du devin (car
il n'a jamais su la cause de sa mort) ; il continuera à s'intéresser
aux travaux de ceux qui l'aimaient et au devin en particulier, par
le fait des liens matériels que celui-ci a gardés de sa victime inconsciente,

à laquelle il fait du reste de temps à autre un sacrifice.
L'amour du mort est très précieux pour le devin et il lui permettra
de pratiquer avec plus ou moins de succès son art, selon sa plus ou
moins grande intensité. Ayant déjà un contact matériel permanent
avec le mort, il lui suffira de lui prouver son intérêt par des sacrifices

occasionnels, peu coûteux du reste.
« Il n'y a que les sorciers, ennemis héréditaires des devins, qui

pourront, par de mauvais sorts, briser ce contact avec le mort,
source de la puissance divinatoire du devin. Il faudra donc que ce
dernier se prémunisse, surtout s'il est novice, contre l'action du
sorcier. Il le fera en suspendant à son panier des peaux d'Igouanes,
reconnus comme porte-bonheur, ainsi que des carapaces de
tortues dûment enduites de médecines. »

C'était la première fois, à notre connaissance, que ce sacrifice
humain pour la consécration d'un panier de devin était signalé.
On comprend du reste facilement que pareil aveu ne se fait pas à

n'importe qui En examinant avec soin les paniers rapportés d'Angola,

nous avions été frappé par leur apparence de vétusté et les

raccommodages qu'ils avaient subis à des époques différentes, la
technique employée étant parfois différente. Cette remarque fut à

l'origine de celte enquête.
Le panier, s'il n'est rien par lui-même, est donc une partie

importante de cet appareil divinatoire par le fait de sa consécration
qui est faite une fois pour toutes. Les objets qu'il contient peuvent



144 Ada Trop. Ill, 2, 1946 — Ethnographie

augmenter ou diminuer en nombre ; le devin, à mesure qu'il se

perfectionne dans son art, trouvera de nouvelles pièces qui lui
donneront un jeu plus nuancé. Elles recevront leur puissance magique
au contact du panier et de la petite corne qui contient les fameux
« prélèvements ».

Si nous comparons la consécration du panier tyivokwe à celle
décrite pour le panier nganguela d'après les renseignements du
R. P. Bunel de la Mission catholique du Cubango, nous pouvons
admettre que celte dernière est une forme atténuée de la première.
Nous avons l'impression que les Nganguélas ont importé cette
méthode des Ovimbundu, de même que les Nyembas qui, au reste,
sont leurs proches parents. Les Ovimbundu eux-mêmes, qui sont
les voisins directs des Tyivokwe, l'ont probablement pris à ces
derniers plus anciennement déjà. Le sacrifice humain n'est pas
inconnu aux Nganguela, puisqu'il est exigé pour devenir « grand
chasseur » ; mais d'une part, ce peuple est d'un caractère plus
doux, plus pacifique que les Ovimbundu et à plus forte raison que
les Tyivokwe, d'autre part, cette méthode du panier divinatoire
joue un rôle moins important chez eux.

Pour les Ovimbundu, nous ne possédons aucun renseignement
sur la consécration du panier. Elle doit y exister certainement,
d'autant plus que cette méthode divinatoire y est très développée.
Hamrly ne nous dit malheureusement rien sur ce sujet pas plus
que Baumann pour les Tyivokwe.

Pour nous faire une idée de ce qui se passe dans le cerveau du
devin, nous sommes obligés de recourir aux travaux de H. Junod
dont les études sur le sujet sont décidément les plus approfondies

; car il s'est soumis lui-même à une véritable initiation. Il faut
lire la description de la fabrication d'un nouveau jeu d'osselets et
de l'initiation de l'apprenti par le vieux devin chez les Nkounas,
pour avoir une notion claire de la mentalité « magique ». On
comprendra alors parfaitement toutes les cérémonies et le comportement

général de ces gens dont la logique est complète, une fois
leurs croyances admises. L'idée animiste qu'ils ont de la Nature,
la croyance aux esprits des ancêtres, qui revêtent des formes
bonnes ou mauvaises, l'interprétation des rêves qui permet de

croire à la séparation de l'âme du corps pendant le sommeil, la
prise de possession d'une personne par un ou plusieurs esprits ;

la croyance à la force surnaturelle de certains individus capables
de commander à d'autres et même à certains esprits moyennant
la connivence d'autres esprits plus forts, tout cela nous aide à
comprendre la magie et le climat particulier dans lequel elle se
développe.

« N'est pas devin qui veut »... Il faut, en effet, comme c'est le



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 145

cas pour le médecin, être possédé d'un esprit pour le devenir. Chez
les Nyanéka, comme chez d'autres peuples, on peut cumuler
plusieurs de ces professions ou spécialités, à condition d'être possédé
par un esprit pour chacune d'elles. Cet esprit est le plus souvent
un ancêtre qui demande que tel ou tel de ses après-venants exerce la
profession du devin et pour le lui faire comprendre, il le tourmentera,

le rendra malade jusqu'à ce que la famille consulte le devin
qui enfin trouvera la cause de ce mal. Dès que le néophyte aura
commencé son initiation, il retrouvera la santé. Nous avons vu
chez les Kwanyama (Ovampo) une devineresse dont l'histoire
avait été exactement celle-là Une fois les rites de l'initiation
accomplis et la cérémonie finale passée, le nouvel initié a le droit de
« planter la branche fourchue », c.-à-d. : de créer son autel, ce qui
implique à nouveau des rites que le maître doit enseigner à son élève
et qui établissent une relation intime entre le vieux maître et son
disciple et cela de façon durable. A la mort du premier, le disciple
« fera revivre » ou « réveillera » ses drogues en un grand nombre
de cérémonies qui auront pour effet d'enlever la souillure qui s'est
attachée à eux par cette mort. Ces règles s'appliquent aux médecins

aussi bien qu'aux devins.
A chaque nouvelle lune il faudra que le devin lave rituellement

ses osselets, afin de les débarrasser de la souillure du mois précédent,

et qu'il les frotte ensuite avec du « psanyi ».

Au reste, avant la consécration du nouveau devin, le maître lui
a donné une pièce de son propre jeu d'osselets qui régnera dès

lors sur le nouveau jeu. Ce sera toujours la pièce qu'il faudra
considérer en premier lieu (H. Junod)

Pour le panier divinatoire, il en est de même et c'est la raison
pour laquelle les devins qui se décident de se défaire de leur
instrument — difficilement du reste — tâchent toujours d'en sauver

au moins les pièces majeures, ou les plus précieuses à leurs
yeux.

Quand H. Junod affirme que l'art divinatoire est essentiellement

magique, cela semble presqu'une vérité de La Palisse Il en
est ainsi chez tous les Bantous et il en donne la preuve que voici :

« Il n'y a aucun doute que les devins prétendent parfois avoir le

pouvoir, non seulement de pouvoir poser un diagnostic, de
découvrir les causes et de donner un conseil, mais aussi d'influencer
le cours des événements et de déterminer certains résultats... Si la
magie imitative est à la base de l'art divinatoire, le rôle qu'y joue
la magie communioniste est tout aussi grand... Remarquez aussi

que le consultant prend les amulettes du patient et les frotte contre
les osselets afin que ces derniers soient rendus capables de dire
toute la vérité à son sujet. Les amulettes, si elles ont été suspen-

Acta Tropica III, 2, 1946 10



146 Ada Trop. Ill, 2, 1946 — Ethnographie

dues au cou du patient pendant la cérémonie du « hondlola », ne
contiennent-elles pas ses ongles et ses cheveux Elles sont en outre
recouvertes de sa « nsila », l'exsudation de son corps, la représentation

matérielle de sa personnalité. Par ce contact, le patient fait
en quelque sorte partie du « complexe boula » et il lui arrivera à

lui-même ce qui arrive aux osselets... Il faut probablement chercher

dans cette conception magique de la Nature la raison
profonde et cachée pour laquelle les devins professent une foi si ferme
en leur art. »

A propos des osselets divinatoires, H. Junod dit : « J'eus donc
là l'occasion de pénétrer dans les profondeurs de l'esprit bantou
qui n'a probablement rien inventé de plus compliqué et de plus
typique que ce système de divination. »

Si cet auteur signale quelque part et en passant les paniers à

objets hétéroclites, il ne semble pas qu'il les ait étudiés, ou qu'il
ait même eu l'occasion d'en voir ; car il aurait été frappé par la
ressemblance de cette méthode avec celle qu'il a étudiée. Le jeu
d'osselets est une création remarquable que l'on aurait de la peine
à retrouver ailleurs ; mais le panier divinatoire est bien près de

l'égaler.
Dans nos paniers, toutes ces astragales et autres osselets sont

remplacés par des figurines sculptées, représentant les divers
personnages : hommes, femmes, jeunes filles, vieillards, jumeaux,
esprits, masques, etc., puis les animaux, les ustensiles, armes,
tambours, mortiers, et tant d'autres choses. Puis il y a la catégorie
des fragments évocateurs : becs d'oiseaux, pieds d'antilopes, pierres,

perles de verre de couleur, parties de fusil, rondelles de courge
lisses ou rugueuses, cocons d'insectes, dents, griffes. Le nombre
d'objets est à peu près le même que pour les osselets : 23 à 25 au
minimum. Pour la limite supérieure, le panier laisse une marge
plus grande allant au delà de 200, tandis que le grand jeu d'osselets

va jusqu'à 70, chiffre qui permet déjà un nombre considérable

de combinaisons
Une différence essentielle peut être recherchée dans le fait que

les Bathonga étudiés par Junod sont des sédentaires éleveurs de

bétail, réfractaires à un art représentatif, dépourvus de masques.
Les exemples de sculptures sont rares et médiocres. Il en va tout
différemment des Tyivokwe, peuple essentiellement chasseur,
partiellement nomade et doué aussi bien pour les arts plastiques que
pour la musique. C'est un peuple qui appartient à ce groupe de la
région de la Lunda et du haut Cassai qui comprend les Bayacca,
les Baluba, les Bakuba, les Bapende et d'autres encore dont l'art
a atteint un niveau considérable. Rien d'étonnant dès lors qu'ils
aient trouvé dans les formes traditionnelles de leur art les types de



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 147

leurs figurines. Dès que nous nous éloignons de ce centre, les
figures sculptées deviennent plus rares et leur qualité diminue.
Comme c'est le cas pour les théâtres traditionnels, il existe donc un
choix de personnages classiques populaires et que chacun connaît.
Au fait ne sommes-nous pas ici en présence d'un véritable théâtre
de la comédie humaine N'est-ce pas la vie de tous les jours que
fait jouer et qu'improvise dans chaque cas le devin Ne projette-
t-il pas sur sa minuscule scène la vie présente et future de son
entourage et ne prend-il pas la place du Dieu qui dicte le Destin

On sait à quel point le Noir est sensible et réceptif à la magie de

l'image et dès lors il n'y a rien d'étonnant qu'il s'y comporte comme
nos enfants devant la scène du Guignol

H. Junod et d'autres insistent sur le sérieux avec lequel le vrai
devin procède aux cérémonies de son art. Il se met en relation avec
son dieu-ancêtre et lui offre de temps à autre un sacrifice, il lave
ses osselets des impuretés du mois et les consacre chaque fois à

nouveau. — Notre devin ne reste pas en arrière ; rappelons-nous
l'enjeu qu'il a mis pour la consécration de son panier La personne
qu'il a sacrifiée est la force qu'il s'est ménagée dans l'au-delà, au
royaume des ombres. De temps à autre, il ravive son zèle par un
sacrifice, car les esprits des dieux-ancêtres ont besoin de nourriture

et comme les ombres que naguère Ulysse évoquait pour savoir
ce qu'étaient devenus les siens, ils ont soif de sang et ne consentent
à répondre que lorsqu'ils ont pu se rassasier.

Le panier divinatoire tyivokwe est donc nettement un moyen
qui ressortit de la nécromancie et cela n'a rien d'étonnant puisque
ce peuple fait partie du groupe de Banlous du centre et de l'Ouest
africain chez lesquels les sacrifices humains étaient fréquents
jusqu'à une date récente. Pour les Bathonga du Sud-Est, le sacrifice
de la chèvre est peut-être l'atténuation d'un sacrifice humain
primitif ; mais ce n'est là qu'une supposition.

Summary.
The divination among the primitive tribes has only recently

become a subject for study. Missionaries and travellers have, up to
the present times, considered this "cult" as objectionable and not
worthy of serious investigation. And yet the missionary, on
account of his knowledge of the different languages, is the only one
capable of making a thorough study of the subject.

In 1932/33, the author participated in the second Swiss scientific
expedition to Angola, directed by Dr. Albert Monard. Among other
valuable ethnographical material, he brought with him special
objects dealing with divination. After his return, he completed the
data on hand with information obtained from missionaries.



148 Ada Trop. Ill, 2, 1946 — Ethnographie

It was indispensable to establish first the precise terminology
and definitions in connection with the subject, and for this, the

papers of H. Junod (see bibliography) were of special importance
to the author.

The diviner is, as a rule, a particular person who must not be
confused with the medicine-man, the magician or the sorcerer.

For divination, different equipments are used. The author
briefly describes the hatchet, the pendulum, the bells, and then
gives a detailed description of the divination basket. These differ
one from the other, being more or less complicated according to
whether they are being used by the Nganguela, the Nyemba, the
Ovimbundu or the Tyivokwe. The baskets used by the two first-
mentioned tribes are generally very simple, while the two latter
tribes use more complicated baskets, especially the Tyivokwe, who
must be looked upon as the originators of the basket-method.

The baskets contain 20-200 objects, sometimes even more, and
these objects may be divided into two categories: 1. figures carved
out of wood, bone or ivory, representing human beings or things
bearing a special signification, well known to all in the district
where the figures are in use; 2. objects of which the signification
is not so clearly defined, being more subjective and dependent on
the individuality of the diviner.

The consecration of these baskets—this is certain for the
Tyivokwe and probably also for the Ovimbundu—can demand a
human sacrifice in the person of a near relation of the diviner.

This explains why the objects, in general, are not removed from
the basket (or calebasse with basket rim), but simply shaken and
those figures lying uppermost are used for divination.

On ten plates accompanying this article, are shown figures of
objects found in the baskets, and these will give an idea of their
diversity, a same object sometimes varying from a plain copy to
a simplified execution which is nothing else than a symbol.

Descriptions of some of the ceremonies complete the present
study.

Zusammenfassung.
Die Erforschung der Wahrsagerei bei den primitiven Völkern

wurde erst in neuerer Zeit aufgenommen. Da sie von Missionaren
und Reisenden als verwerflich angesehen worden war, hatte man
sich vorher nie ernsthaft damit befaßt. Und doch ist der Missionar.
dank seiner Kenntnis der Sprache, allein in der Lage, gründliche
Studien darüber zu machen.

Der Autor hat in den Jahren 1932—1933 an der 2. schweizerischen

wissenschaftlichen Expedition in Angola teilgenommen,



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 149

welche unter der Leitung von Dr. Albert Monard stand. Er brachte
davon wertvolles ethnographisches Material zurück, darunter auch
Gegenstände der Wahrsagerei. Nach seiner Rückkehr vervollständigte

er seine Angaben darüber durch Umfragen bei Missionaren.
Es handelte sich hauptsächlich darum, die Bezeichnungen und

Erklärungen dazu festzulegen. Der Autor hält sich vor allem an
die Angaben in den Arbeiten von H. Junod (s. Bibliographie).

Der Wahrsager ist eine Persönlichkeit, die nicht dem Medizinmann,

dem Magier oder dem Hexenmeister verwechselt werden
darf.

Je nach den Methoden werden verschiedenartige Instrumente
verwendet. Der Autor beschreibt kurz das Beil, das Pendel, die
Glocken und geht dann näher auf den Wahrsagerkorb ein. Dieser
zeigt verschiedene, mehr oder weniger komplizierte Abarten bei
den Nganguela, Nyemba, Ovimbundu und Tyivokwe. Währenddem

die Körbe bei den beiden erstgenannten Völkern im
allgemeinen sehr einfach sind, sind sie bei den beiden letzteren meist
vielgestaltiger, besonders bei den Tyivokwe, die vermutlich die

eigentlichen Urheber sind.
Diese Körbe umfassen 20—200 oder gelegentlich sogar noch

mehr Gegenstände, welche zu folgenden zwei Kategorien gehören:
1. Geschnitzte Figuren aus Holz, Knochen oder Elfenbein, welche
Menschen oder Gegenstände darstellen, die einen bestimmten Sinn
haben und deren Bedeutung allgemein bekannt ist in den Gebieten,
wo die betreffende Methode verwendet wird; 2. Gegenstände, deren
Bedeutung weniger genau festgelegt, subjektiver und jedem einzelnen

Wahrsager eigen ist.
Diese Körbe erhalten eine Weihe, welche bei den Tyivokwe

sicher, wahrscheinlich auch bei den Ovimbundu, bis zur Opferung
eines Menschen in der Person eines nahen Verwandten des Wahrsagers

gehen kann.
Daraus erklärt sich, warum die Gegenstände im allgemeinen

nicht aus dem Korb oder sonstigen Behälter in Form einer
Kalebasse, mit einem Rand aus Korbgeflecht, herausgenommen werden;
dieser wird einfach gerüttelt und dann nach den Figuren gewahrsagt,

die obenauf liegen.
Zehn Tafeln zeigen Figuren und Gegenstände aus diesen Körben.

Sie geben einen Begriff von der Vielgestaltigkeit dieser Wahr-
sagerinslrumente und zeigen auch die außerordentliche
Vereinfachung in der Darstellung, die bis zum unkenntlichen Symbol
gehen kann.

Die Beschreibung von einigen Zeremonien vervollständigen die
Ausführungen.


	Méthodes et instruments de divination en Angola [suite]

