Zeitschrift: Acta Tropica
Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 3 (1946)

Heft: 2

Artikel: Méthodes et instruments de divination en Angola [suite]
Autor: Delachaux, T.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-310011

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-310011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

(Musée d’Ethnographie, Neuchétel.)

Méthodes et instruments de divination
en Angola.

Par TH. DELACHAUX,

(Suite.)

Piéces divinatoires sculptées et autres.

Apres avoir fait 'inventlaire de quelques-uns de nos paniers, re-
prenons une partie de ces piéces reproduites dans les planches I
a X.

Nous avons vu que la rondelle de cuir avec caoris cousus repre-
sente I'une des figures majeures du panier. Il lui arrive de man-
quer dans une forte proportion des paniers recueillis. I1 faut voir
dans ce fait que le vendeur tiche de retenir I'une ou l'autre piéce
importante du panier dont il se désaisit & contre-cceur, sachant que
le « Blanc » n’y verra rien ! Sur 14 paniers rapportés, six seulement
contenaient une telle rondelle, tandis qu'un autre était muni de
celle en peau de zébre (Pl.1.5) et un autre encore de la rondelle
vide (PI. 1. 6). Les boutons de porcelaine sont certainement un suc-
cédané, remplacant les caoris primitifs, coquilles symboliques ti-
rées de la mer souvent lointaine et ornant presque tous les acces-
soires du magicien (Pl. 1. 1-4).

Le personnage au grand masque conique (PL 1. 12 et 13) est
pour les Tyivokwe une figure de premicre importance, image du
plus important de leurs esprits qui préside a la vie, aussi bien au
camp d’initiation des jeunes gens que dans le village. Il fait partie
des amulettes favorisant la procréation, il orne le grand taimbour
et le trone du chef et tant d’autres objets. C'est le « tyikusa ». C’est
lui qu’implorent les initiés pour demander leur pain quotidien,
c’est son image aussi que les femmes portent sur elles pour ne pas
rester stériles | Mais, tandis qu’ici c’esl la divinité bienfaisante,
nous l'avons reirouvé dans le panier nganguéla, personifiant 1'es-
prit malfaisant ! Il n’est alors qu'un objet d’emprunt qui a changé
de signification.

La picce en forme de croix (Pl I. 14) découpée dans du métal
blanc enduit de cire noire, représente certainement un lingot de
cuivre du Catanga et indique son origine de la région du Nord.

Les personnages de la planche 11 sont ceux dont les gestes in-
diquent la qualité : mangeur d’ime, pleureuse, esprit, etc. — Le
personnage qui porte une main au menton figurerait un esprit ou



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 139

un ancétre. Le musée de Neuchitel possede une statue de bois mon-
trant ce geste et qui est certainement une effigie d’ancétre, elle pro-
vient des « Bajacca ».

La planche IIT est entiérement consacrée a la piece que nous
avons appelée « le penseur », par une vague analogie avec celui de
RoDpIN., M. BERGER nous a confirmé ’a-propos de celte appellation.
Il s’agit d’'une des figurines les plus populaires et sa stylisation
donne lieu & une grande variété de formes, qui parfois touche a
I'incompréhensible. Le personnage, accroupi en une pose si natu-
relle, se retrouve au reste fréquemment dans l'art negre et fourni-
rait prétexte & une monographie des plus intéressantes. Comparons
encore la fig. 2 de 1a Pl. IX avec les fig. 4 et 14 de la P1. V1.

Plus fréquent encore est le sujet de la P1. IV. 1 & 12, consacré au
coit. Honny soit qui mal y pense ! Le Tyivokwe semble prendre la
vie en réaliste et la pruderie n’est pas son affaire. Ces figurines se
retrouvent partout en guise de charmes et d’amulettes de fertilité
et de richesse. On les retrouve sur les chaises de chefs et comme
porte-bonheur dans les paniers de devins et ailleurs.

La « colonne de marche », qui se retrouve aussi en une variante
décrite par BAUMANN, est intéressante par sa tendance a se simpli-
fier au point a n’étre plus qu'une baguette d’ott émergent quatre
dents ! LLa planche V en donne une série suggestive (fig. 1 a 8).

Les figures 1 a 4 de la planche VI sont des personnages con-
sacrés par un caori collé sur la téte au moyen de cire noire. La
fig. 8, femme aux jambes liées au moyen d’un fil de laiton, est une
sculpture de beau style ancien qui terminait probablement un
manche de chasse-mouche ou d'un biton de magicien. — La fig. 12
montre une curieuse interprétation de la femme qui porte son en-
fant dans le dos.

Une figure ¢énigmatique est représentée a la planche VII et il
semble qu’on soit en présence d’'une série montrant le développe-
ment d'une méme idée. La fig. 1 (face et profil) reproduit une piece
trés soigneusement sculptée, représentant un personnage réversible,
ayant une téte a chaque bout et dont chaque paire de bras forme
les jambes de 'autre ! La fig. 2 est plus laconique ; mais ici, les
jambes dépassent de chaque co6té. Il y a bien deux paires de mem-
bres pour chacun, mais un seul corps pour les deux. Quant a la
téte de I'un, elle est formée par les fesses de l'autre et vice-versa.
La fig. 3 est 'aboutissement simplifié ott nous ne voyons plus qu'un
petit ventre médian portant deux paires de jambes opposées. La
fig. 4 présente ce que nous venons d’appeler un petit ventre mé-
dian, avec un visage sur chacun d’eux, tandis que la fig. 5 montre
encore deux ventres distincts. Une stylisation voulue et habile est
reproduite a la fig. 6. Enfin la fig. 7 est une fantaisie sur le méme



140 Acta Trop. 111, 2, 1946 — Ethnographie

théme, ol corps, bras, ventre et jambes ont passé¢ a 1'état de pur
ornement.

Dans I'amulette portée par les femmes, amulette composée de
plusieurs personnages : homme, femme, enfant et tyikusa, nous re-
trouvons souvent comme accessoires cette picce et la cuiller double
(fig. 8 et 9). Le sens qui est donné a cette figure est celui de quel-
que chose de merveilleux, d’incompréhensible, et généralement de
bon augure. Une aulre explication est celle de douleux, & double
sens.

L’ayant presque toujours trouvé dans les amulettes favorisant
la conception, je pensais qu’il pourrait s’agir d'une varianle de
stylisalion du coit ; mais M. BERGER qui a posé la question & son
vieux devin tyivokwe, a recu une réponse nettement négative.

La planche VIII est consacrée a quelques animaux dont plu-
sieurs sont difficiles & déterminer. Les 1 et 2 sont certainement des
chiens, ainsi que le 5, probablement. Le chien joue un grand role
dans les charmes pour chasseurs. Le 3 est sans doute un crocodile
dont le role est important dans la vie des riverains des grands
fleuves. Restent le 4 et le 6, pour lesquels nous ne hasarderons
alcun nom,

La planche IX est consacrée aux pieces les plus caractéristiques
du panier tyivokwe récolté par le missionnaire BERGER, en Rhodé-
sie du Nord.

La planche X figure les 26 objets du panier nganguéla du Cu-
bangu (Vila da Ponte) dont les explications ont été donnces par le
R. P. BUNEL.

Cérémonie de divination.

Nous avons donné un rapide apercu de ces cérémonies lors de
Ia description du panier nganguéla ; nous ne croyons pas inutile
d’y revenir plus en détail.

La consultation du panier se fait toujours avec un certain céré-
monial qui varie dans des limites assez larges, suivant I'impor-
tance du client et peut-étre aussi selon les régions ou I'importance
du devin. Une bonne description se trouve dans 'ouvrage de V. LL.o-
VETT CAMERON, « A travers I'Afrique » (1877). 1l se trouve dans
la province du Bih¢, précisément chez les Ovimbundu et les Vatyi-
vokwe. « Pendant que je me trouvais chez Joao (a Cangombo),
apparut un féticheur qui avait été mandé pour dire 'avenir & ceux
qui s’apprétaient a partir pour le royaume de Casongo. A coté de
cela, il devait soigner des malades et chasser les mauvais esprits.
Derriere lui venaient plusieurs acolytes munis de cloches qu’ils
battaient de temps a autre au moyen de petites masses de fer. »



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 141

« Arrivé a I'endroit favorable, il s’assil, entouré¢ de ses aides, et
commenca a chanter un chant monotone qu’il accompagnait lui-
méme au moyen de hochets en forme d’halteres, faits de baguettes
assemblées. Pendant ce lemps, ses aides frappaient tantot leurs
cloches, tantot les déposaient pour ballre des mains, jouant ainsi
le role du chaeur. Celtte enlrée musicale terminée, le devin annonca
qu’il se mettait a4 la disposition de ceux qui le voulaient question-
ner ; pour ce faire, il fallait qu’ils déposent préalablement le prix
de la consultation. »

L’instrument dont il se servit alors pour lire les événements
cachés ¢tait un panier orné de bandes de fourrure et dont le fond
était une calebasse. Ce récipient était rempli de coquillages, de
figurines en bois sculpté, d’amuleltes contenues dans de petits
paniers ou dans des paquets et une foule de petits objets sans
valeur. »

« Le panier [ut vidé de son contenu, et lorsque quelqu’un se
présentait pour poser des questions, le devin choisissait quelques-
unes des pi¢ces qui lui paraissaient les plus utiles dans le cas spé-
cial et il les remettait dans le panier. Il donnait alors une secousse
habilement calculée a ce panier et se mettait a étudier attentive-
ment le mélange et sa composition, pour répondre ensuite a 'an-
xieux questionneur. »

L’auteur a cerlainement bien observé cetle scéne, mais n’a pas
pu s’empécher de faire une remarque comique et dépréciative —
au reste fausse — en disant : « Ce mode de divination rappelle celui
des vieilles femmes qui, dans les pays civilisés, cherchent & de-
viner l'avenir dans les feuilles de thé qui tombent au fond des
tasses. » Cette remarque, une fois de plus, fait toucher du doigt le
peu d'intérét que 'on a si longtemps manifesté pour ces ques-
tions.

Prenons un autre exemple, plus moderne ; c’est celui que donne
H. BAUMANN (1935) observé chez les Vatyivokwe.

« Le devin ou « tahi » s’était peint la poiirine de lignes croisées
en sautoir, blanches et rouges. Ses deux acolytes avaient le corps
enticrement ray¢ de lignes blanches paralleles. L’un ¢tait couronné
d’un panache de plumes et tenait d’'une main une coupe pleined une
eau teintée de terre rouge, de I’autre il brandissait un grand couteau.
Ce dernier et son maitre débuteérent par une danse : ensuite le
« tahi » s’assit et placa le panier devant lui, étalant les peaux de
genettes et de galago devant Iui. La musique qui 'accompagnait
était celle du « tyingouvou » (grand tambour & fente) et le «lu-
pele » 4 deux touches (petit xylophone). Il s’y ajouta le bruit des
deux hochets du panier. Au devant était plantée en terre une grande
corne de médecine (genre « kakolo »). Le devin questionne tantot



142 Acta Trop. 111, 2, 1946 — Ethnographie

le client, tant6t il consulte le panier qu’il secoue 4 chaque reprise
trois fois pour en étudier les pieces... »

Voici encore une observation inédite de notre compagnon de
voyage et chef de la Mission scientifique suisse en Angola (1932 &
1933), le D* A. MONARD, qu’il eut I’cccasion de relever dans un vil-
lage tyivokwe de la vallée du Osi, au Sud de Vila da Ponte. Le
devin et le consultant étaient tous deux accroupis, seuls sur la
place du village. (était dans le courant de I'apres-midi. Le devin
donnait un coup sec a son panier tenu des deux mains puis tout
de suite il murmurait une interprétation qui était reprise instan-
tanément a haute voix par les deux hommes. La scene dura assez
longtemps, toujours de la méme facon, et se termina brusquement.
Ils se leverent sans discussion.

Ces trois exemples sont le fait d’observations notées par des
témoins non initiés et qui ne nous donnent que 1'aspect extérieur
de ces cérémonies. Dans celui de CAMERON nous relevons le fait
que le devin a commencé par vider le panter. Cela contredit toutes
les observations et notes que nous avons trouvées. Mais dans le
cas particulier, il s’agissait d’'une consultation plus ou moins col-
lective ou il fallait faire vite. Le devin a donc pu verser le con-
tenu du panier sur une de ses peaux, pour ne reprendre pour
chaque client que les picces essentielles.

De facon générale, le client qui consulte prend une part active
a la cérémonie en ce sens qu’il répete les paroles du devin, ou
bien il appuie ce qu’il dit par des approbations et des encourage-
ments. Il en est de méme des spectaleurs.

Consécration du panier de devin.

Les renseignements sur la consécration des paniers sont rares
et varient passablement ; mais il est certain qu'une telle consécra-
tion existe et montre I'importance que 1'on attribue a ces réci-
pients et le role de premier plan qu’ils remplissent dans la divina-
tion elle-méme. C’est méme une des différences qui existent entre
ces paniers divinatoires et les jeux d’osselets (astragales) qu’em-
ploient les tribus thongas et qui ont ¢été si bien décrits par H. JUNOD.
Pour ces derniers, le récipient ne semble, en effet, jouer aucun
role ; seuls les osselets sont consacrés.

Notre source d’information la plus précieuse sur ce sujet est la
réponse que m’'a donnée M. ED. BERGER (letire du 5. X. 1938)
apres I'enquéte qu’il fit auprés du vieux devin tyivokwe rencontre
en Zambésie. Voici ce qu’il en dit : « N'est pas devin qui veut.
Pour posséder un panier semblable, il faut que le jeune devin con-
sente a faire disparailre d'une facon ou d'une autre un étre qui



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 143

lui est particulierement cher, sa propre mere ou l'un de ses enfants
généralement. Le devin instructeur aide P'initié a D'acquitter de
cette besogne qui est une condition sine qua non de son succes
futur. Cette tache est précédée de rites occultes évidemment, qui
toujours se pratiquent de nuit et sur un tombeau. De la le novice
emporte la puissance de la mort (poison) qu’il emploira a faire
disparaitre I'étre qu’il a désigné au devin qui linstruit. Apres la
mort de la victime, le devin novice préleve cheveux, rognures
d’ongle, elc., sans oublier une partie des organes génitaux, pénis,
ou si la victime est une femme, une partie des petites levres. Ces
prélevements sont soigneusement gardés dans le « mushengo », sorte
de corne provenant d'une vache sacrifiée aux ancétres et souvent
aussi & la victime proprement dite pour se la rendre favorable. Ils
sont aussi conservés dans certaines piéces divinatoires (cornes de
petites antilopes soigneusement bouchées) que le devin méle pure-
ment et simplement aux autres figurines de son panier. Ces pré-
levements serviront 2 intéresser le mort au travail du devin (car
il n’a jamais su la cause de sa mort) ; il continuera a s’inléresser
aux travaux de ceux qui I'aimaient et au devin en particulier, par
le fait des liens matériels que celui-ci a gardés de sa victime incons-
ciente, & laquelle il fait du reste de temps a autre un sacrifice.
I’amour du mort est tres précieux pour le devin et il lui permettra
de pratiquer avec plus ou moins de succés son art, selon sa plus ou
moins grande intensité. Ayant déja un contact matériel permanent
avec le mort, il lui suffira de lui prouver son intérét par des sacri-
fices occasionnels, peu cotiteux du reste.

« Il n’y a que les sorciers, ennemis héréditaires des devins, qui
pourront, par de mauvais sorts, briser ce contact avec ie mort,
source de la puissance divinatoire du devin. Il faudra donc que ce
dernier se prémunisse, surtout s’il est novice, contre 'action du
sorcier. Il le fera en suspendant a son panier des peaux d’Igouanes,
reconnus comme porte-bonheur, ainsi que des carapaces de tor-
lues diiment enduites de médecines. »

(était la premiere fois, & notre connaissance, que ce sacrifice
humain pour la consécration d'un panier de devin était signalé.
On comprend du reste facilement que pareil aveu ne se fait pas a
n’‘importe qui ! En examinant avec soin les paniers rapportés d’An-
gola, nous avions été frappé par leur apparence de vétusté et les
raccommodages qu’ils avaient subis & des époques différentes, la
lechnique employée étant parfois différente. Cette remarque fut a
I'origine de celte enquéte.

L.e panier, s’il n'est rien par lui-méme, est donc une partie im-
portante de cet appareil divinatoire par le fait de sa consécration
qui est faite une fois pour toutes. Les objets qu’il contient peuvent



144 Acta Trop. 111, 2, 1946 — Ethnographie

augmenter ou diminuer en nombre ; le devin, & mesure qu’il se
perfectionne dans son art, trouvera de nouvelles piéces qui lui don-
neront un jeu plus nuancé. Elles recevront leur puissance magique
au contact du panier et de la petite corne qui contient les fameux
« prelevements ». _.

Si nous comparons la consécration du panier tyivokwe a celle
décrite pour le panier nganguéla d’apres les renseignements du
R. P. BuNEL de la Mission catholique du Cubango, nous pouvons
admettre que cetle dernicre est une forme atténuée de la premiére.
Nous avons l'impression que les Nganguélas ont importé cette
méthode des Ovimbundu, de méme que les Nyembas qui, au reste,
sont leurs proches parents. Les Ovimbundu eux-mémes, qui sont
les voisins directs des Tyivokwe, 'ont probablement pris a ces
derniers plus anciennement déja. Le sacrifice humain n’est pas
inconnu aux Nganguéla, puisqu’il est exigé pour devenir « grand
chasseur » ; mais d'une part, ce peuple est d'un caractere plus
doux, plus pacifique que les Ovimbundu et a4 plus forte raison que
les Tyivokwe, dautre part, cette méthode du panier divinatoire
joue un réle moins important chez eux.

Pour les Ovimbundu, nous ne possédons aucun renseignement
sur la consécration du panier. Iflle doit y exister certainement,
d’autant plus que cette méthode divinatoire y est tres développée.
HAMBLY ne nous dit malheureusement rien sur ce sujet pas plus
que BAUMANN pour les Tyivokwe.

Pour nous faire une idée de ce qui se passe dans le cerveau du
devin, nous sommes obligés de recourir aux travaux de II. JuNnoD
dont les études sur le sujet sont décidément les plus approfon-
dies ; car il s’est soumis lui-méme a une véritable initiation. Il faut
lire la description de la fabrication d'un nouveau jeu d'osselets et
de l'initiation de l'apprenti par le vieux devin chez les Nkounas,
pour avoir une notion claire de la mentalité « magique ». On com-
prendra alors parfaitement toutes les cérémonies et le comporte-
ment général de ces gens dont la logique est complete, une fois
leurs croyvances admises, L'idée animiste qu’ils ont de la Nalure,
la croyvance aux esprits des ancétres, qui revétent des formes
bonnes ou mauvaises, lU'inlerprétation des reves qui permet de
croire a la séparation de I'ame du corps pendant le sommeil, la
prise de possession d'une personne par un ou plusieurs esprits ;
la croyance a la force surnaturelle de certains individus capables
de commander a4 d’autres et méme a certains esprits moyennant
la connivence d’autres esprits plus forts, tout cela nous aide & com-
prendre la magie et le climat particulier dans lequel elle se déve-

loppe.
« N'est pas devin qui veut »... 11 faut, en effet, comme c’est le



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 145

cas pour le médecin, étre posséd¢ d'un esprit pour le devenir. Chez
les Nyané¢ka, comme chez d'autres peuples, on peut cumuler plu-
sieurs de ces professions ou spécialités, a condition d’élre possédé
par un esprit pour chacune d’elles. Cet esprit est le plus souvent
un ancétre qui demande que tel ou tel de ses aprés-venants exerce la
profession du devin et pour le lui faire comprendre, il le tourmen-
tera, le rendra malade jusqu'a ce que la famille consulte le devin
qui enfin trouvera la cause de ce mal. Deés que le néophyte aura
commenceé son initiation, il retrouvera la santé. Nous avons vu
chez les Kwanyama (Ovampo) une devineresse dont I'histoire
avait ¢été exactement celle-la ! Une fois les riles de l'initiation ac-
complis et la cérémonie finale passée, le nouvel initié a le droit de
« planter la branche fourchue », c.-a-d. : de créer son autel, ce qui
implique & nouveau des rites que le maitre doit enseigner 2 son éleve
et qui établissent une relation intime entre le vieux maitre et son
disciple et cela de facon durable. A la mort du premier, le disciple
« fera revivre » ou « réveillera » ses drogues en un grand nombre
de cérémonies qui auront pour effet d’enlever la souillure qui s’est
atltachée a eux par cette mort. Ces regles s’appliquent aux méde-
cins aussi bien qu'aux devins.

A chaque nouvelle lune il faudra que le devin lave rituellement
ses osselets, afin de les débarrasser de la souillure du mois précé-
dent, et qu’il les frotte ensuite avec du « psanyi ».

Au reste, avant la consécration du nouveau devin, le maitre lui
a donné une piéce de son propre jeu d'osselets qui régnera des
lors sur le nouveau jeu. Ce sera toujours la piéce qu’il faudra con-
sidérer en premier lieu (H. JUNOD) !

Pour le panier divinatoire, il en est de méme et c’est la raison
pour laquelle les devins qui se décident de se défaire de leur ins-
trument — difficilement du reste ! — tichent toujours d'en sau-
ver au moins les pi¢ces majeures, ou les plus précieuses a leurs
Veux.

Quand H. Junop affirme que l'art divinatoire est essentielle-
ment magique, cela semble presqu’une vérité de La Palisse ! 11 en
est ainsi chez tous les Bantous el il en donne la preuve que voici :
« Il n'y a aucun doute que les devins prétendent parfois avoir le
pouvoir, non seulement de pouvoir poser un diagnostic, de dé-
couvrir les causes et de donner un conseil, mais aussi d’influencer
le cours des événements et de déterminer certains résultats... Si la
magie imilative est 2 la base de I'art divinatoire, le role qu’y joue
la magie communioniste est tout aussi grand... Remarquez aussi
que le consultant prend les amulettes du patient et les frotte contre
les osselets afin que ces derniers soient rendus capables de dire
toute la vérité a son sujet. Les amulettes, si elles ont ¢l¢ suspen-

Acta Tropica III, 2, 1946 10



146 Acta Trop. 111, 2, 1946 — Ethnographie

dues au cou du patient pendant la cérémonie du « hondlola », ne
contiennenl-elles pas ses ongles et ses cheveux ? Elles sont en outre
recouvertes de sa « nsila », 'exsudation de son corps, la représen-
tation matérielle de sa personnalité. Par ce contact, le patient fait
en quelque sorte partie du « complexe boula » et il lui arrivera a
lui-méme ce qui arrive aux osselets... Il faut probablement cher-
cher dans cette conception magique de la Nalure la raison pro-
fonde et cachée pour laquelle les devins professent une foi si ferme
en leur art. »

A propos des osselets divinatoires, H. JuNoOD dit : « J'eus donc
la I'occasion de pénétrer dans les profondeurs de l'esprit bantou
qui n’a probablement rien inventé de plus compliqué et de plus
typique que ce systéme de divination. »

Si cet auteur signale quelque part et en passant les paniers a
objets hétéroclites, il ne semble pas qu’il les ait étudiés, ou qu’il
ait méme eu l'occasion d’en voir ; car il aurait été frappé par la
ressemblance de cette méthode avec celle qu’il a étudié¢e. Le jeu
d’osselets est une création remarquable que 'on aurait de la peine
a retrouver ailleurs ; mais le panier divinaloire est bien pres de
I'égaler.

Dans nos paniers, toutes ces astragales et autres osselets sont
remplacés par des figurines sculptées, représentant les divers per-
sonnages : hommes, femmes, jeunes filles, vieillards, jumeaux, es-
prits, masques, elc., puis les animaux, les ustensiles, armes, tam-
bours, mortiers, et tant d’autres choses. Puis il y a la catégorie
des fragments ¢évocateurs : becs d'oiseaux, pieds d’antilopes, pler-
res, perles de verre de couleur, parties de fusil, rondelles de courge
lisses ou rugueuses, cocons d’insectes, dents, griffes. LLe nombre
d’objets est & peu preés le méme que pour les osselets : 23 4 25 au
minimum. Pour la limite supérieure, le panier laisse une marge
plus grande allant au deld de 200, tandis que le grand jeu d’osse-
lets va jusqu'a 70, chiffre qui permet déja un nombre considé-
rable de combinaisons !

Une différence essentielle peut étre recherchée dans le fait que
les Bathonga étudiés par JuUNOD sont des sédentaires éleveurs de
bétail, réfractaires & un art représenlatif, dépourvus de masques.
Les exemples de sculptures sont rares et médiocres. Il en va tout
différemment des Tyivokwe, peuple essentiellement chasseur, par-
tiellement nomade et doué aussi bien pour les arts plastiques que
pour la musique. (i’est un peuple qui appartient & ce groupe de la
région de la L.unda et du haut Cassai qui comprend les Bayacca,
les Baluba, les Bakuba, les Bapende et d’autres encore dont 'art
a atlteint un niveau considérable. Rien d’étonnant des lors qu'ils
aient trouvé dans les formes tradilionnelles de leur art les types de



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 147

leurs figurines. Dés que nous nous éloignons de ce centre, les fi-
gures sculptées deviennent plus rares et leur qualité diminue.
Comme c’est le cas pour les théitres traditionnels, il existe donc un
choix de personnages classiques populaires et que chacun connait.
Au fait ne sommes-nous pas ici en présence d'un véritable théatre
de la comédie humaine ? N'est-ce pas la vie de tous les jours que
fait jouer et qu'improvise dans chaque cas le devin ? Ne projette-
t-il pas sur sa minuscule scene la vie présente et future de son en-
tourage et ne prend-il pas la place du Dieu qui dicte le Destin ?

On sait a quel point le Noir est sensible et réceptif a la magie de
I'image et dés lors il n’y a rien d’étonnant qu’il s’y comporte comme
nos enfants devant la scéne du Guignol !

H. JuNoD et d'aulres insistent sur le sérieux avec lequel le vrai
devin procéde aux cérémonies de son art. Il se met en relation avec
son dieu-ancétre et lui offre de temps a autre un sacrifice, il lave
ses osselets des impuretés du mois et les consacre chaque fois a
nouveau. — Nolre devin ne reste pas en arrie¢re ; rappelons-nous
'enjeu qu’'il a mis pour la consécration de son panier ! La personne
qu’il a sacrifiée est la force qu’il s’est ménagée dans l'au-dela, au
royaume des ombres. De temps a autre, il ravive son zele par un
sacrifice, car les esprits des dieux-ancétres ont besoin de nourri-
ture et comme les ombres que naguere Ulysse évoquait pour savoir
ce qu’étaient devenus les siens, ils ont soil de sang et ne consentent
a répondre que lorsqu’ils ont pu se rassasier.

Le panier divinatoire tyivokwe est donc nettement un moyen
qui ressortit de la nécromancie et cela n'a rien d’étonnant puisque
ce peuple fait partie du groupe de Bantous du centre et de I’Ouest
africain chez lesquels les sacrifices humains ¢taient fréquents jus-
qu'a une date récente. Pour les Bathonga du Sud-Est, le sacrifice
de la chévre est peut-étre I'atténuation d'un sacrifice humain pri-
mitif ; mais ce n’est 1a qu'une supposition.

Summary.

The divination among the primitive tribes has only recently
become a subject for study. Missionaries and travellers have, up to
the present times, considered this “cult” as objectionable and not
worthy of serious investigation. And vet the missionary, on ac-
count of his knowledge of the different languages, is the only one
capable of making a thorough study of the subject.

In 1932/33, the author participated in the second Swiss scientific
expedition to Angola, directed by Dr. Albert Monard. Among other
aluable ethnographical material, he brought with him special
objects dealing with divination. After his return, he completed the
data on hand with information obtained from missionaries.

10%



148 Acta Trop. 111, 2, 1946 — Ethnographie

It was indispensable to establish first the precise terminology
and definitions in connection with the subject, and for this, the
papers of H. Junod (see bibliography) were of special importance
to the author.

The diviner is, as a rule, a particular person who must not be
confused with the medicine-man, the magician or the sorcerer.

For divination, different equipments are used. The author
briefly describes the hatchet, the pendulum, the bells, and then
gives a detlailed description of the divination basket. These differ
one from the other, being more or less complicated according to
whether they are being used by the Nganguela, the Nyemba, the
Ovimbundu or the Tyivokwe. The baskets used by the two first-
mentioned tribes are generally very simple, while the 1wo latter
tribes use more complicated baskets, especially the Tyivokwe, who
must be looked upon as the originators of the basket-method.

The baskets contain 20-200 objects, sometimes even more, and
these objects may be divided into two categories: 1. figures carved
out of wood, bone or ivory, represenling human beings or things
bearing a special signification, well known to all in the district
where the figures are in use; 2. objects of which the signification
is not so clearly defined, being more subjective and dependent on
the individuality of the diviner.

The consecration of these baskets—this is certain for the Tyiv-
okwe and probably also for the Ovimbundu—can demand a
human sacrifice in the person of a near relation of the diviner.

This explains why the objects, in general, are not removed from
the basket (or calebasse with basket rim), but simply shaken and
those figures lying uppermost are used for divination.

On ten plates accompanying this article, are shown figures of
objects found in the baskets, and these will give an idea of their
diversity, a same cbject sometimes varving from a plain copy to
a simplified execution which is nothing else than a symbol.

Descriptions of some of the ceremonies complete the present
study.

Zusammenfassuny.

Die Erforschung der Wahrsagerei bei den primitiven Volkern
wurde erst in neuerer Zeit aufgenommen. Da sie von Missionaren
und Reisenden als verwerflich angesehen worden war, hatte man
sich vorher nie ernsthaft damit befafit. Und doch ist der Missionar,
dank seiner Kenntnis der Sprache, allein in der Lage, griindliche
Studien dartiber zu machen.

Der Autor hat in den Jahren 1932—1933 an der 2. schweizeri-
schen wissenschaftlichen Expedition in Angola teilgenommen,



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 149

welche unter der Leitung von Dr. Albert Monard stand. Er brachte
davon wertvolles ethnographisches Material zurtick, darunter auch
Gegenstiinde der Wahrsagerei. Nach seiner Riickkehr vervollstin-
digte er seine Angaben dariiber durch Umfragen bei Missionaren.

IXs handelte sich hauptsiichlich darum, die Bezeichnungen und
Erklirungen dazu festzulegen. Der Autor hélt sich vor allem an
die Angaben in den Arbeiten von H. Junod (s. Bibliographie).

Der Wahrsager ist eine Personlichkeit, die nicht dem Medizin-
mann, dem Magier oder dem Hexenmeister verwechselt werden
darf.

Je nach den Methoden werden verschiedenartige Instrumente
verwendet. Der Autor beschreibi kurz das Beil, das Pendel, die
Glocken und geht dann néher auf den Wahrsagerkorb ein. Dieser
zeigt verschiedene, mehr oder weniger komplizierte Abarten bei
den Nganguela, Nyvemba, Ovimbundu und Tyivokwe. Wihrend-
dem die Korbe bei den beiden erstgenannten Volkern im alige-
meinen sehr einfach sind, sind sie bei den beiden letzteren meist
vielgestaltiger, besonders bei den Tyivokwe, die vermutlich die
eigentlichen Urheber sind.

Diese Korbe umfassen 20—200 oder gelegentlich sogar noch
mehr Gegenstiinde, welche zu folgenden zwei Kategorien gehoren:
1. Geschnitzte Iiguren aus Holz, Knochen oder Llfenbein, welche
Menschen oder Gegenstinde darstellen, die einen bestimmten Sinn
haben und deren Bedeutung allgemein bekannt ist in den Gebieten,
wo die betreffende Methode verwendel wird; 2. Gegenstiinde, deren
Bedeulung weniger genau feslgelegt, subjektiver und jedem einzel-
nen Wahrsager eigen ist.

Diese Korbe erhalten eine Weihe, welche bei den Tyivokwe
sicher, wahrscheinlich auch bei den Ovimbundu, bis zur Opferung
eines Menschen in der Person eines nahen Verwandten des Wahr-
sagers gehen kann,

Daraus erklirt sich, warum die Gegenstinde im allgemeinen
nicht aus dem Korb oder sonstigen Behilter in FForm einer Kale-
basse, mit einem Rand aus Korbgeflecht, herausgenommen werden;
dieser wird einfach geriittelt und dann nach den Figuren gewahr-
sagt, die obenauf liegen.

Zehn Tafeln zeigen Figuren und Gegenstinde aus diesen Kor-
ben. Sie geben einen Begriff von der Vielgestaltigkeit dieser Wahr-
sagerinsirumente und zeigen auch die auBerordentliche Verein-
fachung in der Darstellung, die bis zum unkenntlichen Symbol
gehen kann.

Die Beschreibung von einigen Zeremonien vervollstindigen die
Ausfiihrungen.



	Méthodes et instruments de divination en Angola [suite]

