
Zeitschrift: Acta Tropica

Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 3 (1946)

Heft: 1

Artikel: Méthodes et instruments de divination en Angola

Autor: Delachaux, T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-310007

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-310007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Méthodes et instruments de divination
en Angola.

Par Th. Delachaux.

(Reçu le 22 novembre 1945.)

Introduction.

L'étude de la divination chez les peuples primitifs s'est heurtée
longtemps à une réprobation, disons même à un refoulement qu'il
est bon de constater, car il nous explique la rareté des relations
faites sur la divination et la magie. Plus nous remontons dans le

temps et plus on remarque la gêne et l'aversion des auteurs pollice

genre d'études. Un seul exemple suffira pour illustrer cette
mentalité ; nous le trouvons dans le livre du missionnaire Casalis
consacré aux Bassoulos (1859) : « Le lecteur aura-t-il le courage de

me suivre sur le terrain de l'absurde et du monstrueux La
répugnance que j'éprouve moi-même à l'y conduire peut lui servir
de garantie que l'incursion sera aussi courte que possible et que
nous nous contenterons de mesurer d'un coup d'œil l'abîme de
crédulité où l'absence d'une foi satisfaisante fait tomber l'homme. »

Mais de qui nous viendraient les renseignements, sinon du
missionnaire Il n'est personne autre qui puisse pénétrer dans les
secrets des magiciens et des devins parce que seuls ils ont les

moyens de le faire, ayant appris les langues indigènes de façon à

comprendre des idées abstraites et à questionner utilement. Le
missionnaire moderne a du reste compris tout le bénéfice qu'il peut
tirer lui-même de la connaissance approfondie de ces choses qui
lui révèlent les tréfonds de l'âme des peuples chez lesquels il vit.

Que la tâche ne soit pas aisée, cela est certain, car les magiciens
se méfient du missionnaire comme d'un dangereux concurrent et
d'un ennemi et il faut de la part du missionnaire une forte dose de

patience et de diplomatie pour arriver à un résultat. Il est même
parfois dangereux d'insister trop auprès d'eux, à en juger par
l'exemple que nous trouvons dans la préface du t. V de la Mission
Rohan-Chabot (1938) : Angola et Rhodésie, consacré à l'ethnographie

de la tribu des Va-Nyaneka : « Le recueil des notes qui le
composent a été commencé par le R. P. Dekindt, missionnaire belge de
la congrégation du St-Esprit. On lui doit les révélations les plus
secrètes sur les mœurs et les croyances des magiciens Va-Nyaneka.



42 Acta Trop. Ill, 1, 1946 — Ethnographie

Il mourut à la fleur de l'âge, empoisonné, pense-t-on, par ceux dont
il avait découvert les secrets jusque-là inviolés. »

Trop souvent aussi les missionnaires de l'ancienne école avaient-
ils la tendance de traiter les spécialistes du pays, médecins, magiciens

et devins, d'imposteurs et de suppôts de Satan, ou simplement
de ridiculiser leurs coutumes traditionnelles

Le missionnaire Thomas rencontre un jour à Shilouvane (Transvaal)

des indigènes consultant les osselets : «Je leur fis la remarque
que c'était là un jeu de hasard et qu'ils feraient mieux de renoncer
à cette coutume. L'un d'eux me répondit : Mais, c'est là notre livre ;

nous n'en avons pas d'autre. Tu lis tous les jours dans ton livre
parce que tu y crois ; nous faisons la même chose ; nous avons foi
en notre livre. » (Bui. Soc. neuch. géog. VIII. 1894-5. p. 162.)

Notre compatriote Henri Junod est l'un des explorateurs les

plus remarquables en cette matière et son livre sur Une tribu de

l'Afrique du Sud qui est celle des Ba-Ronga, est une des pierres
d'angle de l'édifice des connaissances sur les Bantous. Pour le sujet
qui nous occupe, il est une des sources les plus précieuses en ce qui
concerne non seulement le Sud-Est, mais aussi les régions avoisi-
nantes par les utiles comparaisons que l'on peut faire.

Pour les autres régions et notamment pour l'Angola, les indications,

souvent maigres, se trouvent éparses dans des travaux de

revues ou des monographies. Une thèse allemande de Hambourg
parue en 1929 qui a pour auteur Oskar Fischer, résume du moins
les principales sources jusqu'à cette date. En outre, deux travaux
récents sont importants : « Lunda » de Hermann Baumann (1935)
et « The Ovimbundu of Angola » de Wilfrid D. Hambly (1934).

Pour notre étude, nous nous servirons en outre des matériaux
recueillis par les deux Missions scientifiques suisses en Angola
(M. S. S. A.) dirigées par le Dr Albert Monard, la première en
1928, la seconde en 1932 et 1933. Tandis que ce dernier récoltait
des collections zoologiques pour le Musée de La Chaux-de-Fonds
et nous avait rapporté pour le Musée de Neuchätel une série
ethnographique de la première expédition, il nous invita à faire partie de

la seconde. J'y participai d'avril à octobre pour le compte du Musée

de Neuchätel et fus grandement aidé dans le travail de récolte

par le D1' Ch.-E. Thiébaud, géologue, qui était le troisième participant

à ce voyage.
A mon retour, je complétai les renseignements par une enquête

auprès de divers missionnaires de la mission catholique d'Angola
et des missions protestantes du Zambèze. Les résultats en furent
intéressants.



Dclachaux. Méthodes et instruments de divination en Angola 43

Définitions.

J. Maxwell, dans son livre sur la Divination (Paris 1927), dit :

« Nous appelons « Divination » la découverte prétendue de choses
inconnues. 11 y a plusieurs catégories d'inconnues. Un fait
quelconque peut être passé, actuel ou futur. On a donc d'abord trois
ordres de divination : celle du passé (ou rétrocognition) ; celle du
présent (ou cognition) ; celle de l'avenir (ou precognition). De plus,
les faits de ces trois catégories peuvent être, ou avoir été, connus
de personnes vivantes ou mortes, ou ne l'avoir jamais été. »

Parmi ces trois ordres, il y a des distinctions importantes à faire,
c.-à-d. certains faits, pour n'en citer qu'un exemple, peuvent être
calculés d'avance. Ainsi les éclipses, la venue d'une comète, etc. ;

tandis que d'autres ne peuvent être logiquement prévus. Ou encore
certains faits ont des signes avant-coureurs qui peuvent n'être connus

que de certaines personnes, en météorologie p. ex. (faiseurs de

pluie).
Mais les choses se compliquent singulièrement lorsqu'on envisage

les angles divers sous lesquels on peut examiner toute la question.

Il y a le devin noir avec sa mentalité spéciale ; il y a le Blanc
avec la sienne, et parmi eux il y a le croyant, le missionnaire chrétien,

et il y a l'homme de science qui cherche à scruter sans idée
préconçue et se place en spectateur impartial pour enregistrer les
faits et les moindres réactions.

Il faut donc se méfier des sources qui mettent en avant l'imposture

et la mauvaise foi dans toutes les cérémonies de « sorciers ».

Que cela existe dans certains cas, cela ne fait aucun doute ; mais
certainement dans une proportion beaucoup plus faible que de
nombreux auteurs ont bien voulu le dire. Bien des missionnaires
sont de cet avis, surtout ceux qui ont compris l'état de culture
spirituelle de leurs Noirs.

Quant à la définition du ternie « devin, devineresse », la
meilleure nous paraît être celle que nous trouvons dans le Grand
Larousse : « Personne qui découvre les choses cachées et prédit l'avenir,

syn. : devin, prophète. — Le devin découvre ou annonce ce qui
est caché, soit dans l'avenir, soit dans le passé ou dans le présent.
Le prophète annonce seulement l'avenir. Outre cela le caractère du
prophète est sacré ; il tient de la Divinité sa puissance de connaître
l'avenir. Le devin ne doit cette puissance qu'à un art magique, ou
même quelquefois à sa perspicacité. Ce n'est qu'en parlant de

païens qu'on peut attacher un caractère religieux à la personne du
devin. »

Objective à peu de choses près, cette définition indique un fait
important, c'est que le devin ne doit cette puissance qu'à un art



44 Acta Trop. Ill, 1, 1946 — Ethnographie

magique, ou même quelquefois à sa perspicacité. Nous dirions
volontiers que les deux facteurs jouent le plus souvent en
collaboration. Ce qui est important, c'est de constater que la divination
est réputée du domaine de la magie et qu'elle en est un chapitre
important.

La Magie, à son tour, se définit de façons diverses. Voici la
version la plus habituelle : « Art par lequel on prétend produire, au
moyen de pratiques le plus souvent bizarres, des effets contraires
aux lois naturelles. La Magie noire, ou magie proprement dite,
dans laquelle certaines personnes ont la prétention de produire
des effets surnaturels, par l'intervention des esprits et surtout des
démons. La Magie blanche ou naturelle, par contre, produit des
effets merveilleux en apparence, mais qui, en réalité, ne sont dus
qu'à des causes naturelles (prestidigitation, escamoteurs, illusionnistes).

»

Au point de vue scientifique, la magie blanche comprise ainsi
n'est qu'une pseudomagie et certains auteurs (p. ex. H. Junod)
appellent magie blanche la magie protectrice el la magie noire, la
magie agressive. Frazer, qui est l'auteur de cette classification,
en ajoute une troisième qu'il intitule la maîtrise magique de

l'atmosphère (c'est le chapitre des faiseurs de pluie).
La divination participe en somme aussi bien de la magie

prolectrice que de l'agressive et la distinction est souvent difficile
C'est encore au témoignage de H. Junod (pie nous en appellerons

pour ce qui touche la religion. Cet auteur traite séparément
les trois chapitres : Religion, Magie et Science ; mais il a soin
d'ajouter que ces divers éléments sont enchevêtrés dans la
pratique à un tel point que la religion est fortement teintée de magie.
D'autre pari, la magie se combine souvent avec des éléments
religieux et le vrai domaine de la science est envahi de tous côtés par
des conceptions d'un caractère magique. « On s'en rendra compte,
dit-il, par l'étude des quatre sujets que j'inclus dans ce chapitre sulla

magie : art médical, possessions, sorcellerie et divination... La
confusion de ces trois domaines dans l'esprit des indigènes
explique aussi le caractère complexe des individus qui pratiquent
l'art médical ou magique. Le médecin indigène (nanga) est loin
d'être uniquement un homme de science ; il tient plus ou moins de
la nature du magicien et invoque aussi les ancêtres qui lui ont
transmis les charmes. Le magicien (mungoma) est parfois une sorte
de prêtre, par exemple lorsqu'il se met à exorciser les esprits des

possédés. Le devin (wabula), dont l'art est entièrement basé sur des

conceptions magiques, prie occasionnellement ses dieux ancêtres

pour qu'ils l'aident dans la consultation des osselets qu'il a reçus
d'eux. »



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 45

Quant au sorcier, être malfaisant et antisocial, tel que ceux que
nos ancêtres ont persécutés jusqu'à une époque récente, il existe
aussi chez les Noirs, et cela en diverses variétés pour lesquelles ils
ont des noms précis. Ils n'ont rien de commun avec les représentants

des trois carrières libérales susmentionnées, el c'est un des
devoirs les plus importants des devins que de les dévoiler pour les
livrer au châtiment qu'ils méritent aux yeux de leur peuple.

Les devins, quels noms qu'ils portent dans les diverses tribus,
forment donc un groupe spécial de gens considérés parmi leur
peuple et qui ont besoin, avant de pouvoir pratiquer leur profession,

de suivre une initiation plus ou moins longue selon la
technique qu'ils ont choisie. Il en est de plus ou moins réputés et,

comme dans les pays civilisés, on va parfois consulter une autorité

qui habite fort loin
Chez les Tyivokwe, le devin s'appelle « tabi » ; il est le plus

important des hommes du village et parfois il cumule même la

charge d'un « lyembokwa » qui est celui qui dévoile plus spécialement

les sorciers, c.-à-d. : les « nganga » ou « mangeurs d'âmes ».

Tandis que le « tabi » se sert du panier divinatoire, le second utilise

un bâton-fétiche, la hache ou encore la queue d'antilope.
Les Ovimbundu, de même que les Nganguélas et les Nyembas,

semblent ne posséder qu'un seul terme pour devin : « ocimbanda »

ou « tyimbanda » ; mais ils distinguent plusieurs spécialistes parmi
eux, selon la méthode employée et le genre de cas faisant le sujet
de la consultation. Ainsi chez les Nganguélas et les Nyembas trois
instruments sont en usage : 1° Tyimpa tya zimpelo (panier
divinatoire) ; 2° Tyimpa tya mukusi (grelot) ; 3° Tyimpa tya malungu
(cloche). Le nom du devin au panier est « mukwa tyimpa ». Chez
les Nyanekas du Sud-Ouest, la classe des devins dont les membres
sont très spécialisés, s'appelle les « ovi-tapi » (sing, omu-tapi). On
ne distingue pas moins de six méthodes de divination. Les « ovi-
tali » observent les actes et les entrailles des animaux. Les « ova-
loti » expliquent les songes. Les « ova-puli » devinent en jetlant une
poignée de cendres dans une calebasse remplie d'eau. Les « ova-
ya-buli » se servent d'une queue de gnou, tandis que les « fim-
buli » se frottent les mains pour les flairer. Enfin les « miramira »

devinent en se livrant à des danses.

La hache.

Un nomade tyivokwe nous a présenté un jour sur les bords du
(Amène une hache d'un type tout à fait spécial qui provenait
certainement du Nord-Est de l'Angola. Dès que nous lui eûmes tendu



46 Acta Trop. Ill, 1, 1946 — Ethnographie

le billet demandé, il disparut aussi rapidement qu'il était venu,
aussi fut-il impossible de demander la moindre explication Cette

pièce est sculptée avec soin, la lame de fer est d'une silhouette
élégante et le manche est clouté d'un nombre inusité de clous jaunes.
Ce ne peut être qu'une hache de cérémonie et sa belle patine
indique un long emploi. M. Ed. Berger, missionnaire, nous en a

rapporté de la Rhodésie du Nord un autre exemplaire d'un type
semblable qui se trouvait entre les mains de trois devins en train
de rechercher un sorcier, c'est-à-dire : un mangeur d'âme. La
méthode consiste à planter le manche de la hache dans le sable,
debout et en équilibre. Au son de la musique, les devins dansent
autour de la hache qui, au bout d'un certain temps, tombe en
laissant sur le sable diverses empreintes dont on tire des conclusions,
de même que de la direction de la chute.

Capello et Ivens (1879) reproduisent une hache semblable
provenant du Nord-Est de l'Angola et qui présente les mêmes
détails sculptés. M. Berger nous a rapporté une autre hache de la
même région, celle-ci de forme nettement « barotsé », se distinguant

cependant de la hache de travail par un fer portant des

pointes latérales ornementales. Otte hache servait aux mêmes

usages que les précédentes.
Au reste, la hache fait partie généralement de l'équipement du

magicien ou du devin. Ils l'utilisent pour les sacrifices ou pour les
danses.

Le pendule.

Le pendule dont nous parlons ici a été découvert par M. Ed.
Berger dans la Rhodésie du Nord et si nous le signalons malgré
qu'il dépasse les frontières que nous nous sommes assignées, c'est
qu'à noire connaissance il n'a pas encore été décrit.

Il se compose d'un manche, simple baguette de 27 cm., prolongée

par une cordelette de fibres végétales de 35 cm., au bout de

laquelle est suspendue une sorte de corne conique en bois, de 10 cm.
Elle est attachée par le gros bout, la pointe restant libre. Le gros
bout est garni de cire noire ornée de perles blanches et de quatre
petits fruits rouges. Au dire de son propriétaire, l'intérieur de la
corne contient des charmes et parmi ceux-ci des vestiges de sa
belle-mère. On se sert de ce pendule à la manière de ceux de nos
radiesthésistes et l'on interprète les mouvements de la corne.

Il serait intéressant de savoir si cette méthode du pendule est

une invention des Noirs, ou si par hasard elle a été imitée d'un
disciple du pendule européen.



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 47

Tyimpa tya mukusi,

méthode de divination au moyen d'un fruit creux et d'une courroie,

chez les Nganguela et les Nyemba.
L'instrument dont se servent les devins nganguela et nyemba

consiste en une coque de fruit dure, la même que celle dont ils
confectionnent les hochets qui accompagnent les corbeilles de
devins. L'exemplaire que nous possédons et qui nous fut vendu par
un ancien devin nyemba à Kalyila, mesure 4 cm. de diamètre. Celte
sphère est traversée dans son axe naturel par une tige de bois à
section ronde de 8 mm. de diamètre. Cette tige est forcée dans les deux
trous et arasée à la surface externe. Dans le sens opposé aux poles,
c.-à-d. sur l'équateur, se trouvent deux trous opposés et qui étaient
primitivement ronds, mais auxquels l'usage a donné l'aspect d'une
entrée de serrure. Une courroie traverse ces deux trous en passant
autour de la tige centrale. Cette courroie mesure 45 cm. et l'une de
ses extrémités est fendue longitudinalement sur un espace de 4,5

cm., formant une sorte de grande boutonnière.

L'explication que nous en a donnée le propriétaire avec une
démonstration n'était malheureusement pas suffisante faute d'un
interprète dans le moment même, aussi sommes-nous reconnaissant

au R. P. Bourqui pour son explication précise qui corrobore
nos observations. Une extrémité de la courroie, celle de la boutonnière,

est fixée et retenue par le gros orteil du pied droit, et l'autre
par la main gauche. Le devin, ou la devineresse, pose des questions
et essaye de faire glisser la boule le long de la courroie : s'il veut
une réponse affirmative, il tend la courroie et la boule n'a alors
aucune difficulté à faire le va et vient ; s'il veut une réponse négative,

il imprime à la courroie, en poussant la boule en dehors de la
perpendiculaire, une sorte d'angle qui rend difficile la descente de
la boule : c'est soi-disant le lyimpa qui ne veut pas.

L'exemplaire que nous avons rapporté de notre expédition porte
au catalogue le Nü III. C. 5963. Nous avons essayé de le faire agir
et nous nous sommes rendu compte combien son maniement est

capricieux. U n'est donc pas dans noire idée de suspecter la bonne
foi de nos devins, comme l'explication ci-dessus pourrait le faire
croire. Je pense bien plutôt qu'il en est comme pour d'autres
méthodes du même genre (baguette, pendule, etc.) : Des mouvements
involontaires imperceptibles du pied et de la main peuvent faire
descendre la boule le long de cette courroie. La supercherie, bien
entendu, n'est pas exclue dans certains cas



48 Acta Trop. Ill, 1, 1946 — Ethnographie

Les cloches.

Aussi bien le R. P. Bunel que le R. P. Bourqui, de la Mission
catholique de Cubango (Vila da Ponte), nous ont parié de cette
méthode de divination au moyen de cloches. Nous n'avons pas eu
l'occasion de l'étudier sur place et nous ne pouvons donner aucun
renseignement précis à son sujet. L'instrument s'appelle « tyimpa
tya malungu ». Apparemment il s'agit de cloches en fer, sans
battant, que l'on frappe au moyen d'un bâton.

Le panier de devin.

Aussi bien chez les Nganguélas que chez les Nyembas, leurs
voisins, les devins se servent pour exercer leur art du panier divinatoire.

Il se nomme « tyimpa tya zimpelo » chez les premiers et
« tyimpa tya ngombo » chez les seconds. Tous deux sont identiques
et tous les exemples de paniers de ces peuples que nous avons eu
l'occasion d'examiner sont simples et le nombre des objets qu'ils
contiennent est petit, relativement à ceux qu'emploient les Mbun-
dus et surtout les Tyivokwe. Nous réservons donc l'étude des
paniers de ces derniers pour la fin, les exemples les plus simples se

prêtant mieux à en faire comprendre l'usage.
Débutons par la description d'une consultation ; car on consulte

le devin, « mukwa tyimpa », sur son cas : maladie, accident, voyage,
mort, etc.. Une fois renseigné, on ira trouver tel ou tel médecin,
« tyimpanda », pour se faire soigner. Le devin s'assied sur une
natte, les jambes écartées ; il étend devant lui une peau de
rongeur et il y pose le panier qui est recouvert de trois autres peaux
d'espèces différentes. Après avoir prononcé quelques paroles
cabalistiques, il découvre le panier et le prend des deux mains. Il lui
imprime des secousses répétées en évitant qu'aucun des objets qu'il
contient ne tombe à terre. Attentivement il étudie les objets qui
apparaissent à la surface, note leur position propre et celle par
rapport à ceux qui l'entourent. Il en tire peu à peu la conclusion et
communique au client la réponse que celui-ci attend avec anxiété.
Le prix de cette consultation, débattu à l'avance, a été apporté dès

avant que commence la cérémonie.
L'un de nos missionnaires demandait un jour l'explication de

ses « zimpelo » à un devin et celui-ci de lui répondre : « Mais, ne
vois-tu pas ce qu'ils signifient ?» — Comme c'est le cas pour d'autres

régions (au Moçambique et au Transvaal, p. ex.), la signification
des objets ou d'une partie de ceux-ci est connue du public et

dès lors le client peut suivre plus ou moins la consultation. On peut
se demander dès lors pourquoi chacun ne pourrait pas se l'abri-



Dclachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 49

quer pareil panier et le consulter lui-même, comme le font chez
nous tant de gens avec un jeu de cartes

Cela montre justement que tout le monde est persuadé de
l'inefficacité d'un jeu fait par un profane qui est dépourvu du fluide et
de la puissance magique personnelle du devin et de son jeu, acquis
par une initiation et une consécration.

Pour être devin, il faut, en effet, être initié par un maître et le
panier lui-même reçoit une consécration qui nécessite un sacrifice
plus ou moins important. Nous verrons plus loin que ce sacrifice
est beaucoup plus important, puisqu'il s'agit d'un sacrifice humain,
chez les Tyivokwe. Chez les Nganguélas et les Nyembas dont nous
nous occupons en ce moment, l'initiateur, qui est en général un
vieux devin, tue une chèvre et ensuite un coq le matin de l'initiation.

Le panier et l'élève sont frottés avec le « vuhati » (matières
alimentaires qui se trouvent dans l'estomac de la chèvre). Après
cette opération, le devin est initié dans son art et à la signification

de chaque objet contenu dans le panier.
Le devin garde jalousement son « tyimpa », les « zimpelo » sont

précieux, car ils sont en partie des objets anciens transmis par les
ancêtres avec la science divinatoire. Même les habitants du village
où habite le devin tiennent à ce trésor, car, disent-ils : .«Kalunga
ketu » C'est notre Bon-Dieu « Cela amène du monde, cela met de
la vie dans l'endroit »

Panier de devin nganguela (« tyimpa tya zimpelo ») du Cubango.
(Cat. III. C. 6279.) (PI. X.)

Ce panier a été récolté à notre intention par le B. P. Bunel de
la Mission catholique du Cubango (Vila da Ponte) qui a noté avec
soin tous les renseignements qu'il a pu obtenir sur place,

Le récipient, d'un diamètre de 18 cm. et d'une hauteur de 6,5

cm., est constitué par un fond de calebasse en forme de soucoupe
percé de trous servant d'amorce à un bord en vannerie légèrement
évasé. Le bord supérieur et le bord inférieur de la vannerie est
constitué par un bourrelet soigneusement tressé. Une cassure de la
calebasse est raccommodée par un tressage habilement exécuté. Le
fond extérieur de la calebasse est orné de 14 petites croix marquées
au feu. Ce panier, très propre, est sans enduit spécial et présente
une patine naturelle claire.

Le contenu se compose de 24 objets indiquant les causes de
maladies ou de la mort, du bonheur ou du malheur. Au repos ils
sont couverts au moyen de trois peaux des trois animaux suivants :

1° « Kangamba » zorille (Ictonyx striatus Roberts) ; 2" « Kan-

Acta Tropica III, 1, 19 IC 4



50 Acta Trop. Ill, 1, 1946 — Ethnographie

konibo » ; 3° « Kantyanana » mangouste (Pœcilogale albi-
nucha Gray).

Le devin, nous l'avons vu, étend par terre une peau sur laquelle
il s'assied. Après avoir enlevé les trois peaux qui le recouvrent, il
fait « danser » le panier. L'objet qui vient à la surface donne la
réponse à la question du client. D'autre part nous avons vu que la
consécration de ce panier demande le sacrifice d'une chèvre et

d'un coq, ceux-ci faisant les frais de la cérémonie d'initiation.
Voici la signification des principales pièces de ce panier. Leurs

noms dans la langue du pays ne nous ont malheureusement pas été

donnés.
N" 1. Petite corne de mbambi (antilope de pelile taille). L'ouverture

de la corne signifie que la maladie ou la mort sur lesquelles on
interroge le devin proviennent de rapports ou de cancans.

N" 2. Un ongle de nzimbo (oryctérope) signifie la houe du
médecin qui ira procurer des remèdes pour le malade en question. Le
consultant n'a donc qu'à faire appeler un médecin.

N" 3. La statuette féminine représente le « mukulii > (mâne ou
esprit d'un défunt) qui fait souffrir le malade ou a provoqué la
mort. U faut l'apaiser par des sacrifices ou des libations.

N" 4. La statuette d'un « kanganzi » (masque) représente un
fétiche que les sorciers auraient la propriété d'envoyer soit à la
rencontre soit dans la maison d'un individu qu'ils font tuer par des

moyens magiques. Ce fétiche s'appelle « tyilulu ». U aurait la
propriété de se rendre lui-même à l'endroit voulu par le sorcier.
L'individu désigné par le sorcier dès qu'il aura passé par-dessus le
fétiche, sera pris de douleurs subites aux jambes qui dans la journée
gagneront le cœur et provoqueront une mort presque foudroyante.
C'est donc un « tyilulu » qui est cause de la maladie en question. Si
le sorcier est connu, on le priera d'arrêter l'effet du fétiche par ses

incantations.
N" 5. L'ongle d'un aigle signifie un « lihamba », maladie de

petit enfant qu'on traitera par des danses et des pieux sculptés de

différentes formes représentant tous des maladies spéciales aux
enfants. Ces pieux sont plantés vers 9 heures du matin et peinturlurés

de couleur rouge et noire. Us représentent les esprits des
rivières qui provoquent ces maladies et qui ne devront plus franchir
le seuil de la maison où se trouve l'enfant malade.

N° 6. Cocou de chenille « inamumungolo » représente la maison
où on aurait contracté la mort ou la maladie. U suffit de se
rappeler les visites qu'on a faites pour connaître l'individu dans la
maison duquel on aurait trouvé la maladie ou qui vous aurait
empoisonné.



Dclaehaiix, Méthodes et instruments de divination en Angola 51

N° 7. Morceau d'os recouvert de cire noire. La maladie ou la
mort proviennent d'un abcès qui serait venu après avoir mangé le
miel d'une ruche empoisonnée.

N° 8. Le croissant en fer signifie que le malade empoisonné
mourra, d'après la volonté du féticheur qui l'a empoisonné, à

l'apparition de la nouvelle lune.
N" 9. L'osselet de mbambi signifie que la maladie ou la mort

viennent de ce que l'on a mangé de la viande d'antilope.
N" 10. Le morceau d'ivoire signifie que les parures de la défunte

ne l'ont pas empêchée ou ne l'empêcheront pas de mourir.
N" 11. La griffe de tigre. Comme le tigre avant de sauter sur sa

proie gratte la terre de ses griffes — ainsi l'empoisonneur s'est
vanté de se venger el de tuer le malade en question. 11 s'est trahi
par ses propres paroles.

N° 12. Os de la patte de tortue. C'est un objet de bonne augure
« lyovolozi » ; le malade guérira, car la tortue, très fine, est
rarement attrappée par les autres bêles.

N° 13. Griffe de serval « lynuku ». Les chefs ont l'habitude de

fixer une peau de serval à leur ceinture. Le serval est un animal
qui n'attaque pas l'homme. De même le chef ne fera pas de mal
à ses sujets. L'ongle de serval est donc un objet de bonne augure —
le malade ne mourra pas de sa maladie — ou le chef pour lequel
on devine aura un règne long et heureux.

N" 14. Le fer représentant une balle, indique que la maladie ou
la mort ont été causées par la fièvre « nluima ».

N° 15. La corne de chèvre avec son couvercle, c'est le poison
auquel on s'est exposé par imprudence. La chèvre par ses bonds et

ses courses folles est synonyme d'imprudence.
N" 16. Les 2 morceaux de bois de « musalati » indiquent que la

maladie vient de ce qu'on a mangé des mets préparés par
quelqu'un qui aurait eu des rapports sexuels. C'est ainsi qu'un homme
dans ce cas ne devra jamais entrer dans la chambre d'un malade.
Cette impureté provenant des rapports sexuels s'appelle « nganguela

». C'est probablement ce mot caractéristique qui est à l'origine

du nom de la tribu « nganguela ».

N° 17. Citrouille vide « nyongi ». Les Nganguela se servent de la

courge avec sa tige pour les clystères. Le malade est mort faute de

clystère.
N° 18. Citrouille pleine, le propriétaire ayant juré « kusinga »

(pie ceux qui mangeraient de ses citrouilles — la maladie est venue
de ce qu'on a mangé de ses citrouilles malgré les imprécations
proférées par le propriétaire. — Dans ces imprécations il dit : Que la
foudre te frappe Que le serpent te morde Que le lion te mange

N" 19. Pointe de couteau à deux tranchants « muele », couteau



52 Ada Trop. Ill, 1, 1946 — Ethnographie

des gens du Sud de l'Angola, des Vakuanyama. La mort ou la
maladie viennent d'un coup de couteau reçu.

N° 20. Aiguille porte-bonheur « lyovolozi ». Dans son négoce on
achètera de nombreuses étoffes, on sera heureux.

N°21. Boursouflure de calebasse. De même que la calebasse a

produit ces boursouflures, de même une simple parole peut
produire la maladie et la mort.

N° 22. Graine de coton enduite de cire noire, représente la folie
furieuse dont le propriétaire d'un objet volé a menacé ceux qui le
voleraient.

N° 23. Perle bleue ramassée sur un cadavre, indique que le
malade ne se relèvera pas de sa maladie, il mourra.

N° 24. Grains de ricin dont on n'a pas tiré l'huile, signifient que
le malade, s'il ne meurt pas, ne sera plus bon à rien.

Cette liste nous donne un premier aperçu de la signification de
ce genre d'objets et de leur symbolisme. Nous les comprendrons
mieux encore grâce aux listes d'autres jeux plus complets ; mais
nous ne voulons pas manquer dès maintenant de signaler la
présence dans ce jeu de pièces provenant d'autres régions. Ainsi le
N° 3, statuette de femme, nous semble bien être, ainsi que le N° 4,

un apport du panier tyivokwe que nous étudierons plus loin. Le
dernier qui est en réalité le « tyikusa » des Tyivokwe, c'est-à-dire
la divinité ou l'esprit bienfaisant par excellence, est devenu ici un
esprit malfaisant, un « kanganzi » ou un « tyilulu ». Ces deux
pièces sont certainement l'œuvre d'un sculpteur tyivokwe.

Le panier de devin nyemba (« tyimpa tya ngombo »).

Nous avons recueilli à Katyila, capitale des Nyembas, un panier
pour lequel nous avons noté sur place phonétiquement les
explications concernant chaque pièce. Le récipient est une calebasse
d'un diamètre de 16 cm. et d'une hauteur de 6,5 cm. Le bord est
rentrant, continuant le profil extérieur du bol, surmonté de trois
rangs d'une vannerie grossière, mais solide. Dans sa partie la
plus large, le bol est entouré d'une ceinture tressée, simple ornement

ou protection contre les chocs. La couleur est d'un beau noir
rougeâtre, tandis que la vannerie est restée plus claire.

Un morceau de peau à poils bruns recouvre le panier et son
contenu. Vingt pièces composent l'inventaire du contenu, objets fort
divers dont nous allons donner les explications grâce aux lumières
du R. P. Bourqui.

Tout d'abord, deux ingrédients qui servent à préparer le panier
avant chaque cérémonie de divination. C'est un morceau d'argile
blanche ou de kaolin, « inpemba », puis une masse rouge, « in-



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 53

kula », poudre rouge tirée des branches sèches du « mukula » (en
portugais : chora sangue qui pleure du sang). Ces deux matières
servent à frotter le bord du panier afin de faire venir les esprits.
Quant aux pièces elles-mêmes, « zimpelo », celles qui jouent les
rôles d'acteurs pendant la consultation, elles sont au nombre de

vingt. En voici la liste avec leur nom en langue nyemba.
1° Griffe de hibou «tyinkungulu». (Ng.tyinkunkulu), hibou,

chouette ; sous-entendu : lyala tya tynkungulu griffe de hibou.
Cette pièce dénoncera l'adultère, ou des rapports contre nature
entre femmes, etc. (lyala tya ndumba — griffe de lion, signifiera
une maladie d'enfant, un lihamba, plur. mahamba, maladie
superstitieuse venant des « vakulu », mânes des morts, pour les femmes
seulement mais retombant sur les bébés).

2° Figurine sculptée représentant la moitié inférieure d'un corps
humain entouré d'un lien « vandyamba na ngeve » l'éléphant
et l'hippopotame. Quand naissent des jumeaux, un garçon et une
fille, on appelle le garçon Ndyamba et la fille Ngeve. — Applications

diverses au gré du devin, pour remèdes à donner, etc. —
Lorsque celte figure se montre les jambes en l'air, il faut entourer
la personne malade d'un pagne.

3° « Tyumbakano » morceau de piquant de porc-épic. Du
verbe kuumbakano ku ndumba : ensorcellement On lui a jeté un
sort pour qu'il soit mangé par le lion en forêt.

4° Patte de lièvre « ityalo » (nyemba), « kalumba » (Ng.) ;

ceux qui volent le maïs dans les « vipundo » (cases-abris dans les
champs) sont censés avoir fait le sortilège du lièvre : vumbanda
viva kalumba, comme s'ils se changeaient en lièvres pour pouvoir
mieux voler sans être pris. U en est de même pour le vol de ruches
d'abeilles.

5° Os de zèbre « ongolo » (tyitsiha tya ngolo), favorise la
chasse. Parfois c'est une petite corne de mbambi, sorte de petite
antilope.

6° Poupée -s- «. tyilolo », kuloloka être faible, fatigué, amaigri,

dépéri. Sert à deviner ce qui, ou celui qui, a donné la maladie.
7° Patte d'aigle « ngonga », aigle qui est la terreur du petit

gibier. Révèle la maladie tyikenye, hemorrhagic chez la femme
enceinte.

8° Fruit de palmier « limumu », « muto » impureté légale
(ali na muto il, elle, a une impureté légale), il faut s'en faire
relever par le médecin, tyimbanda.

9° Mortier à farine « tyini ». Signifie femme qui pile.
10° Deux fèves noires à cupule orange « wanga ». Signifie

poison
11° Feuille de mica signifie larmes.



54 Acta Trop. Ill, 1, 1946 — Ethnographie

Lorsque ces trois derniers objets sortent ensemble, cela veut
dire que le patient a été empoisonné.

12° Dents réunies par de la cire, indiquent la maladie tyilepete,
c'est-à-dire : les dents tombent.

13° Mâchoire de kapu « lumbange Iwa ka vakapu » (petite
antilope) ; personnifié avec le préfixe va des personnes, pour zi-
kapu, car ici il s'agit d'agents ayant une influence sur les
personnes. Dans les cas de femmes et d'enfants.

14° Balle de fusil tyikula. Celte balle date de la guerre avec
les Kwanyama. Venant à la surface, celte pièce indique que
l'homme qui consulte ne doit pas aller à la guerre, il serait
sûrement tué. Dans un autre sens, tyikula signifie impureté légale de
la nubililé ; kusaka tyikula (kusaka vikula) — enlever cette
impureté due aux premières règles de la jeune fille. — Chez les
devins nganguela, la balle indique que la mort a été causée par la
fièvre (trop de chaleur).

15° « Vimeke » (zimeke, Ng.), fruit de l'arbre Mumeke dont on
tire de l'huile. La maladie révélée par ces objets s'appelle kayen-
dye : règles trop abondantes, hémorrhagie.

16" « Mimala » —-¦ grande fève rouge à bord noir, indique la
maladie appelée Kampundya

17° « Mutumbu », pièce oblongue en cire noire dans laquelle
sont enfoncées des fèves jaunes. Du verbe tutumbuka, arriver
soudainement (une guerre, des voyageurs), d'où accouchement
prématuré, difficile. Intumba la première née, celle qui a débouché
la première ; aussi nom de femme. Mutumba iva ngonde marque,
signe, avertissement « du mois » pour les femmes. (N. B. — Les
Vanyemba sont forts pour tout ce qui touche aux misères éprouvées

par les femmes.)
18° « Vanganzi » « vangandzi » -~ hommes masqués,

indiqués par la perle avec panache. (Les vangandzi, ou tungandzi des

Nganguélas, sont la terreur des femmes, qui doivent croire que ce
sont des bêtes de la forêt, elles doivent fuir à leur approche, car
ils les battraient. Mais il s'agit plus probablement de zingandzi,
poissons de la rivière, que les femmes ne doivent pas manger
[poisson ngandzi].) Mahamba, plur. de lihamba, maladie
superstitieuse, produite par la présence du poisson ngandzi venu de
la rivière Lihamba lia ngandzi lya mu ndonga. Une femme
enceinte mangeant un de ces poissons éprouvera naturellement
une indisposition qui peut être grave : l'avortement. — Lihamba
est aussi une maladie du bébé (superstitieuse) qui se guérit par des
danses.

19° « Tyisingo » ; cet objet consiste en un entrelac de brindilles
végétales formant trois lobes. Le nom que nous donnons ici est



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 55

celui que donne H. Baumann (Lunda) pour les Tyivokwe. Il se
retrouve dans trois de nos paniers et semble être ici un emprunt aux
Tyivokwe. La signification est l'approche d'une maladie. 11 s'agit
aussi d'une amulette portée au bras (même source).

20° « Tangua », rodelle de cuir double à quatre caoris cousus
en croix. Cette pièce dans les paniers tyivokwe est la plus importante

et représente le soleil, elle est donc de bon augure. Nous ne
connaissons cependant pas la signification nyemba.

L'énumération de ces pièces du jeu et de leur signification laisse
voir une certaine incohérence et, s'il y a une préoccupation, c'est
celle de révéler des maladies. Le R. P. Bourqui, dont nous avons
jusqu'ici suivi les indications, nous dit encore au sujet des ques-
lions posées : « On veut ordinairement savoir la raison de telle
maladie, sa cause, ce qu'il y a à faire, qui l'a envoyée surtout De
même pour une mort survenue : qui l'a provoquée Lui a-t-on
donné du « wanga », du poison — Ou bien, quelle esl la cause
de telle ou telle calamité publique — Pourquoi est-elle tombée
sur le pays — Ou bien, qu'en est-il de tel disparu De tel grand
voyage — Reviendra-t-il — Etc., etc.

Les trois expressions : visako, tyikula, muta, reviennent
constamment dans l'existence des Noirs. Visako vinamuli le sortilège

l'a mangé (c.-à-d. : tué). — Kulisaka visako enlever le
mauvais sort. — Ali na visako on l'a ensorcelé. — Muto
impureté légale provenant de diverses causes : des premières règles
de la jeune fille pubère ; de l'attouchement d'une femme qui a son
mois ; de l'attouchement d'un mort ou des pieux de sa case. —
Celui qui a le « muto » doit sortir du chemin s'il rencontre une
personne, pour ne pas contaminer le passant. Une femme dans ce cas
tiendra à la main une petite corbeille, signe conventionnel du
» muto ». — « Visisi » maléfices dans une corne, qu'on plantera
la nuit aux abords d'une case ou dans un champ. — « Kususuma »

enlever le maléfice du corps, par un tour de main du tyim-
banda, du médecin.

Voici des paroles de guérisseur : « Tyisako tyiye ku Ndambi pa
Kalunga ; wanga humbu — Zinkunku, humbu — Tyisongo
humbu — Mukwa Wanga atse » (Que le mauvais sort aille chez
Dieu : le poison dehors — L'esprit dehors — Les imprécations
dehors — La courbature dehors — Que l'individu au poison
meure ») — Ces quelques phrases nous indiquent mieux que de

longs discours le « climat » dans lequel vivent les Noirs et elles
nous permettent de concevoir qu'au fond les moyens qu'ils
emploient pour combattre les maux auxquels ils sont soumis sont
parfaitement logiques et souvent fort bien imaginés. « De même que
les Blancs lisent dans les livres, nos devins lisent et le passé et
l'avenir. » (La tribu Vanyanéka, Mission Rohan-Chabot, 1938.)



56 Acta Trop. Ill, 1, 1946 — Ethnographie

Panier de devin tyivokwe (Coll. Ed. Berger, Rhodésie Nord ;

cat. III. C. 7371) (Pl. IX).

Dans les forêts de la plaine du Zambèse, en Rhodésie du Nord,
habitent divers peuples dont une partie sont immigrés de la région
Ouest, c.-à-d. : de la Lunda. On les nomme dans le pays les Ma-
Wiko et il n'est pas rare de trouver sur des étiquettes de musées
cette indication à titre de nom de tribu A vrai dire, ce nom
indique « ceux de l'Ouest » et englobe des individus de tribus diverses.
Cependant il en est qui appartiennent à ce peuple extrêmement
industrieux et artiste des Tyivokwe (Tyokwe, Batchok, etc.). Ils
peuplent en réalité une partie de la Lunda angolaise et des régions
circonvoisines. Sous forme de nomades, de petits groupes de ce

peuple se trouvent un peu partout en Angola, où ils s'établissent
pour deux ou trois ans dans une région et continuent ensuite leurs
voyages.

M. Ed. Berger a eu la chance de trouver un de ces groupes en
Rhodésie Nord et chez celui-ci un vieux devin qui lui a procuré un
panier remarquable et des renseignements précieux. C'est ce panier
que nous décrivons ci-après.

Le récipient est formé d'une demi-calebasse surmontée d'une
bordure verticale de vannerie, formée, dans le bas, d'une bande
en palissade, au-dessus de laquelle se trouvent quatre rangs de
tressage en chevrons sur cercles de bois. La calebasse du fond
présente des fentes habilement raccommodées. Le diamètre est de
22,5 cm., la hauteur mesure 9,5 cm. La paline, très belle, est d'un
brun chaud. Une peau brune recouvre les pièces qui sont au nombre
de 205. En réalité il y avait trois peaux de grandeur différente : la
plus petite, noire, avec des rayes blanches, était une peau de « kan-
gomba » dans la langue des Macibokwe (il s'agit d'une peau de

zorille). La moyenne ressemblait à celle d'une petite antilope et se

nommait « mukonda » ; son poil est d'un beige foncé. La plus
grande, qui est celle qui est conservée, se nomme « lyitoto »,
ressemble à celle d'une loutre. Mon correspondant me dit encore que :

« Le nombre de peaux est variable. Aucun sens magique ne leur
est accordé, paraît-il. Elles servent seulement à protéger les
figurines. Lorsque le devin est au travail, il étend ces peaux devant lui
afin que les figurines qui tomberaient pendant la cérémonie, ne
puissent toucher terre. U se peut fort bien qu'au début ces peaux
aient eu leur signification ; je le croirais volontiers, même si les
devins semblent l'avoir oublié. Il faut éviter autant que possible
aux figurines un contact avec la terre, royaume des morts. »

Le hochet « zwitangu » (H. Baumann : « tyivumina », « lu-
sanga ») est celui qui est composé du fruit globuleux d'un palmier



Delachaux, Méthodes et instruments de divination ciî Angola 57

et d'un manche de bois qui le traverse de part en part. La coque
du fruit est percée de trous et contient de petites pierres ou des

fèves. Il est entouré d'une collerette de poils provenant de la queue
d'un bœuf sacrifié aux ancêtres. Le devin emploie cette sorte de

hochets pendant la cérémonie pour rythmer les chants de l'assemblée.

Ils servent aussi à exciter le devin lorsqu'il danse avant de
« lire » dans son panier. Tous les devins l'utilisent, ceux qui
devinent avec des hachettes ou des cornes, aussi bien que les vrais
grands devins travaillant avec le panier d'osselets ou de figurines
divinatoires.

« Quant aux objets contenus dans le panier, nous pouvons les
classer artificiellement en catégories diverses, suivant leur provenance

: figurines sculptées, ossements, becs d'oiseaux, fruits, objets
de verre, pierres, métal, etc. ; mais cela ne nous avance en rien au
point de vue de leur compréhension. Distinguons cependant deux
groupes. Le premier sera celui des figurines ou objets dont la
signification est connue de tout le monde, ou du moins de tous les
devins qui ont reçu une initiation semblable. Le second groupe
comprendra, par contre, les objets les plus divers dont la
signification est personnelle au devin possesseur du panier. Il y a dans
ce cas une idée de cause à effet, résultat d'une observation ou
d'une interprétation personnelle. Exemple : Le devin rencontre un
jour un caméléon creusant un trou par terre. U porte enroulé dans
sa queue un petit morceau de bois. Le fait est extraordinaire, car
jamais les caméléons portent quelque chose. Le devin prend ce

morceau de bois. Un ou deux jours après, quelqu'un meurt dans
son village. Le caméléon doit donc y être pour quelque chose

Lorsqu'il creusait le sol, c'est qu'il s'apprêtait à enterrer son morceau

de bois. Dans le panier, ce morceau de bois deviendra symbole

de mort » (Ed. Berger).
Dans beaucoup de cas, la partie est prise pour le tout, comme

cela est général en magie. Souvent celte partie, ou ce détail, est

caractéristique et laisse reconnaître facilement l'ensemble ; mais
dans d'autres cas, il faut être averti pour savoir de quoi il s'agit.
Ainsi nous trouvons fréquemment des sabots d'antilopes — dans
le panier qui nous occupe il y en a une vingtaine — dont nous
serions embarrassé de dire le nom, tandis que le devin tyivokwe
saura à première vue en distinguer l'espèce. Il en va de même des

becs d'oiseaux ou des dents de serpents ou encore des plaques
osseuses de poissons ou de reptiles. 11 y a enfin les petits paquets de

médecines emballés dans des chiffons ou les petits fagots de

simples que seul le devin peut connaître.
Les figurines sculptées, par contre, sont des images explicites

dont le sens saute aux yeux, comme c'est le cas chez nous pour



58 Ada Trop. 111. 1, 1946 — Ethnographie

les cartes à jouer. A force d'être recopiées, il en est qui ont même
subi des simplifications telles qu'elles sont devenues de véritables
symboles comme les lettres de nos alphabets ; nous en donnerons
des exemples plus loin. La signification de ces pièces est constante,
au dire du devin consulté par M. Berger. Ce sens est précis, sans
changement possible pour certaines pièces. Celle qui indique une
femme, restera la femme. Par contre, d'autres figurines, tout en
gardant leur spécificité, varieront dans une certaine mesure par
rapport à leur entourage ; c.-à-d. : dans la mesure ou leur entourage

fortuit, pendant le jeu, en influencera le sens. C'est là que le
devin montrera sa sagacité et sa puissance d'interprétation. Ainsi,
la figurine représentant le client ou la personne pour laquelle la
consultation se fait, ne change pas de sens ; elle restera le patient,
mais si elle vient à la surface du jeu « debout », ce sera bon signe,
cela indique la santé. Si elle est couchée, cela indiquera la maladie
et cette maladie sera plus ou moins grave suivant d'autres objets
à proximité. Si elle arrive la tête en bas, malheur à elle, c'est la
mort ou guère mieux Cela n'indiquera encore que la maladie ou
la mort dans un sens général. Une fois ce résultat obtenu, il faudra
rechercher plus loin. Que de nuances possibles entre les cas
extrêmes, modifiés en bien ou en mal par cinquante ou cent autres
pièces susceptibles d'influencer le jeu. Les combinaisons sont
innombrables et mettent la mémoire du devin et son intelligence à

forte épreuve.
Nous donnons ci-dessous la liste des principales pièces de ce

panier. La planche IX reproduit quelques-unes des plus
caractéristiques de ces figurines ; mais nous renvoyons aussi aux figures
semblables trouvées dans nos paniers et qui sont reproduiles stilles

autres planches.
1° Disque de cuir avec caoris (M. Berger ne donne pas le nom

de cette pièce ; Jaspert : « suku » Dieu ; H. Baumann : « tu-
pele », pièce principale du panier, qui fait partie d'une amulette à

quatre personnages dont nous parlerons plus loin). Cette pièce doit
figurer dans tout panier de devin, étant symbole de la vie et du
bonheur. Il est toujours soigneusement découpé sur le front d'un
bœuf sacrifié aux ancêtres. Dans le panier nyemba décrit plus haut,
cette pièce figure sous le nom « tangua » soleil. — Pl. I. 1-4.

2° « Mpwebo » femme. Même sans les seins, cette figure
représente une femme. S'il arrive que celte pièce vienne se placer en
avant du panier, elle indiquera, si elle est debout, qu'il y a possibilité

de vie. Si les pieds sont en l'air, la mort est inévitable. Si elle
est couchée, cela indique la maladie dans un sens général (E.
Berger). — Pl. IX. 3.

3° « Ndumba ya munii » fantôme. Lorsque cette figure vient



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 59

se placer sur une autre à l'avant du panier, elle indiquera que le
maléfice est dû à un fantôme. Le bras droit est relevé et la main
est à la hauteur de l'estomac, le bras gauche est pendant. —
Pl.II. 1 et 2.

4° « Likisi » masque. Le client, qu'il s'en souvienne ou non, a

rêvé d'un masque qui lui coupait la gorge. Son malheur vient de
là ; la mort le guette. Cette figurine porte une main à la hauteur du
menton. — PL II. 3.

5° « Nyamuso » vierge. Geste de la pleureuse qui lève les deux
bras ; les deux mains tiennent la tête, signe de tristesse et
d'angoisse. La consultante pleurera son fiancé. Les raies sur le bas-
ventre sont des scarifications faites dans un but erotique. —
Pl. VIII. — Pl. II. 6, 7 et 8.

6° « Kanenga » femme qui pleure. Même signification que la
précédente sauf qu'il s'agira de son mari. Cette pièce est figurée
tantôt avec l'enfant sur le dos, tantôt sans enfant. — Pl. II. 9 et

10, 12.
7° « Tyibenzi » penseur (H. Baumann : « kalamba »

ancêtre). Avec le N° 1, cette pièce est la plus précieuse du panier.
Elle révèle la vie cachée des personnages importants. Pensée, force,
jeunesse, voilà ce que représente le jeune homme assis et ce qu'il
révèle aussi dans le panier. La coiffure en pain de sucre esl celle
des jeunes gens de ce peuple. « Njombi », autre nom dont nous ne
connaissons pas la signification (ces renseignements nous sont
donnés par M. Ed. Berger). — Nous trouvons fréquemment cette
figure portée comme amulette, représentant soit une femme, soit
un homme. C'est une des figures donnant lieu aux plus étranges
stylisations et la répartition géographique en serait intéressante à

établir. — Pl. IX. 2. — Pl. III. 1-11.
8° « Limphelo » coït. Cette figurine révèle l'adultère et dévoile

les maladies vénériennes tout en indiquant la cause suivant la position

par rapport à d'autres pièces. Elle prouve aussi l'infidélité
de l'homme ou de la femme, cause des malheurs dont se plaignent
les clients (E. Berger) — La variété d'interprétations plastiques
de cette figure est considérable, tantôt plus explicite, tantôt plus
discrète, de sorte que sa lecture peut prêter à quelque confusion.
Ainsi Hambly, parlant du jeu mbundu, dit : « Deux figures, mâle
et femelle, chuchottent ensemble, indiquant que mari et femme
forment le plan d'empoisonner quelqu'un. » — H. Baumann :

« Yokoi » (« pwo ni lunga ») coït ; indique que le demandeur
peut s'attendre à un accroissement de sa famille, c.-à-d. : qu'il
aura des enfants. (Près de la Lunda le même auteur a trouvé le
nom de « mbanda likunyi ».) Nous avons inscrit le terme < pwo
ne lunga », indiqué par les Tyivokwe rencontrés dans le Sud-Ouest



60 Ada Trop. Ill, 1, 1946 - Ethnographie

angolais. — Il s'agit dans ce cas aussi d'une amulette très répandue

et populaire, charme de fécondité et de prospérité, c.-à-d. : le
porte-bonheur par excellence — Pl. IX. 6. — PI. IY. 1-12.

9° « Sitangu » — miracle. Cette figurine représenterait une
chose extraordinaire, miraculeuse, incompréhensible, surnaturelle.
Dans le panier elle révélera donc une chose qui tient du miracle
dans un sens bon ou mauvais (E. Berger) — Cette pièce présente
une variété de formes dont un des extrêmes est un double personnage

enchevêtré de telle sorte que les bras de l'un forment les
jambes de l'autre. Tantôt les deux figures regardent du même côté,
comme celles de nos cartes à jouer ; tantôt elles sont tournées en
sens contraire. L'autre extrême se compose d'un petit corps ovoïde
central, avec, à chaque bout, une paire de jambes opposées et orientées

en sens contraire. Parfois, sur chacune des faces est gravé un
visage — Pl. IX. 5. — Pl. VIL 1-6.

10° « Kahati » médecine. Cette figurine représentant une
double cuiller de bois, semble être construite sur le même principe
que la pièce précédente. Cependant les renseignements contredisent
cette dernière assertion et la ressemblance ne serait que fortuite
Cet objet est une réduction d'un original qui se porte en guise
de remède sous le bras et le fait d'être double aurait l'avantage
qu'en se déplaçant il y aura toujours un des côtés du remède sulla

peau. Outre que ce résultat pourrait être obtenu par d'autres
moyens, nous ne connaissons pas d'exemplaire de l'original ni
dans la littérature, ni dans les collections. D'autre pari, ces deux
derniers objets sont très souvent associés dans les amulettes que
portent les femmes pour être fécondes. Quoiqu'il en soit, cette
double cuiller serait un remède contre les rhumatismes et, dans le
panier, elle révèle des affections rhumatismales. Suivant sa position

par rapport à d'autres figurines, elle indique la plus ou moins
longue durée du mal (E. Berger). — PI. VII. 8 et 9.

11° « Likutu » pénis. Tantôt représenté au naturel, ou figuré
par un petit bâton à peine reconnaissable, cette pièce révèle les
maladies vénériennes et certains effets de la syphilis chez les
hommes, en particulier la perte du membre (E. Berger). — (H.
Baumann : « lukutu ».) — Pl. IV. 13.

12° « Lizimo » =-. femme enceinte. Révèle des adultères et prédit

les naissances futures (E. Berger). — Pl. IX. 8. — PI. VII. 11

et 12.
13° « Tyimpundu » décapité, signifie que l'homme disparu

dont on demande des nouvelles, a été tué par des sorciers qui ont
pris sa tête pour faire des médecines. — Pl. IX. 10. — Pl. X. 9, 10

et 11.
14° « Mikana » les quatre sur le chemin. Cette désignation



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 61

est de H. Baumann, qui donne la signification suivante : Le demandeur

apprend qu'il doit chercher l'ensorceleur en dehors du
village, au cours d'un long voyage. — Il semble que cette pièce existe
en deux variantes dont l'une est celle que Baumann figure et dans
laquelle les deux hommes du centre sont vus de face, tandis que
les deux externes sont de profil ; il s'agit de quatre personnages
causant à un carrefour de chemins. La variante que nous possédons

en plusieurs exemplaires est composée de trois, quatre ou
cinq personnages, tous de profil et dirigés du même côté et
représentant une colonne de marche ou file de voyageurs, ou encore
de porteurs. Dans certains paniers, cette figurine est représentée
par une sorte de peigne à quatre dents grossièrement taillées. Il
s'agit ici de l'extrême simplification, vrai hiéroglyphe, reconnais-
sablé grâce à ce que nous possédons tous les échelons de cette
évolution. — Baumann fait à ce sujet la même remarque. — Pl. V.
1-8.

15° « Ngoma » grand tambour cylindrique. Il indique que le
client doit avoir recours à un médecin qui le guérira en faisant
battre le grand tambour, événement donnant souvent lieu à des

réjouissances et des beuveries. Ces tambours servent aussi dans les
cérémonies d'exorcismes des gens possédés par un esprit (E. Berger)

— Pl. IX. 12. — Pl. VIII. 14.
16° « Mukupele » tambour royal, double. Même signification

que le précédent, mais concerne des hauts personnages. Prévoit
ou révèle les maladies des personnes de la cour et indique leur
issue. — Pl. VIII. 13.

17° « Tyini » mortier à piler la farine. Le client se guérira
s'il se procure une certaine médecine appelée «bakoba » qui se

prépare toujours à l'aide d'un mortier (E. Berger). — Pl. VIII. 18.
18" « Usuwa » calebasse en forme de bouteille. Si le client

souffre et se sent poursuivi par l'infortune, c'est qu'il a négligé tel

ou tel ancêtre. Il n'apaisera celui-ci qu'en lui offrant un sacrifice,
généralement un bœuf, dûment arrosé. Fête en perspective au
cours de laquelle la bière coulera des calebasses (E. Berger). —
Pl. VIII. 8.

19" « Musawa » chevet (oreiller). Indique le sommeil ; la
maladie est entrée pendant le sommeil. Inutile qu'il en cherche la
cause dans la malveillance de son entourage ; il doit en accuser
un mauvais esprit ou un fantôme. — Pl. VIII. 19 et 21.

20° « Mbinga » sifflet de bois triangulaire (employé par les
élèves d'un camp d'initiation). Le client doit chercher la cause de

ses maux dans des entretiens par trop animés qu'il a eus peu de

temps auparavant avec un groupe de personnes. Il a trop parlé —
Pl. VIII. 17.



62 Ada Trop. 111. 1, 1946 — Ethnographie

21° « Kalialia » violon à trois cordes. Cet instrument est spécial

aux Vatyivokwe et ressemble à un instrument des Indes.
E. Berger figure à côté de cette explication un arc musical qui est

connu sous un autre nom. Il doit y avoir confusion. Voici la
signification de cette pièce : Le client a été victime d'un sorcier qui lui
a « lancé une médecine » (kunupa mulyani), c.-à-d. jeté un sort au
cours d'une cérémonie au cours de laquelle ils employent justement

de semblables instruments de musique donnant à la médecine

le pouvoir d'agir à distance. Il devra songer à se faire exorciser

(E. Berger).
22° « (Ngandu) » os de crocodile. Cette pièce a deux sens :

elle indique d'abord ce que le crocodile signifie généralement chez
tous les devins, c'est que telle personne est morte de mort naturelle
et qu'elle n'a pas été victime d'un maléfice. —- Ou bien, au
contraire, elle indique par sa position, que la mort est causée par un
sorcier qui s'est servi comme poison de la cervelle de ce reptile.
(Test probablement pourquoi on se sert justement comme symbole
de cet animal de l'os qui recouvre le cerveau plutôt que de

n'importe quelle autre partie du corps (E. Berger). — Un jeu de
divination des Vandao (Moçambique) est composé des mêmes écailles
osseuses — D'autre part, les Tyokwe rencontrés au cours de notre
voyage portaient fréquemment un crocodile en tatouage scarifié
sur le'ventre. — Nous trouvons également cet animal parmi les

figurines sculptées. — Pl. VIII. 3.

23° Pirogue, sorte de navette en os. Cette pièce se trouve dans
divers paniers. Elle est citée par Hambly pour les Ovimbundou.
Elle semble avoir un sens dangereux, ce qui n'aurait rien d'étonnant

pour un peuple terrien qui semble craindre l'eau La pirogue
située derrière la pièce N" 7 (tyibenzi) annonce la mort inévitable,
tandis (pie si elle se trouve devant elle, il reste une possibilité de
salut — Pour Hambly, elle indique la noyade. — Pl. IX. 15.

Sur les 205 pièces du panier, nous ne pouvons donner l'explication

(pie de 23 pièces : mais c'est là déjà un résultat qui complète
celui d'autres auteurs, les corroborent ou indiquent des interpretations

variées.
Une particularité des pièces de ce panier consiste dans le fait

(jue, sauf les sculptures, elles sont toutes enrobées dans une sorte
de pâte brune à l'aspect pustuleux qui en recouvre à peu près toute
la surface, à les rendre méconnaissables. C'est là certainement voulu,

protection magique des pièces elles-mêmes ou camouflage pour
rendre les objets moins lisibles aux yeux des profanes.

Remarquons encore la qualité artistique des deux pièces, le
¦ tyibenzi » et la femme portant le panier dans le dos au moyen
du bandeau frontal. — Pl. IX. 2 et 4.



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 63

#
m

II^&L 4 smmm v/r&'r,

mm^
imuilwW

10

12

13

\A

Planche I.
I Disque de cuir portant 4 boutons de porcelaine cousus (deux autres sont tombés). (Cat.III c.
6710.) Diam. 5,2 cm. 2 Disque de cuir double portant 4 caoris cousus (du panier 1). Diam. 5 cm.
'.Ì Disque de cuir portant 3 caoris cousus. (Cat. JII c. 6711). Diam. 4,8 cm. 4 Disque de cuir
portant un caori et deux boutons cousus {du panier K.) (III c 6283.) Diam. 4 cm. 5 Disque de
fuir de Zèbre (du panier B). Diam. 6 cm. 6 Disque de cuir enduit de rouge (panier K/6283).
Dîam. 5 cm. 7 Ombilic de panier, petit disque de 3 cm. (panier A). H Disque de calebasse à

protubérances rugueuses. Diam. 3,8 cm. (Panier J). ï) Disque de libres végétales enchevêtrées.
Diam. 2,5 cm. (Panier E). 10 Tressage trilobé. Diam. 3,8 cm. (Panier A). 11 Objet formé de
4 disques de calebasse percés et enfilés à un bout de cordelette nouée aux deux bouts. Dîam.
des disques 2,4 cm. (Panier E). 12 Tyikusa, bois sculpté, percé d'un trou ; a fait partie d'une
amulette. (Cat. III c. 6251.) H. 9 cm. 1U Tyikusa, bois sculpté. Haut. 12,5 cm. (Cat. Ill c. 6253.)
14 «Croix du Katanga», figurant un lingot de cuivre. Découpé en métal blanc et enduit de cire



G4 Ada Trop. Ill, 1, 1946 — Ethnographie

"sns^

O

12IO

Planche II.
1 Figurine en bois sculpté, probablement un «likishi», ou masque, haut. 8,3 cm. (III c. 6236)
0, Id. Masque, «likishi», haut. 7 cm. (III c. 6240). li Id. Masque, «likishi», haut. 11 cm. (III c.
6263). 4 Id. Masque, «likishi», haut. 5,3 cm. (III c. 6239). 5 Personnage, bois sculpté, haut.
8,3 cm. (III c. 6242). 6 Pleureuse, «kanenga». haut. 8,8 cm. (III c. 6243). 7 Pleureuse, «kanenga«,

haut. 7,6 cm. (III c. 6248). 8 Pleureuse, «kanenga», haut. 7.5 cm. (III c. 3904). 0 Pleureuse,
«kanenga», avec son enfant dans le dos, haut. 7 cm. (III c. 6244). 10 Pleureuse, «kanenga»,
avec son enfant, haut. 9,5 cm. (III c. 6245). 11 Masque, «likishi», haut. 4,8 cm. (du panier D).

12 Pleureuse, «kanenga», haut. 6 cm. (du panier D).



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 65

IV

as

M
35

10*\I1**

Planche 111.

1 Personnage accroupi, III c. 6227 (la détail). 3 Personnage accroupi, panier B. li Personnage
accroupi, III c. 6233. 4 Personnage accroupi, III c. 6229. 5 Personnage accroupi, III c. 3902.
0 Personnage accroupi, III c. 6225 (détail). 7 Personnage accroupi, III c. 6232. 8 Personnage
accroupi (femme), III c. 6235 (détail). 9 Personnage accroupi, fig. isolée. 10 Personnage ac¬

croupi, III c. 6226 (détail). It Personnage accroupi, III c. 6228.

Acta Tropica III, 1, 1946



66 Ada Trop. Ill, 1, 1946 — Ethnographie

10

12

:,# 13

Planche IV,

1 Personnages enlacés, III c. 6297. 2 Personnages enlacés, III c. 6299. 3 Personnages enlacés,
III c. 6292. 4 Personnages enlacés, III c. 6295. 5 Personnages enlacés, III c. 7402. 6 Personnages

enlacés, III c. 6291. *7 Personnages enlacés, III c. 6296. 8 Personnages enlacés, Panier E.
9 Personnages enlacés, III c. 6300. 10 Personnages enlacés, homme et femme; à comparer
avec la figure 11 dans : L, Kiersmeier, Centres de style de la sculpture nègre africaine, vol. III,
Congo Belge, représentant un appuie-tête baluba. — III c. 6288. 11 Personnages enlacés,

III c. 6294. 12 Personnages enlacés, III c. 6293. 13 Penis, III c. 6274.



Delachaux. Méthodes et instruments de divination en Angola 67

1 2

-*

Batti

IO

Planche V.

1 Colonne de marche, porteurs, 4 personnages. III c. 6220. 2 Colonne de marche, 3 personnages,

jambes usées, III c. 6222. 3 Colonne de marche, 4 personnages sans jambes, III c. 6223.
4 Colonne de marche, 4 personnages, 3 ont perdu les jambes, III c. 6223. 5 Colonne de marche,
très stylisée, ainsi que les suivantes, panier E. 6 Colonne de marche, III c. 6224. 7 Colonne
de marche, panier D. 8 Colonne de marche, panier A. 9 Personnage à la tête coupée, panier D-

10 Personnage à la tête coupée, III c. 6269. 11 Personnage à la tête coupée, panier A.

5*



58 Ada Trop. Ill, 1, 1946 — Ethnographie

0

10

12

14
13

Planche VI.

1 Personnage avec caori sur la tête; panier F. 2 Personnage avec bouton blanc sur la tête;
panier K. 3 Personnage avec caori sur la tête; panier K. 4 Personnage accroupi avec caori;
panier K. 5 Deux personnages liés; panier B. (i Deux personnages liés, très frustes ; panier J.
7 Personnage ou momie : panier J. 8 Femme, très finement sculptée, aux jambes liées par
un fil de laiton. Elle figurait probablement au bout d'un bâton ou d'un manche : panier E.
9 Figurine de femme enceinte ; panier K. 10 Femme accroupie; III c. 6275. 11 Petit
personnage avec collier; panier E. 12 Femme portant son enfant dans le dos: panier H.
13 Femme à gros collier : panier D. 14 Personnage au geste de P« accroupi » et jambes

allongées ; panier K.



Delachaux. Méthodes et instruments de divination en Angola 69

i i ,'

ipiT-l

'11

a

10

12

Planche VIL
1 Personnage double, les bras de l'un formant les jambes de l'autre; panier D. 2 Pièce que
nous supposons dérivée de ce prototype et dont la simplification se poursuit au travers les Nos
suivants. -¦ Panier A. 3 Pièce réduite à un «ventre» et deux paires de jambes; III c. 6277.
4 Pièce où le «ventre» porte de chaque côté un visage ; les jambes sont par erreur tournées
du même côté ; amulette, III c. 6217. 5 Pièce conforme à celles que l'on trouve le plus
souvent. 6 Pièce semblable, taillée dans un cylindre de bois et présentant le caractère d'une
technique de série ; amulette, III c. 6216. 7 Pièce dans laquelle l'idée primitive est peu
apparente, tout en conservant les éléments : bras, jambes, ventre ; amulette, III c. 6206. 8 Cuiller
double construite sur le même principe que les pièces précédentes; III c. 6278. 9 Cuiller;
amulette, III c. 6216. 10 Personnage avec chapeau, panier E. 11 Femme enceinte; panier E,

12 Femme enceinte; III c. 6264.



70 Acta Trop. Ill, 1, 1946 — Ethnographie

10

12
16

Di VT Wr
'ipm 7

13

15w3c o ° *«
« e ©e

D e © e 'ft c
p eo © © e
6 e o oee

19a 14

22
20 21LS o e c

Mm 18

Planche Vili,
1 Animal ; III c. 6261. 2 Animal ; III c. 6262. 3 Crocodile; panier D. 4 Animal ;
5 Crocodile; III c. 6260. 6 et 6a Animal, rattel ?; panier E. 7 Personnage enchaîné ; panier K.
8 Gourde, bois sculpté; panier A. 9 Fusil, bois et métal; III c. 6712. 10 Fusil, bois et métal;
panier E. 11 Croissant (lune?), calebasse; panier C. 12 Mortier, bois sculpté: panier A.
13 Tambour royal, double; panieri). 14 Tambour, «ISgoma» : panier D. 15 Grand tambour :

panier C. 16 Instrument de musique, nervure de feuille de palmier avec dents sculptées, sur
lesquelles on frotte un bâton; panier C. 17 Sifflet dont se servent les jeunes gens dans les
camps d'initiation. 18 Mortier, bois sculpté. 19 Petite pièce à section rectangulaire,
probablement tabouret; panier C. 20 Petite pièce de calebasse représentant probablement un jeu:

panier F. 21 Appuie-tète ; panier A. 22 Jeu, sorte de tric-trac: panier F.



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 71

Y
s»

t 0

12

13

14
10

16

15

Planche IX.

Quelques pièces du panier N (III c. 737)). Voir page 15.

1 Personnage très allongé, représentant un individu mort pendant un voyage. 3 Jeune homme
accroupi, représentant la vie, l'action, i! Personnage. 4 Femme portant une charge sur le dos.
5 Pièce énigmatique, voir PI. VII. fi Deux personnages enlacés. 7 Personnage allongé aveccollier et protubérances. 8 Personnage avec mains sur la poitrine, femme enceinte. 9
Personnage. 10 Personnage à la tête coupée. 11 Deux anneaux enlacés. 13 Grand tambour.

li{ Hache, li Base d'une flèche. 15 Bateau en os. 16 Fragment de bois à faire le feu.



72 Ada Trop. Ill, 1, 1946 — Ethnographie

20
V-J

21

16 /$ 12I

19

15
10

18 17

©
m

24
13

14

91 'i

B825 2622 ft6«,
23

Planche X.

Pièces du panier de devin nganguela G (III c. 6279). (Voir l'explication page 9.)

I Corne de «mbambi» (petite antilope). 2 Ongle de «nzimbo» (oryctérope). 3 Figurine de
femme représentant le «mukulu», c.-à.-d.: l'esprit d'un mort. 4 Figurine d'un «kanganzi», c.-à.-d.:
d'un masque. 5 Griffe d'aigle. 6 Cocon d'insecte. 7 Fragment d'os recouvert partiellement
de cire noire. 8 Croissant de fer. 9 Fragment d'os de «mbambi». 10 Bâton d'os sculpté.
II Griffe de tigre (léopard). 12 Os de tortue. 13 Griffe de serval. 14 Morceau de fer
représentant une balle de fusil. 15 Petite corne de chèvre, dont le bouchon manque. 16 Deux
fragments de bois de «musalati». 17 Citrouille vide (grande ouverture), embouchure d'une
calebasse. 18 Citrouille pleine (sans ouverture). 19 Pointe d'un couteau à deux tranchants,
«muele». 20 Aiguille porte-bonheur, «tyovolozi». 21 Fragment de calebasse avec «verrues».
22 Graine de coton partiellement enrobée dans de la cire noire. 23 Perle de verre bleu ra-


	Méthodes et instruments de divination en Angola

