Zeitschrift: Acta Tropica
Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 3 (1946)

Heft: 1

Artikel: Méthodes et instruments de divination en Angola
Autor: Delachaux, T.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-310007

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-310007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Méthodes et instruments de divination
en Angola.

Par TH. DELACHAUX.

(Regu le 22 novembre 1945.)

Introduction.

[’¢tude de la divination chez les peuples primitifs s’est heurtée
longtemps & une réprobation, disons méme a un refoulement qu’il
est bon de constater, car il nous explique la rareté des relations
faites sur la divination et la magie. Plus nous remontons dans le
temps et plus on remarque la géne et 'aversion des auteurs pour
ce genre d’¢tudes. Un seul exemple suffira pour illustrer cette men-
talité ; nous le trouvons dans le livre du missionnaire CASALIS con-
sacré aux Bassoulos (1859) : « Le lecteur aura-t-il le courage de
me suivre sur le terrain de I'absurde et du monstrueux ? La ré-
pugnance que j¢prouve moi-méme a4 'y conduire peut lui servir
de garantie que l'incursion sera aussi courte que possible et que
nous nous contenterons de mesurer d'un coup d’ceil 'abime de cré-
dulité ou 1'absence d'une foi satisfaisante fait tomber I'homme. »

Mais de qui nous viendraient les renseignements, sinon du mis-
sionnaire ? Il n’est personne autre qui puisse pénélrer dans les
secrets des magiciens et des devins parce que seuls ils ont les
moyens de le faire, ayant appris les langues indigénes de facon a
comprendre des idées abstraites et & questionner utilement. L.e mis-
sionnaire moderne a du reste compris tout le bénéfice qu’il peut
tirer lui-méme de la connaissance approfondie de ces choses qui
lui révelent les tréfonds de I'ame des peuples chez lesquels il vit.

Que la tache ne soit pas aisée, cela est certain, car les magiciens
se méfient du missionnaire comme d'un dangereux concurrent et
d'un ennemi et il faut de la part du missionnaire une forte dose de
patience et de diplomatie pour arriver a un résultat. Il est méme
parfois dangereux d’insister trop auprés d’eux, a4 en juger par
I'exemple que nous trouvons dans la préface du t. V de la Mission
Rohan-Chabot (1938) : Angola et Rhodésie, consacré a 'ethnogra-
phie de la tribu des Va-Nyaneka : « Le recueil des notes qui le com-
posent a été commencé par le R. P. DEKINDT, missionnaire belge de
la congrégation du St-Esprit. On lui doit les révélations les plus
secretes sur les meeurs et les croyances des magiciens Va-Nyaneka.



42 Acta Trop. 111, 1, 1946 — Ethnographie

Il mourut a la fleur de I’ige, empoisonné, pense-t-on, par ceux dont
il avait découvert les secrets jusque-la inviolés. »

Trop souvent aussi les missionnaires de I’ancienne école avaient-
ils la tendance de traiter les spécialistes du pays, médecins, magi-
ciens et devins, d'imposteurs et de suppots de Satan, ou simplement
de ridiculiser leurs coutumes traditionnelles !

Le missionnaire THOMAS rencontre un jour 4 Shilouvane (Trans-
vaal) des indigénes consultant les osselets : «Je leur fis la remarque
que c’était Ia un jeu de hasard et qu’ils feraient mieux de renoncer
a cette coutume. I'un d’eux me répondit : Mais, c’est 1a notre livre ;
nous n'en avons pas d’autre. Tu lis tous les jours dans ton livre
parce que tu y crois ; nous faisons la méme chose ; nous avons fol
en notre livre. » (Bul. Soc. neuch. géog. VIII. 1894-5. p. 162.)

Notre compatriote HENRI JUNOD est I'un des explorateurs les
plus remarquables en cette matiere et son livre sur Une tribu de
UAfrique du Sud qui est celle des Ba-Ronga, est une des pierres
d’angle de I'édifice des connaissances sur les Bantous. Pour le sujet
qui nous occupe, il est une des sources les plus précieuses en ce qui
concerne non seulement le Sud-ISst, mais aussi les régions avoisi-
nantes par les utiles comparaisons que 'on peut faire.

Pour les autres régions et notamment pour I'Angola, les indica-
tions, souvent maigres, se trouvent éparses dans des travaux de
revues ou des monographies. Une thése allemande de ITambourg
parue en 1929 qui a pour auteur OSKAR IFISCHER, résume du moins
les principales sources jusqu’a cette date. I'n outre, deux travaux
récents sont importants : « Lunda » de HERMANN BAUMANN (1935)
et « The Ovimbundu of Angola » de WILFRID D. HAMBLY (1934).

Pour notre étude, nous nous servirons en oulre des matériaux
recueillis par les deux Missions scientifiques suisses en Angola
(M. S.S. A.) dirigées par le D" ALBERT MONARD, la premicre en
1928, la seconde en 1932 et 1933. Tandis que ce dernier récoltait
des collections zoologiques pour le Musée de La Chaux-de-Ironds
et nous avait rapporté pour le Musée de Neuchitel une série ethno-
graphique de la premiere expédition, il nous invita a faire partie de
la seconde. J'y participai d’avril 4 octobre pour le compte du Mu-
sée de Neuchitel et fus grandement aidé¢ dans le travail de récolte
par le D' CH.-E. THIEBAUD, géologue, qui était le troisieme partici-
pant a ce voyage.

A mon retour, je complétai les renseignements par une enquete
aupres de divers missionnaires de la mission catholique d’Angola
et des missions protestantes du Zambeze. Les résultats en furent
intéressants.



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 43

Définitions.

J. MAXWELL, dans son livre sur la Divination (Paris 1927), dit :
« Nous appelons « Divination » la découverte prétendue de choses
inconnues. 1l y a plusieurs catégories d’inconnues. Un fait quel-
conque peut étre passé, actuel ou futur. On a donc d’abord trois
ordres de divination : celle du passé (ou rétrocognition) ; celle du
présent (ou cognition) ; celle de 'avenir (ou précognition). De plus,
les faits de ces trois catégories peuvent étre, ou avoir ¢té, connus
de personnes vivantes ou mortes, ou ne l'avoir jamais été. »

Parmi ces trois ordres, il y a des distinctions importantes a faire,
c.-a-d. certains fails, pour n’en citer quun exemple, peuvent étre
calculés d’avance. Ainsi les éclipses, la venue d’'une comete, ctce. ;
tandis que d’autres ne peuvent étre logiquement prévus. Ou encore
certains faits ont des signes avant-coureurs qui peuvent n’étre con-
nus que de certaines personnes, en météorologie p. ex, (faiseurs de
pluie).

Mais les choses se compliquent singuliérement lorsqu’on envi-
sage les angles divers sous lesquels on peut examiner toute la ques-
tion. Il y a le devin noir avec sa mentalité spéciale ; il y a le Blanc
avec la sienne, et parmi eux il y a le croyant, le missionnaire chré-
tien, et il y a '’homme de science qui cherche & scruter sans idée
préconcue et se place en spectateur impartial pour enrégistrer les
faits et les moindres réactions.

Il faut donc se méfier des sources qui mettent en avant I'impos-
ture et la mauvaise foi dans toutes les cérémonies de « sorciers ».
Que cela existe dans certains cas, cela ne fait aucun doute ; mais
certainement dans une proportion beaucoup plus faible que de
nombreux auteurs ont bien voulu le dire. Bien des missionnaires
sont de cel avis, surtout ceux qui ont compris I'état de culture spi-
rituelle de leurs Noirs.

Quant a la définition du terme « devin, devineresse », la meil-
leure nous parait étre celle que nous trouvons dans le Grand La-
rousse : « Personne qui découvre les choses cachées et prédit I'ave-
nir, syn. : devin, prophéte. — Le devin découvre ou annonce ce qui
est cach¢, soit dans 'avenir, soit dans le passé ou dans le preésent.
Le prophete annonce seulement 'avenir. Outre cela le caractere du
propheéte est sacré ; il tient de la Divinilé sa puissance de connaitre
I’avenir. L.e devin ne doit cette puissance qu’a un art magique, ou
méme quelquefois A sa perspicacité. Ce n'est qu’en parlant de
paiens qu’on peut attacher un caraclére religieux a la personne du
devin. »

Objective a peu de choses pres, cette définition indique un fait
important, c’est que le devin ne doit cette puissance qu'a un art



44 Acta Trop. 111, 1, 1946 — Ethnographie

magique, ou méme quelquefois a4 sa perspicacité. Nous dirions
volontiers que les deux facteurs jouent le plus souvent en colla-
boration. Ce qui est important, c’est de constater que la divination
est réputée du domaine de la magie et qu'elle en est un chapitre
important.

ILa Magie, & son tour, se définit de facons diverses. Voici la ver-
sion la plus habituelle : « Art par lequel on prétend produire, au
moyen de praliques le plus souvent bizarres, des effets contraires
aux lois naturelles. La Magie noire, ou magie proprement dite,
dans laquelle cerlaines personnes ont la prétention de produire
des effels surnaturels, par l'intervention des esprits et surtout des
démons. La Magie blanche ou naturelle, par contre, produit des
cffets merveilleux en apparence, mais qui, en réalité, ne sont dus
qu’a des causes naturelles (prestidigitation, escamoteurs, illusion-
nistes). »

Au point de vue scientifique, la magie blanche comprise ainsi
n'est quune pseudomagie et certains auteurs (p. ex. H. JUNOD) ap-
pellent magie blanche la magie prolectrice et la magie noire, la
magie agressive. FRAZER, qui est 'auteur de cetle classification,
en ajoute une troisitme qu’il intitule la maitrise magique de
Patmosphére (c’est le chapitre des faiseurs de pluie).

La divination participe en somme aussi bien de la magie pro-
tectrice que de I'agressive et la distinclion est souvent difficile !

(est encore au témoignage de H. JUNOD que nous en appelle-
rons pour ce qui touche la religion. Cet auteur traite séparément
les trois chapitres : Religion, Magie et Science; mais il a soin
d’ajouter que ces divers ¢lémenls sont enchevétrés dans la pra-
lique a un tel point que la religion est fortement teintée de magie.
D’autre part, la magie se combine souvent avec des éléments reli-
gieux et le vrai domaine de la science est envahi de tous c¢Otés par
des conceptions d’un caraclere magique. « On s’en rendra comple,
dit-il, par I'étude des qualre sujets que j’inclus dans ce chapitre sur
la magie : art médical, possessions, sorcellerie et divination... La
confusion de ces trois domaines dans l'esprit des indigeénes ex-
plique aussi le caractere complexe des individus qui pratiquent
I’'art médical ou magique. Le médecin indigéne (nanga) est loin
d’étre uniquement un homme de science : il tient plus ou moins de
la nature du magicien et invoque aussi les ancétres qui lui ont
transmis les charmes. Le magicien (mungoma) est parfois une sorte
de prétre, par exemple lorsqu’il se met & exorciser les esprits des
possédés. Le devin (wabula), dont I'art est enticrement basé sur des
conceptions magiques, prie occasionnellement ses dieux ancétres
pour qu’ils I'aident dans la consultation des osselets qu’il a recus
d’eux. »



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 45

Quanl au sorcier, étre malfaisant et antisocial, tel que ceux que
nos ancétres ont persécutés jusqu'a une ¢poque récente, il existe
aussi chez les Noirs, et cela en diverses variétés pour lesquelles ils
ont des noms précis. Ils n’ont rien de commun avec les représen-
lants des trois carrieres libérales susmentionnées, et ¢’est un des
devoirs les plus importants des devins que de les dévoiler pour les
livrer au chitiment qu’ils méritent aux yeux de leur peuple.

Les devins, quels noms qu’ils portent dans les diverses tribus,
forment donc un groupe spécial de gens considérés parmi leur
peuple et qui ont besoin, avant de pouvoir pratiquer leur profes-
sion, de suivre une initiation plus ou moins longue selon la tech-
nique qu’ils ont choisie. Il en est de plus ou moins réputés et,
comme dans les pays civilisés, on va parfois consulter une auto-
rité qui habite fort loin !

Chez les Tyivokwe, le devin s’appelle « tahi» ; il est le plus
important des hommes du village et parfois il cumule méme la
charge d'un « tyembokwa » qui est celui qui dévoile plus spéciale-
ment les sorciers, c.-a-d. : les « nganga » ou « mangeurs d’imes »,
Tandis que le « tahi» se sert du panier divinatoire, le second uti-
lise un baton-fétiche, la hache ou encore la queue d’antilope,

Les Ovimbundu, de méme que les Nganguélas et les Nyembas,
semblent ne posséder qu'un seul terme pour devin : « ocimbanda »
ou « tyimbanda » ; mais ils distinguent plusieurs spécialistes parmi
eux, selon la méthode employée et le genre de cas faisant le sujet
de la consultation. Ainsi chez les Nganguélas el les Nyembas trois
instruments sont en usage : 1° Tyimpa tya zimpelo (panier divi-
natoire) ; 2° Tyimpa tya mukusi (grelol) ; 3° Tyimpa tya malungu
(cloche). Le nom du devin au panier est « mukwa tyimpa ». Chez
les Nyanekas du Sud-Ouest, la classe des devins dont les membres
sont trés spécialisés, s'appelle les « ovi-tapi » (sing. omu-tapi). On
ne distingue pas moins de six méthodes de divination. Les « ovi-
tali » observent les actes et les entrailles des animaux. Les « ova-
loti » expliquent les songes. Les « ova-puli » devinent en jettant une
poignée de cendres dans une calebasse remplie d’eau. l.es « ova-
ya-buli » se servent d’une queue de gnou, tandis que les « fim-
buli » se frottent les mains pour les {lairer. Enfin les « miramira »
devinent en se livrant a des danses.

La hache.

Un nomade tyivokwe nous a présenté un jour sur les bords du
Cunéne une hache d'un type tout a fait spécial qui provenait cer-
tainement du Nord-Iist de I’'Angola. Des que nous lui etimes tendu



46 Acta Trop. 111, 1, 1946 - Ethnographie

le billet demandé, il disparut aussi rapidement qu’il était venu,
aussi fut-il impossible de demander la moindre explication ! Cette
piece est sculptée avec soin, la lame de fer est d'une silhouette ¢lé-
gante et le manche est clouté d'un nombre inusité de clous jaunes.
Ce ne peut étre qu'une hache de cérémonie et sa belle patine in-
dique un long emploi. M. Ep. BERGER, missionnaire, nous en a
rapporté de la Rhodésie du Nord un autre exemplaire d'un type
semblable qui se trouvait entre les mains de trois devins en train
de rechercher un sorcier, c’est-a-dire : un mangeur dime. La
méthode consiste & planter le manche de la hache dans le sable,
debout et en équilibre. Au son de la musique, les devins dansent
autour de la hache qui, au bout d'un certain temps, tombe en lais-
sant sur le sable diverses empreintes dont on tire des conclusions,
de méme que de la direction de la chute.

CAPELLO el IVENS (1879) reproduisent une hache semblable
provenant du Nord-Est de I’Angola et qui présente les mémes dé-
tails sculptés. M. BERGER nous a rapporté une autre hache de la
méme région, celle-ci de forme nettement « barotsé », se distin-
guant cependant de la hache de travail par un fer portant des
pointes latérales ornementales. Celte hache servait aux meémes
usages que les précédentes.

Au reste, 1a hache fait partie généralement de I'équipement du
magicien ou du devin, Ils I'utilisent pour les sacrifices ou pour les
danses.

Le pendule.

Le pendule dont nous parlons ici a ¢té découvert par M. ED.
BERGER dans la Rhodésie du Nord et si nous le signalons malgré
qu’il dépasse les frontieres que nous nous sommes assignces, c’est
(qu'a nolre connaissance il n’a pas encore été décrit.

Il se compose d'un manche, simple baguette de 27 em., prolon-
gée par une cordelette de fibres végélales de 35 cm., au bout de
laquelle est suspendue une sorte de corne conique en bois, de 10 cm.
Elle est attachée par le gros bout, la pointe restant libre. Le gros
bout est garni de cire noire ornée de perles blanches et de quatre
petits fruits rouges. Au dire de son propriétaire, I'intérieur de la
corne contient des charmes et parmi ceux-ci des vestiges de sa
belle-mere. On se sert de ce pendule a4 la maniére de ceux de nos
radiesthésistes et 1'on interprete les mouvements de la corne.

Il serait intéressant de savoir si cette méthode du pendule est
une invenilion des Noirs, ou si par hasard elle a été imitée d'un
disciple du pendule européen.



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 47

Tyimpa tya mukusi,

m¢éthode de divination au moyen d'un fruit creux et dune cour-
roie, chez les Nganguela et les Nyemba.

L’instrument dont se servent les devins nganguela et nyemba
consisle en une coque de {ruit dire, la méme que celle dont ils
confeclionnent les hochets qui accompagnent les corbeilles de de-
vins. L’exemplaire que nous possédons et (ui nous fut vendu par
un ancien devin nyemba a Katyila, mesure 4 cm. de diametre. Cette
sphere est traversée dans son axe naturel par une tige de bois a sec-
lion ronde de 8 mm. de diametre. Cette tige est forcée dans les deux
trous et arasée 2 la surface externe. Dans le sens opposé aux poles,
c.-a-d. sur I’équateur, se trouvent deux trous opposés el qui étaient
primitivement ronds, mais auxquels 'usage a donné l'aspect d'une
entrée de serrure. Une courroie traverse ces deux trous en passant
autour de la tige centrale. Cette courroie mesure 45 cm. et I'une de
ses exlrémités est fendue longitudinalement sur un espace de 4,5
cm., formant une sorte de grande boulonnicre.

L’explication que nous en a donnée le propriétaire avec une
démonstration n’était malheureusement pas suffisante faute d'un
interprete dans le moment méme, aussi sommes-nous reconnais-
sant au R. P. BOURQUI pour son explicalion précise qui corrobore
nos observations. Une extrémité de la courroie, celle de la bouton-
nicre, est fixée et retenue par le gros orteil du pied droit, et I'autre
par la main gauche. Le devin, ou la devineresse, pose des questions
et essave de faire glisser la boule le long de la courroie : s’il veut
une réponse affirmative, il tend la courroie et la boule n'a alors
aucune difficulté a faire le va et vient ; s’il veut une réponse néga-
tive, il imprime & la courroie, en poussant la boule en dehors de la
perpendiculaire, une sorle d’angle qui rend difficile 1a descente de
la boule : ¢’est soi-disant le tyimpa qui ne veut pas.

I’exemplaire que nous avons rapporté de notre expédition porte
au catalogue le N°III. C. 5963. Nous avons essay¢ de le faire agir
et nous nous sommes rendu compte combien son maniement est
capricieux. Il n'est donc pas dans notre idée de suspecter la bonne
foi de nos devins, comme l'explication ci-dessus pourrait le faire
croire. Je pense bien plutot qu’il en est comme pour d’autres mé-
thodes du méme genre (baguette, pendule, etc.) : Des mouvements
involontaires imperceptibles du pied et de la main peuvent faire
descendre la boule le long de cette courroie. La supercherie, bien
entendu, n'est pas exclue dans certains cas !



48 Acta Trop. 111, 1, 1946 — Ethnographie

Les cloches.

Aussi bien le R. P. BUNEL que le R. P. BOurQuIl, de la Mission
catholique de Cubango (Vila da Ponte), nous ont parlé de cette
méthode de divination au moyen de cloches. Nous n’avons pas eu
I'occasion de I'étudier sur place et nous ne pouvons donner aucun
renseignement précis a son sujet. L’instrument s’appelle « lvimpa
tya malungu ». Apparemment il s’agit de cloches en fer, sans bat-
tant, que 'on frappe au moyen d’un baton.

Le panier de devin.

Aussi bien chez les Nganguélas que chez les Nyembas, leurs voi-
sins, les devins se servent pour exercer leur art du panier divina-
toire. 1l se nomme « tyimpa tya zimpelo » chez les premiers et
« tyimpa tya ngombo » chez les seconds. Tous deux sont idenliques
el tous les exemples de paniers de ces peuples que nous avons eu
l'occasion d'examiner sont simples et le nombre des objets qu’ils
contiennent est petit, relativement a ceux qu’emploient les Mbun-
dus et surtout les Tyivokwe. Nous réservons done 'étude des pa-
niers de ces derniers pour la fin, les exemples les plus simples se
prétant mieux & en faire comprendre 'usage.

Débutons par la description d'une consultation ; car on consulte
le devin, « mukwa tyimpa », sur son cas : maladie, accident, voyage,
mort, ete... Une fols renseigné¢, on ira trouver tel ou tel médecin,
« tyimpanda », pour se faire soigner. Le devin s’assied sur une
natte, les jambes écartées ; il étend devant lui une peau de ron-
geur et il y pose le panier qui est recouvert de lrois autres peaux
d’especes différentes. Apres avoir prononcé quelques paroles caba-
listiques, il découvre le panier et le prend des deux mains. Il lui
imprime des secousses répétées en évitant qu'aucun des objets qu’il
contient ne tombe a terre. Attentivement il ¢tudie les objets qui ap-
paraissent & la surface, note leur position propre et ceile par rap-
port & ceux qui 'entourent. Il en tire peu a peu la conclusion et
communique au client Ia réponse que celui-ci attend avec anxiété.
Le prix de cette consultation, débattu a I'avance, a ¢été apporté des
avant que commence la cérémonie.

LL'un de nos missionnaires demandait un jour I'explication de
ses « zimpelo » & un devin et celui-ci de lui répondre : « Mais, ne
vois-tu pas ce qu’ils signifient ? » — Comme c’est le cas pour d’au-
tres régions (au Mocambique et au Transvaal, p. ex.), la significa-
tion des objets ou d’une partie de ceux-ci est connue du public et
dés lors le client peut suivre plus ou moins la consultation. On peut
se demander dés lors pourquoi chacun ne pourrait pas se fabri-



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 49

quer pareil panier et le consulter lui-méme, comme le font chez
nous tant de gens avec un jeu de cartes ?

Cela montre justement que tout le monde est persuadé de I'inef-
ficacité d'un jeu fait par un profane qui est dépourvu du fluide et
de la puissance magique personnelle du devin et de son jeu, acquis
par une initiation et ‘une consécration.

Pour étre devin, il faut, en effet, étre initi¢ par un maitre et le
panier lui-méme recoit une consécration qui nécessite un sacrifice
plus ou moins important. Nous verrons plus loin que ce sacrifice
est beaucoup plus important, puisqu’il s’agit d’un sacrifice humain,
chez les Tyivokwe. Chez les Nganguélas et les Nyembas dont nous
nous occupons en ce moment, l'initiateur, qui est en général un
vieux devin, tue une chevre et ensuite un coq le matin de l'initia-
tion. Le panier et I'éleve sont frottés avec le « vuhati » (matiéres
alimentaires qui se trouvent dans l'estomac de la chévre). Apres
cette opération, le devin est initié dans son art et a la significa-
tion de chaque objet contenu dans le panier.

Le devin garde jalousement son « tyimpa », les « zimpelo » sont
précieux, car ils sont en partie des objets anciens transmis par les
ancetres avec la science divinatoire, Méme les habitants du village
ou habite le devin liennent 2 ce trésor, car, disent-ils : .«Kalunga
ketu!» C’est notre Bon-Dieu! « Cela améne du monde, cela met de
la vie dans U'endroit ! »

Panier de devin nganguéla (« tyimpa tya zimpelo ») du Cubango.
(Cat. ITI. C. 6279.) (PL X.)

(‘e panier a été récollé a notre intention par le R. P. BUNEL de
la Mission catholique du Cubango (Vila da Ponte) qui a noté avec
soin tous les renseignements qu’il a pu obtenir sur place.

Lle récipient, d'un diameétre de 18 cm. et d'une hauieur de 6,5
cm., est constilué par un fond de calebasse en forme de soucoupe
percé de trous servant d’amorce 4 un bord en vannerie légérement
évasé, Le bord supérieur et le bord inférieur de la vannerie est
constitué par un bourrelet soigneusement tress¢. Une cassure de la
calebasse est raccommodée par un tressage habilement excécuté, Le
fond extérieur de la calebasse est orné de 14 petites croix marquées
au feu. Ce panier, trés propre, est sans enduit spécial et présente
une patine naturelle claire.

Le contenu se compose de 24 objets indiquant les causes de
maladies ou de la mort, du bonheur ou du malheur. Au repos ils
sont couverls au moyen de trois peaux des trois animaux suivants :
1° « Kangamba » = zorille (Ictonyx striatus Roberts) ; 2° « Kan-

Acta Tropica III, 1, 1946 4



50 Acta Trop. 111, 1, 1946 — Ethnographie

kombo » (?) ; 3" « Kantyanana » = mangouste (Peecilogale albi-
nucha Gray).

Le devin, nous I'avons vu, étend par terre une peau sur laquelle
il s'assied. Apreés avoir enlevé les trois peaux qui le recouvrent, il
fait « danser » le panier. L’objet qui vient & la surface donne la
réponse a la question du client. D’aultre part nous avons vu que la
consécration de ce panier demande le sacrifice d'une chévre et
d'un coq, ceux-ci faisant les {rais de la cérémonie d'initiation.

Voici la signification des principales piéces de ce panier. Leurs
noms dans la langue du pays ne nous ont malheureusement pas été
donnds.

N 1. Petite corne de mbambi (antilope de pelile taille). L.'ouver-
ture de la corne signifie que la maladie ou la mort sur lesquelles on
interroge le devin proviennent de rapports ou de cancans.

N2, Un ongle de nzimbo (oryvctérope) signifie la houe du meé-
decin qui ira procurer des remedes pour le malade en question. Le
consultant n’a donc qu’'a faire appeler un médecin.

N 3. La statuette féminine représente le « mukulu » (miane ou
esprit d'un défunt) qui fait souffrir le malade ou a provocqué la
mort. Il faul I'apaiser par des sacrifices ou des libations.

N4, La statuette d’un « kanganzi » (masque) représente un fé-
tiche que les sorciers auraient la propri¢t¢ d’'envoyer soit 2 la ren-
contre soil dans la maison d'un individu qu’ils font tuer par des
moyens magiques. Ce {étiche sappelle « tyilulu ». Il aurait la pro-
priété de se rendre lui-méme a I'endroit voulu par le sorcier. 1.7in-
dividu désigné par le sorcier dés qu'il aura passé par-dessus le fé-
liche, sera pris de douleurs subites aux jambes qui dans la journée
gagneront le cocur et provoqueront une mort presque foudroyante.
C’est done un « tyilulu » qui est cause de la maladie en question. Si
le sorcier est connu. on le priera d’arréter U'effet du fétiche par ses
incantations.

N’5. L’ongle d'un aigle signifie un « lihamba », maladie de
petit enfant qu'on traitera par des danses et des pieux sculplés de
différentes formes représentant tous des maladies spéciales aux en-
fants. Ces pieux sont plantés vers 9 heures du matin et peintur-
lurés de couleur rouge et noire. Ils représentent les esprits des ri-
vieres qui provoquent ces maladies et qui ne devront plus franchir
le seuil de la maison ou se trouve 'enfant malade.

N°6. Cocon de chenille « inamumungolo » représente la maison
ou on aurait contracté la mort ou la maladie. Il suffit de se rap-
peler les visites quon a faites pour connailre l'individu dans la
maison duquel on aurait trouvé la maladie ou qui vous aurait em-
poisonné.



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 51

N°7. Morceau d'os recouvert de cire noire. La maladie ou la
mort proviennent d'un abcees qui serait venu aprés avoir mangé le
miel d'une ruche empoisonnée.

N"8. Le croissant en fer signifie que le malade empoisonné
mourra, d’apres la volonté du féticheur qui I'a empoisonné, a I'ap-
parition de la nouvelle lune.

N"9. L'osselet de mbambi signifie que la maladie ou la mort
viennent de ce que 'on a mangé de la viande d antilope.

N®10. Le morceau d’ivoire signifie que les parures de la défunte
ne 'ont pas empcchée ou ne 'empécheront pas de mourir.

N 11. La griffe de tigre. Comme le tigre avant de sauter sur sa
proie gratte la lerre de ses griffes ainsi I'empoisonneur s'est
vanté de se venger et de tuer le malade en question. 11 s’est trahi
par ses propres paroles,

N"12. Os de la patte de tortue. (Cest un objet de bonne augure
« tyovolozi » ; le malade guérira, car la tortue, Ires fine, est rare-
ment attrappce par les autres bétes,

N"13. Griffe de serval « lvnuku ». Les chefs ont habitude de
ixer une peau de serval & leur ceinture. Le serval est un animal
qui nattaque pas 'homme. De méme le chef ne fera pas de mal
a ses sujets. LLongle de serval est donc un objet de bonne augure ——
le malade ne mourra pas de sa maladie — ou le chef pour lequel
on devine aura un regne long et heureux.

N®14. Le fer représentant une balle, indique que la maladie ou
la mort ont été causées par la fievre « nluima ».

N 15. La corne de chévre avec son couvercle, c’est le poison au-
quel on s’est exposé par imprudence, La chévre par ses bonds et
ses courses folles est synonyme d’imprudence.

N"16. Les 2 morceaux de bois de « musalati » indiquent que la
maladie vient de ce quon a mangé des mets préparés par quel-
quun qui aurait eu des rapports sexuels. (Cest ainsi qu un homme
dans ce cas ne devra jamais entrer dans la chambre d'un malade.
Cette impureté provenant des rapports sexuels s‘appelle « ngan-
guela ». C'est probablement ce mot caractéristique qui est 2 'ori-
gine du nom de la tribu « nganguela ».

N"17. Citrouiile vide « nyongi ». Lles Nganguela se servent de la
courge avec sa tige pour les clysteres. e malade est mort faute de
clystere.

N®18. Citrouille pleine, le propriétaire avant juré « kusinga »
que ceux qui mangeraient de ses citrouilles -— la maladie est venue
de ce qu'on a mang¢ de ses citrouilles malgré les imprécations pro-
férées par le propriétaire. — Dans ces imprécations il dit : Que la
foudre te frappe ! Que le serpent te morde ! Que le lion te mange !

N"19. Pointe de couteau a deux tranchants « muele », couteau

1¥



52 Acta Trop. 111, 1, 1946 — Ethnographie

des gens du Sud de 'Angola, des Vakuanvama. La mort ou la
maladie viennent d’un coup de couteau recu.

N° 20. Aiguille porte-bonheur « lyovolozi ». Dans son négoce on
achetera de nombreuses étoffes, on sera heureux.

N°21. Boursouflure de calebasse. De méme que la calebasse a
produit ces boursouflures, de méme une simple parole peut pro-
duire la maladie et la mort.

N° 22, Graine de coton enduite de cire noire, représente la folie
furieuse dont le propriétaire d’'un objet volé a menacé ceux qui le
voleraient.

N°23. Perle bleue ramassée sur un cadavre, indique que le
malade ne se relevera pas de sa maladie, il mourra.

N°24. Grains de ricin dont on n’a pas tiré Uhuile, signifient que
le malade, s’il ne meurt pas, ne sera plus bon a rien.

Cette liste nous donne un premier apercu de la signification de
ce genre d'objets et de leur symbolisme. Nous les comprendrons
mieux encore grice aux lisles d’autres jeux plus complets ; mais
nous ne voulons pas manquer des maintenant de signaler la pré-
sence dans ce jeu de pieces provenant d’aulres régions. Ainsi le
N’ 3, statuette de femme, nous semble bien élre, ainsi que le N' 4,
un apport du panier tyivokwe que nous étudierons plus loin. Le
dernier qui est en réalité le « tyikusa » des Tyivokwe, c’est-a-dire
la divinité ou l'esprit bienfaisant par excellence, est devenu ici un
esprit malfaisant, un « kanganzi » ou un «tyilulu». Ces deux
pieces sont certainement I'ccuvre d'un sculpteur tyivokwe.

Le panier de devin nyemba (« lyimpa tya ngombo »).

Nous avons recueilli a Katyila, capitale des Nyembas, un panier
pour lequel nous avons noté sur place phonétiquement les expli-
cations concernant chaque piece. Le récipient est une calebasse
d'un diametre de 16 cm. et d'une hauteur de 6,5 cm. Le bord est
rentrant, continuant le profil extérieur du bol, surmonté de trois
rangs dune vannerie grossiere, mais solide. Dans sa partie la
plus large, le bol est entouré d’une ceinture tressée, simple orne-
ment ou prolection contre les chocs. La couleur est d'un beau noir
rougeatre, tandis que la vannerie est restée plus claire.

Un morceau de peau a poils bruns recouvre le panier et son con-
tenu. Vingt pieces composent l'inventaire du contenu, objels fort
divers dont nous allons donner les explications grice aux lumiéres
du R. P. BourqQur

Tout d’abord, deux ingrédients qui servent a préparer le panier
avant chaque cérémonie de divination. C’est un morceau d’argile
blanche ou de kaolin, <« inpemba », puis une masse rouge, ¢ in-



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 53

kula », poudre rouge tirée des branches séches du « mukula » (en
portugais : chora sangue — qui pleure du sang). Ces deux matieres
servent a frotter le bord du panier afin de faire venir les esprits.
Quant aux pieces elles-mémes, « zimpelo », celles qui jouent les
roles d’acteurs pendant la consultation, elles sont au nombre de
vingt. En voici la liste avec leur nom en langue nyemba.

1° Griffe de hibou — «tyinkungulu». (Ng.tyinkunkulu), hibou,
chouette ; sous-entendu : tyala tya tynkungulu = griffe de hibou.
Cette piece dénoncera l'adulteére, ou des rapports contre nature
entre femmes, ete. (tyala tya ndumba - griffe de lion, signifiera
une maladie d'enfant, un lihamba, plur. mahamba, maladie supers-
titieuse venant des « vakulu », manes des morts, pour les femmes
seulement mais retombant sur les bébés).

2° Figurine sculpltée représentant la moitié inférieure d'un corps
humain entouré d'un lien — « vandyamba na ngeve » — 1'¢léphant
et 'hippopotame. Quand naissent des jumeaux, un garcon el une
fille, on appelle le garcon Ndyamba et la fille Ngeve. — Applica-
tions diverses au gré du devin, pour remédes a donner, elc. —
Lorsque celte figure se montre les jambes en l'air, il faut entourer
la personne malade d'un pagne.

3" « Tyumbakano » = morceau de piquant de porc-épic. Du
verbe kuumbakano ku ndumba : ensorcellement ! On lui a jeté un
sort pour qu’il soit mangé par le lion en forél.

4° Patte de lievre — «ityalo » (nyemba), « kalumba » (Ng.) ;
ceux qui volent le mais dans les « vipundo » (cases-abris dans les
champs) sont censés avoir fait le sortilege du lievre : vumbanda
vwa kalumba, comme s’ils se changeaient en liévres pour pouvoir
mieux voler sans étre pris. Il en est de méme pour le vol de ruches
d’abeilles.

5° Os de zébre — «ongolo » (tyitsiha tya ngolo), favorise la
chasse. Parfois c’est une petite corne de mbambi, sorte de petite
antilope.

6° Poupée — « tyilolo », kuloloka — étre faible, fatigué, amai-
gri, dépéri. Sert a deviner ce qui, ou celui qui, a donné la maladie.

7° Patte d’aigle — « ngonga », aigle qui est la terreur du petit
gibier. Révele la maladie tyikenye, hémorrhagie chez la femme en-
ceinte.

8° Fruit de palmier — « limumu », « muto » — impureté légale
(ali na muto = il, elle, a une impureté légale), il faut s’en faire re-
lever par le médecin, tyimbanda.

9° Mortier a farine = « tyini ». Signifie femme qui pile.

10° Deux féves noires a cupule orange — « wanga ». Signifie
poison !

11" Feuille de mica = signifie larmes.




54 Acta Trop. 111, 1, 1946 -— Ethnographie

Lorsque ces trois derniers objets sortent ensemble, cela veul
dire que le patient a ¢été empoisonné.

12° Dents réunies par de la cire, indiquent la maladie tyilepete,
c'est-a-dire : les dents tombent.

13° Mdchoire de kapu = « lumbange lwa ka vakapu » {petite
antilope) ; personnifi¢ avec le préfixe va des personnes, pour zi-
kapu, car ici il s’agit d’agents ayant une influence sur les per-
sonnes. Dans les cas de femmes et d’enfants.

14° Balle de jusil = tyikula. Cette balle date de la guerre avec
les Kwanyama. Venant & la surface, cette picce indique que
I’'homme qui consulte ne doit pas aller & la guerre, il serait stire-
ment tué. Dans un autre sens, tyikula signific impureté 1égale de

la nubilité ; kusaka tyikula (kusaka vikula) — enlever cetle im-
pureté due aux premieres regles de la jeune fille. — Chez les de-

vins nganguela, la balle indique que la mort a été causée par la
fievre (trop de chaleur).

15" « Vimeke » (zimeke, Ng.), fruit de I'arbre Mumeke dont on
tire de 'huile. La maladie révélée par ces objets s’appelle kayen-
dve : regles trop abondantes, hémorrhagie.

16° « Muvala » = grande Jéve rouge a bord noir, indique la
maladie appelée Kampundya (?).

17" « Mutumbu », piéce oblongue en cire noire dans laquelle
sont enfoncées des feves jaunes. Du verbe futumbuka, arriver sou-
dainement (une guerre, des voyageurs), d'ott accouchement pré-
maturé, difficile. Intumba — la premiére née, celle qui a débouché
la premiere ; aussi nom de femme. Mutumba wa ngonde — marque,
signe, avertissement « du mois » pour les femmes. (N. B. — Les
Vanyemba sont forts pour tout ce qui touche aux miséres ¢éprou-
vées par les femmes.)

18" « Vanganzi » — «vangandzi » — hommes masqués, indi-
qués par la perle avec panache. (Les vangandzi, ou tungandzi des
Ngangudélas, sont la terreur des femmes, qui doivent croire que ce
sont des bétes de la forét, elles doivent fuir a leur approche, car
ils les baltraient. Mais il s’agit plus probablement de zingandzi,
poissons de la riviere, que les femmes ne doivent pas manger
[poisson ngandzi|.) Mahamba, plur. de lihamba, maladie supers-
titieuse, produite par la présence du poisson ngandzi venu de
la riviere = Lihamba lia ngandzi lya mu ndonga. Une femme
enceinte mangeant un de ces poissons éprouvera naturellement
une indisposition qui peut étre grave : I'avortement. — Lihamba
est aussi une maladie du bébé (superstitieuse) qui se guérit par des
danses.

19° « Tyisingo » ; cet objet consiste en un entrelac de brindilles
végétales formant trois lobes. Le nom que nous donnons ici est



en
n

Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola

celui que donne H. BAUMANN (Lunda) pour les Tyivokwe. Il se re-
trouve dans trois de nos paniers et semble étre ici un emprunt aux
Tyivokwe. La signification est 'approche d’une maladie. 11 s’agit
aussi d'une amulette portée au bras (méme source).

20° « Tangua », rodelle de cuir double & quatre caoris cousus
en croix. Cette piece dans les paniers tyivokwe est la plus impor-
tante et représente le soleil, elle est donc de bon augure. Nous ne
connaissons cependant pas la significalion nyemba.

[L'énumération de ces picces du jeu et de leur signification laisse
voir une certaine incohérence et, s'il y a une préoccupation, c’est
celle de révéler des maladies. Le R. P. BOURGUI, dont nous avons
jusqu’ici suivi les indications, nous dit encore au sujet des ques-
lions posées : « On veut ordinairement savoir la raison de telle
maladie, sa cause, ce qu’il y a a faire, qui I'a envoyée surtout ! De
méme pour une mort survenue ; qui I'a provoquée ? Lui a-t-on
donné du « wanga », du poison ? — Ou bien, quelle est la cause
de telle ou telle calamité publique 7 — Pourquoi est-elle tombée
sur le pays ? — Ou bien, qu'en est-il de el disparu ? De tel grand
vovage ? — Reviendra-t-il ? — Itc., etc.

Les trois expressions : visako, tvikula, muta, reviennent cons-
tamment dans l'existence des Noirs. Visako vinamuli = le sorti-
léege 'a mangé (c.-a-d. : tu¢). — Kulisaka visako — enlever le
mauvais sort. — Ali na visako = on I'a ensorcel¢. — Muto =
mmpureté 1égale provenant de diverses causes : des premicres regles
de la jeune fille pubére ; de I'attouchement d'une femme qui a son
mois ; de I'attouchement d'un mort ou des pieux de sa case. —
Celui qui a le « muto » doit sortir du chemin s’il rencontre une per-
sonne, pour ne pas contaminer le passant. Une femme dans ce cas
liendra & la main une petite corbeille, signe conventionnel du

« muto ». — « Visisi » — maléfices dans une corne, qu'on plantera
Ia nuit aux abords d'une case ou dans un champ. — « Kususuma »

— enlever le maléfice du corps, par un tour de main du tyim-
banda, du médecin.
Voici des paroles de guérisseur : « Tyisako tyviye ku Ndambi pa

Kalunga ; wanga humbu! — Zinkunku, humbu ! — Tyisongo
humbu ! Mukwa Wanga atse ! » (Que le mauvais sort aille chez
Dieu : le poison dehors ! — L'esprit dehors ! — Les imprécations
dehors ! — La courbature dehors ! — Que l'individu au poison
meure ! ») — Ces quelques phrases nous indiquent mieux que de

longs discours le «climat » dans lequel vivent les Noirs et elles
nous permettent de concevoir qu'au fond les moyens qu’ils em-
ploient pour combattre les maux auxquels ils sont soumis sont par-
faitement logiques et souvent fort bien imaginés. « De méme que
les Blancs lisent dans les livres, nos devins lisent et le passé et
I'avenir, » (La tribu Vanyanéka, Mission Rohan-Chabot, 1938.)



o6 Acta Trop. 111, 1, 1946 — Ethnographie

Panier de devin tyivokwe (Coll. En. BERGER, Rhodésie Nord ;
gat, 111, C. 7371} (Pl 1X).

Dans les foréts de la plaine du Zambese, en Rhodésie du Nord,
habitent divers peuples dont une partie sont immigrés de la région
Ouest, c.-a-d. : de la Lunda. On les nomme dans le pays les Ma-
Wiko et il n'est pas rare de trouver sur des étiquettes de musées
cette indication a titre de nom de tribu! A vrai dire, ce nom Iin-
dique « ceux de I'Ouest » et englobe des individus de tribus diverses.
Cependant il en est qui appartiennent a ce peuple extrémement in-
dustrieux et artiste des Tyivokwe (Tyokwe, Batchok, etc.). Ils peu-
plent en réalité une partie de la Lunda angolaise et des régions
circonvoisines. Sous forme de nomades, de petits groupes de ce
peuple se trouvent un peu partout en Angola, ou ils s’¢tablissent
pour deux ou trois ans dans une région et continuent ensuite leurs
voyages.

M. Ebp. BERGER a eu la chance de trouver un de ces groupes en
Rhodésie Nord et chez celui-ci un vieux devin ui lui a procuré un
panier remarquable et des renseignements précieux. (Cest ce panier
que nous décrivons ci-apres.

Le récipient est formé dune demi-calebasse surmontée d’une
bordure verticale de vannerie, formée, dans le bas, d'une bande
en palissade, au-dessus de laquelle se trouvent quatre rangs de tres-
sage en chevrons sur cercles de bois. La calebasse du fond pré-
sente des fentes habilement raccommodées. Le diamétre est de
22,5 em., la hauteur mesure 9,5 cm. La patline, trés belle, est d'un
brun chaud. Une peau brune recouvre les piéces qui sont au nombre
de 205. En réalité 1l y avait trois peaux de grandeur différente : la
plus petite, noire, avec des rayes blanches, était une peau de « kan-
gomba » dans la langue des Macibokwe (il s’agit d'une peau de
zorille). La moyenne ressemblait & celle d'une petite antilope et se
nommait « mukonda » ; son poil est d'un beige foncé. La plus
grande, qui est celle qui est conservée, se nomme « tyitoto », res-
semble a celle d’'une loutre. Mon correspondant me dit encore que :
« Le nombre de peaux est variable. Aucun sens magique ne leur
est accordé, parait-il. Elles servent seulement a protéger les figu-
rines. Lorsque le devin est au travail, il étend ces peaux devant lui
afin que les figurines qui tomberaient pendant la cérémonie, ne
puissent toucher terre. Il se peut fort bien quau début ces peaux
aient eu leur signification ; je le croirais volontiers, méme si les
devins semblent I'avoir oublié. I1 faut éviter autant que possible
aux figurines un contact avec la terre, royaume des morts. »

Le hochet «zwitangu » (H. BAUMANN : <« lyivumina », « lu-
sanga ») est celui qui est composé du fruit globuleux d'un palmier



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 57

et d'un manche de bois qui le traverse de part en part. La coque
du fruit est percée de trous et contient de petites pierres ou des
féeves. Il est entouré d’une collerette de poils provenant de la queue
d'un beeuf sacrifié aux ancétres. Le devin emploie cette sorte de
hochets pendant la cérémonie pour rythmer les chants de 'assem-
blée. Ils servent aussi a exciter le devin lorsqu’il danse avant de
« lire » dans son panier. Tous les devins l'utilisent, ceux qui de-
vinent avec des hachettes ou des cornes, aussi bien que les vrais
grands devins travaillant avec le panier d'osselets ou de figurines
divinatoires.

« Quant aux objets contenus dans le panier, nous pouvons les
classer artificiellement en catégories diverses, suivant leur prove-
nance : figurines sculptées, ossements, becs d’oiseaux, fruits, objets
de verre, pierres, métal, etc. ; mais cela ne nous avance en rien au
point de vue de leur compréhension. Distinguons cependant deux
groupes. Le premier sera celui des figurines ou objets dont la signi-
fication est connue de tout le monde, ou du moins de tous les
devins qui ont recu une initiation semblable. Le second groupe
comprendra, par contre, les objets les plus divers dont la signi-
fication est personnelle au devin possesseur du panier. Il y a dans
ce cas une idée de cause a effet, résultat d’une observation ou
d’'une interprétation personnelle. lxemple : Le devin rencontre un
jour un cameéléon creusant un trou par terre. Il porte enroulé dans
sa queue un petit morceau de bois. Le fait est extraordinaire, car
Jamais les caméléons portent quelque chose. Le devin prend ce
morceau de bois. Un ou deux jours apres, quelqu'un meurt dans
son village. Le caméléon doit donc y &étre pour quelque chose !
Lorsqu’il creusait le sol, c’est qu’il sapprétait & enterrer son mor-
ceau de bois. Dans le panier, ce morceau de bois deviendra sym-
bole de mort » (ED. BERGER).

Dans beaucoup de cas, la partie est prise pour le tout, comme
cela est général en magie. Souvent celte partie, ou ce détail, est
aractéristique et laisse reconnaitre facilement 1'ensemble ; mais
dans d’autres cas, il faut étre averti pour savoir de quoi il s’agit.
Ainsi nous trouvons fréquemment des sabots d’antilopes — dans
le panier qui nous occupe il v en a une vingtaine — dont nous
serions embarrassé de dire le nom, landis que le devin tyivokwe
saura a premiere vue en distinguer ’espece. Il en va de méme des
becs d’oiseaux ou des dents de serpents ou encore des plaques os-
seuses de poissons ou de reptiles. 11 y a enfin les petits paquets de
médecines emballés dans des chiffons ou les petits fagots de
simples que seul le devin peut connaitre.

Les figurines sculptées, par contre, sont des images explicites
dont le sens saute aux yeux, comme c'est le cas chez nous pour



58 Acta Trop. 111, 1, 1946 — Ethnographie

les cartes a jouer. A force d’étre recopiées, il en est qui ont méme
subi des simplifications telles qu’elles sont devenues de véritables
symboles comme les lettres de nos alphabets ; nous en donnerons
des exemples plus loin. La signification de ces piéces est constante,
au dire du devin consulté par M. BERGER. Ce sens est précis, sans
changement possible pour certaines pieces. Celle qui indique une
femme, restera la femme. Par contre, d'aulres figurines, toul en
gardant leur spécificité, varieront dans une cerlaine mesure par
rapport a leur entourage ; c.-a-d. : dans la mesure ou leur entou-
rage fortuit, pendant le jeu, en influencera le sens, Cest la que le
devin montrera sa sagacité et sa puissance d’interprétation. Ainsi,
la figurine représentant le client ou la personne pour laquelle la
consullation se fait, ne change pas de sens ; elle restera le patient,
mais si elle vient a la surface du jeu « debout », ce sera bon signe,
cela indique la santé. Si elle est couchée, cela indiquera la maladie
et cetle maladie sera plus ou moins grave suivant d’autres objets
a proximité. Si elle arrive la téte en bas, malheur a elle, c¢’est la
mort ou guere mieux ! Cela n’indiquera encore que la maladie ou
la mort dans un sens général. Une fois ce résultat obtenu, il faudra
rechercher plus loin. Que de nuances possibles entre les cas ex-
trémes, modifiés en bien ou en mal par cinquante ou cent autres
picces susceptibles d’influencer le jeu. Les combinaisons sont
innombrables et mettent 1a mémoire du devin et son intelligence a
forte épreuve.

Nous donnons ci-dessous la liste des principales piéces de ce
panier. La planche IX reproduit quelques-unes des plus caracté-
ristiques de ces figurines ; mais nous renvoyons aussi aux figures
semblables trouvées dans nos paniers et qui sont reproduiles sur
les autres planches.

1° Disque de cuir avec caoris (M. BERGER ne donne pas le nom
de cette piéce ; JASPERT : « suku » = Dieu ; H. BAUMANN : « tu-
pele », piece principale du panier, qui fait partie d'une amulelle a
quatre personnages dont nous parlerons plus loin). Cette piece doit
figurer dans tout panier de devin, étant symbole de la vie et du
bonheur. Il est toujours soigneusement découp¢ sur le {ront d'un
beeuf sacrifié aux ancétres. Dans le panier nyvemba décrit plus haut,

cette picce figure sous le nom « tangua » = soleil. — PL I, 1-4.
2° « Mpwebo » = femme. Méme sans les seins, cette figure re-

présente une femme. S’il arrive que celte picce vienne se placer en
avant du panier, elle indiquera, si elle est debout, qu’il y a possibi-
lité de vie. Si les pieds sont en l'air, la mort est inévitable. Si elle
est couchée, cela indique la maladie dans un sens général (L. BER-
GER). — Pl. IX. 3.

3’ « Ndumba ya munu » — fantome. Lorsque celte {igure vient



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 59

se placer sur une autre a I'avant du panier, elle indiquera que le
maléfice est dit & un fantome. Le bras droit est relevé et la main
est a la hauteur de l'estomac, le bras gauche est pendant. —
PLIIL 1 et 2.

4° « Likisi » = masque. Le client, qu’il s’en souvienne ou non, a
révé d'un masque qui lui coupait la gorge. Son malheur vient de
la ; Ia mort le guette. Cette figurine porte une main a la hauteur du
menton. — PIL. I1. 3.

5" « Nyamuso » = vierge. Geste de la pleureuse qui léve les deux
bras ; les deux mains tiennent la téte, signe de tristesse et d’an-
goisse. La consultante pleurera son fiancé. Les raies sur le bas-
ventre sont des scarifications faites dans un but érotique. —
PL. VIII. — PL 1L 6, 7 et 8.

6° « Kanenga » = femme qui pleure. Méme signification que la
précédente sauf qu’il s’agira de son mari. Celte picce est figurée
tantot avec 'enfant sur le dos, tantét sans enfant. — PL I1. 9 et
11, 12,

7° « Tyibenzi » = penseur (?) (H. BAUMANN : « kalamba » =
ancétre). Avec le N 1, cette piece est la plus précieuse du panier.
Elle révele la vie cachée des personnages importants. Pensée, force,
jeunesse, voila ce que représente le jeune homme assis et ce qu’il
révele aussi dans le panier. La coiffure en pain de sucre est celle
des jeunes gens de ce peuple. « Njombi », autre nom dont nous ne
connaissons pas la signification (ces renseignemenls nous sont
donnés par M. Ep. BERGER). -— Nous trouvons fréquemment cette
figure portée comme amulette, représentant soit une femme, soit
un homme. C'est une des figures donnant lieu aux plus étranges
stylisations et la répartition géographique en serait inléressante a
¢tablir. — PL IX. 2. — PIL III. 1-11.

8" « Limphelo » = coit. Cette figurine révele 'adultere et dévoile
les maladies vénériennes lout en indiquant la cause suivant la posi-
tion par rapport & d’autres piéces. Elle prouve aussi l'infidélité
de 'homme ou de la femme, cause des malheurs dont se plaignent
les clients (E. BERGER). — La variété d’interprétations plastiques
de cette figure est considérable, tantot plus explicite, tantét plus
discréte, de sorte que sa lecture peut préter & quelque confusion.
Ainsi HAMBLY, parlant du jeu mbundu, dit : « Deux figures, male
et femelle, chuchottent ensemble, indiquant que mari et femme
forment le plan d'empoisonner quelqu'un.» — H. BAUMANN :
« Yokoi » (¢« pwo ni lunga ») — coit; indique que le demandeur
peut s’attendre &4 un accroissement de sa famille, c.-a-d.: qu’il
aura des enfants. (Pres de la Lunda le méme auteur a trouvé le
nom de « mbanda likunyi ».) Nous avons inscrit le lerme <« pwo
ne lunga », indiqué par les Tyivokwe rencontrés dans le Sud-Ouest



60 Acta Trop. 111, 1, 1946 — Ethnographie

angolais. — Il s’agit dans ce cas aussi d'une amulette trés répan-
due el populaire, charme de fécondité et de prospérité, c.-a-d. : le
porte-bonheur par excellence ! -— PL. IX. 6. — PL. IV. 1-12.

9° « Sitangu » — miracle. Cette figurine représenterait une
chose extraordinaire, miraculeuse, incompréhensible, surnaturelle.
Dans le panier elle révélera donce une chose qui tient du miracle
dans un sens bon ou mauvais (. BERGER). — Cette picce présente
une variété de formes dont un des extrémes est un double person-
nage enchevétré de telle sorte que les bras de 'un forment les
jambes de l'autre. Tantot les deux figures regardent du méme coté,
comme celles de nos cartes a jouer ; tantot elles sont tournées en
sens contraire. L'autre extréme se compose d'un petit corps ovoide
central, avec, a chaque bout, une paire de jambes opposées et orien-
tées en sens contraire. Parfois, sur chacune des faces est gravé un
visage ! -— Pl IX. 5. — PI. VII. 1-6.

10° « Kahati » =— médecine. Celle figurine représentant une
double cuiller de bois, semble étre censtruite sur le méme principe
que la piece précédente. Cependant les renseignements contredisent
cette derniere assertion et la ressemblance ne serait que fortuite ?
Cet objet est une réduction d'un original qui se porte en guise
de remede sous le bras et le fait d’étre double aurait 'avantage
quen se déplacant il y aura toujours un des cotés du remede sur
la peau. Outre que ce résultat pourrait étre obtenu par d’aulres
moyens, nous ne connaissons pas d’exemplaire de loriginal ni
dans la littérature, ni dans les collections. D’aulre part, ces deux
derniers objets sont trés souvent associés dans les amuletles que
portent les femmes pour étre fécondes. Quoiqu’il en soit, cette
double cuiller serait un remede contre les rthumatismes et, dans le
panier, elle révele des affections rhumalismales. Suivant sa posi-
tion par rapport a d’autres figurines, elle indique la plus ou moins

longue durée du mal (. BERGER). — PL VIIL. 8 et 9.
11° « Likutu » — pénis. Tantol représenté au naturel, ou figuré

par un petit biton a peine reconnaissable, cette pi¢ce révele les
maladies vénériennes et certains effets de la syphilis chez les

hommes, en particulier la perte du membre (E. BERGER). — (H.
BAUMANN : « lukutu ».) — PL 1V. 13.

12° « Lizimo » — femme enceinte. Réveéle des adultéres et pré-
dit les naissances futures (E. BERGER). —— P1. I1X. 8. — PL VIL 11
gt 12,

13° « Tyimpundu » — décapité, signifie que I'homme disparu

dont on demande des nouvelles, a ¢té tué par des sorciers qui ont
pris sa téte pour faire des médecines. — PlL. IX. 10. — PL. V. 9, 10
et 11.

14° « Mikana » — les qualre sur le chemin. Cette désignation



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 61

est de H. BAUMANN, qui donne la signification suivante : Le deman-
deur apprend qu’il doit chercher I'ensorceleur en dehors du vil-
lage, au cours d’'un long voyage. — Il semble que celte piece existe
en deux variantes dont I'une est celle que BAUMANN figure et dans
laquelle les deux hommes du centre sont vus de face, tandis que
les deux externes sont de profil ; il s’agit de quatre personnages
causant 2 un carrefour de chemins. La variante que nous possé-
dons en plusieurs exemplaires est composée de trois, quatre ou
cinq personnages, tous de profil et dirigés du méme c6té et repré-
sentant une colonne de marche ou file de voyageurs, ou encore
de porteurs. Dans certains paniers, cette figurine est représentée
par une sorte de peigne a quatre dents grossierement taillées, 1l
s’agit ici de l'extréme simplification, vrai hiéroglyphe, reconnais-
sable grice a ce que nous possédons tous les échelons de cette évo-

lution. — BAUMANN fait a4 ce sujet la méme remarque. — PL V.
1-8.
15° « Ngoma » — grand tambour cylindrique. Il indique que le

client doit avoir recours & un médecin qui le guérira en faisant
battre le grand tambour, événement donnant souvent lieu a des
réjouissances et des beuveries. Ces tambours servent aussi dans les
cérémonies d’exorcismes des gens possédés par un esprit (E. BER-
GER). — Pl IX. 12, — PIL VIIL 14,

16° « Mukupele » = tambour royal, double. Méme signification
que le précédent, mais concerne des hauts personnages. Prévoit
ou révele les maladies des personnes de la cour el indique leur
issue. — P1. VIII. 13.

17° « Tyini » = mortier a piler la farine. Le client se guérira
s’'ll se procure une certaine médecine appelée «bakoba » qui se
prépare toujours & I'aide d'un mortier (E. BERGER). — Pl VIII. 18,

18" « Usuwa » = calebasse en forme de bouteille. Si le client
souffre et se sent poursuivi par l'infortune, c’est qu’il a négligé tel
ou tel ancétre. 11 n'apaisera celui-ci qu'en lui offrant un sacrifice,
généralement un beeuf, diiment arrosé. I'éte en perspective au
cours de laquelle la biére coulera des calebasses (E. BERGER). —
Pl. VIII. 8.

19° « Musawa » — chevet (oreiller). Indique le sommeil ; la
maladie est entrée pendant le sommeil. Inutile qu’il en cherche la
cause dans la malveillance de son entourage ; il doit en accuser
un mauvais esprit ou un fantéme, — PIL. VIII. 19 et 21,

20° « Mbinga » — sifflet de bois triangulaire (employé¢ par les
éleves d'un camp d’initiation). Le client doit chercher la cause de
ses maux dans des entretiens par trop animés qu’il a eus peu de
temps auparavant avec un groupe de personnes. Il a trop parlé | —
Pl1. VIII. 17.



62 Acta Trop. 111, 1, 1946 -— Ethnographie

21° « Kalialia » = violon a trois cordes. Cet instrument est spé-
cial aux Vatyivokwe et ressemble & un instrument des Indes.
IZ. BERGER figure a coté de cetle explication un arc musical qui est
connu sous un autre nom. Il doit y avoir confusion. Voici Ia signi-
fication de cette piéce : Le client a ¢été victime d'un sorcier qui lui
a « lancé une médecine » (kunupa mulyani), c.-a-d. jeté un sort au
cours dune cérémonie au cours de laquelle ils employent juste-
ment de semblables instruments de musique donnant a la méde-
cine le pouvoir d’agir & distance. Il devra songer a se faire exor-
ciser (IZ. BERGER).

22° « (Ngandu) » 2 = os de crocodile. Cetle piece a deux sens :
elle indique d’abord ce que le crocodile signifie généralement chez
tous les devins, c’est que telle personne est morte de mort naturelle
el qu'elle n’a pas été victime d'un maléfice. —- Ou bien, au con-
traire, elle indique par sa position, que la mort est causée par un
sorcier qui s’est servi comme poison de la cervelle de ce reptile.
(Cest probablement pourquoi on se sert justement comme symbole
de cet animal de I'os qui recouvre le cerveau plutéot que de n'im-
porte quelle aulre partie du corps (I. BERGER). — Un jeu de divi-
nation des Vandao (Mocambique) est compos¢ des mémes écailles
osseuses | — D’autre part, les Tyokwe rencontrés au cours de notre
voyage portaient fréquemment un crocodile en tatouage scarifié
sur le“ventre. — Nous trouvons ¢également cet animal parmi les
figurines sculptées. — P1. VIII. 3.

23° Pirogue, sorte de navetle en os. Celle piece se lrouve dans
divers paniers. Iille est citée par HAMBLY pour les Ovimbundou.
Ille semble avoir un sens dangereux, ce qui n'aurait rien d’¢ton-
nant pour un peuple terrien qui semble craindre 'eau ! La pirogue
situé¢e derriere la picce N7 (tyvibenzi) annonce la mort inévitable,
tandis que si elle se trouve devant elle, il reste une possibilit¢ de
salut ! —- Pour HAMBLY, elle indique la novade. — PI. IX. 15.

Sur les 205 picces du panier, nous ne pouvons donner Uexpli-
cation que de 23 picces : mais c¢’est 1a déja un résultat qui complete
celui d’aulres auteurs, les corroborent ou indiquent des interpré-
lations variées.

Une particularité des pieces de ce panier consiste dans le fait
que, sauf les sculptures, elles sont toutes enrobé¢es dans une sorte
de pite brune a I'aspect pustuleux qui en recouvre a peu pres toute
la surface, a les rendre méconnaissables. (Cest la certainement vou-
lu, protection magique des pieces elles-mémes ou camouflage pour
rendre les objets moins lisibles aux yeux des pirofanes.

Remarquons encore la qualité arlislique des deux pieces, le
« tyibenzi » et la femme portant le panier dans le dos au moyen
du bandeau frontal. — PL IX. 2 et 4.



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 63

A

X

DRILRRR TR
@ “-;\\ll'\\‘\.“"'ill\‘l‘\li|

N

¥ \\,,,‘;;n.“\ gt il

A i
\ i

Planche 1.

1 Disque de cuir portant 4 boutons de porcelaine cousus (deux autres sont tombés). (Cat.III c.
6710.) Diam. 5.2 em. 2 Disque de cuir double portant 4 caoris cousus (du panier 1), Diam. 5 em.
3 Disque de cuir portant 3 caoris cousus. (Cat. lII c. 6711). Diam. 4,8 em. 4 Disque de cuir
portant un caori et deux boutons cousus (du panier K.) (IIl c¢. 6283.) Diam. 4 em. 5 Disque de
cuir de Zébre (du panier B). Diam. 6 em. 6 Disque de cuir enduit de rouge (panier K/6283).
Diam. 5 em. ¥ Ombilic de panier, petit disque de 3 em. (panier A). 8 Disque de calebasse a
protubérances rugueuses. Diam. 3,8 cm. (Panier J). 9 Disque de fibres végétales enchevétrées.
Diam. 2,5 em. (Panier E). 10 Tressage trilobé. Diam. 3,8 cm. (Panier A). 11 Objet formé de
4 disques de calebasse percés et enfilés 3 un bout de cordelette nouée aux deux bouts. Diam,
des disques 2,4 cm. (Panier E), 12 Tyikusa, bois sculpté, percé d'un trou; a fait partie d’une
amulette. (Cat. III e. 6251.) H. 9 em. 13 Tyikusa, bois sculpté. Haut. 12,5 em. (Cat. III ¢. 6253.)
14 «Croix du Katanga», figurant un lingot de cuivre. Découpé en métal blanc et enduit de cire



64 Acta Trop. 111, 1, 1946 — Ethnographie

Planche 11.

1 Figurine en bois sculpté, probablement un «likishi», ou masque, haut. 8,3 cm. (III c. 6236)
2 Id. Masque, «likishi», haut. 7 em. (III ¢. 6240). 3 Id. Masque, «likishi», haut. 11 em. (IIl c.
6263). 4 Id. Masque, «likishi», haut. 5,3 em. (III c. 6239). 5 Personnage, bois sculpté, haut.
8,3 cm. (III c. 6242). 6 Pleureuse, «kanenga». haut. 8,8 cm. (III c. 6243). 7 Pleureuse, «<kanen-
ga», haut. 7,6 em. (Il ¢. 6248). 8 Pleureuse, <kanenga», haut. 7.5 cm. (III ¢. 3904). 9 Pleureuse,
«kanenga», avec son enfant dans le dos, haut. 7 em. (III c. 6244). 10 Pleureuse, «kanenga»,
avec son enfant, haut. 9,5 em. (III c. 6245). 11 Masque, <«likishi», haut. 4,8 cm. (du panier D).
12 Pleureuse, «kanenga», haut. 6 cm. (du panier D).



Delachaux, Méthodes et instruments de divination ¢en Angola 65

Planche 111.

2 Personnage accroupi, panier B. 3 Personnage

accroupi, III ¢, 6233. 4 Personnage accroupi, IIT c. 6229. 5 Personnage accroupi, III c. 3902.

6 Personnage accroupi, 11l c. 6225 (détail). 7 Personnage accroupi, III c. 6232. 8 Personnage

accroupi (femme), III c. 6235 (détail). 9 Personnage accroupi, fig. isolée. 10 Personnage ac-
croupi, III c. 6226 (détail). 11 Personnage accroupi, III c. 6228,

1 Personnage accroupi, Il c. 6227 (la détail).

wt

Acta Tropica III, 1, 1946



66 Acta Trop. 111, 1, 1946 — Ethnographie

Planche 1V,

1 Personnages enlacés, IIT c. 6297. 2 Personnages enlacés, III c. 6299. 3 Personnages enlacés,

III c. 6292. 4 Personnages enlacés, III c. 6295. 5 Personnages enlacés, IIl ¢. 7402. 6 Person-

nages enlacés, IIl ¢. 6291, '¢ Personnages enlacés, 11l c. 6296. 8 Personnages enlacés, Panier E.

9 Personnages enlacés, IIl c. 6300. 10 Personnages enlacés, homme et femme; a comparer

avec la figure 11 dans: L. Kiersmeier, Centres de style de la sculpture négre africaine, vol. III,

Congo Belge, représentant un appuie-téte baluba. — III c. 6288. 11 Personnages enlacés,
III c. 6294. 12 Personnages enlacés, III c. 6293. 13 Penis, III c. 6274.



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 67

Planche V.

1 Colonne de marche, porteurs, 4 personnages. III c¢. 6220. 2 Colonne de marche, 3 person-
nages, jambes usées, 1II ¢. 6222. 8 Colonne de marche, 4 personnages sans jambes, III ¢, 6223.
4 Colonne de marche, 4 personnages, 3 ont perdu les jambes, III ¢. 6223, 5 Colonne de marche,
trés stylisée, ainsi que les suivantes, panier E. 6 Colonne de marche, III c. 6224. ¥ Colonne
de marche, panier D. 8 Colonne de marche, panier A. 9 Personnage a la téte coupée, panier D.
10 Personnage a la téte coupée, III c. 6269. 11 Personnage a la téte coupée, panier A.

5%



68 Acta Trop. 111, 1, 1946 — Ethnogruphie

Planche VI.

1 Personnage avec caori sur la téte; panier F. 2 Personnage avec bouton blanc sur la téte;
panier K. 3 Personnage avec caori sur la téte; panier K. 4 Personnage accroupi avec caori;
panier K. 5 Deux personnages liés; panier B, 6 Deux personnages liés, trés frustes; panier J.
% Personnage ou momie?; panier J. 8 Femme, trés finement sculptée, aux jambes liées par
un fil de laiton. Elle figurait probablement au bout d’un baton ou d’un manche (?); panier E.
9 Figurine de femme enceinte (?); panier K. 10 Femme accroupie; IIl e, 6275, 11 Petit
personnage avec collier; panier E. 12 Femme portant son enfant dans le dos; panier H.
13 Femme a gros collier; panier D. 14 Personnage au geste de l'«<accroupi» et jambes
allongées ; panier K.



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 69

Planche VII.

1 Personnage double, les bras de I'un formant les jambes de I'autre; panier D. 2 Piéce que
nous supposons dérivée de ce prototype et dont la simplification se poursuit au travers les Nos
suivants. — Panier A, 3 Piéce réduite & un <« ventre» et deux paires de jambes; Il c. 6277.
4 Piéce ou le «ventre» porte de chaque c¢Hté un visage ; les jambes sont par erreur tournées
du méme coté; amulette, Il c. 6217. 5 Piéce conforme a celles que ’on trouve le plus sou-
vent. 6 Piéce semblable, taillée dans un cylindre de bois et présentant le caractére d’une
technique de série; amulette, 11I ¢. 6216, 7 Piéce dans laquelle I'idée primitive est peu appa-
rente, tout en conservant les éléments: bras, jambes, ventre ; amulette, III c. 6206. 8 Cuiller
double construite sur le méme principe que les piéces précédentes; Il c. 6278. 9 Cuiller;
amulette, III c. 6216, 10 Personnage avec chapeau, panier E. 11 Femme enceinte; panier E.
12 Femme enceinte: III c. 6264.



70 Acta Trop. 111, 1, 1946 — Ethnographie

[TERTER

HIU @99 919 W00 W VWY RO ot v e

Planche VI!I.

I Animal (?); III c. 6261. 2 Animal (?); Il c. 6262. 8 Crocodile; panier D. 4 Animal (?):
5 Crocodile; Il c. 6260. 6 et 6a Animal, rattel ?; panier E. ¥ Personnage enchainé; panier K.
8 Gourde, bois sculpté; panier A. 9 Fusil, bois et métal; ITI ¢. 6712. 10 Fusil, bois et métal
panier E. 11 Croissant (lune ?), calebasse; panier C. 12 Mortier, bois sculpté : panier A.
13 Tambour royal, double ; panier ). 14 Tambour, «Ngoma»; panier D. 15 Grand tambour ;
panier C. 16 Instrument de musique, nervure de feuille de palmier avec dents sculptées, sur
lesquelles on frotte un baton; panier C. 17 Sifflet dont se servent les jeunes gens dans les
camps d’initiation. 18 Mortier, bois sculpté. 19 Petite piéce i section rectangulaire, proba-
blement tabouret; panier C. 20 Petite piece de calebasse représentant probablement un jeu:
panier F. 21 Appuie-téte; panier A. 22 Jeu, sorte de tric-trac; panier F.



Delachaux, Méthodes et instruments de divination en Angola 71

Planche 1X.

Quelques piéces du panier N (IIl c. 7371). Voir page 15.

1 Personnage trés allongé, représentant un individu mort pendant un voyage. 2 Jeune homme
accroupi, représentant la vie, 'action. 3 Personnage. 4 Femme portant une charge sur le dos.
B Piéce énigmatique, voir PL VII. 6 Deux personnages enlacés. ¥ Personnage allongé avec
collier et protubérances. 8 Personnage avec mains sur la poitrine, femme enceinte, 9 Per-
sonnage. 10 Personnage a la téte coupée. 11 Deux anneaux enlacés. 12 Grand tambour.
13 Hache. 14 Base d’une fleche. 15 Bateau en os. 16 Fragment de bois a faire le feu.



72 Acta Trop. 111, 1, 1946 -— Ethnographie

Planche X.

Piéces du panier de devin nganguela G (III ¢. 6279). (Voir I’explication page 9.)
1 Corne de «mbambi» (petite antilope). 2 Ongle de «nzimbo» (oryctérope). 3 Figurine de
femme représentant le «mukulu», c.-a.-d.: I’esprit d'un mort. 4 Figurine d’un <kanganzi», ¢.-a.-d.:
d’un masque. 5 Griffe d’aigle. 6 Cocon d’insecte. ¥ Fragment d’os recouvert partiellement
de cire noire. 8 Croissant de fer. 9 Fragment d’os de «mbambi». 10 Baton d’os sculpté.
11 Griffe de tigre (léopard). 18 Os de tortue. 13 Griffe de serval. 14 Morceau de fer
représentant une balle de fusil. 15 Petite corne de chévre, dont le bouchon manque. 16 Deux
fragments de bois de «musalati». 17 Citrouille vide (grande ouverture), embouchure d’une
calebasse., 18 Citrouille pleine (sans ouverture). 19 Pointe d’un couteau a deux tranchants,
«muele», 20 Aiguille porte-bonheur, «tyovolozi». 21 Fragment de calebasse avec «verrues».
22 Graine de coton partiellement enrobée dans de la cire noire. 23 Perle de verre bleu ra-

maceda enw nn nadavra DA Crainee de riein dant an n’a nac tiréd Phnila 23 Fruit enhéricana



	Méthodes et instruments de divination en Angola

