
Zeitschrift: Acta Tropica

Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 2 (1945)

Heft: 3

Artikel: Die Stellung der katholischen Mission zur bildenden Kunst der
Eingeborenen in den Tropen

Autor: Beckmann, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-309942

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-309942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Stellung der katholischen Mission
zur bildenden Kunst der Eingeborenen

in den Tropen.
Von Johannes Beckmann.

Das Ziel der katholischen Missionsarbeit ist einerseits ein
individuelles, d. h. die Bekehrung der einzelnen Menschen zum
Christentum, anderseits aber auch ein soziales, d. h. die Errichtung der
einheimischen Volkskirche mit einheimischer Hierarchie. Die
einheimische Hierarchie mit einheimischen Priestern und Bischöfen
ist teilweise verwirklicht in den Ländern des Fernen Ostens, in
den Anfängen grundgelegt in Afrika und Indonesien. Soll jedoch
die Kirche wahre Volkskirche werden, dann genügt dieser bisher
erreichte Zustand noch nicht; denn die einheimische Hierarchie
bildet nur den äußeren Rahmen, in dessen Innern sich das reiche
Leben einer afrikanischen, indonesischen oder Südseekirche
vollzieht. Das bedeutet auf der ganzen Linie eine Verschmelzung mit
dem einheimischen Volkstum, eine Durchdringung aller Bezirke
des Denkens und Handelns, des Leides und der Freude mit der
neuen Religion, die Verdrängung des Heidentums und gleichzeitigen

Ersatz durch das Christentum. Die Christen Afrikas oder der
Südsee müssen sich in ihren Kirchen heimisch fühlen und nicht
als Fremde oder Cäste. Das heißt aber, nicht nur negativ
beschneiden und zerstören, sondern vor allem aufbauen, die gesunden

Kräfte, Sitten und Gebräuche achten und beibehalten, die
kulturellen einheimischen Ausdrucksformen mit christlichem Geiste
füllen. So wird auch die Beschäftigung mit der einheimischen
Kunst nicht bloß wissenschaftliche Forschung oder gar nur Laune
und Spielerei, sondern in erster Linie eine notwendige Vorarbeit
für den Aufbau der Volkskirche in den betreffenden Ländern (1).

In der Zeit der spanisch-portugiesischen Kolonialaera war man
sich dieser Zusammenhänge wohl bewußt, ja das soziale Missionsziel,

die Volkskirche, stand dermaßen im Vordergrund, daß
zunächst vielfach das individuelle Ziel, die tiefe Umwandlung und
Bekehrung der Einzelnen, ganz in den Hintergrund rückte. Daher
die Massentaufen, daher aber auch eine weitgehende Rücksichtnahme

auf die wahren Kulturwerte der Indianer, der Inder oder
anderer Völker. Bei aller engen Verquickung der Missionsarbeit
mit der Kolonialpolitik, die vielfach zu einer einfachen Uebertra-
211112 snanischer oder Dortusiesischer Kirchenformen führte, haben



212 Ada Trop. II, 3, 1945 — Missionswissenschaft

die Missionare, zumal abseits von den Zentren der spanischen
oder portugiesischen Kolonialmacht, mit größter Selbstverständlichkeit

die Kullurformen, und zwar auch die Kunstformen der
Völker, unter denen sie wirkten, übernommen und christlich
umgestaltet, so, um nur einige Beispiele zu nennen, die Franziskaner
in Mexiko (2), die Missionare der alten Kongo-Mission (3) und
die ersten Missionare in Indonesien (4).

Als 1622 die römische Missionszentrale, die Kongregation zur
Verbreitung des Glaubens (Propaganda), gegründet wurde, begann
eine scharfe Abkehr von der spanisch-portugiesischen Missionspolitik,

und der rein religiöse Charakter der Missionsarbeit wurde
wiederholt betont. Aber die bereits vorhandenen gesunden Grundsätze

der Anpassung und Volkschristianisierung wurden nicht
verurteilt, sondern in ihrer grundlegenden Instruktion an die ersten
Apostolischen Vikare von 1659 machte sich die Propaganda diese

Anschauungen zu eigen und vertiefte sie: «Verwendet doch keine
Mühe darauf und mutet es jenen Völkern in keiner Weise zu, daß
sie ihre Zeremonien, Gewohnheiten und Sitten ändern, wenn sie
nicht ganz offensichtlich der Religion und guten Sitte widersprechen.

Denn was könnte es Ungereimteres geben, als Frankreich,
Spanien oder Italien oder irgendein anderes Land Europas nach
China einführen zu wollen? Nicht dies, sondern den Glauben sollt
ihr bringen, der keines Volkes Gewohnheilen und Gebräuche, wenn
sie nicht schlecht sind, verwirft oder bekämpft, im Gegenteil sie
unverletzt zu erhalten wünscht. Und da nun einmal die Natur der
Menschen so ist, daß sie das Eigene und insbesondere ihr eigenes
Volk den übrigen in Hochachtung und Liebe voranstellen, so gibt
es für sie keinen stärkeren Grund zu Haß und Abneigung als die
Veränderung ihrer vaterländischen Sitten, vor allem derjenigen,
woran sich die Menschen seit Urväterzeiten gewöhnt haben;
namentlich dann, wenn man an die Stelle der abgeschafften die
Gebräuche des eigenen Volkes setzen will (5).»

Von der Proklamierung dieser Grundsätze bis zu ihrer Verwirklichung

in der missionarischen Praxis war allerdings ein weiter
Weg. Das 18. Jahrhundert wurde aus verschiedenen Gründen ein
Jahrhundert des Niederganges und des Rückschrittes, so daß im
19. Jahrhundert die Missionsarbeit in einzelnen Ländern gleichsam

neu begonnen werden mußte (6). Das 19. Jahrhundert war nun
in Europa das Jahrhundert der Technik mit all den Erfindungen
auf den verschiedensten Gebieten, gleichzeitig aber auch das
Jahrhundert des kolonialen Imperialismus. Die Missionare als Kinder
ihrer Zeit ließen sich von diesem europäischen Zeitgeist, dem
Kulturoptimismus und geistigen Imperialismus, den sie in Erziehung
und Unterricht weithin in sich aufgenommen halten, formen und
machten sich teilweise wenigstens zu Schrittmachern europäischer



Beckmann, Die Stellung der katholischen Mission 213

Kulturgüter. Auf dem Gebiete der Kunst zeigte sich diese Haltung
durch einfache Uebertragung europäischer Kunstformen in die
Missionsländer, auch in die Tropen. Allenthalben entstanden
neugotische oder neuromanische Kirchen. Malereien, Bibel- und
Katechismusillustrationen wurden in Europa angefertigt und eingeführt,
und selbst im Kirchengesang gewannen europäische Melodien die
Oberhand. Es schien eine Zeitlang, als ob all die werdenden
Kirchen in Indien, Afrika und in der Südsee ein rein europäisches
Gepräge erhalten sollten.

Doch bereits um die Jahrhundertwende erhoben sich einzelne
Stimmen gegen eine solche Geisteshaltung, und in den ehemals
spanischen Gebieten von Südamerika und auf den Philippinen
hatte man diesen übertriebenen Europäismus überhaupt nicht
mitgemacht, da in diesen Ländern eine spanisch-einheimische
Kirchenkunst weitgehend bodenständig geworden war. Aber erst als
durch den Weltkrieg 1914/18 der europäische Kulturoptimismus
erschüttert wurde, begann allenthalben die Rückbesinnung auf die
gesunden Grundsätze von 1659. Wortführer einer grundsätzlichen
Bejahung der Anpassung, gerade auch auf dem Gebiete der Kunst,
wurden in den einzelnen Ländern die Vertreter der obersten
Missionsleitung, die Apostolischen Delegaten, so Msgr. Costantini für
China, Msgr. Marella für Japan, Msgr. Dellepiane für Belgisch-
Kongo (7). Als ersterer nach lOjähriger Wirksamkeit in China auf
den wichtigen Posten eines Sekretärs der Propaganda in Rom
berufen wurde, benutzte er seine hohe Stellung, um in möglichst
allen Ländern die wertvollen Erkenntnisse seiner Chinajahre zu
verwirklichen. In Handschreiben und Artikeln, in zahlreichen
Unterredungen und Studienfahrten konnte er vielfache und brauchbare

Anregungen an alle Missionare der Welt vermitteln, und aus
diesem gegenseitigen Gedankenaustausch und den ersten
Bemühungen entstand sein grundlegendes Handbuch über die christliche
Kunst in den Missionsländern (8).

Während für die Länder Ostasiens, zumal für China, Japan
und Indien, die alle auf uralle Kunsttraditionen fußen, die
entgegenstehenden Schwierigkeiten verhältnismäßig schnell und
grundsätzlich überwunden wurden, ja auf den meisten Gebieten des

künstlerischen Schaffens bereits wertvolle Schöpfungen aufzuweisen

sind (9), liegen die Verhältnisse für die tropischen Länder, d. h.
für die Missionsarbeit unter den Naturvölkern etwas anders. Hier
sind einerseits die Kunstformen von den europäischen so
verschieden und anderseits das künstlerische Schaffen vielfach so
rudimentär oder ganz und gar in heidnischen religiös-magischen
Vorstellungen eingebettet, daß die Schwierigkeiten scheinbar un-
überwindbar und alle Versuche einer christlich-eingeborenen Kunst
von vrvrnbprpm 7iim ."srRpitprn vpriirtpilt sind



214 Ada Trop. II, 3, 1945 — Missionswissenschaft

Im folgenden sollen zunächst die Schwierigkeiten einer
christlich-einheimischen Kunst in den Tropen, in erster Linie in Afrika
und in der Südsee, aufgezeigt werden, um auf diesem konkreten
Hintergrund die bisherigen Versuche und Erfolge werten und be-
slimmte Prognosen für die zukünftige Haltung und Entwicklung
bieten zu können.

Die ersten Schwierigkeiten rühren vom Missionar und seiner
geistigen Einstellung der Eingeborenenkunst gegenüber her. Seine
Hauptaufgaben liegen auf den Gebieten der religiös-sittlichen
Unterweisung, vorbereitend und ergänzend auch auf denen der
sozialkaritativen und erzieherischen Tätigkeil. Diese Arbeiten haben
gerade in den Anfängen der Missionsarbeit den ganzen Mann
beansprucht, so daß eine Beschäftigung mit den künstlerischen
Aeußerungen seiner Pflegebefohlenen ganz am Rande seines
Tätigkeitsbereiches zu liegen schien oder gar als Verrat an seinem
Hauptberuf aufgefaßt werden konnte. Und all diese Arbeiten mußten

unter einem vielfach mörderischen Klima mit ungenügendem
Schutz, zumal vor der Jahrhundertwende, geleistet werden, so daß
eine Nichtbeschäftigung mit künstlerischen Fragen verständlich
und entschuldbar schien. Aber tatsächlich haben sich doch die
meisten Missionare künstlerisch betäligen müssen. Sie mußten,
wie Msgr. Costantini mit Recht betont, schon nach Ueberwindung
der ersten Hindernisse Kapellen und Kirchen, Wohnhäuser, Schulen

und Spitäler bauen und all diese Gebäulichkeiten ausstatten
und schmücken. Die Ausführung der Bauten in europäischem Stil,
der europäische Schmuck verlangen aber genau so viel Opfer an
Zeit und Geld wie eine Anpassung an überlieferte Kunstwerte (10).

Der Mangel an Zeit und Mitteln ist also nur ein scheinbares
Hindernis, tiefer wurzelt das mangelnde Verständnis für die
einheimische Kunst, das dem Europäismus letztlich zugrunde liegt.
Dieses mangelnde Verständnis teilten die Missionare aber weithin
mit den europäischen Gebildeten, von denen weder Fachethnologen

noch Kunstwissenschaftler von der Kunst der Naturvölker
lange Zeit Notiz nahmen. Erst als europäische Künstler nach dem
Weltkrieg, zumal in den 20er Jahren, auf der Suche nach einer
wesenhaften Kunst auf die Kunstäußerungen der Primitiven stießen

und diese in vielfach schmucken, aber kritik- und wahllos
zusammengestellten Bänden dem europäischen Publikum vorführien,
begann das Interesse der Ethnologen und Kunstwissenschaftler
wach zu werden, und die systematische Erforschung aller
Kunstäußerungen der Naturvölker brach sich allmählich Bahn (11). Und
als die Ergebnisse dieser Forschungen, zumal die von Eckart von
Sydow (12), Ernst Vatter (13), Georges Hardy (14), Jos. Maes (15),
Carl Kjiersmeier (16) u. a., weitere Kreise erfaßten, vermochten
auch die Missionare, zumal die jüngeren, die nicht mehr im euro-



Beckmann, Die Stellung der katholischen Mission 215

päischen Kulturoptimismus groß geworden waren, der Neger-, Südsee-

oder Indianerkunst gegenüber eine aufgeschlossene Stellung
einzunehmen und an eine Wiedergabe christlicher Gedanken im
Kims Ige wand der Naturvölker zu denken; denn wie für die
frühere negative Haltung besteht auch — wegen der steten Verwurzelung

des Missionars in der empfangenen Bildung — für die

positive Einstellung ein enger Zusammenhang zwischen dem hei-
ma(liehen Geistesleben und der aktiven Missionsarbeit.

Einer Verwirklichung dieser Erkenntnisse stand jedoch lange
eine mangelnde künstlerische Vorbereitung im Weg. Der nicht
besonders künstlerisch geschulte Missionar hat große Hemmnisse zu
überwinden und wird vielfach den wahren Ausgleich zwischen
christlichen Forderungen und einheimischen Formen nicht finden.
Daher verlangt schon Msgr. Costantini künstlerisch vorgebildete
Missionare, die Blick und Eignung besitzen, eine solche Arbeit zu
leisten oder wenigstens in die Wege zu leiten. «Es ist Zeit, endlich
mit dem künstlerischen Dilettantismus in den Missionen aufzuhören

(17).»
Hemmungen liegen aber nicht nur auf Seiten der europäischen

Missionare, sondern auch bei den Eingeborenen selbst, und zwar
bei Christen und Heiden. Ich nenne hier zunächst den gewalligen
Umbruch, der sich durch den Einbruch der europäischen
Zivilisation und Kultur unter den Naturvölkern vollzogen hat. Weithin
sind sowohl in Afrika wie auch in der Südsee die Grundlagen der
alten Kulturen erschüttert. Gerade die Jugend und die geistig
aufgeschlossenen Kreise haben sich der neu eindringenden Kultur
vielfach begeistert zugewandt. Ihr ganzes Sehnen und Trachten
geht danach, sich die Güter dieser Kullur durch die westliche
Bildung, auch durch Annahme des Christentums, anzueignen (18).
Was Hilde Thurnwald für Ostafrika feststellen konnte, gilt auch
für andere Teile Afrikas und andere Länder: «Junge Christen
verdenken es heute vielfach den Missionaren, wenn diese ihnen die
Aufrechterhaltung mancher alten Bräuche empfehlen. Sie meinen,
die Missionare wollten sie von ihrer fortschrittlichen Entwicklung
zurückhalten, von einer Entwicklung, die sie in den Stand setzen
soll, all die ,Zaubermittel', mit denen der Europäer sich stark und
mächtig macht, zu erwerben (19).» Diese Kreise lehnen daher eine
eingeborene-christliche Kunst ab und geben restlos der europäischen

den Vorzug.
Diese Haltung wird bei den Christen noch dadurch verstärkt,

daß sie durch ihr Chrislwerden weithin mit der überlieferten
Tradition brechen mußten und nun in allen Aeußerungen der alten
Kultur, zumal der Kunst, Fallstricke des Heidentums sehen, die
sie zum Glaubensabfall und zur Rückkehr ins Heidentum verfüh-
rpii tonnten Tinbipr o'lrmbipn nifinelip iVirp npiip Hplio-inn um en



216 Ada Trop. Il, 3, 1945 — Missionswissenschaft

gesicherter, je mehr sie ihr ganzes Leben europäischen Kulturformen

angleichen. Wenn eine solche Haltung selbst bei den
Kulturvölkern des Ostens, in China und Japan, zu finden ist, wo doch
die Kunst in vielen Bereichen von der religiösen Umklammerung
gelöst ist oder doch wenigstens leicht gelöst werden kann (20),
so liegen die Verhältnisse bei den Naturvölkern noch schwieriger.
Hier stehen die Neuchristen wirklichen und nicht nur vermeintlichen

Schwierigkeiten gegenüber.
Es würde in diesem Zusammenhang zu weit führen, allen

Verästelungen der einheimischen Kunst in den Tropen zu folgen.
Es mögen hier zur Veranschaulichung der Schwierigkeiten einer
christlich-einheimischen Kunst einige Hinweise auf Afrika genügen.

Bekannt ist, daß die Religion, vorab der Ahnenkult, in
Verbindung mit Totemismus und Magie, alle Lebensbezirke, vorab des

sozialen und kulturellen und damit auch des künstlerischen Lebens
durchsetzt und durchdringt. Daß die Plastik, die sich besonders in
den multerrechtlichen Kulturen Westafrikas so reich entfaltet, in
erster Linie religiösen Ursprungs ist, wird von allen Kennern
übereinstimmend betont. Aber selbst für das scheinbar so neutrale
Gebiet des Kunstgewerbes muß H. Baumann feststellen: aus dem
Formenschatz der religiösen Plastik «entnehmen sie auch fast
sämtliche figürlichen Motive. Die Abhängigkeit von der übermächtigen

religiösen Plastik ist überall im Kunstgewerbe, besonders des
älteren Afrika, zu verspüren. Der Bedeutungsgehalt, der die durchaus

in zwei 1er Linie stehende Form beherrscht, wird zwar den
kunstgewerblichen Plastiken entzogen, aber man erkennt doch
überall noch die Herkunft des Tier- oder Menschenornamentes aus
der religiösen Sphäre (21).»

Bei der religiösen Plastik fällt sofort ein Doppeltes auf: die
stereotypen Formen und die überstarke Hervorkehrung und Betonung

wesentlicher Körperteile oder Eigenschaften. Beide Elemente
hängen aufs engste mit der religiösen Haltung zusammen; denn
«in der religiösen Plastik hängt von der äußeren Form der
Bedeutungsgehall ab, es macht sich daher eine Scheu geltend, von der
durch die Tradition gebotenen Form abzugehen. Die Gebundenheit

an die in der Gemeinschaft herrschende Formidee ist so groß,
daß in Fällen, wo ein Maskentanz aus einem andern Dorf
übernommen wird, man auch die dazu benötigten Masken aus diesem
Dorfe weiter bezieht, einmal vielleicht, um auch die kleinste
Abweichung von den feststehenden Typen bei der Neuanfertigung zu
vermeiden, dann aber spielen hierbei in stärkerem Maße magische
Vorstellungen mit hinein, nach denen nur die im Besitz des
Maskengeheimnisses befindliche Heimat-Schnitzschule der Maske ihre
Zauberkraft mitzugeben vermag. Soweit es sich um die Anferti-
21U12 von Masken und menschlichen Figuren handelt, ist über die



Beckmann, Die Stellung der katholischen Mission 217

Holzschnitzkunst der Schleier des Geheimnisvollen gebreitet. In
Süd-Kongo und Loango liegt sie meist in den Händen des

Zauberpriesters, bei den Stämmen Oberguineas, bei denen die Geheimbünde

noch in voller Kraft und Blüte lebendig sind, bildet die
Holzschnitzerei ein bevorzugtes Unterrichtsfach in der Buschschule.

Die Masken fertigt der Schmied an, der im Geheimbund
und im sozialen Leben des Stammes eine hohe Stellung einnimmt.
Die Arbeitsstätten der Holzschnitzer liegen, wie Etta Dorner aus
Nordost-Liberia berichtet, versteckt im Wald, niemand darf ein
unvollendetes Schnitzwerk zu Gesicht bekommen außer den
Gehilfen des Schnitzers; bei der Uebergabe der Figur an den Käufer
wird ein Opferfest veranstaltet, und auch später müssen von den
Besitzern der Figuren von Zeit zu Zeit Opfer dargebracht werden,
doch wohl, um die in ihnen wohnende Zauberkraft lebendig zu
erhalten. Die Ahnenfigur ist ja dazu bestimmt, die Seele des
abgeschiedenen Vorfahren in sich aufzunehmen, und aus diesem
Grunde muß sie eine möglichst große Aehnlichkeit mit ihm
aufweisen, damit die Seele dadurch getäuscht und angelockt wird,
ihren Wohnsitz in ihr zu nehmen (22).» Es sind allerdings keine
naturgetreuen Abbildungen in unserem Sinne, sondern solche, die
bestimmte Merkmale, wie Bartformen, Tätowierungen, Zahnfeilungen

usw. genau wiedergeben, wodurch der Ahnherr oder die Ahnfrau

jedermann erkenntlich wird.
Für die missionarische Praxis ergibt sich aus dieser Charakteristik

religiöser Kunst ein Zweifaches: 1. Weil die Plastik ein so
stark religiöses Gepräge aufweist, ja die ererbte religiöse
Vorstellungswelt geradezu verkörpert, müssen überall, zumal in den
Anfängen der Missionsarbeit, diese Werke verbannt, ja sogar
verbrannt werden, da erfahrungsgemäß ein Weiterbestand dieser
religiös verehrten Figuren die Reinheit des neuen Glaubens aufs
stärkste gefährdet. Dabei besteht sogar die Gefahr, daß selbst die
Kunst des Sclmitzens in der überlieferten Form verlorengehl; denn
christlich gewordene Schnitzer dürfen einfach die religiös
bestimmten stereotypen Formen afrikanischer Plastik nicht mehr
gestalten. So werden die Missionare, wenigstens indirekt, zu Feinden

der einheimischen Kunst, ähnlich wie etwa die Regierung von
Neuguinea, welche die gegenseitigen Menschemnorde der einzelnen

Stämme energisch bekämpfI; denn bei vielen Stämmen wurden

gerade die Pfeile, die zum Töten bestimmt waren, aufs
herrlichste geschnitzt und geschmückt. Da der Zweck dieser Pfeile
nicht mehr erreicht werden kann, werden auch keine Pfeile mehr
geschnitzt, und die dafür bestimmte Ornamentik geht verloren. Der
öffentlichen Ordnung und dem Wohlergehen muß ein Teil der
Schnitzkunst geopfert werden (23). 2. Weil in einzelnen Ländern
die Anfertigung von Figuren und Masken, also die künstlerische



218 Acta Trop. Il, 3, 1945 — Missionswissenschaft

Betätigung in Händen der Zauberer liegt, die, nach übereinstimmenden

Berichten aller Missionare, dem Christentum den schärfsten

Widersland entgegenstellen, darf und kann in den Anfängen
der Missionsarbeit unter einem Stamm sich kein Christ die Schnilz-
kunst anmaßen, ohne sein Leben und die werdende
Christengemeinde zu gefährden, so daß also zunächst einheimische Künstler

für eine christlich einheimische Kunst nicht in Frage kommen.
In abgeschwächtem Maße gelten diese Ausführungen auch von

der Ornamentik (24). Auch die Ornamentik kommt ja bei den
Naturvölkern vielfach aus dem religiösen Bereich. Das gilt vor
allem von menschlichen und tierischen Ornamenten, die zum großen

Teil mit dem Totemismus und Ahnenkult zusammenhängen
(25). Andere Symbole oder Zeichnungen rühren her von
Fruchtbarkeilsriten mit starker Betonung des Sexuellen (26), während
für viele der letzte Ursprungsgrund noch nicht erkannt ist und
bei den bereits sich vollziehenden Umwälzungen auch nicht mehr
erkannt werden kann. Je weiter sich die Ornamentik von der
ursprünglich religiösen Sphäre entfernt, je mehr sie also aus der
reinen Freude am Schönen, am Schmuck oder aus rein persönlichen
Motiven entsteht, um so eher eignet sie sich für eine Uebernahme
durch eine christliche einheimische Kunst. Aufgabe der Missionare
ist es, in den einzelnen Fällen genaue Untersuchungen über die
Natur und den Charakter von Symbolen, Schmuck, plastischen
und malerischen Darstellungen anzustellen, bevor sie auf dieser
Grundlage autbauend an die Gestaltung einer einheimischen Kunst
herantreten können (27).

Eine weitere Schwierigkeit, die gerade bei der Betonung einer
Anpassung auf künstlerischem Gebiet leicht auftritt, liegt in der
Tatsache, daß Naturvölker und insbesondere die Schwarzen
außerordentlich fähig sind, europäische Anregungen anzunehmen und
europäische Vorbilder zu kopieren. Msgr. Vanuytven, Apostolischer
Vikar von Buta, wies in einem Vortrag auf der Bischofskonferenz
von Belgisch-Kongo 1936 gerade auf diese Gefahr hin. Die Wert-
schälzung einheimischer Kunstprodukte seitens der Europäer
veranlaßt manche Neger zu Arbeiten, die nur dem europäischen
Geschmack am Exotischen durch etwas plumpe Gestaltung europäischer

Vorbilder, die meist illustrierten Zeitschriften entnommen
werden, entgegenkommen (28).

Zu all dem kommt die große Verschiedenheit der Eingeborenen-
kunst in den einzelnen tropischen Ländern. Afrika kennt eine
ausgeprägte Kunst des Sudan, des Senegal, von Benin, Dahomey, des

Kongo usw. mit einem vielfälligen Reichtum an künstlerischem
Ausdruck in der Skulptur und Ornamentik, während der Osten
demgegenüber fast arm ist. Aber selbst in einem scheinbar einheitlichen

Land und Völkerkomplex wie Neuguinea liegen die künsl-



Beckmann, Die Stellung der katholischen Mission 219

lerischen Verhältnisse verschieden. So schreibt der erfahrene
Missionar P. Dupeyrat: «Während die Bewohner der Küste vorab
im Westen eine bedeutend entwickeltere Ornamentik, Malerei
und Schnitzerei aufweisen als die Bergbevölkerung besitzen
diese wiederum Tänze und Gesänge, die jenen der Küste weit
überlegen sind (29).»

All den genannten und andern Schwierigkeilen zum Trotz hält
die Mission heute überall an dem Grundsatz fest, daß einheimische

Kunstelemente zum Aufbau einer christlichen Kunst verwendet

und sogar direkt übernommen werden können. So meldete ein
Bericht der Fides-Agentur von der Tätigkeit des Apostolischen
Delegaten von Belgisch-Kongo, Msgr. Dellepiane: «Auf seiner Reise
durch alle Missionsgebiete Belgisch-Kongos und die Sprengel des

belgischen Mandates Ruanda-Urundi ließ Msgr. Dellepiane keine
Gelegenheit vorübergehen, die Missionen auf die Frage der Ein-
geborenenkunsl und die Notwendigkeit der Einführung kongolesischer

Stilbestandteile in den Aufbau und die Einrichtung der
Kirchen, Schulen und Seminarien aufmerksam zu machen (30).» 1935

schrieb derselbe in einem Glückwunschschreiben an die Herz-Jesu-
Schwestern in Leopoldville, die den Bau ihrer Niederlassung ganz
der einheimischen Umgebung angepaßt hallen: «Die katholische
Kirche ist nicht belgisch, nicht französisch, nicht englisch, nicht
amerikanisch, sie ist katholisch. Im Kongo muß sie kongolesisch
sein und sich in den Gebäuden und in allen andern künstlerischen
Ausprägungen kongolesischer Kunst bedienen. Die Hilfsmittel der
Eingeborenenkunst sind unerschöpflich, es kommt nur darauf an,
sie zu finden und geschickt anzuwenden; man muß alles bewahren

und verwerten, was sich an Schönem und Gutem in einem
neuen Volke findet. Die Eingeborenen müssen sich in der Kirche
wie in ihrem eigenen Hause fühlen (31).» Dank der Initiative des

Delegalen konnte bereits 1936 in Leopoldville die erste Ausstellung
christlich-kongolesischer Kunst eröffnet werden, die, wie die

Eröffnungsansprachen des Delegaten, des Gouverneurs Pierre
Ryckmans und noch mehr die verschiedenen Abbildungen der
ausgestellten Werke, meist aus dem Bereiche des Kunstgewerbes,
bekunden, bereits schöne Anfangserfolge darstellt (32). Die
anerkennenden Worte, welche der Kardinalpräfekt der Propaganda,
Fumasoni-Biondi, am 14. Dezember 1936 für die Tätigkeit seines

Delegaten fand, zeigen zur Genüge, daß Rom selbst sich auf den

gleichen Standpunkt wie in früheren Jahrhunderten stellt (33).
Aus der Südsee schreibt Msgr. Vesters, Apost. Vikar von Rabaul,

an den Sekretär der Propaganda am 30. September 1939, daß
gerade heute in der Zeit des Ueberganges von der alten zu einer neuen
Kullur bei den Naturvölkern die Pflege christlich-einheimischer
Kunst von einer dringlichen Bedeutung sei. Deshalb habe er eine



220 Ada Trop. II, 3, 1945 — Missionswissenschaft

eigene Kommission erfahrener Missionare bestellt, die mit der
systematischen Pflege dieser Kunst beauftragt wurde (34). Und
sein Amtsbruder, Msgr. De Boismenu, Apost. Vikar von Papuasien
(Neu-Guinea), gründete eine eigene Schule für eingeborene christliche

Künstler, die er in einem Zirkularschreiben seinen Missionaren
ankündigte. Offen gibt er darin die riesigen Schwierigkeiten des

unternommenen Werkes zu, verlangt aber dementsprechend «eine
klare Erkenntnis, bei der die Hindernisse das Endziel nicht
verschleiern eine entschiedene Stärke, die nichts erschüttern
kann, und einen festen Willen, unter allen Umständen zum Ziele
zu gelangen, (das Werk) verlangt aber auch ein feines Empfinden,

ja ein sehr feines Empfinden, um die werdenden Talente
erkennen und pflegen zu können, ohne sie zu verärgern, und
ihnen einen weiten Spielraum und persönliche Freiheit für ihre
künstlerische Initiative, selbst solche gefährlicher Art, zu gewähren
und dabei überall den guten Willen anzuerkennen (35).»

Statt nun den einzelnen Verwirklichungen christlicher Ein-
geborenenkunst in den Tropen nachzugehen, soll hier nur versucht
werden, diese Verwirklichungen in drei Gruppen zusammenzufassen

und zu charakterisieren. Eine erste Gruppe umfaßt jene
Versuche, bei denen die europäische Kunst weitgehend Anregerin
und Muster bleibt, so daß sich die einheimische nur als Nachbildnerin

derselben darstellt. Wegen der oben genannten Gefahr, daß
der Schwarze oder der Südseeinsulaner allzu schnell und leicht
europäische Vorbilder kopieren kann, wird diese Art «einheimischer

Kunst» von einsichtigen Missionaren grundsätzlich abgelehnt

(36). Aber die Nachbildung europäischer Vorbilder kann
doch, zumal für Kunstgebiete, die den Eingebornen mehr oder
weniger fremd sind, einen wertvollen Anfang bedeuten. In vielen
Fällen haben oder werden die Einheimischen trotzdem ihre
rassischen und persönlichen Auffassungen doch in irgendeiner Form
zum Ausdruck bringen. So schuf Max Mintsa, ein Christ aus
Kamerun, seine großen Kirchengemälde auf den leeren Wänden
einzelner Kirchen des Landes. Die Ideen, die Vorlagen für
Personen, Tiere und Pflanzen sind durchwegs europäischen Biblischen
Geschichten und Katechismen, selbst Katalogen und illustrierten
Zeitungen entnommen, währenddem die Ornamentik durchwegs
einheimische Motive wiedergab (Abb. 1). Da und dort, z.B. bei
der Darstellung der guten und der schlechten Beichte, kommen
auch originelle Ideen zum Ausdruck (37). Die Farben hat Mintsa
mit seinen Gesellen an Ort und Stelle, meist aus Pflanzen,
hergestellt (38).

Weil die Plastik in Afrika und in der Südsee weitgehend religiös

ist, kann sie vorderhand für eine Darstellung christlicher
Ideen nicht in Frage kommen. Es ist daher nicht auffallend,



Beckmann. Die Stellung der katholischen Mission 221

wenn plastische christliche
Versuche sich eher europäischen

als einheimischen
Vorbildern nahen. So besitzt das
Lateranmuseum (Rom) eine
Reihe von Muttergottesstatuen,

meist aus Belgisch-Kon-
go, die, mit einer einzigen
Ausnahme, mehr oder weniger
gut gelungene Kopien
europäischer Vorbilder sind. «Aber
einiges in diesen Plastiken
verrät doch einheimische
Kunstauffassung, und deshalb
sind sie doch von einer
gewissen Bedeutung für eine zu
erhoffende christliche Kunst
in Afrika (39).» In der Praxis
wird es vielfach so zugehen,
wie Erzabt Norbert Weber
OSB., Ostafrika, von seinem
Schüler Daudi erzählt, der im
Kopieren europäischer
Vorlagen eine staunenswerte Fähigkeit zeigte und auch Plastiken
schuf, die naturgetreue Negerabbildungen sind, aber mit den Werken

der afrikanischen Plastik nicht die geringste Aehnlichkeit
aufweisen (40). — Es liegt auf der Hand, daß bei dieser Gruppe
von einer wirklichen «einheimischen Kunst» nicht die Rede sein
kann. Die geschaffenen Werke sind in erster Linie Nachbildungen,
nicht selbständige Schöpfungen. Manche Versuche dieser Art sind
Fehlschlage, während andere sich wenigstens in Richtung einer
einheimischen Kunst weiterzubilden scheinen.

Zu einer zweiten Gruppe gehören die mutig entschlossenen
Bejahungen einheimischer Kunstformen, gehört die wirkliche
Anpassung an diese Formen, insofern sie rein künstlerische
Schönheitsideale darstellen und mit Magie und heidnisch-religiösem
Kult nicht direkt in Verbindung stehen. Ein Ueberblick über das
bereits Erreichte möge die Bemühungen dieser Gruppe illustrieren.

Bei der Architektur muß stets vor Augen gehalten werden, daß

i I.A

¦.: WW
dB swoe :<>J

Lfiâ*!;
\fc--8

IIIIIHIIIIIIIIIIIiltllllii

/tailJa

Abb. 1. Max Mintsa: 1. Kreuzwegstation
in Omvan (Kamerun). (Photo:

Missionsprokur., Stift Engelberg.)

das christliche Kultgebäude als sakraler Raum Forderungen an
die Kunst stellt, die nicht ohne weiteres in jedem Lande in
bodenständiger Form erfüllt werden können. Es gibt Länder in den Tropen,

die einen eigenen Baustil entwickelt haben, der auch von
Missionaren in großherziger Weise übernommen wurde. So schuf
der Islam in Nordafrika einen Baustil, der sich in abgewandelter



222 Acta Trop. II. 3. 1945 — Missionswissenschaft

mm
—

L

Abb. 2. Inneres einer Kirche des Aposl. Vikariates Rabaul (Neu-Britannien).
(Fides-Photo.)

Art auch für katholische Kirchenbauten verwenden ließ. Beispiele
dieser Art sind die Kalhedrale von Algier oder die herrliche Kirche
von Laghouat in Südalgerien. Am schönsten wurde dieser christlich-
nordafrikanische Stil jedoch in neuester Zeit verwirklicht im
Kloster der «Kleinen Brüder vom hl. Herzen» zu El Abiod in der
Sahara, das sich ganz an einheimisches Kunstempfinden anleimt
und doch echt christlich ist. Auch Abessinien mit seinen Nachbarländern

kennt einen hochstehenden, meist allchristlichen Baustil,
dessen Elemente von den Missionaren immer mehr benutzt werden.
In den weiten Gebieten des Sudan ist ebenfalls seit Jahrhunderten
ein islamitisch beeinflußter Stil vorhanden, der als Vorbild für
Kirchenbauten dienen kann. Hier finden sich immer mehr Kirchen
im sudanesischen Stil, z. B. in Wagadugu und in Niamey am
Niger (41). Aehnliches gilt auch für Indonesien und selbst für einzelne
Gebiete der Südsee, wo Missionare geschickt die Bauarten der großen

Gemeinschaftshäuser (für Männer oder Frauen) (Abb. 2), ja
sogar Geisterhäuser (42) zu Vorlagen ihrer Kirchenbaulen machten.

Schwieriger liegen die Verhältnisse in Afrika südlich des
Sudan. Auch die Kirchen müssen hier zunächst Schutz gewähren
gegen die sengenden Sonnenstrahlen, also möglichst dicke Mauern,
kleine Fenster und weitüberladene Dächer haben. Die kleinen
Kapellen der Außenstationen entsprechen diesen Forderungen am
besten und nähern sich im Aufbau und in der Ausstattung auch
weitgehend dem einheimischen Kunstempfinden. Doch auf den



Beckmann. Die Stellung der katholischen Mission 223

Es

W-";-'--U.

3&r

Zentralstationen müssen größere
Kirchen gebaut werden, um die
zahlreicheren Christenscharen zu
fassen. Hier wurden zunächst
europäische, neugotische oder neuromanische

Kirchenformen eingeführt.
Allmählich griff dann auch der
moderne Betonbau nach Afrika
über. Dieser konnte in seinen
einfachen formen afrikanischem
Empfinden eher entsprechen als die
älteren europäischen Kirchenformen,

aber in der Praxis erwies er
sich als fast unbrauchbar wegen
der mörderischen Hitze, die infolge
der dünnen Wände und hohen
Fenster darin herrscht. Einen
neuen Schritt, um aus bodenständigen

Verhältnissen und Auffassungen

heraus eine kirchliche Baukunst
vorzubereiten, wagte der
Kapuzinerpater Théotine, der auf der
Kunstausstellung zu Leopoldville
1936 ein Kirchenmodell vorlegte,
das bewußt die Anlage eines Neger-
dorfes im Kongo zum Vorbild für die Gestaltung des Gotteshauses
nahm (43). Ob und wie weit dieser oder andere Entwürfe
übertragen wurden, entzieht sich meiner Kenntnis.

Bedeutend besser liegen allenthalben die Verhältnisse auf den
Gebieten der religiösen Kleinkunst und des Kunstgewerbes, wozu
ich auch die religiösen Skulpturen zähle. Abgesehen von den
erwähnten, stark europäisierten Versuchen der religiösen Plastik
haben einzelne Missionare auch hier den Weg zu einer wirklich
bodenständigen religiösen Kunst gefunden, so die Missionare von
Lyon in Dahomey, wo sich gerade dank der Arbeit der Missionare
eine starke Rückbesinnung auf die alten Kulturgüter des Landes
zeigt (Abb. 3), oder in Benin, wo mit Erfolg auf die Struktur und
Haltung der alten Beninkunst zurückgegriffen wird (44). Auch Java
besitzt bereits eine eigene katholische Schnitzerschule, die in
bewußter Anlehnung an die altjavanische Kunst bereits eine Anzahl
schöner Werke schuf (45). Innerhalb dieser Kunstgattung nehmen
die Kruzifixe eine Ausnahmestellung ein. Bei ihnen sind Inhalt und
auch die wesentliche Form durch die christliche Tradition
bestimmt, so daß Vorbilder aus der heidnischen Plastik nicht in
Frage kommen. Und doch haben einheimische Künstler Kreuzes-

Abb. 3. Lyoner Missionare,
Dahomey. Der bl. Josef (Holz¬

schnitzerei).
(Photo: S. Schüller.)



224 Ada Trop. 11, 3, 1945 — Missionswissenschaft

darstellungen geschaffen, welche die europäischen Vorbilder weit
hinter sich zurücklassen; denn Abbildungen mittelalterlicher
Kreuze, welche diesen Arbeiten noch am nächsten stehen, konnten
den Künstlern nicht zugänglich sein, ja, wie Georg Höltker beim
Kruzifix vom Sepik-Fluß in Neuguinea ausdrücklich nachweist,
stand ein europäisches Vorbild überhaupt nur flüchtig zur
Verfügung. Der einheimische Künstler mußte sein Werk mit den
bescheidenen Mitteln seiner Technik aus dem Gedächtnis gestalten.
Das Kreuz vom Sepik-Fluß wie auch andere Darstellungen des

Gekreuzigten aus der Südsee und aus Afrika weisen jedoch
typische Merkmale ihrer eigenen Kunstschöpfungen auf, ohne daß
der offen ersichtliche christliche Charakter ihrer Werke darunter
leidet (Abb. 4 und 5) (46).

Immer mehr wird aber das Kunstgewerbe zur Ausstattung
katholischer Kirchen und Kapellen in Afrika und in der Südsee

herangezogen. Da ist zunächst die einfache, aber einprägsame
Ornamentik der Naturvölker, die bereits in vielen, äußerlich oft noch
europäischen Kirchen Eingang gefunden hat (Abb. 2). Einzelne
Ornamente wurden ganz übernommen, andere teilweise neu
gestaltet. Es mögen da und dort bei Verwendung dieser Ornamente
Fehlgriffe unterlaufen sein, weil der Schmuck oder das Symbol in
seiner magischen oder sexuellen Bedeutung nicht frühzeitig erkannt
wurde, aber diese Einzelfehler können verbessert werden, während
die Gesamthaltung doch eine gesunde Anpassung zum Ausdruck
bringt. In solchen Kirchen werden sich die einheimischen Christen
weit eher zu Hause fühlen als in den europäisch geschmückten;
denn so bescheiden auch die Ausdrucksmittel ihrer Kunst sein
mögen, so liegen sie ihnen doch näher als die wohl vollkommeneren,
aber für sie exotischen Formen Europas. Typisch dafür dürfte die
Antwort eines Papuaners auf eine diesbezügliche Frage P. Dupey-
rats sein: «Ich bewundere die Kunstwerke der Europäer, aber weil
ich Papuaner bin, ziehe ich die Werke papuanischer Kunst vor,
und mein Bestreben geht dahin, selbst Kunstwerke in papuani-
schem Stil zu schaffen. Die Europäer haben ihre Art, warum
sollten wir Papuaner nicht die unsrige haben (47) ?» Wohl mögen,
wie P. Dupeyrat mit Recht betont, erste vereinzelte Papuaner solche
Gedanken hegen und äußern, aber die «Gebildelen» unter ihnen,
wie auch bei andern Naturvölkern, kommen doch immer mehr zur
Anerkennung ihrer eigenen Kunst- und Kulturwerte.

In der Kirche selbst nimmt der Altar eine Vorzugsstellung ein.
Es lag deshalb nahe, gerade ihn und den Altarschmuck, bzw. die
Altargeräte, wie Leuchter, Meßbuchsländer, Kruzifixe usw., immer
mehr einheimisch zu gestalten. Am weitesten scheinen bisher,
soweit das vorliegende Bildmaterial ein Urteil erlaubt, die Missionen
in Belgisch-Kongo gegangen zu sein, wo nach dem Vorbild der



Beckmann Die Stellung der katholischen Mission 225

V

/
•:

Abb. 5. Kruzifixe aus Kenya
(Ostafrika) von Nthenge Nthula, einem
noch nicht gelauften Angehörigen
des Akamba-Stammes. (Fides-Photo.)

Abb. 4. Von einem heidnischen
Papuaner am Sepik River in
Neuguinea aus einem einzigen Stück
Urwaldholz geschnitzter Kruzifix-
Korpus; jetzt im Museo Missio-
logico-Etnologico del Laterano in
Rom. (Nr. 10329 Sammlung Dr.

Höltker.)
(Photo: Mus. Miss.-Etn., Rom.)

Kapelle in der Apostolischen Delegatur weilgehend einheimisches
Kunstgewerbe zur Geltung kommt (48). Aber auch in der Südsee
sind manche Altarräume mit dem Altar in bewußter Anlehnung
an die Kunslformen der Südsee gestaltet worden (49). Auch die
kirchlichen Paramente, sofern sie in Afrika und in der Südsee
hergestellt werden können, orientieren sich immer mehr nach
einheimischem Kunstempfinden, ebenso kirchliche Fahnen,
Vortragskreuze usw. (50).

Bisher konnte sich die Anpassung auf den Gebieten der Kleinkunst

und des Kunstgewerbes, wo vielfach künstlerische Tradition

und eine reiche Ornamentik zur Verfügung stehen, am
glücklichsten entfalten. Daneben gibt es aber Kunstbereiche, wie die
Architektur südlich des Sudan, die Großplastik in den
mutterrechtlichen Kulturen Afrikas und vor allem die Malerei, wo diese
Anpassung entweder aus Mangel an entsprechenden Vorbildern



226 Acta Trop. 11, 3, 1945 — Miss'ionswissenschaft

und Anknüpfungsgehalten oder aus religiös-sittlichen Motiven
nicht angebracht, bzw. nicht möglich ist. Um aber selbst in diesen
Bereichen einen reinen Europäismus auszuschalten und das
Kunstempfinden der Eingeborenen zu berücksichtigen, schlugen
manche Missionare einen andern Weg ein. Diese dritte Gruppe
beabsichtigt nichts weniger als die Schöpfung einer neuen christlichen

Kunst, die ganz aus dem Geiste und den Gesetzen der
Eingeborenenkunst erwächst. Nicht die Uebertragung europäischer
Formen noch die Uebernahme einheimischer Ausdrucksweisen
genügen nach ihnen den Ansprüchen einer christlichen Eingeborenenkunst.

Ihre Aufgabe sehen sie nicht in erster Linie darin,
selbst als Künstler zu schaffen, sondern Anreger, ja Erzieher auf
künstlerischem Gebiete zu sein, deren eigentliche Schöpfungen
den Eingeborenen selbst vorbehalten sind.

P. Dupeyrat betont aus diesen Gründen die Bedeutung der
Handwerkerschulen, welche die zunächst notwendigen technischen

Fähigkeiten vermitteln, dann aber auch die Bildung des
Geschmackes und ein sicheres künstlerisches Empfinden. Nur auf
einer solchen breiten Grundlage glaubt er, eine echt christliche,
einheimische Kunst sicherstellen zu können, die nicht mit dem
Tode des einen oder andern fähigen Künstlers wieder ausstirbt.
Voraussetzung dieser Haltung ist das Bestreben, die Eingeborenen
nicht nur religiös-sittlich, sondern auch kulturell zu heben, sie
also nicht, was unsern Gegenstand betrifft, bei den bisher
überlieferten und stereotypen Formen zu belassen, sondern diese mit
Hilfe neuer Ideen, aber auch neuer Techniken und Werkzeuge zu
vervollkommnen und zu heben (51).

Einen glücklichen Versuch in dieser Richtung unternahm der
belgische Missionar P. Vandenhoudt. Schon bald nach seiner
Ankunft in der Mission von Muanda-Banana (Belgisch-Kongo) ließ
ihn seine Kunslliebe nach einheimischer Kunst und KunstauffaS-
sung forschen, weil er sich aus der Verwertung einheimischer
Kunst ein wertvolles Mittel für das Verständnis christlicher Wahrheiten

und Lehren versprach. Wegen mangelnder Vorlagen auf
dem Gebiete der Malerei suchte er durch eigene Zeichnungen
einen eigenen Stil auf Grund der Kunsltradition des Kongo zu
schaffen. So entstanden seine zahlreichen Bibelillustrationen,
welche, wie die Erfahrung immer mehr erwies, der Auffassung
und dem Empfinden der Neger entsprachen, klar und deutlich
waren und die schwarzen Christen in ihrer schlichten und
einfachen Art auch wirklich ansprachen (Abb. 6). «Seinen
ausgeprägten Stil, der in der silhouettenhaften Personengruppierung
deutlich hervortritt, fand P. Vanderhoudt beim Anschauen der
Negerzeichnungen auf Lehmhütten in Mayombe und anderer
heimischer Arbeiten der benachbarten Gebiete. Diese wiesen ihm



Beckmann, Die Stellung der katholischen Mission 227

nach seinem eigenen Geständnis den Weg, durch Verzicht auf
alle überflüssigen und entbehrlichen Einzelheiten und durch alleinige

Herausstellung der handelnden Personen ein Geschehnis
zwingend einfach und klar wiederzugeben. Das sind bewußte
Illustrationen, bewußte Deuter der Bibel und keine nach irgendeiner

besonderen Stimmung strebende Malerei. In dieser Art hat
P. Vandenhoudt beliebige Szenen aus dem Alten und Neuen Testament

wiedergegeben und damit echte Beweise einer guten
afrikanischen Bibelillustration geschaffen (52).»

> £,<

{^
-.SIM»AW*

wÉtì

&matoui4xJaln.

Abb. G. P. Vandenhoudt: Die Anbetung der Hirten. (Photo: S. Schüllcr.

Aehnliche Bemühungen regen sich weiterhin in Belgisch-Kongo
auf den Gebieten der Plastik, des Reliefs, der Goldschmiedekunst
und der Paramentik. Belgische Plastiker wie Dupagne und Fr.
Godart, der Goldschmied Devroye u. a. schufen Werke, die sich
bewußt an die Aeußerungen der Kongokunst anlehnen, aber ganz
selbständige Wege in einer Höher- und Weiterführung dieser
Kunst gehen. Um eine möglichst stilgerechte, aber doch echte
kongolesische Gestaltung der kirchlichen Paramente haben sich

vor allem die Benediktiner von Lophem (bei Brügge) sowohl von
der belgischen Heimat aus wie auch in ihrer Mission Katanga
(hier vor allein Dom François Leclerq) große Verdienste erworben

(53).
All die genannten Richtungen stellen mehr oder weniger glückliche

Versuche dar, aber noch keine vollendete Eingeborenenkunst.
Diese kann letztlich, wie es Ueberzeugung fast aller mit diesen
Fragen sich beschäftigenden Missionare ist, nur von christlichen



228 Acta Trop. II, 3, 1945 — Missionswissenschaft

Eingeborenen selbst, und zwar nur in langsamer stetiger Entwicklung

erzielt werden. So wie die Verhältnisse heute überall liegen,
ruht aber doch auf dem Missionar letztlich die Verantwortung für
eine gesunde Entwicklung dieser einheimischen Kunst. Daher der
Ruf nach künstlerisch vorgebildeten Missionaren, den Msgr.
Vanuytven auf der Bischofskonferenz von Belgisch-Kongo 1936
in die Worte faßte: «Wir brauchen zuständige Männer mit
sicherem Geschmack und einer entsprechenden Vorbereitung. Wenn
sie in Europa eine künstlerische Schulung erfahren haben, so

dürften sie in der Mission nicht allzu große Schwierigkeilen
finden, sich zu vervollkommnen und sich der lokalen Eingeborenenkunst

anzupassen. Nur durch so vorbereitete Missionare wird das
Problem der Eingeborenenkunst gelöst werden (54). > In der
Diskussion wurde diese Feststellung lebhaft begrüßt, doch glaubten
der Apost. Delegat und andere Bischöfe, für den Anfang sei es

besser, künstlerisch begabte und bereits erfahrene Missionare für
eine solche Tätigkeit frei zu macheu, weil sie mit Sprache, Sitten
und Leben der Eingeborenen wirklich vertraut seien und vor
allem die Seele des Eingeborenen kennen würden (55).

Aus all dem ergibt sich nun eindeutig die Stellung der katholischen

Mission zur bildenden Kunst der Eingeborenen in denTropen.
Sie wird getragen von einem tiefen Verantwortungsbewußtsein auch
auf diesem scheinbar fernliegenden Gebiete missionarischer Tätigkeit.

Und dieses Verantwortungsbewußtsein wird gestützt und
immer wieder erneuert durch die Entscheidungen der römischen
Missionsleitung — ein Ansporn war vorab die für 1942 in Rom
geplante Ausstellung christlicher Eingeborenenkunst aller Länder
— und durch die Wegleilungen der einzelnen Apostolischen
Delegaten. Klar ist auch die Wertung der einheimischen Kunst, die als
solche volle Anerkennung findet. Die Zeit eines einseitigen Euro-
päismus und der völligen Verkennung einheimischen Kunstempfindens

ist endgültig vorbei. Aber so klar und eindeutig auch die
prinzipielle Stellung ist, so bleibt die Praxis vorderhand noch
eine Zeil des Suchens und Tastens. Den bisherigen Werken aller
gezeichneten Richtungen haften noch Unvollkommenheilen und
Fehler an, die teils künstlerischer Natur sind (so manche allzu
schematische Uebertragung eingeborener Kunstmolive auf christliche

Gegenstände oder eine noch unausgeglichene und
unharmonische Verquickimg einheimischer und europäischer
Kunstelemente) und teils im religiösen Bereich wurzeln (eine zu wenig
tiefe oder bis in Letzte vordringende Erkenntnis des symbolisch-
magischen Charakters dieser oder jener Kunstgattung usw.). Aber
all das sind Fehlerquellen, die bei fortschreitender Erkenntnis
verhältnismäßig leicht ausgeschaltet werden können; denn
maßgebend für eine berechtigte optimistische Beurteilung einer wer-



Beckmann. Die Stellung der katholischen Mission 229

denden christlichen Eingeborenenkunst bleibt das Verantwortungsbewußtsein

der leitenden Missionskreise und die Ehrfurcht und
sympathische Anerkennung einheimischen Kunstschaffens unter
den Praktikern.

Literatur.
1. Jos. Scbmidlin, Kath. Missionslehre. Münster 19215, 239 ff.; J. Beckmann,

Wesen und Ziel kalb. Missionsarbeit. Schweizer Rundschau 1945/16.
139—146.

2. Roh. Richard, La Conquête spirituelle du Mexique. Paris 1933, 195 ff.;
Pankr. Maarschalkerwerd O. F. M., Ueber die Akkommodation der
Franziskanermissionare an einheimische Sprachen und Gebräuche in Mexiko
im 16. Jahrb. Festschrift P. W. Schmidt. Wien 1928. 904 ff.

3. S. Schüller, Christlich-afrikanische Kunst aus der ersten Kongomission.
(15. und 16. Jahrb.) Katholische Missionen (abgek. KM) 1937. 34—40;
ferner verschiedene Hinweise und Abbildungen bei ('.livelier. Het Oud-

koningrijk Kongo. Brugge 1941.
4. B. Vorklage S. V. ]).. Religieuze beeldjes op den Solararchipel. Flores en

Timor. Koloniale Missie Tijdschrift, Juni 1940. 1—8.
5. Collectanea S. Congregationis de Propaganda Fide. Vol. I (Romae 1907),

Nr. 135. — Eine neue textkritische Ausgabe des umfangreichen Dokumentes

veranstaltete Henri Chappoulie, Aux Origines d'une Eglise. Rome et les
Missions d'Indochine au XVIIe siècle. Paris 1943. 392—402.

6. Jos. Scbmidlin. Kaih. Missionsgeschichte. Stcyl 1925, 358 ff.
7. G. B. Tragella, Chiesa Conquistatrice. Roma 1941 (Una nuova arma di

Apostolato: l'arte, p. 143- 155).
8. Celso Costantini, L'Arte Cristiana nelle Missioni. Roma 1940 (abgek.

Costantini).
9. Costantini, 193 ff.

10. Costantini. 153 ff.
11. Martin Heydrich. Sland und Aufgaben der afrikanischen Kunstforschung.

Beiträge zur Kolonialforschung. Tagungsband I (Berlin 1943), 33—44, wo
auch die wesentliche Literatur zu diesem Thema angegeben und bewertet
wird. — Für die Südsee und die Indianer Amerikas begann das Interesse
bereits einige Jahrzehnte früher. Einige rühmliche Ausnahmen gab es

natürlich auch unter den Afrikanisten (z. B. K. Weule).
12. Bibliographie seiner Werke im Ethnologischen Anzeiger IV (Stuttgart 1944),

505—508.
13. Religiöse Plastik der Naturvölker. Frankfurt 1926.
14. L'Art nègTe. Paris 1927.
15. Eine Reihe von Einzeluntersuchungen in Zeitschriften und Museumspublikationen.

Vgl. Ethn. Anzeiger III, 238/39.
16. Centres de style de la sculpture nègre africaine. IV vols Paris-Kopen-

hague, 1936 ff.
17. Costantini, 165.
18. Diedrich Westermann. Die heutigen Naturvölker im Ausgleich mit der

neuen Zeit. Stuttgart 1940; Walter Freytag, Die junge Christenheit im
Umbruch des Ostens. Berlin 1938.

19. Die schwarze Frau im Wandel Afrikas. Stuttgart 1935, 105.
20. Costantini. 162 f.
21. Afrikanisches Kunstgewerbe. In: H.-Th. Bossert. Geschichte des Kunst¬

gewerbes aller Zeiten und Völker II (Berlin 19291, 52.



230 Ada Trop. II, 3, 1945 — Missionswissenschaft

22. Paul Germann, Afrikanische Kunst. Beiträge zur Kolonialforschung. Ta¬

gungsband I (Berlin 1943), 73 f. — Diese Charakteristik trifft im wesentlichen

auch auf die Verhältnisse der Südsee zu. Vgl. E. v. Sydow, Ahnenkult

und Ahnenbild der Naturvölker. Berlin 1924; Kunst und Religion der
Naturvölker. Oldenburg 1926.

23. Missions Catholiques (Lyon) 1938, 68 (abgek. MC).
24. Die besten Ueberblicke und Literaturangaben über die Ornamentik bieten

die einzelnen Beiträge bei H. Th. Bossert, Geschichte des Kunstgewerbes
aller Zeiten und Völker. Bd. 1: Paul Hambruch, Das Kunstgewerbe in
Australien, in der Südsee und Indonesien, 288—367; Heinr. Meinhard,
Kunstgewerbe der niederen Völker Vorder- und Hinterindiens, 368—394;
Bd. 2: Herrn. Baumann, Afrikanisches Kunstgewerbe, 51—148; Waller
Krickeberg, Das Kunstgewerbe der Eskimo und nordamerikanischen Indianer,

154—244; Fritz Krause, Das Kunstgewerbe der Naturvölker Südamerikas,

245—268; ferner J.Lehmann, Die Ornamente der Natur- und Ilalb-
kulturvölker. Frankfurt 1920.

25. Vgl. P. Germann, Das plastisch-figürliche Kunstgewerbe im Grasland von
Kamerun. Jahrb. d. städt. Museums f. Völkerkunde, Leipzig 1911, Bd. VI,
1—35, der in den reichgeschmückten Türrahmen nicht nur einfache Tier-
und Menschendarslellungen erkannte, sondern in der typischen Art, wie
sie bei den Tier- und Menschenmasken der Bevölkerung im Gebrauch waren.

26. M. Heydrich, Afrikanische Ornamentik (Suppl. zu Bd. XXII des Intern.
Arch. f. Ethnographie, Leiden 1914, 65 ff.), nennt außer den reichen
Schmuckmotiven folgende Motivgruppen: religiöse Motive, Zauber, Totemis-
mus, sexuelle Motive, Mitteilungsmotive, Eigentumsbezeichnungen, Geld.

27. Wie vielfältig die Bedeutung einfacher Ornamente bei einem einzigen Volks¬
stamm sein kann, zeigt der Scheutvelder Missionar P. Léon Bittremieux,
Symbolisme in de Negerkunst. Congo XI/2 (Bruxelles 1930), 662—680,
XV/2 (1934), 168—204, und sep. Brüssel 1937.

28. L'Art indigène et nos Missions. Deuxième Conférence plénière des Ordi¬
naires du Congo Belge et du Ruanda-Urundi. Lépoldville 1936, 114 f.

29. L'Art et mes Papous. MC 1938, 17.

30. KM 1937, 12.

31. Rei Costantini, 373.
32. Costantini, 366—372; KM 1937, 11—16.
33. Costantini, 373/74.
34. Costantini, 148.
35. Bei Costantini, 421.
36. Louis van den Bossche, Possibilités chrétiennes de l'art nègre. Bulletin

des Missions (Lophem-lez-Brugesj 1935, 241 f.
37. Abgebildet im Kameruner-Boten, Engelberg 1945, S. 1 und 5.

38. G. Cattaui de Menasce, Arte indigena e influenza straniera. Pensiero Mis¬
sionario. Roma 1939, 28—39 (mit Bildern aus der Kirche von Ngo-Ekele) ;

M. Briault. L'art indigène dans nos églises de mission. Bull, des Missions
1937, 322—330.

39. Paner. Maarschalkerweerd, O. F. M., Plastiche cristiane delle terre di mis¬
sione nel Pontificio Museo Missionario Etnologico. Annali Lateranensi I
(1937), 15—34.

40. Die Anfänge einer Künstlerlaufbahn. Missionsblätter, Uznach, 1945, 150

bis 154.
41. S. Schüler. Afrikanische Kirchenbaukunst. KM 1937, 116—120; Costan¬

tini, 298 ff.
42. Steyler Missionsbote. Januar 1937, 88.

43. M. Briault, L'architecture en pays de Mission. Paris 1937.



Beckmann, Die Stellung der katholischen Mission 231

44. S. Schüller, Die christlich-afrikanische Bildhauerei. KM 1937, 63—69.
45. J. Schmutzer-Ten Berge S. J., Européanisme ou Catholicisme. Paris-Lou¬

vain, 1929.
46. G. Höltker S. V. D., Un crocifisso de Rio Sepik (Nuova Guinea), Annali

Lateranensi IV (1940), 199—211.
47. MC 1938, 88.
48. Vgl. die Illustrationen bei Costantini, 357 ff.
49. Vgl. die Illustrationen in MC 1938, 87, 90/91 und Costantini, 401 ff.
50. S. Schüller, Christlich-afrikanisches Kunstgewerbe. KM 1937, 161—165;

Ders., Die Missionsparamentik und ihre notwendige und' richtige Förderung

durch den Priester. Priester und Mission. Aachen 1937, 31—12.
51. MC 1938, 86 ff. Für die Richtigkeit dieser Anschauung sprechen auch die

Erfahrungen der Missionsgeschichte. Vgl. darüber auch: Laurenz Kilger,
Acta Tropica, Vol. 2, p. 233, 1945.

52. S. Schüller, Einheimische Kunst im Dienste des Religionsunterrichtes in
den Missionsländern. Kath. Missionsjahrbuch der Schweiz 1938, 76. —
Ders., Premières illustrations de la Bible en Afrique. Aachen 1938; Un essai
d'illustration rationnelle de la Bible en Afrique. Bull, des Missions 1939,
141—152; Erste afrikanische Bibelillustration. KM 1938, 15—19.

53. Bull, des Missions 1937, 210—213; mit Abbildungen; S. Schüller, Missions¬

paramentik Priester und Mission 1937, 37.

54. Deuxième Conférence plénière. Lépoldville 1936, 123.

55. I. c. 108/09.

Summary.

The principal aim of every Catholic mission-work is the individual conversion

of non-christians and gradually to unite the converts into a thouroughly
Catholic nation, and it is here that native Christian art, as a means of
expressing and consolidating religious ideas, deserves the special attention of
the missionaries.

Numerous, however, are the difficulties for the missionaries, as well as

for the natives, that handicap the realisation of these efforts. Until the beginning

of the present century, the missionaries did in many cases not sufficiently
grasp and appreciate native art and, sometimes also, they were lacking in
artistic capacities. The natives, on the other hand, are frequently hampered
in their artistic expression,—partly by the fact that their plastic, as well as
their ornamental art, are based upon their religious conception which they
are forced to abandon after accepting the Christian faith,—and partly also by
the revolution caused by the contact of the European world with the African
and South-Sea population. Here European values threaten to take the place of
ancient, inherited traditions.

According to instructions received from the competent mission authorities,
the missionaries are trying hard—in spile of all prevailing difficulties—to
creale a native-christian art, or, at least, to prepare its way. The efforts in
this direction may be grouped in three classes: in the first category, European

art is merely serving as an impulse and an example, so that the native
creations are rather copies than independent creations, although there is still,
here and there, a path left open to self-expression. The second and widest
category includes the courageous acknowledgment of native artistic
conceptions—as far as it is not based upon religious-magical origin—to present-day
creation. Apart from a few architectural works (North Africa, Soudan,
Indonesia, South-Sea Islands), most achievements in this group have the character
of technical art (interior decoration of churches, aliar vessels, crucifixes,
ornaments, etc.). A third category, finally, aims at creating a new Christian



232 Acta 'Trop. Il, 3, 1945 — Missionswissenschaft

art, based exclusively on the spirit and the laws of native art which does
not mean, however, that it simply christianizes old models and types. This
conceptions lend to perfect and heighten the existing art production on a

native base. All three categories express a decided negation of former
Europeisms and are founded on the conviction that the native Christians
should, after all, create their own native art. The task of the missionaries
should merely consist in paving the way and in directing this art into a healthy
expression.

Résumé.

Le but des Missions catholiques est la christianisation des indigènes et
l'enracinement de la foi chrétienne dans le peuple. Dans ce cadre, l'art
indigène mérite tout particulièrement de retenir l'attention du missionnaire, en
tant qu'il est l'expression-même de cet enracinement.

Cependant les difficultés, provenant aussi bien de la part du missionnaire
que de celle de l'indigène entravent la réalisation d'un tel art. Jusqu'au début
de ce siècle, les missionnaires, mis en présence des manifestations de l'art
indigène, manquaient trop souvent d'impartialité de jugement, d'esprit artistique

et de faculté d'appréciation. Chez les indigènes, les obstacles se logent
dans les manifeslalions-mêmes de leur art. car la plastique surtout, et en

partie aussi les ornements, sont l'expression arlistique du monde traditionnel
de leurs religions qu'on les oblige d'abandonner lorsqu'ils deviennent
chrétiens. En outre, les transformations produites par le choc avec le monde
européen en Afrique et dans la Mer du Sud, risquent de provoquer le
remplacement pur et simple des valeurs héréditaires par celles de l'Europe.

Selon les indications des autorités supérieures de la Mission, les missionnaires

cherchent à créer ou à introduire un art chrétien indigène, en dépit
de toutes les difficultés. Ces efforts peuvent être répartis en trois groupes
caractéristiques : Dans le premier, c'est l'art européen qui reste essentiellement

l'inspirateur et le modèle, de sorte qu'il résulte plutôt des imitations
(pie des créations proprement dites, quoiqu'ici et là le développement d'un
art indigène et original reste possible. Le deuxième groupe, le plus nombreux
de nos jours, comporte l'affirmation courageuse des formes indigènes de l'art
et une adaptation très suivie de ces formes de l'art pour autant qu'elles ne
sont pas d'origine religieuse ou renferment des conceptions de ce genre.
A côté de quelques œuvres dans le domaine de l'architecture (Afrique du
Nord, Soudan, Indonésie, Mer du Sud), la plupart des créations de ce groupe
sont des manifestations de l'art appliquées dans le sens le plus large
(intérieurs d'églises, objets d'autel, crucifix, parements d'église, etcì. Un
troisième groupe, enfin, ne désire pas moins que de créer un art chrétien
nouveau qui soit conçu entièrement selon l'esprit et la loi de l'art indigène, mais
il ne se borne pas à christianiser tout simplement les exemples et préceptes
anciens. Il aspire à l'élévation et au perfectionnement des formes d'art
existantes, sur la base des traditions. Dans les trois directions, nous constatons
une négation absolue de l'ancienne conception européenne, et à la base de

tout, nous trouvons la conviction que les chrétiens indigènes doivent être eux-
mêmes les piliers de leur art. La seule tâche des missionnaires est d'aplanir
les difficultés et de veiller à une saine progression de cet art.


	Die Stellung der katholischen Mission zur bildenden Kunst der Eingeborenen in den Tropen

