
Zeitschrift: Acta Tropica

Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 2 (1945)

Heft: 3

Artikel: La doctrine sociale catholique et les missions d'Afrique

Autor: Menasce, P.J. de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-309941

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-309941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La doctrine sociale catholique et
les missions d'Afrique.

Par P. J. de Menasce.

Le but de ces pages n'est pas de passer en revue l'activité
sociale des missions catholiques d'Afrique, mais de montrer comment,
en subordination étroite avec l'inspiration directe de l'Evangile, y
intervient la hiérarchie des principes de droit naturel que l'Eglise
préserve d'une façon toute particulière. Ces principes, certes, ne
constituent pas l'objet premier de la Révélation divine, étant au
nombre des vérités pratiques accessibles, de soi, à la seule raison
humaine. Mais les blessures du péché originel et les déformations
des péchés personnels venant, de fait, les obscurcir aux yeux du
plus grand nombre des hommes, ils sont enseignés plus ou moins
explicitement par la Révélation même, rappelés et expliqués, selon
les besoins des temps, par le magistère de l'Eglise. 11 est très
important de comprendre qu'il ne s'agit pas là d'une série fortuite
de vérités sans lien entre elles : le droit naturel, fondé sur une
noi ion de Dieu, de la création, de l'homme, de la nature, de la
société, des finalités profondes de l'homme et de la société comme
des droits de Dieu, ce droit naturel forme un tout cohérent. Les
valeurs y sont strictement hiérarchisées, el les circonstances
accidentelles qui en dérangent momentanément l'équilibre, ou les
formes diverses qu'elles revêtent sans préjudice de leur essence,
bref les réalisations historiques dans lesquelles elles sont
engagées ne doivent pas nous le faire oublier. Le merveilleux
enrichissement que nous apporte l'ethnologie, la part de l'empirisme,
de la découverte, de la sagesse pratique, pour vaste qu'elle soit,
n'empêche pas l'activité sociale de l'Eglise de rester en dépendance
de principes, non certes du tout a priori et abstraits, mais fondés
sur la nature des choses.

Or, si, au siècle dernier, contre l'apparent triomphe du
philosophisme libéral, l'Eglise avait surtout à revendiquer les droits de

Dieu, aujourd'hui que Dieu est combattu dans son plan créateur,
en tant que les droits de la nature et de la personne humaines
sont diversement méconnus. l'Eglise intervient pour les rappeler
d'une manière plus instante. C'est toujours de Dieu qu'il s'agit,
puisqu'en défigurant son œuvre c'est à sa sagesse qu'on s'en

prend, et c'est toujours du surnaturel qu'il s'agit, puisqu'on
méprise cette nature sur laquelle le surnaturel est greffé. En mé-

Acta Tropica II, 3, 1945 14



194 Ada Trop. 11, 3, 1945 — Science missionnaire

connaissant l'homme, c'est donc Dieu lui-même que l'on vise, et
l'on sape, plus ou moins consciemment, jusqu'à la possibilité pour
l'homme de recevoir la parole divine. Et comme l'homme est
animal social, une erreur apparemment légère sur l'agencement
de la société humaine, un défaut d'équilibre dans la conception
que l'on se fait de son perfectionnement, entraînent parfois, beaucoup

plus qu'un accident d'exécution, un véritable renversement
des valeurs essentielles de l'ordre naturel, un obstacle quasi
institutionnel opposé à l'influx de la grâce surnaturelle.

Ce phénomène dont l'Europe actuelle présente de si terribles
exemples a suscité de la part du magistère ecclésiastique tout un
ensemble d'enseignements, consignés pour la plupart dans les
récentes encycliques pontificales, dont nous voudrions ici
relever l'importance pour les pays de mission. Ce qui, en Europe, est

régression anti-chrétienne, est, en Afrique, survivance coutumière
et constitue le terrain normal sur lequel l'Evangile doit être, pour
la première fois, semé et l'Eglise édifiée. Dès le début des missions
d'Afrique, c'est-à-dire en somme depuis le commencement du
XIXe siècle, l'action sociale missionnaire travaille à réduire ces
obstacles ; mais les réponses pontificales à des faits européens
permettent de saisir d'une manière plus synthétique, dans leur
unité, dans leur ordre, dans leur équilibre, les principes que la
mission applique, pour ainsi dire, « ambulando ».

L'urgence de cette saisie systématique nous apparaît tout de
suite, si nous songeons que la problématique sociale de l'Afrique,
telle qu'elle se pose aux missionnaires, appelle souvent des solutions

qui s'opposent à certains dogmes coloniaux d'ordre
politique, économique ou même moral, fondés sur des erreurs
touchant le droit naturel lui-même. La violation de ce droit ne laisse

pas de nous choquer quand il s'agit d'un fait européen ; sous un
autre climat, elle paraît perdre en malice et devoir être appréciée
selon une toute autre norme de moralité. Le danger n'est pas
moins grand de prétendre combattre telle coutume indigène,
généralement réprouvée par les Européens, sans faire jouer le principe

moral propre qui la condamne parce que cela entraînerait
d'autres changements auxquels le colonisateur européen ne trou-

1 Publiés dans leur texte authentique dans les Acta Apostolicae Sedis, les

principaux documents relatifs aux questions sociales ont été recueillis récemment

dans le commode volume de E. J. Chevalier et E. Marmy, La communauté

humaine selon l'esprit chrétien. Fribourg, Editions de l'Imprimerie
St-Paul, 1944. C'est cette traduction que nous citons ici en désignant le recueil
par le sigle CM. et en renvoyant aux chiffres marginaux placés par les auteurs.
Une traduction allemande augmentée et remaniée du même recueil doit paraître
bientôt chez les mêmes éditeurs.



Menasce, La doctrine sociale catholique et les missions d'Afrique 195

verait pas son compte. Sans une intégrité, disons : une catholicité,
du sens moral, entretenue et explicitée par l'intégrité de la doctrine
morale de l'Eglise, il n'est pas de cohérence ou de continuité dans
l'action sociale, et en pays de mission moins qu'ailleurs.

Nous nous en tiendrons ici à l'Afrique noire 2, sujet immense,
qu'on peut seulement effleurer, mais qui va surtout nous servir à
illustrer cette connexion des problèmes et cette hiérarchie des

valeurs que nous voudrions de préférence relever ici.
Rappelons tout d'abord que l'Eglise conçoit son action évangé-

lisatrice comme le processus complexe mais unifié qui va de la
toute première prédication de la foi chrétienne à l'établissement
des institutions surnaturelles qui assurent la vie totale de l'Eglise
sur le plan spirituel : d'une part le ministère de la doctrine et des

sacrements, de l'autre le gouvernement des âmes par la hiérarchie
en vue de leur épanouissement dans la vie de la grâce. Quand ces

moyens, d'institution divine, sont fermement établis, la mission
proprement dite disparaît, faisant place à une Eglise indigène,
partie intégrante de la Catholica, et dont la vie doit continuer de

grandir en profondeur et en intensité. Ce processus est identique,
quel que soit le contexte où il se déroule : partout il y a à remonter
l'obstacle de l'infidélité ou de l'indifférence, à assurer la
persévérance et l'accroissement dans l'ordre des vertus théologales, partout

à porter le témoignage de la Rédemption par le Christ, fût-ce
au prix de sa vie. La mission se présente donc comme une «

génération » qui dure de la fécondation à la maturité ; les péripéties de

l'histoire ne sauraient l'affecter substantiellement. Pourtant l'action

de l'Eglise n'est pas épuisée par cet aspect essentiel de sa
mission.

Sur le plan proprement temporel de la vie humaine, son influx
va également se faire sentir et ce ne sera pas là quelque chose de

fortuit, un à-côté, irréductible à son action essentielle. Ce rôle
civilisateur de l'Eglise, elle l'assume comme protectrice et garante,
au nom même de la Révélation, du juste exercice de nos facultés
naturelles sur le plan temporel dans la mesure où celui-ci est le
terrain absolument nécessaire à l'insertion et à l'épanouissement
de la vie chrétienne. Quand l'intelligence est, dans son jeu naturel,
livrée à l'erreur métaphysique, quand le droit naturel souffre
perversion, quand les institutions naturelles de la société sont saccagées,

il n'est pas indifférent à l'Eglise d'y porter remède, elle dont
la mission est de médier une grâce qui élève la nature et la guérit
tout à la fois.

¦' Nous renvoyons une fois pour toutes à l'admirable African Survey publié
sous la direction de Lord Hailey (Oxford 1938) et à la littérature abondante
qu'il cite et utilise.



196 Ada Trop. Il, 3, 1945 — Science missionnaire

L'action civilisatrice de la mission catholique n'est donc ni
l'essentiel, la parlie majeure, de la mission proprement dite, ni non
plus une sphère parasitaire, une position de repli ou d'attente
où se cantonnerait le missionnaire faute de pouvoir s'adonner à

un apostolat direct. C'est qu'il ne s'agit pas ici de questions
techniques, d'un choix à opérer parmi diverses formes d'organisation
sociale dont il s'agirait d'apprécier la commodité relative dans
un milieu donné : dans le choix des moyens techniques, le missionnaire

comme tel respecte le jeu de la liberté chrétienne. Mais sitôt
qu'il s'agit de l'ordre moral, c'est la nature et la destinée de
l'homme qui sont en question, qu'il s'agisse de sa vie familiale, de

son activité laborieuse, de son économie, de son éducation, de sa

cité, de son comportement international. Et dans la vie de l'Afrique
païenne, où tout se tient, où la coutume sociale bénéficie de la
sanction de la religion au point d'être inséparable de celle-ci, les
rectifications que le missionnaire cherche à opérer entraînent
nécessairement une refonte quasi totale de la moralité et de la
société elle-même où s'incarnent les notions païennes de la famille,
du travail, de l'autorité.

L'introduction dans l'Afrique polygame de la famille chrétienne
monogame, liée par un libre consentement mutuel et formant une
société indissoluble, entraîne des conséquences d'une telle envergure

qu'on hésite à les envisager à moins d'être parfaitement au
clair sur les principes qui régissent, en nature, l'institution du
mariage avant même qu'elle n'ait été élevée par le Christ à la
dignité d'un sacrement. Dans l'encyclique Casti Connubii du
31 décembre 1930, Pie XI distingait fort opportunément la part
exacte de la liberté humaine et celle de la nature : « Chaque
mariage particulier, en tant qu'il constitue l'union conjugale entre
un homme et une femme déterminés, n'a d'autre origine cpie le
libre consentement de chacun des deux époux ; cet acte libre de

volonté par lequel chacune des deux parties livre et reçoit le droit
propre du mariage, est si nécessaire pour réaliser un mariage
véritable que nulle puissance humaine n'y pourrait suppléer » 3.

On sait assez que la coutume matrimoniale africaine ne requiert
pas le consentement de la femme, objet plutôt que sujet de

droit, perpétuellement maintenue sous la tutelle de sa famille ou
de son époux, et considérée avant tout comme main d'oeuvre et
comme porteuse de vie. Mais d'autre part, à rencontre du
mouvement d'esprit et de la pratique qui mine actuellement la
conception européenne du mariage, l'encyclique précisait : « Cette
liberté, toutefois, porle seulement sur le point de savoir si les

;f CM. 239.



Menasce, La doctrine sociale catholique et les missions d'Afrique 197

contractants veulent effectivement entrer dans l'état de mariage
et s'ils le veulent avec telle personne ; mais la nature du mariage
est absolument soustraite à la liberté de l'homme en sorte que
quiconque l'a une fois contracté se trouve du même coup soumis
à ses lois divines et à ses exigences essentielles » 4. El cependant
ce respect de la nature du mariage et de ses finalités essentielles
ne lui ôte pas son caractère essentiellement humain, donc spiri-
tuel : « L'union conjugale rapproche donc tout dans un accord
intime, les âmes plus étroitement que les corps ; ce n'est point un
attrait sensible ni une inclination passagère des cœurs qui la
détermine, mais une décision délibérée et ferme des volontés ; et
cette conjonction des esprits, en vertu du décret divin, produit un
lien sacré et inviolable. »

3 On connaît la formule si douloureuse

de M. Wilbois6 : « L'Afrique est un continent sans
amour. » Il n'y a pas que des chrétiens à le constater et à le
déplorer, mais jamais des considérations purement ethnologiques ou
de simple opportunisme pratique ne seront assez fortes pour
triompher de la conception familiale de la tribu. Il est vrai que le
régime économique nouveau que l'Europe impose à certaines
régions africaines comporte, du fait de l'émigration et du salaire en
espèces, rupture avec la coutume native. L'industrialisation et la
prolétarisation, en ruinant le prestige de la grande famille, fait
valoir les avantages, disons même, l'obligation du petit ménage.
Mais les coloniaux eux-mêmes constatent avec terreur la baisse
rapide de la moralité chez les détribalisés, la facilité accrue du
dévergondage, de la répudiation, de l'avorlement, de l'infanticide.
Faute de principes profonds, l'Européen préférera retenir les
indigènes dans le cadre de la vie tribale, en ne réservant pour les
besoins de son commerce, de son industrie et de son administration

qu'un minimum d'évolués auxquels, d'ailleurs, il n'accorde
qu'une estime mesurée. Si forte est sa tendance à bloquer la notion
même de mariage avec un état de civilisation donné qu'il hésite,
dans la législation, à donner au mariage chrétien entre indigènes
un statut propre 7. Poussant le respect de la coutume indigène

4 Ibid.
5 CM. 210.
c L'action sociale en pays de mission. Paris, Pavot 1938.
T La question, Ielle qu'elle se pose en Algérie au sujet des musulmans

convertis au christianisme, n'a pas non plus trouvé de solution juridique ferme,
quoiqu'elle soit beaucoup plus simple : il est assez clair, en effet, que les
convertis ne sauraient ni continuer à bénéficier du statut personnel musulman,
ni passer, du seul fait de leur conversion, dans la catégorie des « citoyens »

français. Cf. la thèse de A. Bonnichon, La conversion des indigènes musulmans
au catholicisme... Paris, Recueil Sirey, 1931. En Afrique noire les missionnaires

cherchent à obtenir des gouvernements la reconnaissance d'une
véritable « coutume chrétienne ».



198 Ada Trop. H, 3, 1945 — Science missionnaire

jusqu'à la superstition, il n'hésite pas à entraver son évolution, et,
de crainte qu'elle ne succombe à des influences délétères, il la
soustrait même à l'influence chrétienne, propre à la ramener à un
état plus conforme à la nature des choses. L'Europe comme telle
ne peut donner que ce qu'elle a, mais on sait avec quelle timidité
elle vise à abolir le mariage forcé, négocié par avance entre les

familles, ou résultant automatiquement du système successoral.
C'est en 1939 seulement qu'un décret signé par M. Mandel8, en
fixant l'âge de la capacité matrimoniale pour les colonies de

l'Afrique Française, déclarait nul le mariage contracté sans le
consentement exprès des deux parties et autorisait la femme
échue en héritage à un parent de son mari, à reprendre sa liberté.

Pareilles dispositions n'auront leur plein effet que lorsque le
statut juridique de la femme africaine ° répondra à une
mentalité nouvelle qui, pour que son affranchissement ne dégénère pas
en licence, devra respecter l'ordre particulier à la société conjugale.
D'une part, cette égalité de droits « qu'il faut reconnaître en ces
choses qui sont propres à la personne et à la dignité humaine, en
celles qui découlent du pacte nuptial et qui sont impliquées par
la vie conjugale ; en ces choses-là, chacun des deux époux jouit
assurément des mêmes droits et il est tenu à la même obligation ;

dans les autres choses, une certaine inégalité et une certaine
mesure sont nécessaires, celles qu'exigent le bien et les obligations de
la société domestique et l'unité et la stabilité de l'ordre » 10. Cet

ordre, l'encyclique rappelle après S1 Paul (Ephés. V, 22-23) qu'il
implique primauté du mari et soumission de la femme ; mais cette
soumission « ne nie pas, elle n'abolit pas la liberté qui revient de

plein droit à la femme, tant à raison de ses prérogatives comme
personne humaine, qu'à raison de ses fonctions si nobles d'épouse,
de mère et de compagne ; elle ne lui commande pas de se plier à

tous les désirs de son mari, quels qu'ils soient... elle n'enseigne pas
que la femme doive être assimilée aux mineurs ; elle ne veut pas
que, dans le corps moral de la famille, le cœur soit séparé de la
tête, au très grand détriment du corps entier et au péril de la
ruine. Si, en effet, le mari est la tête, la femme est le cœur, et
comme le premier possède la primauté du gouvernement, celle-
ci peut et doit revendiquer comme sienne cette primauté de

8 Voir le texte publié, par exemple, dans le Bulletin des Missions des
Bénédictins de Lophem-lez-Bruges, 1939, pp. 221-225.

° On consultera avec profit la monographie de la Sœur Marie-André du
Sacré Cœur, docteur en droit, La femme en Afrique Occidentale Française.
Paris, Pavot, 1939.

10 CM. 287.



Menasce, La doctrine sociale catholique et les missions d'Afrique 199

l'amour » ". Le document ajoute, répondant sans doute aux
préoccupations missionnaires du Pape Pie XI, que la soumission
de la femme à son mari peut varier de degré et dans ses modalités
selon les conditions diverses des personnes, des lieux et des temps,
sans préjudice de la structure même de la famille et de sa loi
fondamentale ".

En rappelant ainsi la nature essentielle de la communauté
conjugale, l'Eglise n'entend pas seulement veiller à la moralité individuelle

; elle vise à consolider ou à restaurer les bases mêmes de la
société, dont la famille est, à ses yeux, la cellule irréductible. Ce

n'est pas, en effet, de l'Etat ou de quelque autre organisme social

que ce soit que la famille tient son être : rien ne saurait donc
attenter à sa structure. Le rôle de l'Etat est de lui assurer son plein
développement et de l'intégrer dans une société disposant de

moyens plus parfaits. Les encycliques reviennent à plusieurs
reprises sur cette primauté de la famille dans l'ordre naturel, qui
s'harmonise avec la primauté relative de l'Etat dans l'ordre de
la perfection 13.

Notons en passant que l'Eglise elle-même n'entend pas non plus
se substituer, quant à la protection de la famille, à la société civile
dans l'exercice juste de ses attributions. Elle ne considère pas
comme caractéristique de son activité sociale des institutions telles
que les fameuses réductions du Paraguay, ou les villages d'orphelins

algériens du Cardinal Lavigerie, ou même ces communautés
intertribales du Congo belge où sont réunies des familles
chrétiennes désireuses d'échapper à leur milieu païen ". Ces réalisations

ne sont, au contraire, que des pis-allers, des expédients
temporaires par lesquels l'Eglise supplée à la société coloniale,
impuissante à intégrer les groupements d'indigènes chrétiens selon
une norme vraiment humaine. Le paternalisme ecclésiastique
donne la mesure de l'insuffisance de l'Etat.

Nous avons vu que la situation rabaissée de la femme est liée
de fait à des conceptions africaines qui débordent le cadre du
problème conjugal et familial. Qu'elle soit ou non historiquement
déterminante, la situation économique prime en fait : la femme étant
considérée comme donneuse de vie et comme main d'œuvre, et
d'autre part comme monnaie d'échange, puisque sa famille peut

11 CM. 259.
12 Ibid.
13 Léon XIII, Rerum Novarum CM. 397-398 ; Sapientiae Christianae CM.

721 ; Pie XI, Divini illius Magistri CM. 319, 325 ; Pie XII, Con Sempre CM. 781.
14 Une des dernières conférences plénicres des Vicaires Apostoliques du

Congo Belge s'est prononcée contre elles (communication du Prof. J.
Beckmann)



200 Acta Trop. II, 3, 1945 — Science missionnaire

la négocier contre d'autres femmes qui viendront enrichir les
valeurs de travail et de fécondité de la tribu. Or, si le législateur
colonial estime, lui aussi, que ces données économiques sont
primordiales et qu'elles ont la préséance sur la norme familiale, il
va de soi qu'il ne se hâtera pas de « faire évoluer la coutume » et

préférera contribuer à la stabilité du statut coutumier. Il reprochera

au missionnaire de déséquilibrer la société tout entière et

son régime économique en insufflant au mariage un esprit qui ne

peut faire à moins que de tout bouleverser. A son tour, le missionnaire,

s'il reconnaît son obligation de maintenir l'enseignement
constant de l'Eglise sur la subordination de l'économique au familial,

engage Ionie sa responsabilité de réformateur social. La structure

naturelle de la famille a pour corollaire la dignité du travail
el l'humanisation de l'économie mondiale. Ce sérail en vain qu'on
tenterait de transformer le régime du travail et de la propriété en

vigueur dans la famille polygame, sans renouveler la notion même
du travail et de sa dignité à la lumière du droit naturel et de la
Révélation. La portée des enseignements pontificaux sur le travail
et l'économie n'est pas tant dans le fait de rappeler la justification
de la propriété privée, la doctrine du juste salaire, la sauvegarde
de la liberté du contrat de travail, que dans son insistance à

déclarer la finalité essentiellement humaine des biens matériels et
donc de tout le système de la production, de la distribution et de la
consommation 15.

Pour ce qui est du sens de la dignité du travail à inculquer aux
Africains, dira-t-on que la mission chrétienne reste dans les
abstractions et que le travail des blancs prêche d'exemple Non
seulement le travail blanc s'appuie sur une ruineuse exploitation
du travail noir, mais il contribue à donner au travail salarié ce
caractère inhumain qui pèse sur le travailleur, en Afrique comme
en Europe ou en Amérique, partout où il sent que son travail ne
va pas à lui assurer celle suffisance nécessaire, matérielle et
spirituelle, qui est le but du travail et à laquelle il a droit, même au
sein de la pauvreté. Dès lors, en luttant comme elle l'a fait attire-
fois contre l'esclavage, et aujourd'hui contre le travail forcé,
l'Eglise n'entend pas substituer à la tyrannie de la grande famille
le régime non moins inhumain qui a cours aujourd'hui. Si la
réhabilitation du travail masculin en Afrique peut, dans les débuts,
entraîner une certaine contrainte, nul doute qu'elle ne doive être

13 Avant tout, les Encycliques Rerum Novarum de Léon XIII, Quadragesimo
Anno de Pie XI et les messages de Noël de Pie XII, sur lesquels on lira la belle
synthèse de M. l'abbé Journet dans la revue Nova et Vêlera, t. XXVII, pp. 345
à 371.



Menasce, La doctrine sociale catholique el les missions d'Afrique 201

au bénéfice du bien commun et non d'intérêts particuliers. Il ne
s'agit pas de prêter main forte à une socialisation du travail qui
livre l'individu à une prolétarisation plus dominatrice encore que
l'esclavage domestique du fait qu'elle est anonyme et comme
lointaine, lorsqu'elle est le fait de compagnies privées, ou que l'Etat
colonial lui-même assume le rôle de grand propriétaire. Pour les

masses africaines, l'indépendance que le travailleur salarié a
acquise à l'égard de la grande famille ou du chef de village, il la
reperd sur un autre plan d'une manière qui n'est pas moins
inhumaine. Et l'ouverture d'esprit que procurent les contacts
nouveaux et l'acquisition de techniques perfectionnées est plus que
compensée par l'instabilité qui affecte le lien conjugal et paternel,
par une diminution considérable du sens de la responsabilité. On
attend toute sécurité d'un pouvoir lointain et tout-puissant
auquel on aliène sa liberté d'autant plus volontiers que cet
asservissement est commun à un plus grand nombre d'individus et joue
d'une manière moins immédiate. On sait combien le Bureau
International du Travail et un grand nombre d'organismes internationaux

ont été préoccupés par la législation à introduire pour parer
aux inconvénients du travail forcé et de la prolétarisation des

masses africaines avant 1939 1C. Peut-être la terrible expérience
que l'Europe vient de subir d'une prolétarisation migratoire à la
fois militaire et étatique, permet-elle de se faire une plus juste
imagination de la situation qui prévaut depuis longtemps dans
cette Afrique à laquelle on entend, malgré tout, apporter celte
dignité et celte indépendance que notre civilisation lient de son
passé chrétien. D'autre part, du fait que l'Europe s'est habituée
à ce spectacle au point de ne plus savoir parer à cette pulvérisation
de la personne humaine, on peut craindre qu'elle n'ait plus le
temps de compatir au tristesses d'Afrique et qu'elle ne soil tentée,

pour combler ses propres pertes, de l'exploiter plus rigoureusement

encore. Il faut relire, dans le message de Noël de 1942 du
Pape Pie XII, ce qui est dit de l'inaliénable dignité du travail et de

son lien avec le perfectionnement personnel, des exigences très
précises qui dérivent de sa noblesse morale, de la formation
intellectuelle et morale des ouvriers qui, encourageant le zèle et la
pratique de l'esprit social, atténuera les heurts d'intérêts et de classes,
ôtera aux ouvriers l'impression d'être tenus à l'écart et leur
procurera « l'expérience réconforlanle d'une solidarité véritablement

16 Cf. J. Folliet, Le travail forcé aux colonies. Paris, Editions du Cerf, 1934 ;

Compte rendu de la XXII« Semaine sociale de France (Marseille), Lyon 1930 ;

plus récemment, le résultat d'une enquête auprès des missionnaires sur les projets

du BIT dans la Revue d'Histoire des Missions 1938 ; pp. 299 sq. ; 458 sq. ;

607 sq.



202 Ada Trop. Il, 3, 1945 — Science missionnaire

humaine et chrétiennement fraternelle ». Il va sans dire, ajoute
le texte, que « le progrès et le degré des réformes sociales de
première urgence dépendent de la puissance économique des nations
parliculières. Seule une intelligente et généreuse coopération des

forces entre puissants et faibles permettra d'accomplir une pacification

universelle qui ne laisse pas couver de foyers d'incendie et
d'infection d'où puissent surgir de nouvelles calamités » 17. Que
cette humanisation de l'économie appelle un règlement qui ne peut
être qu'international, c'est une idée sur laquelle insistent, l'un
après l'autre, les messages pontificaux de 1939, 1940, et 1941.

L'application de ce principe au cas particulier de l'Afrique, terre
essentiellement coloniale, est seule capable de remédier à une
situation qui, de l'avis des meilleurs juges, risque d'évoluer très
vite par mode de révolution.

Précisons bien qu'il ne s'agit pas pour l'Eglise de protéger
exclusivement un type particulier de civilisation économique : seul
lui importe que celle-ci respecte l'homme, la famille, la société, le
droit, la liberté personnelle. Si, en Afrique ou ailleurs, une certaine
civilisation agricole a pu, jusqu'à un certain point, favoriser la
conservation de la famille, nous avons vu que celte civilisation
terrienne n'est nullement immunisée contre la corruption ; et, en
revanche, la famille peut fort bien prospérer dans une société
urbaine, même si le premier choc s'avère, en pratique, être à son
détriment. On en est déjà, en Afrique, à renaturaliser, et à
christianiser dans la mesure du possible, le centre extra-coutumier 17bis.

Tenir compte des valeurs personnelles et humaines ne veut pas
dire que les formes sociales, les dispositifs techniques, soient
arrêlés d'avance et que l'on soit dispensé de cette inventivité dont
le défaut est la tristesse de notre ère de simplifications. Si le champ
est libre aux totalitarismes simplistes de droite ou de gauche, en
Afrique comme ailleurs, il faut bien constater qu'il est grand
temps de traduire nos normes morales et sociales, naturelles et
chrétiennes, dans des institutions mieux adaptées aux conditions
géographiques et démographiques de noire temps.

Cet le subordination de l'économie au bien de la personne et de

la famille, de la société humaine en tant qu'humaine, pose en pays
colonial, plus immédiatement encore qu'en Europe, la question
du rôle propre de l'Etat dans l'éducation. Il est caractéristique
que l'Encyclique de Pie XI sur l'éducation chrétienne (Divini
illius Magistri, du 31 décembre 1929) soit en grande partie con-

17 CM. 783-784.
17bis Cf. G. Baumer, Les centres indigènes extra-coutumiers au Congo Belge,

Paris 1939.



Menasce, La doctrine sociale catholique et les missions d'Afrique 203

sacrée à rappeler les compétences respectives, en ces matières, de
la famille et de l'Etat. D'une manière avouée ou inconsciente, en
effet, l'Etat moderne tend à s'arroger la primauté, voire l'exclusivité

stricte de l'autorité. Celle qu'il reconnaît aux sociétés
inférieures à lui sous certains rapports, il juge qu'elles ne la tiennent
que de lui seul. Dès lors, il est la seule raison d'être des individus
et se déclare normalement compétent pour décider de leur destination

et du mode de leur formation, même lorsqu'il se défend
d'exercer un magistère idéologique. En Afrique, l'empiétement du
pouvoir colonial sur la liberté de l'enseignement, dont la cause
est, en fait, représentée par tout le corps missionnaire, protestant
aussi bien que catholique, est, dans les possessions et dominions
britanniques, l'origine d'un conflit qui n'est pas près d'être calmé.
On sait qu'il se pose, depuis peu, dans la métropole elle-même. La
bonne foi des gouvernants restant hors de cause, il faut bien dire
que l'Etat entend agir comme s'il lui était naturel de fixer lui-
même l'extension de sa compétence. Or, sans parler du conflit avec
l'Eglise dont sont méconnus les droits qu'elle détient à titre
surnaturel, c'est tout le statut de la famille qui est ici en question.
« Dans l'ordre naturel, écrit Pie XI, Dieu communique immédiatement

à la famille la fécondité, principe de vie, donc principe du
droit de former à la vie, en même temps que l'autorité, principe
d'ordre... La famille reçoit donc immédiatement du Créateur la
mission et conséquemment le droit de donner l'éducation à

l'enfant, droit inaliénable parce qu'inséparablement uni au strict
devoir corrélatif, droit antérieur à n'importe quel droit de la société
civile et de l'Etat, donc inviolable par n'importe quelle puissance
terrestre que ce soit...18. Ce devoir qu'a la famille de donner
l'éducation aux enfants comprend non seulement l'éducation
religieuse et morale, mais encore l'éducation physique et civique,
principalement en tant qu'elle peut avoir rapport avec la religion
et la morale. » 19 Quant à ceux « qui osent soutenir que l'enfant
avant d'appartenir à la famille appartient à l'Etat, et que l'Etat
a sur l'éducation un droit absolu, la raison qu'ils mettent en avant,
à savoir que l'homme naît d'abord citoyen... est insoutenable...
L'homme avant d'être citoyen doit exister et celte existence, il ne
la reçoit pas de l'Etat mais de ses parents » 20. Et ce droit naturel
de la famille a trouvé sa reconnaissance dans une décision
juridique récente de la U. S. Supreme Court que le Pape se plait à

citer textuellement : "The fundamental theory of liberty upon

13 CM. 325.
19 CM. 327.
L'° CM. 326.



204 Acta Trop. II, 3, 1945 — Science missionnaire

which all governments in this union repose excludes any general
power of the Slitte to standardize its children by forcing them to

accept instruction from public teachers only. The child is not the
mere creature of the State ; those who nurture him and direct his
destiny have the right coupled with high duty, to recognize, and

prepare him for, additional duties. » 2I

Ce n'est pas exclure l'Etat de la participation à cette œuvre, le

priver d'un droit de contrôle, de la responsabilité effective de
l'éducation là où il est en mesure de l'assumer, mais c'est lui assigner
son rôle exact, qui ne saurait être celui de l'unique ou du principal
ayant droit22.

Les conséquences de ces principes sont considérables. El lout
d'abord en tant qu'ils sapent le monopole de l'Etat en matière
d'éducation. C'est là tout autre chose qu'une mesquine affaire de

concurrence entre écoles de missions et écoles de gouvernement
23

: c'est moins encore la question toute pratique de
concilier une légitime autonomie avec un régime de subventions
scolaires gouvernementales. Plus profondément, il peut arriver que
le pouvoir colonial vise à un système d'éducation qui réponde à

ses propres besoins avant tout autre, et qui corresponde à une
échelle de valeurs cpt'il établit lui-même sans référence à la direction

naturelle vers laquelle il convient de faire évoluer la société
africaine. L'éducation de l'indigène est subordonnée, pour
l'administrateur colonial, à l'ensemble de sa « politique indigène » et,

singulièrement, à sa conception des rapports cnlre noirs et blancs.
Celle-ci respire-t-elle un racisme avoué ou honteux, il est inévitable

que la politique scolaire tende à « mettre le noir à sa place »,

ce qui revient, concrètement, à pratiquer la ségrégation, à
renforcer le régime policier et à emmagasiner le formidable explosif
de la haine des races. Doublé qu'il sera, dans les régions
industrialisées, de la haine de classe, il ne peut manquer de puiser dans
les idéologies européennes un attirail théorique et un système de

propagande hautement perfectionné. C'est en Afrique, mieux
encore qu'en Europe, qu'on sera peut-être en mesure d'apprécier la
connexion entre les grands documents du pontificat de Pie XI, les
encycliques sur l'Education (1929), sur l'Elatisme (Non abbiamo
bisogno, du 29 juin 1931), sur le Racisme (Mit brennender Sorge,
du 14 mars 1937) et sur le Communisme (Divini Redemptoris, du
19 mars 1937). La situation des minorités culturelles en Europe a

21 Oregon School Case, June 1, 1925. CM. 328 et note.
22 CM. 330-335.
23 Documentation et exposé du point de vue missionnaire dans le livre du

P. Mazé. La politique scolaire en Afrique. Maison-Carrée 1937.



Menasce, La doctrine sociale catholique et les missions d'Afrique 205

également donné lieu à des déclarations de principe, de la part du
chef de l'Eglise2", dont l'application pratique n'est pas moins
urgente en Afrique. Ainsi, devant l'abondance des langues et
dialectes d'une part, et l'universalité qu'implique toule éducation
humaine supérieure d'autre part, on se trouve bien souvent partagé
entre l'adoption d'une langue véhiculaire même imparfaite et la
culture des langues maternelles. Dans le choix et le dosage de ces

combinaisons, le missionnaire est souvent meilleur juge que
l'administrateur, plus proche des indigènes et plus en confiance. Ce

dernier est souvent moins novateur que le missionnaire, parce
qu'il hésite à prendre la responsabilité d'un changement dans une
société qu'il sait fermée et naturellement conservatrice et qu'il ne
se soucie pas trop d'approcher. Ce domaine peut être le terrain
d'une très fructueuse collaboration où il faut attendre du missionnaire

qu'il sache représenter le respect vraiment catholique au
nom duquel l'Eglise protège les diverses cultures humaines.

Respectueuse des articulations qu'elle reconnaît à la nature
humaine, l'Eglise ne l'est pas moins de la liberté qui revient aux
hommes dans le choix de leurs institutions politiques. Son
indifférence aux divers « régimes » possibles 25, qu'elle considère tous
comme légitimes dans la mesure où ils ne lèsent pas la personne
humaine, lui fait reconnaître à la fois les pouvoirs existants, pour
humbles qu'ils soient dans certaines sociétés très frustes, et les

transformations de fait que la conquête apporte à l'assiette de

l'autorité. Elle n'a pas à monlrer de préférence entre le gouvernement

direct et 1'« indirect rule », tous deux défendables à condition
de former réellement l'indigène au sens de sa responsabilité
civique. Si, de nos jours, une conception trop simpliste et trop brutale

de la société humaine a tant de chances de prévaloir en
Afrique, c'est souvent parce que l'on se trouve en présence de
sociétés en voie de dégénérescence ou de transformation trop
brusque (et pas toujours en raison du seul culture-clash). La
puissance coloniale a ici un très beau rôle à jouer dans ces réajustements

qu'appelle l'évolution des mœurs, un rôle directif qui relève
vraiment de sa compétence, et aussi bien un rôle supplétif,
exceptionnel et temporaire, dans la mesure où l'indigène ne se trouve
pas en mesure de faire face à des changements qui le dépassent.
Mais là encore, il est tentant pour l'Etat colonial de s'arroger tous
les droits, dès là qu'il est appelé à secouer le conservatisme désas-

24 Par exemple, Benoît XV, Dès le début, du 1"' août 1917 (CM. 804) et
Pie XII, Alloculion In questo giorno, du 24 décembre 1939 (CM. 868) et Radio-
message Nell'alba, du 24 décembre 1941 (CM. 907).

23 Voir CM. Table analytique s. v. Régimes.



206 Ada Trop. Il, 3, 1945 — Science missionnaire

treux des sociétés indigènes. Or s'il agit sous l'empire de l'économique

ou d'une politique de prestige national et impérial, ou dans
une perspective étroitement étatiste, il devient urgent de lui
rappeler les limites naturelles de ses attributions, son rôle dans
l'ordre total de la vie humaine. Moins que jamais l'empirisme peut-
il suffire, l'empirisme dirigiste pas plus que celui du laisser-faire
libéral. Les Africains ne seront pas les derniers à apprendre la
leçon de l'étatisme nationaliste ; évolués, ils sauront fort bien user
des moyens techniques que leur livre la civilisation européenne, et

cela, il faut le craindre, non seulement contre l'Européen maladroit
ou fautif, mais aussi même à l'encontre de l'esprit de justice sociale
que l'Européen, dans la mesure où il était chrétien et conservait
quelque vestige de la notion naturelle de la justice, aurait dû
faire prévaloir.

Plus que jamais, en pays de mission, il apparaît nécessaire de

divulguer et d'appliquer la conception chrétienne de la justice
sociale et la revendication de la véritable hiérarchie des valeurs
simplement humaines. Faute de quoi, le christianisme importé en
Afrique par des Européens, et les Africains ne l'oublient pas, pourra
paraître solidaire, ou au moins tolérant, de l'effroyable trahison
de ces valeurs perpétrée par l'Europe métropolitaine et coloniale.
Il serait souverainement injuste de méconnaître la contribution
positive des colonisateurs au progrès de la civilisation africaine,
sur le plan même de la justice, de l'humanité et de la culture. Mais
aujourd'hui, il ne s'agit pas tant de sauvegarder ces éléments pris
séparément, ces bienfaits de civilisation, que de restaurer la
perspective où il convient de les envisager, l'ordre à mettre entre eux,
la fin à laquelle ils sont et doivent être ordonnés. Ce qui, dans la
cité moderne, est cause de tant de confusion d'esprit, c'est non
seulement l'existence d'abus, non seulement l'hypocrisie qui couvre
ces injustices au nom de fins dites suprêmes (la fin étant censée

justifier les moyens), mais c'est, à un degré plus profond et moins
apparent de perversion morale, la mise en œuvre de moyens
louables (œuvres sociales, perfectionnements techniques, etc.) à

des fins désordonnées (orgueil national démesuré, athéisme
humaniste, utilitarisme économique), bref un renversement complet
de l'ordre naturel des valeurs.

On comprend qu'en rappelant et en défendant ces réalités
inscrites dans la nature de l'homme et de la société, l'Eglise n'entend
pas seulement s'adresser aux fidèles soumis à son autorité, mais
aussi appeler à une action commune, dans un même élan de bonne
volonté, tous ceux qui professent de respecter le fondement naturel



Menasce, La doctrine sociale catholique et les missions d'Afrique 207

du droit et qui croient à la valeur spirituelle, sous n'importe quel
climat, de la société humaine 2S.

Summary.

The object of this article is to show the intervention of the principles of
natural law of which the Church is ever the champion, in the field of catholic
missionary activity in Africa. The principles of natural law, although accessible
to human reason, are obscured owing to sin and the Church is therefore
obliged to recall them to mind and explain them. The attacks upon natural
law which this century is witnessing and the consequent misconception of
man are attacks on God in his creation. Man being a social animal even an
apparently slight error in the ordering of human society can. much more than
any other mistake, entail a complete reversal of the values essential to the
natural order, thus opposing an almost institutional obstacle to the influx
of supernatural grace. The pontifical encyclicals of recent years in which
these errors have been summed up are of primary importance for mission-
lands. What in Europe is antichristian regression, is in Africa survival of
ancient custom and constitutes the normal groundwork on which the Gospel
is to be sown and the Church edified.

A mission properly speaking begins with the preaching of the faith and
ends once the complete life of the Church on the spiritual plane is ensured
by the establishment of its supernatural institutions, when it becomes a native
Church and an integral part of the Universal one. Yet the work of the Church
does not end here. Her influence will also be felt on the purely temporal plane,
and not in an accidental or subsidiary way, but—inasmuch as the temporal
is the soil in which the christian life grows—as part of a coherent wdiole.

In Africa, where tribal custom is indissolubly linked with religion, the
introduction of the monogamous Christian family entails a vast reshaping
of the entire social structure. It is necessary to recognise the nature of marriage
as an institution of natural law before regarding it as a sacrament. "Casti
Connubi" insists that free consent is the immutable basis of any marriage,
while in Africa the woman's consent plays no pari. Yet once marriage has been
contracted, the couple are bound to accept its laws and as the Encyclical tells
us, the conjugal union links souls even more than bodies, by a firm and
deliberate decision of the wills. African conditions preclude this type of union
in M. Wilbois' distressing words: "Africa is a continent without love."

Hard economical changes have in practice favoured the break-tip of the
clan and the substitution of the small household. But a complete revision of
the juridical status of woman—as well as a far-reaching change of
mentality—will be necessary if ossification is not to give place to licence. The
European colonist is not always ready wholeheartedly to uphold the moral
principles concerned, as their observance sometimes works out to his economic

disadvantage. The colonial legislator often prefers to retain tribal custom
rather than chance the unstabilizing influence of Christianity on the native
economic system. The Encyclicals, however, insist untiringly upon the essentially

human purpose of material goods and therefore of the whole system of
production, distribution, and consumption. This subordination of economics to

26 Pie XI, Encyclique Carilate Christi compulsi, du 3 mai 1932 (CM. 576),
Pie XII, Nell'alba (CM. 902-903) et la note des éditeurs sur l'adhésion aux
principes des messages pontificaux exprimée par des représentants des églises
d'Angleterre.



208 Acta Trop. H. 3. 1945 — Science missionnaire

family life, which the Church ever leaches, obliges the missionary to assume
the responsability of the social reformer. The Church must not lake the
place of the Slate, but must take the lead in defending the principles of natural
law. Ecclesiastical paternalism gives the measure of governmental insufficiency.
The slight independence from tribal bonds gained under while rule is
counterbalanced by the economic dependence on the employer and the example given
by the while man does not encourage the native to believe in the Christian
teaching of the dignity of labour. The terrible experience of military and statai
prolétarisation which Europe is suffering from may help us to imagine the
analogous conditions which have long prevailed in Africa. But it is to be
feared that Europe, having grown used to this pulverisation of human personality,

instead of trying to extend to Africa the dignity and independence which
is the heritage of Christendom, may. in order to make good its own losses, be
tempted lo exploit Africa even more harshly than before.

A further sphere of conflict is education, which is. to a large extent, in
the hands of the missionary body, protestant as well as catholic. This
competence is continually disputed by the colonial administration, particularly in
Ihe British Possessions. In this matter again the Encyclicals are insistent: "In
the natural order" writes Pius XI iDivini Illius Magistri) "God endows the

family with fecundity, the principle of life, therefore also the principle of the
right lo prepare for life. The family receives directly from the Creator the
mission and therefore the right to educale Ihe child includes not only
religious and moral but also physical and civil education." As lor the rights
of the state over the child, he adds: "Man before being a citizen must exist
and that existence he owes not to Ihe Slate bui lo his parents" he quotes the
U. S. Supreme Court decision in the Oregon School Case to the effect that
Ihe fundamental theory of liberty maintains that "the child is not the mere
creature of the State but that those who nurture him have the right coupled
with the high duly to prepare him for additional dulics". In spite of the
undoubted good faith of the rulers we must admit that the State acts as if it
alone should determine the limits of ils own power. Colonial legislation is

inevitably subordinated by the law-maker lo his colonial policy thus tending
to "leach the nigger to keep his place", which, in practice, results in segregation,

increase in police interference, and the brewing of race hatred. It is

also lo be feared that the native wilt learn from the European the brutally
simplistic theories of government now in vogue and use them against his
teachers.

Though we readily recognise in Africa progress locally made in justice,
culture and humanity, we must realize that to-day it is not so much a question
of preserving these separate elements of civilization as of restoring the true
perspective in which they should be seen and the hierarchy of their relative im-
porlance. This can alone clear up the confusion of mind which allows laudable
means to he perverted lo disordered ends, and, in fine, obviate Ihe actual
reversal of the natural order of values. The appeal to rally to Ihe defence
of those realities inscribed in the nature of man and of society is addressed
by the Church not only to those under her jurisdiction, but also lo all those
who believe in natural rights and in the spiritual value of human society.

Zusammenfassung.

Wenn im letzten Jahrhundert die Kirche gegen den scheinbaren Triumph
der liberalen Philosophie besonders auf die Rechte Gottes zu bestehen hatte,
so wird heute Gott auf der Ebene seiner Schöpfung bekämpft, insofern, als die



Menasce, La doctrine sociale catholique et les missions d'Afrique 209

Rechte der menschlichen Natur und der menschlichen Person auf verschiedene
Weise verkannt werden. Auch hier handelt es sich im Grunde um Gott und
um das Uebernatürliche, da man jene Natur verachtet, auf die die Uebernatur
gepfropft ist.

Wir haben diese Pervertierung in Europa vor Augen, gegen die die
Enzykliken der beiden letzten Päpste Stellung nehmen. Hier wollen wir die Bedeutung

der letzten Rundschreiben für die Missionsländer hervorheben. Ihre
Wichtigkeit springt ins Auge, wenn man bedenkt, welchen Widerstand die
Arbeit des Missionars durch gewisse «Dogmen» der Kolonialpolitik, Kolonialvvirt-
schaft und Kolonialmoral findet, die alle sich auf Irrtümer über das Naturrecht
gründen.

Gewiß darf man die Schwierigkeiten nicht verkennen, die der Ueberführung
zum christlichen Leben von Sitten, Anschauungen und Gebräuchen im Wege
stehen, welche untereinander verklammert sind und daraus eine gewisse Stärke
ziehen. Mit der Predigt des Evangeliums ist aber die Bildung kirchlicher
(Gemeinden) Organisation notwendig verbunden. Und damit übernimmt wieder
die Kirche aushilfsweise, aber im Namen der Offenbarung, eine zivilisatorische
Rolle, soweit diese Zivilisation eine Voraussetzung für das christliche Leben
darstellt.

Die Anwendung der Enzyklika 'Casti connubii» bekommt natürlich für
einen Kontinent eine besondere Bedeutung, in dem nach traditioneller Sitte
die Frau verkauft wird und wo von ihrer freien Zustimmung zur Ehe keine
Rede ist. wo sie vornehmlich als Gebärerin und Arbeitstier betrachtet wird.
Für diesen 'Kontinent ohne Liebe» bedeutet die christliche Ehe eine elementare

Befreiung und Umwälzung. Aber die Enzyklika beschäftigt sich nicht nur
mit der Darlegung des wahren Wesens der Ehe und mit der individuellen Moral,

sie legt auch die fundamentalen Rechte, d. h. die Naturrechte der Familie,
dar. Die Familie ist die Basis aller Gesellschaft und bezieht ihre Rechte von
keiner anderen, z. B. vom Staate. Die Rolle des Staates ist, ihr die volle
Entwicklung zu sichern und sie in eine Gesellschaft einzuordnen, die über die
vollkommensten Mittel verfügt. Es sei vermerkt, daß auch die Kirche sich
nicht als Schulzherrin der Familie an die Stelle des Staates setzen will.
Einrichtungen wie die berühmten Reduktionen von Paraguay oder die algerischen

Waisendörfer des Kardinals Lavigerie werden als Behelfe und keineswegs

als Ideal angesehen.
Wie die päpstlichen Enzykliken zeigen, hängt aber das Ethos der Familie

wesentlich mit dem der Arbeit zusammen sowie mit der Vermenschlichung der
ganzen Wirtschaft Die Lehre vom Privateigentum, vom gerechten Lohn, die
Garantie des freien Arbeitsvertrages, das ganze System der Produktion und der
Güterverteilung, all das muß, mit allen materiellen Gütern, der wesentlichen
Finalität des Menschen ein- und untergeordnet werden.

Diese Unterordnung der Wirtschaft unter das Gut der Person und der
Familie wirft im Kolonialland, mehr noch als in Europa, die Frage nach der Rolle
des Staates in der Erziehung auf. Der moderne Staat strebt, bewußt oder
unbewußt, danach, sich die Ausschließlichkeit seiner Autorität auf diesem
Gebiete anzumaßen. Die Enzyklika «Divini iüius Magistri» grenzt die Kompetenzen

des Staates ab und weist ihm seine fruchtbare, aber begrenzte Aufgabe zu.
Die Konsequenzen dieser Prinzipien sind gewallig, denn sie unterhöhlen

das Staatsmonopol in der Materie der Erziehung.
Nur diese Prinzipien können auch der Proletarisierung der Schwarzen Einhalt

gebieten, ebenso wie dem Klassenhaß. Die große Enzyklika Pius' XI. über
die Erziehung (1929), über den Etatismus («Non abbiamo bisogno über den
Nationalsozialismus («Mit brennender Sorge») und den Kommunismus (sDivini

Acta Tropica II, 3, 1945 15



210 Ada Trop. IL 3, 1945 — Science missionnaire

Redemptoris»), die sich alle untereinander ergänzen, gewinnen mit dem Blick
auf die Missionen noch eine besondere Bedeutung. Denn mehr als je scheint
es nötig, die christliche Auflassung von sozialer Gerechligkeil und ihr Drängen
nach wahrer Hierarchie der einfachen menschlichen Werte im Missionsgebiet
anzuwenden. Es handelt sich nicht so sehr darum, die Wohltaten der Zivilisa-
lion gesondert einzuführen, als die Grundsicht wiederherzustellen, unter der
man alles ansehen muß, um dem Menschen seinen letzten Sinn und seinen
Platz in der ewigen Ordnung wiederzugeben.

Was heute die modernen Staaten dermaßen in Unordnung bringt und eine

so schreckliche Verführung in den Geistern anrichtet, das sind nicht allein der
Mißbrauch und die Uebelstände, die allenthalben vorkommen, nicht allem die
Heuchelei, welche Ungerechtigkeiten mit dem Namen erlauchter Ziele deckl
(da man meint, der Zweck heilige die Mittel), sondern es ist das Faktum, das

viel tiefer sitzt und als moralische Perversion gar nicht so in Erscheinung
tritt, nämlich: daß löbliche Mittel (soziale Liebeswerke, technische
Vervollkommnungen usw.) unordentlichen Zielen (unmäßigem Nationals'olz, huma
nislischem Atheismus, ökonomischem Utilitarismus) untergeordnet werden;
daß. kurz gesagt, eine vollkommene Pervertierung der natürlichen Werte
stattfindet. So aber wird die Basis umgestürzt, auf der die übernatürlichen Weile
nur wachsen und gedeihen können.

Der Kolonisator wird dem Missionar vorwerfen, die ganze afrikanische
Gesellschaft und ihr Wirtschaftssystem in Unordnung zu bringen, indem dieser
der Ehe einen Sinn gebe, der alles Bestehende umwirft. Seinerseits wird der
Missionar, wenn er seine Verpflichtungen kennt, die immer gleichbleibende
Lehre der Kirche aufrechtzuerhalten, die Wirtschaft der Familie unterzuordnen,

seine ganze Verantwortung dareinsetzen, ein sozialer Reformator zu
werden.


	La doctrine sociale catholique et les missions d'Afrique

