Zeitschrift: Acta Tropica
Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 1 (1944)

Heft: 1

Artikel: Der Donnerkeilglaube vom steinzeitlichen Neuguinea aus gesehen
Autor: Holtker, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-309803

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-309803
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Donnerkeilglaube
vom steinzeitlichen Neuguinea aus gesehen.

Von GEORG HOLTKER, Fribourg.

Es wird allgemein angenommen, daff der Donnerkeilglaube erst
in der beginnenden Metallzeit oder spiiter, als die steinernen Geriite
der vorhergehenden Steinzeit mehr und mehr auBer Gebrauch
kamen, entstanden sein kann. Je weiter sich der Mensch von der
Steinzeit entfernte, je unverstindlicher ihm demnach die Zufalls-
funde an alten Steingeriiten, besonders an Steinbeilklingen waren,
um so fester und tliberzeugter konnte er seinem Donnerkeilglauben
anhangen.

Die «Lehre» von der Entstehung des Donnerkeilglaubens be-
sticht, weil sie klar, einfach und wenig kompliziert ist und weil sie
besonders eine feste Zeitfixierung fiir den Ursprung dieses weitver-
breiteten Glaubens in der Vor- und Friihzeit der Kulturgeschichte
vermittelt. Aber ist diese «Lehre» wirklich so unbestritten im
Recht? Kann die jedem Kulturhistoriker immer so sehr willkom-
mene genaue Datierung eines zeitlichen Fixpunktes in diesem Falle
unbeschen tibernommen werden? Naturvolker, die heute noch in
der Steinzeit leben, werden uns auf diese Fragen wohl einige Ant-
wort geben konnen. Ich versuche es mit den steinzeitlichen Bewoh-
nern von Neuguinea, die ich personlich kenne,

Damit wird das ganze Problem des Donnerkeilglaubens von
einem neuen Blickwinkel aus gesehen, aus dem man es bisher nicht
sah. Das rechtfertigt auch die Veroffentlichung dieser kleinen
Studie. Es wiire unmoglich, das weitschichtige Material iiber den
Donnerkeilglauben der Menschen und die zahlreichen und vielge-
staltigen Réitselfragen, die er uns noch zu beantworten aufgibt, in
einen Zeitschriftenaufsatz einzufangen. In den folgenden Zeilen
kann vielmehr nur das eine oder andere zur Sprache kommen und
hier und da ein Knolen im Wirrwarr der Tatsachen und Meinun-
gen gelost oder doch gelockert werden. Es mag sich daraus ein
Kleiner Beitrag zur Losung des ganzen Problems gestalten. Die her-
angezogene Literatur wird Interessenten den Weg weiterweisen.
Dafl dabei statt der hinldnglich bekannten Sammelwerke mehr das
spezielle Schrifttum berticksichtigt wurde, diirfte ein Vorteil sein *.

1 Zur Zitationsweise sei gesagt: Die Quelle wird in runden Klammern an-
gegeben. Die Zahl vor dem Schriigstrich gibt die Nummer aus dem Literatur-
verzeichnis an, die Zahl nach dem Schriigstrich die Band- und Seitenzahl
bzw. beim «Man», wie iiblich, die Nummer des Artikels.



Holtker, Der Donnerkeilglaube vom steinzeitlichen Neuguinea aus gesehen 31

Abb. 1. Typische Wohnhiiuser der heutigen Steinzeitmenschen von Neuguinea
(Photo: Georg Holtker.)

1. Verbreitung des Donnerkeilglaubens.

Der Glaube, dal} Steinbeile (oder altertiimliche Metallbeile)
unter bestimmten Umstinden als «Donnerkeile», als «Donner-
zithne», als «vom Himmel gefallene Objekte» angesehen und dem-
entsprechend mit Ehrfurcht und Scheu und magischen Anschau-
ungen umkleidet werden, hat eine weltweite Verbreitung (1/30;
8/36; 43/60 ff.; 22/203). Ich will nicht versuchen, die sehr zahl-
reichen Belege dafiir alle beizubringen, sondern erwiihne diesen
Glauben nur rein beispielhaft aus: England (43/60), Frankreich
(1/30), Deutschland (1/30; 36/25; 4/11, 325—331; 26/151, Abb.10),
Nord-IEuropa (8/35), Eslland (1/30), Lettland (1/30), Sibirien
(8/116-—120), Ostasien (8/35), China (8/116—120), Japan (8/116
bis 120), Kambodscha (8/116—120), Burma (16/159; 1/30; 8/116
bis 120), Assam (8/116—120; 5/46; 41/84—86; 17/242), Nepal
(8/116—120), Chota-Nagpur (6/119; 40/783—790), Santal (9/364),
Malakka (8/116—120; 15/131), Philippinen (8/116—120), Indi-
scher Archipel (39/600, 602), Sumatra (8/116—120), Borneo (14/
86), Java (29/771; 8/116—120), Flores (20/51), Neuguinea (eigene
IFeldforschung), Salomoninseln (21/78; 23/192), Afrika (1/30;
8/35; 32/1-—40), Stidamerika (1/30), Nordamerika (19/61), West-




32 Acta Trop. I, 1, 1944 — Ethnographie

Indien (10/78—82; 5/47, 48) . Wenn auch manche Unterschiede
vorhanden sind, so ist doch der Glaubensinhalt im grofien und
ganzen liiberall der gleiche.

2. Wie der Donnerkeilglaube entstehen konnte.

Wieso konnten die verschiedenen Volker zu dieser Anschau-
ung kommen? Diese I‘rage haben sich die IForscher nur selten
gestellt. Wahrscheinlich wird man viele Griinde fiir die Iintste-
hung verantwortlich machen miissen, geschichtliche, kulturelle,
psychologische und andere Griinde *. Auch die duBere Form wird
nicht ohne Einfluff gewesen sein. So glaube ich, daB speziell die
Anschauung von den «Donnerzdhnen» auf die duBere Form der
Steinbeile zuriickgeht, die gewissermalien monstrosen Zahnen glei-
chen *. Beziiglich der Donnerkeile allgemein machte E. LOVETT in
einer Diskussion zum Vortrag von SKEAT eine treffende Bemer-
kung, nimlich dafBl die Steinbeile «were regarded as thunderbolts

* Eine gute Anzahl solcher Donnerkeile aus verschiedenen Teilen der
Welt ist abgebildet bei Balfour (5/168—172).

¥ Beachtenswert ist der von Balfour (5/40—44) angegebene, teils geschicht-
liche und teils psychologische Grund, der in kausalem Zusammenhang mit
der anfinglichen Unkenntnis und der spiiter fortschreitenden Sicherheit in
bezug auf die rechte Beurteilung prihistorischer Objekte steht. Da aber die-
ser Grund nalurgemifl nur fir Europa in Frage kommen kann, trifft er den
Donncerkeilglaubenskomplex als Ganzes nicht. Sehr interessant ist aber in
diesem Zusammenhang, dall nach Angabe Balfours (5/42) Bernard de Jus-
sieu 1723 der erste war, der die bisher als Donnerkeile angesehenen pri-
historischen Steinbeile durch Vergleich mit den entsprechenden Steingeriten
der stdamerikanischen Indianer als menschliche Artefakte erkannte. Stand
Bernard de Jussieu auch unter dem influll des bekannten P.Joseph Fran-
cois Lafitau, S.J., des «crsten Ethnologen im modernen Sinne», der cin Jahr
spiter (1724) sein berithmtes Buch «Meeurs des sauvages amériquains, com-
parées aux meeurs des premiers temps» erscheinen liell? Ueber die Bedeulung
und den weitreichenden Einflufl Lafitaus als Kulturgeschichtler und Ethnologe
orientiert gut das neue Buch von K. Kdlin (28).

* Bei den Dayak Borneos sind die goldenen Zahnstifte der Donnergitter
der Blitz: «Die Donnergitter der Dayaken wohnen aul hohen Bergen. Wenn
ein Mensch ungeziemende Worte spricht, so fahren sie daher in Sturm und
Regenflut. Ihr Geruf ist der Donner. Die goldenen Stifte in ihren Zihnen
schnellen heraus; das gibt den Blitz. Mit ihrer Streilaxt erschlagen sie den
Frevler»> (11/171). Achnlich so heifit es von den Ngadju-Dayak in Siid-Borneo:
«Bei unziemlichen, schliipfrigen Reden der Menschen kommt einer der njaro
(Gotter des Donners). Sein Lachen ist der Donner. Die Goldstifte in seinen
Zihnen werden zu Blitzen, Er wirft die Streitaxt, um zu toten» (47/170). Die
begriffliche Gleichstellung besteht hier allerdings nicht zwischen (steinernem)
Donnerkeil und Gotterzahn, sondern zwischen dem Blitz und dem Zahnstift
der Donnergotler, wobei das gelbglinzende Gold des Stiftes und des Blitzes
die Identititsbasis bildet, Aber diese Vorstellung steht doch jener andern von
der Gleichheit des Donnerkeils und des Donnergottzahnes schon sehr nahe.



Holtker, Der Donnerkeilglaube vom steinzeitlichen Neuguinea aus gesehen 33

Abb. 2. Eingeborne aus dem Bogia-Bezirk (Neuguinea) verfertigen mit ihren

Steinbeilen («Walzenbeilen») cinen Einbaum.
(Photo: Jos. Much, Neuguinea.)

because of their cutting edge» (43/46, Note 3). Wie aber steht es
mit der Grundlage fiir die gedankliche Beziehung zum Donner?
DaB die Donnerkeile nach einem heftigen Gewitter zutage kommen
(36/25), stimmt schon, denn meistens geht einem Fund ja irgend-
wann ein heftiges Gewitter voraus, mit dem der Donnerkeil in Ver-
bindung gebracht werden kann, aber das ist keine unmittelbare
Wahrnehmung und kann nicht als Grundlage fiir einen so weit
verbreiteten Glauben genommen werden. Ich glaube vielmehr, daf}
der Ausgangspunkt woanders liegen muB.

Auch der Primitive weil3, dal Donner und Blitz zusammengeho-
ren, wenn sie ihm nicht sogar identisch sind. Freilich hat er keinen
Einblick in die physikalischen Gesetze. Er folgert einfach kraft sei-
ner Logik, was zeitlich zusammentrifft, ist auch irgendwie ursiach-
iich miteinander verbunden. Darum sind fiir ihn die Keile sowohl
Donner- als auch Blitzsteine («donder- of bliksemsteenen» 39/600).
Oft schligt bei einem schweren Gewitter der Blitz krachend in
cinen michtigen Baum und kopft oder zersplittert ihn, wie wenn
er von einem riesigen Beil getroffen worden wire °. Das wiire eine

> Nach ciner Mythe der Yab-Leute in Mikronesien schlug einmal der Don-
nergott Dessra als ein «great red-hot thunderbolt» in einen Pandanus und blieb
hilflos im Baumstamm stecken. Die Yap-Frau Guaretin horte seinn Jammern

Acta Trop. I, 1, 1944 3



34 Acta Trop. 1, 1, 1944 — Ethnographie

gedankliche Verbindung zwischen Steinbeil und Donnerkeil ®. Da-
cgegen steht nun allerdings wieder die Schwicrigkeit, dal der eigent-
liche Charakter eines Steinbeiles vielfach bei den Donnerkeilen
tiberhaupt nicht von den Leulen erkannt wird. Man wird also die
Vorstellung etwas erweitern miissen, und da kommen wir wieder
7zt der vorhin genannten Bemerkung von LOVETT (<because of
their cutting edge») und kénnen uns die Gedanken des Primitiven
ctwa folgendermalien rekonstruieren: Der Donnerkeil ist ein ge-
heimnisvoller, magischer, in Donner ” und Blitz vom Himmel ge-
fallener Gegenstand, der bei seinem Niedersausen auf die Iirde
Baume zerschlagen oder sich tief in die Erde einwiihlen kann. DaBl
dabei auch irgendwie Beobachtungen iiber Meteore mitsprechen
konnen, sei nicht geleugnet. Ob das alles aber geniigt zur Iirkla-
rung eines so iiberraschend gleichartigen Donnerkeilglaubens in so
vielen Gebieten der Erde? Mir scheint, man wird das Problem zu-
niichst nicht psvchologisch, sondern (kultur-)historisch anfassen
mussen.

3. Konvergenz oder kulturelle Uebertragung?

Damit kommen wir zu der weiteren Frage: Ist dieser Donner-
keilglaube iiberall auf der Welt selbstindig aufgekommen, oder
geht er irgendwie auf ein Ursprungsland zuriick, aus dem er nach
den verschiedenen Richtungen ausgewandert ist? LUSCHAN bejaht
den ersten Teil der Doppelfrage: «Solche Annahme eines Zusam-
menhanges zwischen Steinbeil und Gewitter ist sicher eine ganz
tvpische Konvergenzerscheinung» (36/27), withrend BLINKENBERG
ebenso entschieden fiir das Gegenteil eintritt: «The wide extension
of the thunderstone belief suggests that it is an element of human
culture which at an early date was gradually spread from people to
people over a great part of the world» (8/41). Im gleichen Sinne
duBert sich auch BALFOUR: «...it is evident that identical inter-
pretations of the qualities and potentialities of ‘thunderbolts’ are
diffused over exceedingly wide areas, and that there is marked coin-
cidence in the dispersal of the several beliefs, which suggests that
it is likely that they had their origin in some one centre and grad-
ually spread by culture-diffusion. The alternative theory of an
und befreite ihn aus seiner mifBlichen Lage. Zum Dank dafiir gab er den Yab-
Bewohnern das I'euer und den Yap-Frauen die Kunst des Tépferns (13/301).
Welcher Art der Donnerkeil war, wird nicht gesagt.

% Bei den Dayak auf Borneo ist dic Waffe des Donnergolles direkt ein
Steinbeil (vgl. das Zitat in Anmerkung 4).

? Als Kuriosum dazu sei ein Riitsel der Bhils in Zentral-Indien angefiihrt:
«Question: Among all musical instruments what musical instrument is the
biggest? Answer: The thunder-bolt» (25/884).



Holtker, Der Donnerkeilglaube vom steinzeitlichen Neuguinea aus gesehen 35

independent origin in two or more centres will hardly suffice to
account for so many close correspondences» (5/48). Personlich
mochte ich auch lieber der Meinung BLINKENBERGs und BALFOURs
folgen, nicht nur, weil diese beiden Autoren sich am intensivsten
mit dem Problem des Donnerkeilglaubens wissenschaftlich ausein-
andergesetzt haben, sondern auch, weil mir ihre Meinung unter
Beriicksichtigung allgemeiner ethnologischer Grundsiitze als die
wahrscheinlich richtigere vorkommt und der sonstigen Erkli-
rungsschwierigkeiten besser Herr wird, aber um die einmalige IEnt-
stehung zu beweisen, miifite man viel weiter ausholen, was hier
nicht meine Aufgabe sein kann. Ebenso miiBBte allerdings auch die
Gegenseite die mehrmalige Entstechung erst beweisen. Wenn man
tatsiichlich die einmalige Entstehung und damit dann auch das Ur-
sprungsland dieses Donnerkeilglaubens nachweisen konnte, so wird
man dort in der Mythologie wohl auch die richtige Erklirung fir
die gedankliche Verbindung zwischen dem (prithistorischen) Stein-
beil und dem Gewitter finden oder doch jedenfalls wohl eine
bessere und der Wahrheit ndherkommende als die vorhin genann-
ten psychologischen Irwiigungen, die wirklich nicht befriedigen
konnen.,

4. Psychologische Krdfte bei der I'ntstehung
des Donnerkeilglaubens.

Gleichwohl wollen wir die psychologischen Erwigungen nicht
als zweitrangig beiseite schieben, denn sie erst legen uns die inneren
Krifte und psychischen Verankerungen eines solchen Glaubens
bloB. Wir miissen sogar zur Kliirung des Problems noch mehr Psy-
chologisches heranzichen. Da ist z. B. bei manchen Naturvolkern
die Ueberzeugung, alle geheimnisvollen, unverstandenen Dinge
seien vom Himmel gefallen. Irgendwoher miissen sie ja gekommen
sein, nachdem sie einmal da sind. Da man im Bereich der eigenen
Weltkenntnis keine entsprechende Ursache findet, sucht man sie
auBerhalb dieser sichtbaren Welt. Entweder 1ifit man solche un-
verstandenen Dinge auf geheimnisvolle Weise von selbst aus der
Erde kommen, oder man denkt sich das Ursprungsland irgendwie
oberhalb dieser Welt, also im «Himmel». Nur ein Beispiel dafiir:
Bei den Biyom im d6stlichen Zentralneuguinea ist ein taubstummer
Knabe. Friither war er angeblich nicht dort. Woher kommt dieses
Kind, das in seiner Krankheit den Eingeborenen so unverstindlich
ist? «In einer Nacht war ein schweres Gewitter. Auf einmal don-
nerte es furchtbar. In diesem Donner kam der taubstumme Knabe
zur Erde. Man fand ihn am andern Morgen unter einem Baum lic-
gen. Niemand kannte ihn. Seitdem ist der Knabe in Bivom» (3/133,
Anmkg. 52). Zum rechten Verstiindnis dieser Mitteilung mufl man

Rkl



26 Acta Trop. I, 1, 1944 - Ethnographie

wissen, dal die Biyom erst vor wenigen Jahren entdeckt wurden
und von den Einfliissen der Weilen noch ganz unbertihrt blieben.
Man sieht, hier liegen eigentlich dieselben Gedankenginge wie in
bezug auf die Donnerkeile vor ®,

Noch eine Ideenverkettung sei erwihnt. HADDON sagt einmal:
«Nearly all over the world, wherever stone has been replaced by
metal, the same reverence for ancient objects is found» (22/203).
Dieser verallgemeinernde Ausspruch diirfte zu weit gehen. Nach
meinen Erfahrungen in Neuguinea und hiufigen Belegen in der
Literatur (z. B. 21/76) haben dic Eingebornen, die necuerdings
Metallgerite kennenlernten, sehr oft eine ausgesprochene Verach-
tung fur die Steingeriite der alten Zeit. Wenn Primitive, die bisher
in der Steinzeit lebten. zum erstenmal mit Metallbeilen bekannt
werden, konnen sie naturgemiaf die Gleichwertigkeit und sogar
bessere Verwendbarkeit der neuen Geriite nur mit innerem Wider-
streben anerkennen. Bei manchen dauert es ziemlich lange, bis
diese innere Umstellung erfolgt ist, besonders bei den Alten . Die
meisten aber, besonders das Jungvolk, sind bald geradezu begierig
auf die Metallgeriite, sobald sie deren praktischen Nutzen cinge-
schen haben. Fast immer ist dann die I'olge davon: Nach ein paar
Jahrzehnten wollen sie es gar nicht mehr wahrhaben, daf ihre
eigenen Vorfahren noch solche primitiven Gerite gebrauchten. Aber
Ausnahmen davon gibt es auch. So z. B. bei den Maori auf Neusece-
land. wo bestimmte alte Steinbeile als fritheres lligentum der
Vorfahren in hohen Ehren standen. HAMILTON hat dariiber aus-
fithrlich berichtet (24/195, Anmerkung). Auch kommt es vor, dal
cinzelne, besonders traditionsbewuf3te Alte ' den Steinbeilen nach-

% Ein anderes Beispiel: Williams glaubt Andeutungen dafiir zu finden, daf}
dic ersten Exemplare der beriihmten «wicker-work monsters kaiemunu», die
das Allerheiligste im Kult der Stimme im Purari-Delta (Britisch-Neuguinea)
darstellen, ebenfalls im Donner vom Himmel gefallen sind (44/136).

? Ein schones Beispiel dafiir berichtet Leahy von den erst kiirzlich neu-
entdeckten Stimmen im Gstlichen Zentralneuguinea: <At one place we found
an ultra-conservative lapoon (old man) who had a positive prejudice against
such. modern innovations as steel hatchets. I offered him one for a pig, but he
showed me his much heavier stone axe with obvious pride, his altilude ap-
parently being, “What was good enough for grandpa is good enough for me’»

(34/74). (Der Ausdruck «lapoon» =— lapun, labun ist eine Bezeichnung fiir
<alt» im Pidjin-Englisch, z. B. labunman -— Greis, labunmeri = Greisin, ol
lapun == die Alten, Em i labun finish = Ir ist alt geworden. G.11.).

1 Hier und da kann sich diese Traditionstreue auch bei Vertretern der
jungen Generation kundlun, Lewis z. B. berichtet, er habe sich bei einem seiner
Triager, cinem Jungmann aus Neuguinea, vergebens bemiiht, dessen Steinbeil
gegen cine Eisenaxt auszutauschen (35/16, Note 1), Da die jungen Leute heute
sonst allgemein bereitwillig die primitiven Gerite der Vorzeit hergeben, wenn
sie dafiir das sehr begehrte Metallbeil der Weillen eintauschen kénnen, so mufl



Hiltker, Der Donnerkeilglaube vom steinzeitlichen Neuguinea aus gesehen 37

Abb. 3. Miltels Kkleiner Steinbeile werden auf der Insel Tumleo in Neuguinea
unreife Kokosnlsse gedffnet, um das I'ruchtwasser der Nisse trinken zu
konnen. (Pholo: Georg Holtker.)

trauern und ein inneres Verhiltnis zu ithnen bewahren, selbst wenn
sie im téglichen T.eben das neue Metallbeil verwenden. Auf dem
Boden solcher Einstellung mogen dann Mythen entstehen, wie jenc
der Tami (Neuguinea), die erziihlt, wie ein auller Dienst geselztes
Steinbeil sich fiir diese Vernachlissigung richt (7/526 ff.). Das
Steinbeil war eben in der alten Zeit fiir viele Stiimme, speziell auch
in Neuguinea, nicht irgendein lebloses Geriit, sondern ein von
einem (vielfach weiblichen) Geist beseeltes Ding '* oder gar der
der Jungmann in dem erwiihnten Beispiel einen besonders wichtigen Grund
fir seine Weigerung gehabt haben. Ich vermute diesen Grund im Bereich der
Ueberlieferung oder der Pietit oder auch des Zauberglaubens. Aus Griinden
der letzteren Art wollte auch mir ein junger Bursche von elwa 17 Jahren, der
Sohn des Dorfiltesten im Dorf Siffen im Bogia-Hinterland (Neuguinea) und
derzeitiger rechtmiilBiger Besitzer des Objektes, auf keinen IFall eine alte «prii-
historische», etwa 50 em lange Steinbeilklinge ausliefern, die {ir ihn und seine
Dorfgenossen ein Donnerkeil und ein Zauberstein fiir den Yamszauber war.
Selbst ein weitgehendes Kaufangebot meinerseits machte seinen Entschlufl
nicht wankend.

1 Auch auf den Hervey-Inseln waren nicht nur die Steinbeile, mit denen
die Stammesgoltheiten aus Eisenholz geschnitzt wurden, heilige Gerite, sondern
der berithmte Gott Tane-ma-taariki («Tane mit dem koniglichen Angesicht»)
wohnte auch selbst in einer solchen heiligen Steinaxt (2/49).



38 Acta Trop. I, 1, 1944 — Ethnographie

Geist selbst in dieser Erscheinungsform, der in den Mythen dann
handelnd oder leidend auftritt. Ein anderes Beispiel dafiir kann
man bei GERSTNER nachlesen (18/260—264).

Etwas anders, doch nahe damit verwandt ist die Vorstellung,
nach der ein bestimmtes Steinbeil, das sonst gar nicht aus dem
Formenkreis der alltiglichen Gerite herauszufallen braucht, ein-
mal von einem Geist gebraucht wurde, also ein «Geisterbeil» und
darum besonders verehrungswiirdig und zauberkriftig ist. Ein Bel-
spiel dafiir finden wir bei den Kuramangu am Morehead River
(Britisch-Neuguinea), wo der Regenzauberer als notwendiges Re-
quisit fiir seine Zauberhandlungen unter anderen «natiirlichen»
Steinen auch eine Steinbeilklinge gebraucht: «This was said to be
no symbol, but the identical axe-blade with which Gainjan (i. e.
the ‘High God’) cut down the black palm from whose interior the
Kuramangu and all the mneighbouring peoples were liberated»
(415/384).

In diesen gedanklichen Zusammenhang gehort auch der von
der Bartle Bai (Brilisch-Neuguinea) berichtete Brauch: Obwohl
dort seit langem das Metallbeil eingefiihrt ist, tritt doch beim soge-
nannten walaga-Fest (Baumfest) das alte Steinbeil wieder in seine
bevorzugten Rechte. «Der fiir die Festlichkeit auserlesene Baum
darf ndmlich nur mit einem alten Steinbeil niedergestreckt werden.
Das betreffende Beil steht in hoher Schiatzung und wird zu keinem
andern Zwecke als zu dem genannten benutzt» (30/371). Alte ritu-
clle Steinbeile, die fiir den praktischen Gebrauch ganz ungeeignet
sind, erwahnt NEUHAUSS aus dem Finschhafen-Gebiet in Neu-
guinea (37/1, 143, Fig. 175).

Wiihrend in den genannten Féllen aus mehr irrationalen Griin-
den das alte Steinbeil bevorzugt wird, kénnen fallweise auch rein
praktische Erwigungen dem Steinbeil den Vorzug vor dem mo-
dernen Metallbeil geben. Das ist zum Beispiel vielfach beim Kanu-
bau der Fall, besonders beim Aushéhlen des neuen Einbaums, weil
der Eingeborne sich noch nicht den geniigend sicheren Schlag mit
dem Metallbeil angeeignet hat, der bei der Bearbeitung der diinnen
Kanuwiinde notwendig ist, um die Wandung nicht zu zerschlagen.
So berichtet uns zum Beispiel ausdriicklich HADDON (22/112) aus
Britisch-Neuguinea, speziell aus dem Dorfe Kerepunu, und BRIG-
HAM (12/77) von den Hawai-Inseln, obwohl dort in beiden Iillen
sonst Metallbeile seit langem in Gebrauch sind. Ein dhnliches Bei-
spiel stammt von der Insel Botel Tobago bei Formosa, wo die In-
sulaner bis in die neueste Zeit hinein «prihistorische» und andere
alte Steinbeilklingen als Steinhacken beim Gartenbau verwerteten,
obwohl sie seit mehreren Generationen Metallgeridte kannten (33/



Héltker, Der Donnerkeilglaube vom steinzeitlichen Neuguinea aus gesehen 39

Abb. 4. Zwei Jungmiinner aus dem Stamm der Guyebi im 6stlichen Zentral-
Neuguinea begutachten ein eben fertiggestelltes Steinbeil («Vierkantbeil») fur
Ilolzarbeiten,

(Photo: Jos. Much, Neuguinea.)

189). Auch in diesem Falle waren es wohl nur praktische Erwii-
cungen, die den alten Steinen den Vorzug vor dem Metall gaben.

Diese Belege zeigen, daB die psychische Llinstellung den alten
Steinbeilen gegeniiber in jedem Volke und bei jedem Individuum
nicht immer die gleiche ist. Die angefiihrten Beispiele konnten noch
um eine betriichtliche Anzahl vermehrt und damit noch andere
neue Gesichtspunkte genannt werden. Aber die Auswahl hier mag
geniigen. Es sind im Donnerkeilglauben auf der weiten Welt vie-
lerlei und verschiedene psychologische Kriifte am Werk. Aber weil
das so ist, wird man diesen Glauben mit seiner groffien Einheitlich-
keit im wesentlichen unmdoglich auf diese so verschiedenen Kriifte
allein zuriickfithren konnen. Letzten Endes bleiben fiir die wirk-
liche Erkldrung nur die kulturhistorischen Griinde (Uebertragung,
Entlehnung, Substratrelikte usw.) stehen. Die psychologischen
Krifte werden je nach den értlichen und zcitlichen Gegebenheiten
aushauend, belebend und variierend hinzulreten. Das gilt fiir den
Donnerkeilglauben, wie er sich heute in seiner weltweiten Verbrei-
tung uns vorstellt. Aber irgendwo und irgendwann mufl doch auch
dieser Glaube erstmals aufgekommen sein. Was ist dartber zu
sagen?



40 Acta Trop. 1, 1, 1944 — Ethnographie

5. Ueber die Ort- und Zeitfixierung fiir die Entstehung
des Donnerkeilglaubens,

Manche IForscher, die sich mit diesen Ursprungsfragen beschif-
tigt haben, hielter: an einer angeblich notwendigen Voraussetzung
[ir die Entstehung des Donnerkeilglaubens fest. Diese Vorausset-
zung ist, sagen sie, die betreffenden Volker durften nicht mehr in
der Steinzeit leben. «Wo die Voélker sich noch in der Steinzeit be-
finden oder bis vor kurzem befanden, wo sie mit eigenen Hinden
die Steingerite fertigen, kann dieser Aberglaube natiirlich nicht
vorkommen. Daher ist in der Siidsee und in Australien keine
Spur von derartigen Vorstellungen vorhanden» (1/31; dhnlich so
31/181). Diese so apodiktisch hingesetzte Behauptung ** miissen
wir uns etwas niher ansehen. Es wiire natiirlich kulturgeschicht-
lich wertvoll, wenn sie ganz zu Recht bestinde; wir hatten dann
in der Zeitfixierung fiir den Anfang eine dullerste Grenze, néimlich
nicht vor der beginnenden Metallzeit. Aber mehrere gute Griinde
lassen sich anfiihren, die jedenfalls gegen die allgemeine und ab-
solute Geltung des obigen Satzes stehen.

Erstens: Solche Forscher, die sich zwar die vorhin skizzierte
I'rage nicht ausdriicklich stellten, aber doch das vermutliche Alter
des Donnerkeilglaubens zu bestimmen versuchten, verlegen die
Entstehungszeit um ein betrichtliches Stiick iiber die Stein-Metall-
zeit-Grenze nach riickwirts hinaus. So zum Beispiel BLINKENBERG,
der sich, wie schon gesagl, wohl von allen am intensivsten mit der
IErforschung des Donnerkeilglaubens beschiifligte und der da sagt:
«Iivery thing in facl suggests that the thunderstone beliel dates
back to the stone age, and probably to an early phase of the stone
age» (8/34).

Zweitens: Der obige Ausspruch geht zu sehr von jenen Donner-
keilen aus, die eigentlich Steinbeile sind. Die Belemniten aber, dic
nach dem gleichen Glauben ebenfalls Donnerkeile sind, werden
dadurch nicht erfaft **. Allerdings konnte es sich in diesem Falle

* Balfour, der im groBen und ganzen der gleichen Ansicht ist, formuliert
aber etwas vorsichtiger: «Among peoples whose culture stagnated and never
advanced beyond the Stone Age status, we naturally find but little trace of this
belief in the mystic origin of stone-implements. Such peoples are the Tas-
manians, Australians, Melanesians, Polynesians, and most of the primitive in-
habitants of the New World» (5/39).

¥ In diesem vorliegenden Aufsatz habe ich selbst allerdings auch nur die
Beile als Donnerkeile beriicksichligt, weil sie die wichtigsten und hiufigsten
sind. Als Donnerkeile werden aber auch die Belemniten angesehen, die keine
Artefakte, sondern Naturprodukte sind; sie «sind die versteinerten, keilartigen
Schalenreste der Angehorigen einer fossilen FFamilie der Kopffiiiler, als solche
Urahnen unserer heutigen Tintenfische. Besonders stark vertreten sind sie in
den geologischen Formationen der Jura und Kreide» (31/156). Zum Unterschied



Holtker, Der Donnerkeilglaube vom steinzeitlichen Neuguinea aus gesehen 41

um eine einfache Glaubenserweiterung von den Steinbeilen auf die
Belemniten handeln, falls die Steinbeile im Donnerkeilglauben
zeitlich das Primére sind, was aber erst bewiesen werden miiBte.

Drittens: Die angebliche Tatsache, dal «in der Siidsce keine
Spur» vom Donnerkeilglauben vorhanden sei, stimmt nicht. Ich
selbst habe in Neuguinea mehrere Beispiele dafiir gefunden, und
zwar nicht nur an der Kiuste, wie bei dem alten Vierkantbeil der
Wanami am Bogia-Hafen (das Objekt befindet sich jetzt in meiner
Sammlung in Rom im Museo Missionario Etnologico im Lateran,
Nr.10303), wo man eventuell noch direkte indonesische Ein-
fliisse, wenn auch in diesem Falle sehr unwahrscheinlich, vermuten
Lkonnte, sondern auch im Inland. Im Hinterland des Bogia-Hafens
(ehemaliges Deutsch-Neuguinea) zum Beispiel gibt es solche Don-
nerkeile, die nach dem Glauben der Leute in Donner und Blitz vom
Himmel gefallen sind. Als einmal in dem Dorf Warimés (Bogia-
Hinterland) der Blitz in eine Kokospalme schlug, so erzihlte mir
Missionar Josef Schebesta SVD. in Bogia, da waren nachher die
Warimeés-Manner bald daran, den vermeintlichen Donnerkeil an
der Stelle auszugraben — natiirlich ohne Ergebnis. Im Gebiet von
Arengen und Dogon (Bogia-Hinterland) heifen diese Donnerkeile
asaurazimu (Plural: asauraziba). In der Dorfgruppe Arengen be-
findet sich ein solcher walzenformiger Stein, mit Eigenname Anea-
wimu genannt, der etwa 60 em lang, an einem Ende 5 em breit ist
und am andern spitz zuliauft. Er wird fiir den Yamszauber ge-
braucht. Im Dorf Siffen (Bogia-Hinterland) ist ein dhnlicher Don-
nerkeil von etwa 45—50 ecm Liinge, den ich schon in Anmerkung 10
erwiithnt habe. Die genannten Steine sehen wie Steinbeilklingen
vom Typus der Walzenbeile aus, doch konnte man auch in Stein
nachgeformte Yams darin schen, die in alten Zeiten eigens fiir die
Fruchtbarkeitszeremonien beim Yamsbau hergestellt worden
wiaren., Man kann das heute nicht mehr entscheiden. Aber es kon-
nen sicherlich auch alte Steinbeile sein. Dagegen ist der Donner-
keil in meiner Sammlung (jetzt im Museo Missionario Etnologico
im Lateran, Nr.10290), der aus Tanggum im Bogia-Hinterland
stammt, ganz zweifellos ein Walzenbeil, Der Stein hat den Eigen-
namen Gumarekai. Mein Gewithrsmann und der letzte Besitzer des
Steines, Iraro aus dem Tanggum-Dorf Andeamerep, erzihlte mir
dazu folgendes: «Der Stein ist kein Steinbeil (inang), wurde auch

von den Belemniten (Beleuvitng = geschoBidhnlicher Gegenstand) werden
die Beile als Donnerkeile auch Keraunen ( xepavvig — Wasserstrahl, Blitz)

genannt. Im européischen Donnerkeilglauben spielen die Belemniten keine ge-
ringe Rolle. «In our own country the belemnile of the midland countries. ..
are lo the workmen Thunderbolts» (14/86, Note). Als duBeren Grund dafiir
gibt Loveft an: «... because of their sharp point» (43/46, Note 3).



42 Acta Trop. 1, 1, 1944 -— Ethnographie

nie als solches gebraucht, sondern ist ein Donnerkeil (imatsik).
Mein Vater hat diesen Donnerkeil nach einem heftigen Gewitter
in dem Buschflecken Tambeanggai (Tanggum-Gebiet) gefunden.
Er fand ihn unter Baumbléttern versteckt. Diese Blitter hatte sich
der Donnerkeil zusammengetragen und sich ein Bett daraus ge-
macht. Als mein Vater den Blitterhaufen sah, glaubte er ein Rat-
tennest vor sich zu haben. Er stocherte mit seinem Pfeil darin her-
um, fand dabei den Donnerkeil, schob die Blitter beiseite und nahm
den Stein in die Hand. Dann legte er ihn wieder in den Blitterhau-
fen hinein, urinierte auf den Donnerkeil (aus magischen Griinden!
G. H.) und nahm ihn dann mit sich in sein Dorf Andeamerep. Seit-
dem diente der Donnerkeil ihm und nach seinem Tode auch mir
als Zauberstein fiir den Jagdhundzauber. Vor jeder Jagd bertihre
ich mit-diesem Stein die Brust meines Jagdhundes, der nach dem
Stein ebenfalls Gumarekai heiBt, damit er cin guter und erfolg-
reicher Jagdhund sei.» Diese ausfiihrliche Angabe zeigt zur Ge-
niige, dafl der echte Donnerkeilglaube in Neuguinea nicht unbe-
kannt ist, und doch haben alle die genannten Stimme bis in die
gegenwirtige Generation hinein noch selbst Steinbeile verfertigt
und sie auch als solche gebraucht. Man vergleiche als Erginzung
dazu die diesem Aufsatz beigegebenen Bilder aus Neuguinea, die
zum Teil das Steinbeil als Beil im tiglichen profanen Gebrauch,
zum Teil aber auch Steinbeilklingen als echte Donnerkeile zeigen.
Auch das oben genannte Vierkantbeil der Wanami (Mus. Miss. Etn.
10303) ist hier im Bilde wiedergegeben (Abb. 7).

Viertens: zeigen diese Neuguinea-Beispiele schon, daB, ent-
gegen der vorhin genannten Theorie, Donnerkeilglaube und Kennt-
nis und Gebrauch der Steinbeile sehr wohl im gleichen Volke
nebeneinander bestehen konnen. Das deutet schon Guppy fiir die
Kiistenbevolkerung der Salomonen an, die den Gebrauch der Stein-
beile noch bei den Inldndern kennen, die auch die im eigenen
Kiistengebiet gefundenen alten Stiicke bedenkenlos als Steinbeile
der Altvordern ausgeben, die aber bestimmte Ixemplare davon als
echte Donnerkeile ansprechen (21/76, 77, 78, 120). Mit dieser IFest-
stellung streift GUPPY ein Problem, das wir in diesem Zusammen-
hang nicht ganz tibergehen diirfen. Es werden auch in Neuguinea
niemals restlos alle Steinbeile als Donnerkeile angesehen, sondern
immer nur bestimmte Exemplare. Warum diese Auswahl? Manch-
mal fallen diese Stiicke durch ihre Gréfe besonders auf, wenn sie
auch sonst in der IForm den gewohnlichen Steinbeilen durchaus
gleichen. Manchmal 146t sich allerdings ein besonderer Unterschied
nicht feststellen, wenigstens nicht fiir unsere Augen. Wahrschein-
lich sehen die Eingebornen aber auch in diesem FFalle besondere
EFigenttimlichkeiten an dem Objekt, die uns gar nicht auffallen, sei



Holtker, Der Donnerkeilglaube vom steinzeitlichen Neuguinea aus geschen 43

Abb. 5. Lin Steinbeil («Walzenbeil»)  Abb. 6. Ein Mann aus dem Slamm
aus Neuguinea fur Ilolzarbeiten. In  der Mendi im oOstlichen Zentral-
den mit Nassa-Schnecken verzierten  Neuguinea mit dem geschulterten
Schnurtaschen werden die Donner-  Steinbeil («<Vierkantbeil») fiir Holz-
keile aufbewahrt und unter dem Dach arbeiten.

des Hauses aufgehiingt.

(Photo: Jos. Much, Neuguinea.)
(Photo: Georg Holtker.)

es eine bestimmte Formgebung, sei es eine dem Objekt anhaftende,
uns aber unbekannte Ueberlieferung **. Jedenfalls mochte ich
glauben, dafl der Donnerkeilglaube bei «steinzeitlichen» Primitiven

1 Vgl z. B. dazu, was vorhin von dem Steinbeil der Kuramangu als Requisit
fiir den Regenzauber gesagt wurde (45/381). — Lehrreich ist z. B. auch, was
mir die Missionare Ignaz Schwab und Hubert Hansen SVD. zu einem «Geister-
stein» aus dem Kambot-Gebiet am Topferflul (Neuguimea) 1938 mitteilten: Der
Stein (jetzt in meiner Sammlung im Museo Missionario Etnologico im Lateran,
Nr. 10311), der zweifellos eine Steinbeilklinge (Typus «Walzenbeil») von 26 cm
Linge ist, wurde 1938 im Dorf Yar im Geislerhaus verwahrt und von den Yar-
Leuten als Geisterstein, d. h. als «Sitz des Geistes», verehrt. Das Dorf Yar liegt
im Kambot-Gebiet. An dem Stein ist sonst {iir unsere Augen nichts Auffilliges.
Der Stein in der vorliegenden IForm ist auch an sich am Topferflull keine
Seltenheit, da ich mehrere Exemplare gleicher Art aus derselben Gegend habe.
Gleiche Beile warden auch heute noch fir die Feinarbeiten am Kanu gebraucht.
Warum ist nun: gerade dieser Stein (zwar kein Donnerkeil, aber) ein «Geister-
stein»? Die Eingebornen miissen doch bestimmle Griinde dafiir haben, wenn
wir diese Griinde auch nicht kennen,



44 Acta Trop. 1, 1, 1944 -— Ethnographie

der Jetztzeit immer nur eine kleine Auswahl, und zwar immer aus
ganz bestimmten, uns nur selten bekannten Griinden, aus den ge-
samten Steinbeilen édlteren und neueren Datums erfaBt.

Ich finde eine Erklirung dafiir in folgenden Ueberlegungen:
Der Glaube an eine Donnergottheit mag in solchen Fiillen das Pri-
miire sein. Die Donnergottheit kopft durch ihren Blitz z. B. eine
Kokospalme (das Kopfen einer hochragenden Kokospalme durch
Blitzeinschlag ist in den Tropen sehr hiufig!), so wie der Einge-
borne mit seinem Steinbeil einen Baum fallt. Die Analogic der
Wirkung setzt die Analogie der Ursache voraus. Also hat auch die
Donnergottheit ecin Steinbeil, wie der Eingeborne es taglich ge-
braucht. Wie dem Eingebornen bei der schweren Holzfiallerarbeit
hier und da die Steinklinge aus dem Beilstiel wegfliegen kann, so
auch manchmal der Donnergottheit. Daher mag es kommen, daB
man nicht nach jedem Gewitter und Blitzeinschlag den Donner-
keil (die weggeflogene Beilklinge der Gottheil) findet und daB man
nie einen geschiifteten Donnerkeil, das hei3t, ein geschiiftetes Stein-
beil als Donnerkeil, gefunden hat. Natiirlich sind die Beilklingen
der Gottheit genau so in Form und Machart wie die profanen
Sticke aul der Erde, denn der IXingeborne kennt ja keine anderen
Formen. Aber sie mogen immerhin etwas grofer sein als die
menschlichen, weil es sich ja um Geisterbeile handelt. Man macht
als Forscher bei den Primitiven immer wieder die Beobachtung,
dafl neben absonderlichen Formen besonders die ungewohnliche
Grofle ecines Objektes dem Eingebornen den Gedanken an einen
Geisterursprung nahelegt. SchlieBlich haben auch die Steinbeile
der Gottheit ihre besonderen Ligentiimlichkeiten, an denen man
sie erkennt, besondere Schlagmarken zum Beispiel, so wie jeder
cingeborne auch seinen eigenen Bogen, seine Lanze, sein eigenes
Steinbeil an solchen unscheinbaren Merkmalen erkennt. Das
brauchen keine eigentlichen «Itigentumsmarken» zu sein, sondern
unmerkliche Eigentiimlichkeiten, die der Forscher vielleicht gar
ilcht sieht, aber das erkliart, warum nur bestimmte Beilklingen
Donnerkeile sind.

IFtinftens: Die Kenntnis und Fertigkeit, Steinbeile selbst herstel-
len zu konnen, soll nach der Theorie den Donnerkeilglauben nicht
aufkommen lassen. Dagegen sprechen schon die von Neuguinea
und den Salomonen angeliithrten Beispiele. Das klassische Gegen-
beispiel scheinen mir die bekannten ancilia caelestia (heilige

Schilde) im alten Rom zu sein. «Nach der ... Ueberlieferung soll
im achten Jahre der Regierung des Numa * cin zu beiden Seiten

ausgeschnittener Schild vom Himmel ... in die regia Numae oder

1 Numa war der zweile Kénig Roms.



Abb. 7. Line von zwei Scilen gesehene Steinbeilklinge («Vierkantbeil») aus

dem Besitz des Wanami-Stammes (Neuguinea) als Donnerkeil und Regen-

rauberstein. Liange des Steines 49 em. (Sammlg. I6ltker im Mus. Miss.-
Etnolog. in Rom.) (Photo: Mus. Miss.-Iitnolog., Rom.)

Abb. 8. Eine sus dem Innern Neuguineas an die Kiisle verschlagene Steinbeil-
klinge («Vierkantbeil»), die dort vermutlich ein Donnerkeil war, Denn der
Slein ist teilweise noch mit ciner oligen, gelbweilichen Erdfarbe ein

g geschmiert,
was auf ecinen zeremoniellen Gebrauch des Steines hinweist, (Musdée ethnograph.,

Neuchatel.) (Photo: Rast, Fribourg.)

Abb. 9. Eine Steinbeilklinge («Walzenbeil») aus dem Bogia-Bezirk (Neuguinea)
als Donnerkeil. Linge des Steines 18,5 cm. (Sammlg. Héltker.)
(Photo: Rast, Fribourg.)



46 Acta Trop. 1, 1, 1944 — Ethnographie

gar in dessen betend emporgestreckte Hiande gefallen sein, und
Numa, dem eine Stimme verkiindete, da von der Erhaltung des
Schildes das Heil und die Macht des Staates abhéinge, lief durch
den Kiinstler Mamurius Veturius ... elf ganz gleiche machen, da-
mit der echte nicht von Feinden herausgefunden und geraubt
werden konnte» (38/1, 2113). Diese zwolf heiligen Schilde, die
nach den spitteren Dichtern sogar alle zwolf vom Himmel gefallen
sein sollen, gehorten seitdem zu den Symbolen des italienischen
Altertums und zu den Palladien der rémischen IHerrschaft. Sie
bildeten den Hauptbestandteil des Waffenschmuckes der sali-
schen Priester, die durch Waffentanz und Gesang die kriegeri-
schen Gottheiten verchrten. Dieses klassische Beispiel lehrt uns
verschiedenes: Der Kinstler konnle elf ganz gleiche Schilde her-
slellen. Trolzdem wird der echte heilige Schild den Eingeweihten
bekannt und erkennbar gewesen sein. Spiitere Dichter haben alle
zwOll Schilde als arma caelestia angesehen, obwohl die Herstel-
lung der elf durch Menschenhand bekannt war,

Zu diesem klassischen Beispiel mag noch eines aus Neuguinea
treten. Die Marind-anim in IHollindisch-Neuguinea haben eine
heilige Zeremonialwaffe (imbassum), die aus einem Bambusstock
mit aufgebundenem, hakenférmig geschliffenem Stein besteht und
nur beim Geheimkult Verwendung findet (46/I [1], 112) **. Nach
der Mythe wurde das erste Exemplar dem Marind-Mann Molma
von dem Geist Dehe, dem «Vater der Blitzstrahlkinder», der in
einem heftigen Gewitter auf die Erde gekommen war, zum Ge-
schenk gemacht. Dehes Kinder aber, die dariiber erzurnt waren,
holten sich in einem neuerlichen heftigen Gewitter die Waffe zu-
riick. «Aber Molma hatte sich die Waffe genau angesehen und
erzihlte davon den Minnern, nachdem er sein Heimatdorf erreicht
hatte, worauf sie sogleich selbst solche verfertigten. Seither wurde
dann die imbassum fiir den Imo-Kult benutzt»> (46/1T [4], 79—80).

Aus diesen beiden Beispielen von Rom und Neuguinea ergibt
sich wohl zur Geniige, dafl die I'ihigkeit und Fertigkeit, selbst
solche heiligen, vom Himmel gefallenen Geriite herstellen zu kon-
nen, nicht notwendig den Donnerkeilglauben ausschliefen miissen.

Zusammenfassend konnen wir also sagen: Die entschwindende
oder bereits entschwundene Phase einer steinzeitlichen Kultur
scheint wohl dem Aufkommen, besser noch der weiteren Ausbrei-
tung des Donnerkeilglaubens besonders giinstig zu sein. Daraus
lassen sich aber keine notwendig wirkenden Ursachen auf den
Glauben selbst ableiten. Man wird also daraus nichts Zwingendes

16 Jch habe an anderer Slelle ausfiihrlich iber die geheimnisvolle imbassum
gesprochen (27/717—721).



Holtker, Der Donnerkeilglaube vom steinzeitlichen Neuguinea aus gesehen 47

Abb. 10. Dieser von drei Seiten gesehene Zeremonialschemel vom Sepik River
(Neuguinea) ist aus einem einzigen Stiick Holz vermittels der Steinbeile und
geschiirfter Knochen (also ganz ohne Metallgeriite!) geschnitzt; er zeigt das
hochstehende handwerkliche und kiinstlerische Konnen heutiger Steinzeitmen-
schen. Hohe des Schemels 74 em. (Sammlg. Héltker im Besitz der Univ. Fribourg.)

(Photo: Georg Ioltker.)

fiir die zeitliche IMixierung der (fallweisen oder allgemeinen) Ent-
stehung des Donnerkeilglaubens folgern kénnen.

Den Donnerkeilglauben in seinem Werden und Wachsen ganz
zu verstehen und in die Kulturgeschichte richtig einzuordnen, ge-
niigen chen die psychologischen Erwiigungen allein nicht. Aber
mit IHilfe objektiver Beziehungskriterien kann man auch dieses
Problem angehen. Eine sorgfillige kulturhistorische Analyse der
bekannten Tatsachen wird den Forscher schrittweise dem Iint-
stehungsgebiet dieses Glaubens néaherbringen und ithm so eine un-
gefithre Zeitfixierung fiir den Anfang erméglichen. Daraus laBt
sich dann fiir die einzelnen Linder die relative Zeitfolge ersehen.
Bis jetzt wissen wir tiber Ort und Zeit der Entstehung noch nichts.
Die Untersuchung koénnte nur aut breiter Basis durchgefiihrt wer-
den. Das ist hier meine Aufgabe nicht.

6. Der Donnerkeil im Brauchtum der Volker.

SchlieBlich bleibt noch ein Wort iiber die Verwendung der
Donnerkeile zu sagen. Die lindliche Bevilkerung in Europa, die
sich verstindlicherweise besonders stark vor Blitzeinschlag und
I'euersbrunst fiirchtet, gebraucht die Donnerkeile mit Vorliebe als
Schutzamulette bei schweren Gewittern (zum Beispiel 26/151). Der
spezielle Grund dafiir diirfte darin liegen, dafl nach dem Volks-



48 Acta Trop. 1, 1, 1944 — Ethnographie

glauben der Blitz nicht zweimal in die gleiche Stelle schligt *7, bzw.
dall nie ein Donnerkeil sich zu einem zweiten gesellt. Aber ebenso
entscheidend werden dabei auch wohl die magischen Vorstellun-
gen (Sympathiezauber, Abwehrzauber usw.) des Volkes sein, die
man als kritischer Beobachter im einzelnen nicht leicht wird siu-
berlich trennen und klassifizieren konnen. Bei den Naturvolkern
dagegen sind die Donnerkeile fast niemals Schutzamulette gegen
den Blitzschlag. Im allgemeinen kann man bei den Primitiven die
Verwendung der Donnerkeile wohl unter die drei Punkte zusam-
menfassen, die PLEYTE fiir den Indischen Archipel angegeben hat:
1. als Kriegsamuletle; 2. als Regenzaubersteine:; 3. als Zauber-
steine, um Krankheiten abzuwehren oder zu heilen (39/602; ver-
sleiche zum Beispiel auch 9/364). Als vierten Punkt fiigen wir
mil besonderer Berticksichtigung Neuguineas noch bei: als I'rucht-
barkeitszauberstein fiir den Yamsbau *°.

Literatur.

1. Andree, Richard: Der Donnerkeil. (Ethnographische Parallelen und Ver-
gleiche von R. Andree. Neue Folge. 5. 30—41.) Leipzig 1889,

2. (Anonymaus): Steindxte auf den Iervey-Inseln. In: Mitt. d. Geogr. Ges. zu
Jena, VII, 1889.

3. Aufenunger, Heinrich, und Héltker, Georg: Die Gende in Zentralneuguinea,
Vom Denken und Handeln eines Papuastammes im Bismarckgebirge., Wien-
Modling 1940.

4. Biichtold-Staubli, Hanns: Handworterbuch des deulschen Aberglaubens.
Berlin 1929 [f,

5. Balfour, H.: Concerning Thunderbolts. In: FFolk-Lore, XL, 1929, S. 37—49,
168—172,

6. Ball, V.: On some Stone Implements of the Barmese type, found in Pargana
Dalbhum; District of Singbhum, Chota-Nagpur Division. In: Proc. of the
Asiatic Soc. of Bengal, 1875.

7. Bamler, (:.: Tami, In: R. Neuhauss, Deutsch-Neu-Guinea. TIT. Berlin 1911.

8. Blinkenberg, Chr.: The Thunderweapon in Religion and Folklore, (Cam-
bridge Archaeol. and Ethnol. Ser.) Cambridge 1911.

9. Bodding, P. O.: Studies in Santal Medicine and connected Folklore, Part 1T:
Santal Medicine. In: Mem. of the Asiatic Soc. of Bengal, X, No. 2, (Cal-
culla) 1927, S5. 133—426.

' Die gleiche Ansicht ist auch in West-Indien vorhanden, wice de Booy sagl:
«What undoubtedly corresponds to the northern idea that ‘lighlning never
strikes twice in the same place’ is the Antillean superstition that if one keeps a
‘thunderbolt” in the house, this is an effective guard against the building being
struck by lightning» (10/79). :

% Doch auch dem europiischen Donnerkeilglauben ist der Gedanke an
Fruchtbarkeitszauber nicht unbekannt. So haben in Schorbach bei Bitsch
(Lothringen) noch bis in das erste Jahrzehnt dieses Jahrhunderts hinein zwei
neolithische Steinbeilklingen als Zaubersteine dazu gedient, «dic Euler der
Kiihe zu bestreichen und hierdurch reichlichere Milch zu erzielen» (42/594}



tioltker, Der Donnerkeilylaube vom steinzeitlichen Neuguinea aus gesehen 49

10.
11.
12.
13.
14.

15,

20.
. Guppy, B.I1.: The Solomon Islands and their Natives. London 1887.
22, Haddon, A. ((.: Head-Tunters. Black, White, and Brown. Abridged Edition,

| ol
e

o

Booy, Theodor de: Cerlain West-Indian superstitions pertaining to celts.
In: Journ. of Am. I'olklore, XXVIII, 1915.

Brandstetter, Renward: Blitz und Donner in den indonesischen Sprachen
u, Literaturen. In: Donum Natalicium Schrijnen. Nijmegen 1929. S. 168--171.
Brigham, T'. Wilitam: Stone Implements and Stone Work of the Ancient
Hawaiians. (Mem. of the Bernice Pauabi Mus., I, No. 4.) Honolulu 1902.
Christian, I'. W.: On Micronesian Weapons, Dress, Implements, ete. In:
Journ. Anthr. Inst. London, New Series, I, 1899.

Evans, II. N. Ivor: On a Collection of Stone Implements from the Tempassuk
District, British North Borneo, In: Man, XIII, 1913, No. 86.

Evans, 1. N. Ivor: Papers on the Ethnology and Archaecology of the Malay
Peninsula. Cambridge 1927,

. Forbes, C.J. I'.5.: Comparative Grammar of the Languages of IFurther India:

A Fragment, and other Essayvs. London 1881,

. Fiirer-Haimendorf, Chr.: Die nackten Nagas. Leipzig 1939.

Gerstner, Andreas, SVD.: Der Yams-Anbau im But-Bezirk Neuguineas. In:
Anthropos XXXIV, 1939, S. 216—266.

Gifford, . W.: Culture Element Distributions: XII, Apache-Pueblo. (An-
throp. Records, 1V, No. 1.) Philadelphia 1940.

Grabowsky: Buchrezension. In: Globus, LXIX, 1896.

(The Thinker’s Library, No. 26.) London 1932.

. Hagen, B.: Unter den Papua’s. Beobachtungen und Studien {iber Land und

TLeute, Tier- und Pllanzenwelt in Kaiser-Wilhelmstand, Wiesbaden 1899.

1. Hamilion, Augustus: The Art Workmanship of the Maori Race in New

Zealand. (New Zealand Institute.) Dunedin 1896—1900.

5. Hedberg, E.: Proverbs and Riddles current among the Bhils of Khandesh.

In: The Journ. of the Anthrop. Soc. of Bombay, XIII, 1924, S. 854—3892.

. Hoffmann, Wilhelm: Beilrag zum Steinbeilaberglauben. In: Altschlesische

Blatler, TV, 1939,

. Hdltker, Georg: Lliniges iiber Steinkeulenkopfe und Steinbeile in Neuguinea,

In: Anthropos XXXV/VI, 1910/41, S. 681—7306.

. Kdlin, K.: Indianer und Urvolker nach Joseph I'rancois Lafitau. Iriboury

(Schweiz) 1943.

29. Klaalsch. Hermann: Reisebericht aus Soerabaya vom 1. 5. 1906, In: Zeilschr.

36.

37.

f. Ethnol., XXXVIII, 1906,

. Koppers, Wilhelm: Einiges tiber das Zeremonialbeil. In: Der Phonix (Wien),

IV, 1914.

. Koppers, Willhelm: Verbreitung und Entstehung der Mythe vom Donnerkeil.

In: Phonix (Wien), IV, 1914, S.156—160, 180—182.

. Lagercrantz, Sture: Der Donnerkeil im afrikanischen Volksglauben. In:

Etnologiska Studier (Goéteborg), No. 10, 1940, S. 1-—40.

. Leach, . R.: Stone Implements from DBotel Tobago Island. In: Man.

XXXVIII, 1938, No. 189.

1. Leahy, Michael, and Crain, Maurice: The Land that Time forgot. Adventures

and Discoveries in New Guinea. London 1937.

. Lewis, B. Alberi: Melanesian Shell Money in Field Muscum Colleclions.

(Field Mus. of Nat. Hist. Publ. 268. Anthrop. Series, XIX/1.) Chicago 1929.
Luschan, Felix von: Zusammenhinge und Konvergenz. In: Mitt. Anthr.
Ges. Wien, 1918/19.

Neulauss, R.: Deulsch Neu-Guinea. 3 Bde. Berlin 1911.

Acta Trop. I, 1, 1944 4



50 Acta Trop. 1, 1, 1944 — Ethnographie

38. Pauly und Wissowa, Georg: Real-Encyclopiidie der classischen Altertums-
wissenschaft, Neue Bearbeitung. Stultgart 1894,

39. Pleyte, C. M.: De praehistorische steenen Wapenen en Werktuigen uit den
Oost-Indischen Archipel, beschouwd uit een archacologisch en ethno-
graphisch Oogpunt. In: Bijdr. tot de Taal-, Land- en Volkenkunde v. Nederl.
Indié, V. Volgreeks, Tweede Decl, 1887.

40. Sarat, Chandra Mitra: A Nole on the Kolarian Belief about the Neolithic
Celts. In: The Journ. of the Anthrop. Soe. of Bombay, X1V, 1930, No. 0,
S. 783—790.

41. Sarat, Chandra Mitra: Further Notes on the Kolarian Belief about the
Neolithic Cells. In: The Journ. of the Anthrop. Soc. of Bombay, XV, 1932,
No. 1, 5. 84 86.

42, Siebourg, M.: Steiniixte als Zaubermittel. In: Archiv f. Religionswissenschaft,
XVIII, 1915, S. 594.

43. Skeat, W. Walter: «Snakestones» and Stone Thunder Bolts as Subjects for
Systemalic Invesligation. In: Folk-Lore, XXIII, 1912.

44, Williams, F. E.: The Natives of the Purari Delta. (Territory of Papua, An-
thropology. Report No.5.) Port Moresby 1924,

45. Williams, F. E.: Rain-making in the River Morechead. In: Journ. Anthr.
Inst. London, LIX, 1929, S, 379—397.

46. Wirz, Paul: Die Marind-anim von Hollindisch-Stid-Neu-Guinea. ITamburg
1922 und 1925. (Vier Teile in 2 Béinden.)

47. Witschi, Hermann: Bedrohtes Volk. Von den Ngadju-Dajak an den Urwald-
stromen Siid-Borneos. Stuttgart-Basel 1938.

Summary.

The belief that ancient stone axes which no longer are as such
recognised were “thunderbolts” dropped from the heavens is wide-
spread throughout the world. Hitherto the theory was commonly
accepted that this belief in thunderbolts could not have originated
Lefore the bronze age, when the people no longer had any use
for the implements of the stone age. It was consequently inferred
that among the present day “neolithic” inhabitants of New Gui-
nea, for instance, belief in thunderbolts would be impossible. In
reality, however, the genuine belief in thunderbolts is found
among the natives of New Guinea. This fact also refutes the
opinion that belief in thunderbolts could not exist simultaneously
with the ordinary every-day use of stone axes as axes, or with the
ability to manufacture such stone implements. Then, in view of
the facts brought to light in New Guinea, the psychological motives
for the origin of the belief in thunderbolts are minutely examined
and appraised. The complete investigation of the problem has
vet to be made. Among primitive pcoples, thunderbolls are used
more as magic stones to ward off disease than for any other pur-
pose.



Héltker, Der Donnerkeilglaube vom sleinzeitlichen Neuguinea aus gesehen 51

Reésumeé.

Dans une trés grande partie du globe les peuples primitifs
croient que d’anciennes haches de pierre, dont la vraie nature est
pour eux devenue un mystere, sont des « thunderbolts » (carreaux
de foudre) tombés du ciel. Jusqu'ici, on estimait en général que
cette crovance ne pouvait avoir surgi qu'a I’age des métaux, quand
les hommes cesserent d’utiliser les outils de I'age de la pierre. Par
consc¢quent, dans la Nouvelle-Guince actuelle, encore « néolithi-
que », elle ne serait, pensait-on, pas possible. Or, en réalité, les
indigenes de cet archipel la connaissent parfaitement. Ce fait
contredit également U'opinion que la croyance aux « thunderbolts »
ne saurait exister chez les peuples qui se servent journellement de
haches de pierre et qui savent eux-mémes en fabriquer. Ensuite, &
la Tumicre des faits constalés dans la Nouvelle-Guinée, 'auteur
examine en détail les motifs psychologiques qui expliquent la for-
mation de cette croyance, et en tire les conséquences. La solution
intégrale du probléme n’est pas encore trouvée. Chez les peuples
primitifs, les «thunderbolts » sont employées, & coté d’autres
usages, avant tout comme pierres magiques contre les maladies.

4%



	Der Donnerkeilglaube vom steinzeitlichen Neuguinea aus gesehen

