
Zeitschrift: Acta Tropica

Herausgeber: Schweizerisches Tropeninstitut (Basel)

Band: 1 (1944)

Heft: 1

Artikel: Der Donnerkeilglaube vom steinzeitlichen Neuguinea aus gesehen

Autor: Höltker, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-309803

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-309803
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Donnerkeilglaube
vom steinzeitlichen Neuguinea aus gesehen.

Von Georg Höltker, Fribourg.

Es wird allgemein angenommen, daß der Donnerkeilglaube erst
in der beginnenden Metallzeit oder später, als die steinernen Geräte
der vorhergehenden Steinzeit mehr und mehr außer Gebrauch
kamen, entstanden sein kann. Je weiter sich der Mensch von der
Steinzeit entfernte, je unverständlicher ihm demnach die Zufallsfunde

an alten Steingeräten, besonders an Steinbeilklingen waren,
um so fester und überzeugter konnte er seinem Donnerkeilglauben
anhangen.

Die «Lehre» von der Entstehung des Donnerkeilglaubens
besticht, weil sie klar, einfach und wenig kompliziert ist und wTeiI sie

besonders eine feste Zeitfixierung für den Ursprung dieses
weitverbreiteten Glaubens in der Vor- und Frühzeit der Kulturgeschichte
vermittelt. Aber ist diese «Lehre» wirklich so unbestritten im
Recht? Kann die jedem Kulturhistoriker immer so sehr willkommene

genaue Datierung eines zeitlichen Fixpunktes in diesen! Falle
unbesehen übernommen werden? Naturvölker, die heute noch in
der Steinzeit leben, werden uns auf diese Fragen wohl einige
Antwort geben können. Ich versuche es mit den steinzeitlichen Bewohnern

von Neuguinea, die ich persönlich kenne.
Damit wird das ganze Problem des Donnerkeilglaubens von

einem neuen Blickwinkel aus gesehen, aus den! man es bisher nicht
sah. Das rechtfertigt auch die Veröffentlichung dieser kleinen
Studie. Es wäre unmöglich, das weitschichtige Material über den

Donnerkeilglauben der Menschen und die zahlreichen und
vielgestaltigen Rätselfragen, die er uns noch zu beantworten aufgibt, in
einen Zeitschriftenaufsatz einzufangen. In den folgenden Zeilen
kann vielmehr nur das eine oder andere zur Sprache kommen und
hier und da ein Knoten im Wirrwarr der Tatsachen und Meinungen

gelöst oder doch gelockert werden. Es mag sich daraus ein
kleiner Beitrag zur Lösung des ganzen Problems gestalten. Die
herangezogene Literatur wird Interessenten den Weg weiterweisen.
Daß dabei statt der hinlänglich bekannten Sammelwerke mehr das

spezielle Schrifttum berücksichtigt wurde, dürfte ein Vorteil sein \
1 Zur Zitationsweise sei gesagt: Die Quelle wird in runden Klammern

angegeben. Die Zahl vor dem Schrägstrich gibt die Nummer aus dem
Literaturverzeichnis an, die Zahl nach dem Schrägstrich die Band- und Seitenzahl
bzw. beim «Man», wie üblich, die Nummer des Artikels.



Höltker, Der Donnerkeilglaube vom steinzeitlichen Neuguinea aus gesehen 31

m

Abb. 1. Typische Wohnhäuser der heuligen Steinzeitmenschen von Neuguinea
(Photo: Georg Höltker.)

1. Verbreitung des Donnerkeilglaubens.

Der Glaube, daß Steinbeile (oder altertümliche Metallbeile)
unter bestimmten Umständen als «Donnerkeile», als «Donnerzähne»,

als «vom Himmel gefallene Objekte» angesehen und
dementsprechend mit Ehrfurcht und Scheu und magischen Anschauungen

umkleidet werden, hat eine weltweite Verbreitung (1/30;
8/36; 43/60 ff.; 22/203). Ich will nicht versuchen, die sehr
zahlreichen Belege dafür alle beizubringen, sondern erwTähne diesen
Glauben nur rein beispielhaft aus: England (43/60), Frankreich
(1/30), Deutschland (1/30; 36/25; 4/II, 325—331; 26/151, Abb. 10),
Nord-Europa (8/35), Estland (1/30), Lettland (1/30), Sibirien
(8/116—120), Ostasien (8/35), China (8/116—120), Japan (8/116
bis 120), Kambodscha (8/116—120), Burma (16/159; 1/30; 8/116
bis 120), Assam (8/116—120; 5/46; 41/84—86; 17/242), Nepal
(8/116—120), Chota-Nagpur (6/119; 40/783—790), Santal (9/364),
Malakka (8/116—120; 15/131), Philippinen (8/116—120),
Indischer Archipel (39/600, 602), Sumatra (8/116—120), Borneo (14/
86), Java (29/771; 8/116—120), Flores (20/51), Neuguinea (eigene
Feldforschung), Salonioninseln (21/78; 23/192), Afrika (1/30;
8/35; 32/1—40), Südamerika (1/30), Nordamerika (19/61), West-



32 Acta Trop. I. 1, 1944 — Ethnographie

Indien (10/78—82; 5/47, 48) 2. Wenn auch manche Unterschiede
vorhanden sind, so ist doch der Glaubensinhalt im großen und
ganzen überall der gleiche.

2. Wie der Donnerkeilglaube entstehen konnte.

Wieso konnten die verschiedenen Völker zu dieser Anschauung

kommen? Diese Frage haben sich die Forscher nur selten
gestellt. Wahrscheinlich wird man viele Gründe für die Entstehung

verantwortlich machen müssen, geschichtliche, kulturelle,
psychologische und andere Gründe 3. Auch die äußere Form wird
nicht ohne Einfluß gewesen sein. So glaube ich, daß speziell die
Anschauung von den «Donnerzó'/inen» auf die äußere Form der
Steinbeile zurückgeht, die gewissermaßen monströsen Zähnen
gleichen 4. Bezüglich der Donner7ce//e allgemein machte E. Lovett in
einer Diskussion zum Vortrag von Skeat eine treffende Bemerkung,

nämlich daß die Steinbeile «were regarded as thunderbolts
2 Eine gute Anzahl solcher Donnerkeile aus verschiedenen Teilen der

Welt ist abgebildet bei Balfour (5/168—172).
3 Beachtenswert ist der von Balfour (5/40—44) angegebene, teils geschichtliche

und teils psychologische Grund, der in kausalem Zusammenhang mit
der anfänglichen Unkenntnis und der später fortschreitenden Sicherheit in
bezug auf die rechte Beurteilung prähistorischer Objekte steht. Da aber dieser

Grund naturgemäß nur für Europa in Frage kommen kann, trifft er den
Donnerkeilglaubenskomplex als Ganzes nicht. Sehr interessant ist aber in
diesem Zusammenhang, daß nach Angabe Balfours (5/42) Bernard de Jus-
sieu 1723 der erste war, der die bisher als Donnerkeile angesehenen
prähistorischen Steinbeile durch Vergleich mit den entsprechenden Steingeräten
der südamerikanischen Indianer als menschliche Artefakte erkannte. Stand
Bernard de Jussieu auch unter dem Einfluß des bekannten P. Joseph François

Latitali, S. J., des «ersten Ethnologen im modernen Sinne», der ein Jahr
später (1724) sein berühmtes Buch «Mœurs des sauvages amériquains,
comparées aux mœurs des premiers temps» erscheinen ließ? Ueber die Bedeutung
und den weilreichenden Einfluß Lafitaus als Kulturgeschichtler und Ethnologe
orientiert gut das neue Buch von K. Kälin (28).

3 Bei den Dayak Borneos sind die goldenen Zahnslil'le der Donnergötter
der Blitz: «Die Donnergötter der Dayaken wohnen auf hohen Bergen. Wenn
ein Mensch ungeziemende Worte spricht, so fahren sie daher in Sturm und
Regenflut. Ihr Geruf ist der Donner. Die goldenen Stifte in ihren Zähnen
schnellen heraus; das gibt den Blitz. Mit ihrer Streitaxt erschlagen sie den
Frevler» (11/171). Aehnlich so heißt es von den Ngadju-Dayak in Süd-Borneo:
«Bei unziemlichen, schlüpfrigen Reden der Menschen kommt einer der njaro
(Götter des Donners). Sein Lachen ist der Donner. Die Goldstifte in seinen
Zähnen werden zu Blitzen. Er wirft die Streitaxt, um zu töten» (47/170). Die
begriffliche Gleichstellung besteht hier allerdings nicht zwischen (steinernem)
Donnerkeil und Götterzahn, sondern zwischen dem Blitz und dem Zahnstift
der Donnergötter, wobei das gelbglänzende Gold des Stiftes und des Blitzes
die Identilälsbasis bildet. Aber diese Vorstellung steht doch jener andern von
der Gleichheit des Donnerkeils und des Donnergottzahnes schon sehr nahe.



Höltker, Der Donnerkeilglaube vom steinzeitlichen Neuguinea aus gesehen 33

Si

—-—^%*-*\ ft* -*. ^,

i ft

3

t !i ; / • ,<¦

Ci^.rfe^*Ss ;?.'

;

**
tmm

m hi
lt>&.2. Eingeborne aus dem Bogta-Bezirk (Neuguinea) verfertigen mit ihren

Steinbeilen (<Walzenbeilen») einen Einbaum.
(Photo: Jos. Much, Neuguinea.)

because of their cutting edge» (43/46, Note 3). Wie aber steht es

mit der Grundlage für die gedankliche Beziehung zum Donner?
Daß die Donnerkeile nach einem heftigen Gewitter zutage kommen
(36/25), stimmt schon, denn meistens geht einem Fund ja irgendwann

ein heftiges Gewitter voraus, mit dem der Donnerkeil in
Verbindung gebracht werden kann, aber das ist keine unmittelbare
Wahrnehmung und kann nicht als Grundlage für einen so weit
verbreiteten Glauben genommen werden. Ich glaube vielmehr, daß
der Ausgangspunkt woanders liegen muß.

Auch der Primitive weiß, daß Donner und Blitz zusammengehören,

wenn sie ihm nicht sogar identisch sind. Freilich hat er keinen
Einblick in die physikalischen Gesetze. Er folgert einfach kraft
seiner Logik, was zeitlich zusammentrifft, ist auch irgendwie ursächlich

miteinander verbunden. Darum sind für ihn die Keile sow7ohl

Donner- als auch Blitzsteine <donder- of bliksemsteenen» 39/600).
Oft schlägt bei einem schweren Gewitter der Blitz krachend in
einen mächtigen Baum und köpft oder zersplittert ihn, wie wenn
er von einem riesigen Beil getroffen worden wäre "'. Das wäre eine

5 Nach einer Mythe der Yab-Leute in Mikronesien schlug einmal der
Donnergott Dessra als ein «great red-hot thunderbolt» in einen Pandanus und blieb
hilflos im Baumstamm stecken. Die Yap-Frau Guaretin hörte sein Jammern

Acta Trop. I, 1, 1944 3



34 Acta Trop. I, 1, 1944 — Ethnographic

gedankliche Verbindung zwischen Steinbeil und Donnerkeile.
Dagegen steht nun allerdings wieder die Schwierigkeit, daß der eigentliche

Charakter eines Steinbeiles vielfach bei den Donnerkeilen
überhaupt nicht von den Leuten erkannt wird. Man wird also die
Vorstellung etwas erweitern müssen, und da kommen wir wieder
zu der vorhin genannten Bemerkung von LOVETT («because of
their cutting edge») und können uns die Gedanken des Primitiven
etwa folgendermaßen rekonstruieren: Der Donnerkeil ist ein
geheimnisvoller, magischer, in Donner 7 und Blitz vom Himmel
gefallener Gegenstand, der bei seinem Niedersausen auf die Erde
Bäume zerschlagen oder sich tief in die Erde einwühlen kann. Daß
dabei auch irgendwie Beobachtungen über Meteore mitsprechen
können, sei nicht geleugnet. Ob das alles aber genügt zur Erklärung

eines so überraschend gleichartigen Donnerkeilglaubens in so
vielen Gebieten der Erde? Mir scheint, man wird das Problem
zunächst nicht psychologisch, sondern (kultur-)historisch anfassen
müssen.

3. Konvergenz oder kulturelle Uebcrtragung?

Damit kommen wir zu der weiteren Frage: Ist dieser
Donnerkeilglaube überall auf der Welt selbständig aufgekommen, oder
geht er irgendwie auf ein Ursprungsland zurück, aus dem er nach
den verschiedenen Richtungen ausgewandert ist? LUSCHAN bejaht
den ersten Teil der Doppelfrage: «Solche Annahme eines
Zusammenhanges zwischen Steinbeil und Gewitter ist sicher eine ganz
typische Konvergenzerscheinung» (36/27), während Blinkenberg
ebenso entschieden für das Gegenteil eintritt: «The wide extension
of the thunderstone belief suggests that it is an element of human
culture which at an early date was gradually spread from people to
people over a great part of the world» (8/41). Im gleichen Sinne
äußert sich auch Balfour: «... it is evident that identical
interpretations of the qualities and potentialities of 'thunderbolts' are
diffused over exceedingly wide areas, and that there is marked
coincidence in the dispersal of the several beliefs, which suggests that
it is likely that they had their origin in some one centre and gradually

spread by culture-diffusion. The alternative theory of an

und befreite ihn aus seiner mißlichen Lage. Zum Dank dafür gab er den Yab-
Bewohnern das Feuer und den Yap-Fraueu die Kunst des Töpferns (13/301).
Welcher Art der Donnerkeil war, wird nicht gesagt.

6 Bei den Dayak auf Borneo ist die Waffe des Donnergottes direkt ein
Steinbeil (vgl. das Zitat in Anmerkung 4).

7 Als Kuriosum dazu sei ein Rätsel der Bhils in Zentral-Indien angeführt:
«Question: Among all musical instruments what musical instrument is the
biggest? Answer: The thunder-bolt» (25/884).



Höltker, Der Donnerkeilglaube vom steinzeitlichen Neuguinea aus gesehen 35

independent origin in two or more centres will hardly suffice to
account for so many close correspondences» (5/48). Persönlich
möchte ich auch lieber der Meinung Blinkenbergs und Baleours
folgen, nicht nur, weil diese beiden Autoren sich am intensivsten
mit dem Problem des Donnerkeilglaubens wissenschaftlich
auseinandergesetzt haben, sondern auch, weil mir ihre Meinung unter
Berücksichtigung allgemeiner ethnologischer Grundsätze als die
wahrscheinlich richtigere vorkommt und der sonstigen Erklä-
rungsschwierigkeiten besser Herr wird, aber um die einmalige
Entstehung zu beweisen, müßte man viel weiter ausholen, was hier
nicht meine Aufgabe sein kann. Ebenso müßte allerdings auch die
Gegenseite die mehrmalige Entstehung erst beweisen. Wenn man
tatsächlich die einmalige Entstehung und damit dann auch das

Ursprungsland dieses Donnerkcilglaubens nachweisen könnte, so wird
man dort in der Mythologie wTohl auch die richtige Erklärung für
die gedankliche Verbindung zwischen dem (prähistorischen) Steinbeil

und dem Gewitter finden oder doch jedenfalls wohl eine
bessere und der Wahrheit näherkommende als die vorhin genannten

psychologischen Erwägungen, die wirklich nicht befriedigen
können.

//-. Psychologische Kräfte bei der Entstehung
des Donnerkeilglaubens.

Gleichwohl wollen wir die psychologischen Erwägungen nicht
als zweitrangig beiseite schieben, denn sie erst legen uns die inneren
Kräfte und psychischen Verankerungen eines solchen Glaubens
bloß. Wir müssen sogar zur Klärung des Problems noch mehr
Psychologisches heranziehen. Da ist z. B. bei manchen Naturvölkern
die Ueberzeugung, alle geheimnisvollen, unverstandenen Dinge
seien vom Himmel gefallen. Irgendwoher müssen sie ja gekommen
sein, nachdem sie einmal da sind. Da man im Bereich der eigenen
Weltkenntnis keine entsprechende Ursache findet, sucht man sie
außerhalb dieser sichtbaren Welt. Entweder läßt man solche
unverstandenen Dinge auf geheimnisvolle Weise von selbst aus der
Erde kommen, oder man denkt sich das Ursprungsland irgendwie
oberhall) dieser Welt, also in! «Himmel». Nur ein Beispiel dafür:
Bei den Biyom im östlichen Zentralneuguinea ist ein taubstummer
Knabe. Früher war er angeblich nicht dort. Woher kommt dieses
Kind, das in seiner Krankheit den Eingeborenen so unverständlich
ist? «In einer Nacht war ein schweres Gewitter. Auf einmal
donnerte es furchtbar. In diesem Donner kam der taubstumme Knabe
zur Erde. Man fand ihn am andern Morgen unter einem Baum
liegen. Niemand kannte ihn. Seitdem ist der Knabe in Biyom» (3/133,
Anmkg. 52). Zum rechten Verständnis dieser Mitteilung muß man

3*



36 Acta Trop. I, 1. 1944 - Ethnographie

wissen, daß die Biyom erst vor wenigen Jahren entdeckt wurden
und von den Einflüssen der Weißen noch ganz unberührt blieben.
Man sieht, hier liegen eigentlich dieselben Gedankengänge wTie in
beziig auf die Donnerkeile vor8.

Noch eine Ideenverkettung sei erwähnt. Haddon sagt einmal:
Nearly all over the world, wherever stone has been replaced by

metal, the same reverence for ancient objects is found» (22/203).
Dieser verallgemeinernde Ausspruch dürfte zu weit gehen. Nach
ineinen Erfahrungen in Neuguinea und häufigen Belegen in der
Literatur (z. B. 21/76) haben die Eingebornen, die neuerdings
Metallgeräte kennenlernten, sehr oft eine ausgesprochene Verachtung

für die Steingeräte der alten Zeit. Wenn Primitive, die bisher
in der Steinzeit lebten, zum erstenmal mit Metallbeilen bekannt
werden, können sie naturgemäß die Gleichwertigkeit und sogar
bessere Verwendbarkeit der neuen Geräte nur mit innerem
Widerstreben anerkennen. Hei manchen dauert es ziemlich lange, bis
diese innere Umstellung erfolgt ist, besonders bei den Alten ". Die
meisten aber, besonders das Jungvolk, sind bald geradezu begierig
auf die Metallgeräte, sobald sie deren praktischen Nutzen eingesehen

haben. Fast immer ist dann die Folge davon: Nach ein paar
Jahrzehnten wollen sie es gar nicht mehr wahrhaben, daß ihre
eigenen Vorfahren noch solche primitiven Geräte gebrauchten. Aber
Ausnahmen davon gibt es auch. So z. B. bei den Maori auf Neuseeland,

wo bestimmte alte Steinbeile als früheres Eigentum der
Vorfahren in hohen Ehren standen. Hamilton hat darüber
ausführlich berichtet (24/195. Anmerkung). Auch kommt es vor, daß

einzelne, besonders traditionsbewrußte Alte 10 den Steinbeilen nach-

8 Ein anderes Beispiel: Williams glaubt Andeutungen dafür zu finden, daß
die ersten Exemplare der berühmten «wicker-work monsters kaiemunu», die
das Allerheiligsle im Kult der Stämme im Purari-Delta (Brilisch-Neuguinea)
darstellen, ebenfalls im Donner vom Himmel gefallen sind (44/136).

8 Ein schönes Beispiel dafür berichtet Leahy von den erst kürzlich
neuentdeckten Stämmen im östlichen Zentralneuguinea: «At one place we found
an ultra-conservative lapoon (old man) who had a positive prejudice against
such, modern innovations as steel hatchets. I offered him one for a pig, but he
showed me his much heavier stone axe with obvious pride, his attitude
apparently being, 'What was good enough for grandpa is good enough for me'»
(34/74). (Der Ausdruck «lapoon» lapun, labun ist eine Bezeichnung für
«alt» im Pidjin-Engl'isch, z.B. labunman Greis, labunmeri Greisin, ol
lapun die Alten, Em i labun finish Er ist alt geworden. G. IL).

10 Hier und da kann sich diese Traditionstreue auch bei Vertretern der
jungen Generation kundtun. Lewis z. B. berichtet, er habe sich bei einem seiner
Träger, einem Jungmann aus Neuguinea, vergebens bemüht, dessen Steinbeil
gegen eine Eisenaxt auszutauschen (35/16, Note 1). Da die jungen Leute heute
sonst allgemein bereitwillig die primitiven Geräte der Vorzeit hergeben, wenn
sie dafür das sehr begchrle Metallbeil der Weißen eintauschen können, so muß



Höltker, Der Donnerkeilglaube vom steinzeitlichen Neuguinea aus gesehen 37

^&¦¦ &:¦ nsìì *srtt
fr* ¦: .'• SN

' ¦

_

*

sJÄ^f \~ Ì
" .y;¦;

* '•'" ¦' /N

:/-

« J*¦ï

'.*
¦\V

/lbb. Mittels kleiner Steinbeile werden auf der Insel Tumleo in Neuguinea
unreife Kokosnüsse geöffnet, um das Fruchtwasser der Nüsse trinken zn

können. (Photo: Georg Höltker.)

trauern und ein inneres Verhältnis zu ihnen bewahren, selbst wenn
sie im täglichen Leben das neue Metallbeil verwenden. Auf dem
Boden solcher Einstellung mögen dann Mythen entstehen, wie jene
der Tami (Neuguinea), die erzählt, wie ein außer Dienst gesetztes
Steinbeil sich für diese Vernachlässigung rächt (7/526 ff.). Das
Steinbeil war eben in der alten Zeit für viele Stämme, speziell auch
in Neuguinea, nicht irgendein lebloses Gerät, sondern ein von
einem (vielfach weiblichen) Geist beseeltes Ding11 oder gar der

der Jungmann in dem erwähnten Beispiel einen besonders wichtigen Grund
für seine Weigerung gehabt haben. Ich vermute diesen Grund im Bereich der
Ueberlieferung oder der Pietät oder auch des Zauberglaubens. Aus Gründen
der letzteren Art wollte auch mir ein junger Bursche von etwa 17 Jahren', der
Sohn des Dorfältesten im Dorf Siffen im Bogia-Hinlerland (Neuguinea) und
derzeitiger rechtmäßiger Besitzer des Objektes, auf keinen Fall eine alte
«prähistorische», etwa 50 cm lange Steinbeilklinge ausliefern, die für ihn und seine
Dorfgenossen ein Donnerkeil und ein Zauberstein für den Yamszauber war.
Selbst ein weitgehendes Kaufangebot meinerseits machte seinen Entschluß
nicht wankend.

11 Auch aid' den Hervey-Inseln waren nicht nur die Steinbeile, mit denen
die Stammesgottheiten aus Eisenholz geschnitzt wurden, heilige Geräte, sondern
der berühmte Gott Tane-ma-taariki («Taue mit dem königlichen Angesicht»)
wohnte auch selbst in einer solchen heiligen Steinaxt (2/49).



38 Acta Trop. I, 1, 1944 — Ethnographie

Geist selbst in dieser Erscheinungsform, der in den Mythen dann
handelnd oder leidend auftritt. Ein anderes Beispiel dafür kann
man bei Gerstner nachlesen (18/260—264).

Etwas anders, doch nahe damit verwandt ist die Vorstellung,
nach der ein bestimmtes Steinbeil, das sonst gar nicht aus dem
Formenkreis der alltäglichen Geräte herauszufallen braucht,
einmal von einem Geist gebraucht wurde, also ein «Geisterbeil» und
darum besonders verehrungswürdig und zauberkräftig ist. Ein
Beispiel dafür finden wir bei den Kuramangu am Morehead River
(Britisch-Neuguinea), wo der Regenzauberer als notwendiges
Requisit für seine Zauberhandlungen unter anderen «natürlichen»
Steinen auch eine Steinbeilklinge gebraucht: «This was said to be

no symbol, but the identical axe-blade with which Gainjan (i. e.

the 'High God') cut down the black palm from whose interior the
Kuramangu and all the neighbouring peoples were liberated»
(45/384).

In diesen gedanklichen Zusammenhang gehört auch der von
der Bar tie Bai (Britisch-Neuguinea) berichtete Brauch: Obwohl
dort seit langem das Metallbeil eingeführt ist, tritt doch beim
sogenannten walaga-Fest (Baumfest) das alte Steinbeil wieder in seine

bevorzugten Rechte. «Der für die Festlichkeit auserlesene Baum
darf nämlich nur mit einem alten Steinbeil niedergestreckt werden.
Das betreffende Beil steht in hoher Schätzung und wird zu keinem
andern Zwecke als zu dem genannten benutzt» (30/371). Alte rituelle

Steinbeile, die für den praktischen Gebrauch ganz ungeeignet
sind, erwähnt Neuhauss aus dem Finschhafen-Gebiet in
Neuguinea (37/1, 143, Fig. 175).

Während in den genannten Fällen aus mehr irrationalen Gründen

das alte Steinbeil bevorzugt wird, können fallweise auch rein
praktische Erwägungen dem Steinbeil den Vorzug vor dem
modernen Metallbeil geben. Das ist zum Beispiel vielfach beim Kanubau

der Fall, besonders beim Aushöhlen des neuen Einbaums, weil
der Eingeborne sich noch nicht den genügend sicheren Schlag mit
dem Metallbeil angeeignet hat, der bei der Bearbeitung der dünnen
Kanuwände notwendig ist, um die Wandung nicht zu zerschlagen.
So berichtet uns zum Beispiel ausdrücklich Haddon (22/112) aus
Britisch-Neuguinea, speziell aus dem Dorfe Kerepimu, und Brig-
ham (12/77) von den Hawai-Inseln, obwohl dort in beiden Fällen
sonst Metallbeile seit langem in Gebrauch sind. Ein ähnliches
Beispiel stammt von der Insel Botel Tobago bei Formosa, wTo die
Insulaner bis in die neueste Zeit hinein «prähistorische» und andere
alte Steinbeilklingen als Steinhacken beim Gartenbau verwerteten,
obwohl sie seit mehreren Generationen Metallgeräte kannten (33'



Höltker, Der Donnerkeilglaube vom steinzeitlichen Neuguinea aus gesehen 31)

¦

«ä

::>' v
Ms*? BmS

ÏÏI I ¦¦ "

f :.¦ -::::i:: ::.- "» '¦JAi;'¦

¦.-.¦¦;

«
.460. i. Zwei Jungmänner aus dem Stamm der Guyebi im östlichen Zentral-
Neuguinea begutachten ein eben fertiggestelltes Steinbeil («Vierkantbeil») für

Holzarbeiten.
(Photo: Jos. Much, Neuguinea.)

189). Auch in diesem Falle waren es wohl nur praktische
Erwägungen, die den alten Steinen den Vorzug vor dem Metall gaben.

Diese Belege zeigen, daß die psychische Einstellung den alten

Steinbeilen gegenüber in jedem Volke und bei jedem Individuum
nicht immer die gleiche ist. Die angeführten Beispiele könnten noch

um eine beträchtliche Anzahl vermehrt und damit noch andere

neue Gesichtspunkte genannt werden. Aber die Auswahl hier mag
genügen. Es sind im Donnerkeilglauben auf der weiten Welt
vielerlei und verschiedene psychologische Kräfte am Werk. Aber weil
das so ist, wird man diesen Glauben mit seiner großen Einheitlichkeit

im wesentlichen unmöglich auf diese so verschiedenen Kräfte
allein zurückführen können. Letzten Endes bleiben für die wirkliche

Erklärung nur die kulturhistorischen Gründe (Uebertragung,
Entlehnung, Substratrelikte usw.) stehen. Die psychologischen
Kräfte werden je nach den örtlichen und zeitlichen Gegebenheiten
ausbauend, belebend und variierend hinzutreten. Das gilt für den

Donnerkeilglauben. wie er sich heute in seiner weltweiten Verbreitung

uns vorstellt. Aber irgendwo und irgendwann muß doch auch
dieser Glaube erstmals aufgekommen sein. Was ist darüber zu

sagen?



40 Acta Trop. I, 1, 1944 — Ethnographie

5. Ueber die Ort- und Zeitfixierung für die Entstehung
des Donnerkeilglaubens.

Manche Forscher, die sich mit diesen Ursprungsfragen beschäftigt

haben, hielten an einer angeblich notwendigen Voraussetzung
für die Entstehung des Donnerkeilglaubens fest. Diese Voraussetzung

ist, sagen sie, die betreffenden Völker durften nicht mehr in
der Steinzeit leben. «Wo die Völker sich noch in der Steinzeit
befinden oder bis vor kurzem befanden, wo sie mit eigenen Händen
die Steingeräte fertigen, kann dieser Aberglaube natürlich nicht
vorkommen. Daher ist in der Südsee und in Australien keine
Spur von derartigen Vorstellungen vorhanden» (1/31; ähnlich so
31/181). Diese so apodiktisch hingesetzte Behauptung12 müssen
wir uns etwas näher ansehen. Es wäre natürlich kulturgeschichtlich

wertvoll, wenn sie ganz zu Recht bestände; wir hätten dann
in der Zeitfixierung für den Anfang eine äußerste Grenze, nämlich
nicht vor der beginnenden Metallzeit. Aber mehrere gute Gründe
lassen sich anführen, die jedenfalls gegen die allgemeine und
absolute Geltung des obigen Satzes stehen.

Erstens: Solche Forscher, die sich zwar die vorhin skizzierte
Frage nicht ausdrücklich stellten, aber doch das vermutliche Alter
des Donnerkeilglaubens zu bestimmen versuchten, verlegen die
Entstehungszeit um ein beträchtliches Stück über die Stein-Metallzeit-Grenze

nach rückwärts hinaus. So zum Beispiel Blinkenberg,
der sich, wie schon gesagt, wohl von allen am intensivsten mit der
Erforschung des Donnerkeilglaubens beschäftigte und der da sagt:
«Every thing in fact suggests that the thunderstone belief dates
back to the stone age, and probably to an early phase of the stone
age» (8/34).

Zweitens: Der obige Ausspruch geht zu sehr von jenen Donnerkeilen

aus, die eigentlich Steinbeile sind. Die Belemniten aber, die
nach dem gleichen Glauben ebenfalls Donnerkeile sind, werden
dadurch nicht erfaßt13. Allerdings könnte es sich in diesem Falle

12 Balfour, der im großen und ganzen der gleichen Ansicht ist, formuliert
aber etwas vorsichtiger: «Among peoples whose culture stagnated and never
advanced beyond the Stone Age status, we naturally find but little trace of this
belief in the mystic origin of stone-implements. Such peoples are the Tas-
manians, Australians, Melanesians, Polynesians, and most of the primitive
inhabitants of the New World» (5/39).

13 In diesem vorliegenden Aufsatz habe ich selbst allerdings auch nur die
Beile als Donnerkeile berücksichtigt, weil sie die wichtigsten und häufigsten
sind. Als Donnerkeile werden aber auch die Belemniten angesehen, die keine
Artefakte, sondern Naturprodukte sind; sie «sind die versteinerten, keilartigen
Schalenreste der Angehörigen einer fossilen Familie der Kopffüßler, als solche
Urahnen unserer heutigen Tintenfische. Besonders stark vertreten sind sie in
den geologischen Formationen der Jura und Kreide» (31/156). Zum Unterschied



Höltker, Der Donnerkeilglaube vom steinzeitlichen Neuguinea aus gesehen 41

um eine einfache Glaubenserweiterung von den Steinbeilen auf die
Belemniten handeln, falls die Steinbeile im Donnerkeilglauben
zeitlich das Primäre sind, was aber erst bewiesen werden müßte.

Drittens: Die angebliche Tatsache, daß «in der Südsee keine
Spur» vom Donnerkeilglauben vorhanden sei, stimmt nicht. Ich
selbst habe in Neuguinea mehrere Beispiele dafür gefunden, und
zwar nicht nur an der Küste, wie bei dem alten Vierkantbeil der
Wanami am Bogia-Hafen (das Objekt befindet sich jetzt in meiner
Sammlung in Rom im Museo Missionario Etnologico im Lateran,
Nr. 10303), wo man eventuell noch direkte indonesische
Einflüsse, wenn auch in diesem Falle sehr unwahrscheinlich, vermuten
könnte, sondern auch im Inland. Im Hinterland des Bogia-Hafens
(ehemaliges Deutsch-Neuguinea) zum Beispiel gibt es solche
Donnerkeile, die nach dem Glauben der Leute in Donner und Blitz vom
Himmel gefallen sind. Als einmal in dem Dorf Warimés (Bogia-
Hinterland) der Blitz in eine Kokospalme schlug, so erzählte mir
Missionar Josef Schebesta SVD. in Bogia, da waren nachher die
Warimes-Männer bald daran, den vermeintlichen Donnerkeil an
der Stelle auszugraben — natürlich ohne Ergebnis. Im Gebiet von
Arengen und Dögön (Bogia-Hinterland) heißen diese Donnerkeile
asaurazimu (Plural: asauraziba). In der Dorfgruppe Arengen
befindet sich ein solcher walzenförmiger Stein, mit Eigenname Anea-
winiu genannt, der etwa 60 cm lang, an einem Ende 5 cm breit ist
und am andern spitz zuläuft. Er wird für den Yamszauber
gebraucht. Im Dorf Sitten (Bogia-Hinterland) ist ein ähnlicher
Donnerkeil von etwa 45—50 cm Länge, den ich schon in Anmerkung 10

erwähnt habe. Die genannten Steine sehen wie Steinbeilklingen
vom Typus der Walzenbeile aus, doch könnte man auch in Stein
nachgeformte Yams darin sehen, die in alten Zeiten eigens für die
Fruchtbarkeitszeremonien beim Yamsbau hergestellt worden
wären. Man kann das heute nicht mehr entscheiden. Aber es können

sicherlich auch alte Steinbeile sein. Dagegen ist der Donnerkeil

in rneiner Sammlung (jetzt im Museo Missionario Etnologico
im Lateran, Nr. 10290), der aus Tanggum im Bogia-Hinterland
stammt, ganz zweifellos ein Walzenbeil. Der Stein hat den
Eigennamen Gumarekai. Mein Gewährsmann und der letzte Besitzer des

Steines, Iraro aus dem Tanggum-Dorf Andeamerep, erzählte mir
dazu folgendes: «Der Stein ist kein Steinbeil (inang), wurde auch

von den Belemniten ßeAeuviTnc geschoßähnlicher Gegenstand) werden
die Beile als Donnerkeile auch Keraunen Kepauvoç Wasserstrahl, Blitz)
genannt. Im europäischen Donnerkeilglauben spielen die Belemniten keine
geringe Rolle. «In our own country the belemnile of the midland countries
are to the workmen Thunderbolts» (14/86, Note). Als äußeren Grund dafür
gibt Lovett an: «. because of their sharp point» (43/46, Note 3).



42 Acta Trop. I, 1, 1944 — Ethnographie

nie als solches gebraucht, sondern ist ein Donnerkeil (imatsik).
Mein Vater hat diesen Donnerkeil nach einem heftigen Gewitter
in dem Buschflecken Tambeanggai (Tanggum-Gebiet) gefunden.
Er fand ihn unter Baumblättern versteckt. Diese Blätter hatte sich
der Donnerkeil zusammengetragen und sich ein Bett daraus
gemacht. Als mein Vater den Blätterhaufen sah, glaubte er ein
Rattennest vor sich zu haben. Er stocherte mit seinem Pfeil darin herum,

fand dabei den Donnerkeil, schob die Blätter beiseite und nahm
den Stein in die Hand. Dann legte er ihn wieder in den Blätterhaufen

hinein, urinierte auf den Donnerkeil (aus magischen Gründen!
G. IL) und nahm ihn dann mit sich in sein Dorf Andeamerep. Seitdem

diente der Donnerkeil ihm und nach seinem Tode auch mir
als Zauberstein für den Jagdhundzauber. Vor jeder Jagd berühre
ich mit diesem Stein die Brust meines Jagdhundes, der nach dem
Stein ebenfalls Gumarekai heißt, damit er ein guter und
erfolgreicher Jagdhund sei.» Diese ausführliche Angabe zeigt zur
Genüge, daß der echte Donnerkeilglaube in Neuguinea nicht
unbekannt ist, und doch haben alle die genannten Stämme bis in die
gegenwärtige Generation hinein noch selbst Steinbeile verfertigt
und sie auch als solche gebraucht. Man vergleiche als Ergänzung
dazu die diesem Aufsatz beigegebenen Bilder aus Neuguinea, die
zum Teil das Steinbeil als Beil in! täglichen profanen Gebrauch,
zum Teil aber auch Steinbeilklingen als echte Donnerkeile zeigen.
Auch das oben genannte Vierkantbeil der Wanami (Mus. Miss. Etn.
10303) ist hier im Bilde wiedergegeben (Abb. 7).

Viertens: zeigen diese Neuguinea-Beispiele schon, daß,
entgegen der vorhin genannten Theorie, Donnerkeilglaube und Kenntnis

und Gebrauch der Steinbeile sehr wohl im gleichen Volke
nebeneinander bestehen können. Das deutet schon Guppy für die
Küstenbevölkerung der Salomonen an, die den Gebrauch der Steinbeile

noch bei den Inländern kennen, die auch die im eigenen
Küstengebiet gefundenen alten Stücke bedenkenlos als Steinbeile
der Altvordern ausgeben, die aber bestimmte Exemplare davon als
echte Donnerkeile ansprechen (21/76, 77, 78, 120). Mit dieser
Feststellung streift Guppy ein Problem, das wir in diesem Zusammenhang

nicht ganz übergehen dürfen. Es werden auch in Neuguinea
niemals restlos alle Steinbeile als Donnerkeile angesehen, sondern
immer nur bestimmte Exemplare. Warum diese Auswahl? Manchmal

fallen diese Stücke durch ihre Größe besonders auf, wenn sie
auch sonst in der Form den gewTöhnlichen Steinbeilen durchaus
gleichen. Manchmal läßt sich allerdings ein besonderer Unterschied
nicht feststellen, wenigstens nicht für unsere Augen. Wahrscheinlich

sehen die Eingebornen aber auch in diesem Falle besondere
Eigentümlichkeiten an dem Objekt, die uns gar nicht auffallen, sei



Höltker, Der Donnerkeilglaube vom steinzeitliehen Neuguinea aus gesehen 43

mm -

¦rWäV i

:W-'

mäMEm
¦

• C,* fr
* IT

¦

% •

'

'Af. '¦
Ì

U.. ...-¦.';
•/

,:.wswH ^;

»#««'»
K^rfSäa¦Bit &<-

/166.5. Ein Steinbeil («Walzenbeil»)
aus Neuguinea für Holzarbeiten. In
den mit Nassa-Schnccken verzierten
Schnurtaschen werden die Donnerkeile

aufbewahrt und unter dem Dach
des Hauses aufgehängt.

(Photo: Georg Höltker.)

.166. 6. Ein Mann aus dem Stamm
der Mendi im östlichen Zentral-
Neuguinea mit dem geschulterten
Steinbeil (Vierkantbeil») für Holz¬

arbeilen.
(Photo: Jos. Much, Neuguinea.)

es eine bestimmte Formgebung, sei es eine dem Objekt anhaftende,
uns aber unbekannte Ueberlieferung ". Jedenfalls möchte ich
glauben, daß der Donnerkeilglaube bei «steinzeitlichen» Primitiven

15 Vgl. z. B. dazu, was vorhin von dem Steinbeil der Kuramangu als Requisit
für den Regenzauber gesagt wurde (45/381). — Lehrreich ist z. B. auch, was
mir die Missionare Ignaz Schwab und Hubert Hansen SVD. zu einem «Geisterstein»

aus dem Kambot-Gebiet am Töpferfluß (Neuguinea) 1938 mitteilten: Der
Stein (jetzt in meiner Sammlung im Museo Missionario Etnologico im Lateran,
Nr. 10311), der zweifellos eine Sleiubeilklinge (Typus «Walzenbeil») von 26 cm
Länge ist, wurde 1938 im Dorf Yar im Geislerhaus verwahrt und von den Yar-
Leuten als Geislerstein, d. h. als «Sitz des Geistes >, verehrt. Das Dorf Yar liegt
im Kambot-Gebiet. An dem Stein ist sonst für unsere Augen nichts Auffälliges.
Der Stein in der vorliegenden Form ist auch an sich am Töpferfluß keine
Seltenheit, da ich mehrere Exemplare gleicher Art aus derselben Gegend habe.
Gleiche Beile werden auch heute noch für die Feinarbeiten am Kanu gebraucht.
Warum ist nun gerade dieser Stein (zwar kein Donnerkeil, aber) ein «Geisterstein»?

Die Eingebornen müssen doch bestimmte Gründe dafür haben, wenn
wir diese Gründe auch nicht kennen.



44 Acta Trop. /, 7, 1944 — Ethnographie

der Jetztzeil immer nur eine kleine Auswahl, und zwar immer aus
ganz bestimmten, uns nur selten bekannten Gründen, aus den
gesamten Steinbeilen älteren und neueren Datums erfaßt.

Ich finde eine Erklärung dafür in folgenden Ueberlegungen:
Der Glaube an eine Donnergottheit mag in solchen Fällen das
Primäre sein. Die Donnergottheit köpft durch ihren Blitz z. B. eine

Kokospalme (das Köpfen einer hochragenden Kokospalme durch
Blitzeinschlag ist in den Tropen sehr häufig!), so wie der Einge-
borne mit seinem Steinbeil einen Baum fällt. Die Analogie der
Wirkung setzt die Analogie der Ursache voraus. Also hat auch die

Donnergottheit ein Steinbeil, wie der Eingeborne es täglich
gebraucht. Wie dem Eingebornen bei der schweren Holzfällerarbeit
hier und da die Steinklinge aus dem Beilstiel wegfliegen kann, so
auch manchmal der Donnergottheit. Daher mag es kommen, daß

man nicht nach jedem Gewitter und Blitzeinschlag den Donnerkeil

(die weggeflogene Beilklinge der Gottheit) findet und daß man
nie einen geschatteten Donnerkeil, das heißt, ein geschaltetes Steinbeil

als Donnerkeil, gefunden hat. Natürlich sind die Beilklingen
der Gottheit genau so in Form und Machart wie die profanen
Stücke aid' der Erde, denn der Eingeborne kennt ja keine anderen
Formen. Aber sie mögen immerhin etwas größer sein als die
menschlichen, weil es sich ja um Geisterbeile handelt. Man macht
als Forscher bei den Primitiven immer wieder die Beobachtung,
daß neben absonderlichen Formen besonders die ungewöhnliche
Größe eines Objektes dem Eingebornen den Gedanken an einen
Geisterursprung nahelegt. Schließlich haben auch die Steinbeile
der Gottheit ihre besonderen Eigentümlichkeiten, an denen man
sie erkennt, besondere Schlagmarken zum Beispiel, so wie jeder
Eingeborne auch seinen eigenen Bogen, seine Lanze, sein eigenes
Steinbeil an solchen unscheinbaren Merkmalen erkennt. Das
brauchen keine eigentlichen «Eigentumsmarken» zu sein, sondern
unmerkliche Eigentümlichkeiten, die der Forscher vielleicht gar
nicht sieht, aber das erklärt, warum nur bestimmte Beilklingen
Donnerkeile sind.

Fünftens: Die Kenntnis und Fertigkeit, Steinbeile selbst herstellen

zu können, soll nach der Theorie den Donnerkeilglauben nicht
aufkommen lassen. Dagegen sprechen schon die von Neuguinea
und den Salomonen angeführten Beispiele. Das klassische
Gegenbeispiel scheinen mir die bekannten ancilia caelestia (heilige
Schilde) im alten Rom zu sein. «Nach der Ueberlieferung soll
im achten Jahre der Regierung des Numa 13 ein zu beiden Seiten
ausgeschnittener Schild vom Himmel in die regia Numae oder

15 Numa war der zweite König Roms.



^-. -

-66.7 Erne von zwei Selen gesehene Steinbeilklinge («Vierkantbeil») aus«lern Besitz des V anann-Stammes (Neuguinea) als Donnerkeil und Regen-zauberslein. Lange des Steines 49 cm. (Sammig. Höltker im Mus Miss-
Elnolog. m Rom.) (Photo: Mus. Miss.-Elnolog.. Rom)

h

Abb. 8. Fme aus dem Innern Neuguineas an die Küste verschlagene Steintetkinge («\ierkanlbeil»j, die dort vermutlich ein Donnerkeil war Denn deStein ist tedweise noch mit einer öligen, gelbweißlichen Erdfarbe eingeschmierwas aul einen zeremoniellen Gebrauch des Steines hinweist. (Musée ethnograph
Neuchàtel.) iPhoto: Bast Erihnnr«

I-
der

I,

graph.,
(Photo: Rast, Fribourg.)

f:-:*.

'" "* - i

Abb. 9. Eine St einbeilklinge («Walzenbeil») aus dem Bogia-Bezirk (Neuguinea)als Donnerkeil. Länge des Steines 18,5 cm. (Sammig. Höltker.)
(Photo: Rast, Fribourg.)



46 Acta Trop. I, 1, 1944 — Ethnographie

gar in dessen betend emporgestreckte Hände gefallen sein, und
Numa, dem eine Stimme verkündete, daß von der Erhaltung des

Schildes das Heil und die Macht des Staates abhänge, ließ durch
den Künstler Mamurius Veturius elf ganz gleiche machen,
damit der echte nicht von Feinden herausgefunden und geraubt
werden könnte» (38/1, 2113). Diese zwölf heiligen Schilde, die
nach den späteren Dichtern sogar alle zwölf vom Himmel gefallen
sein sollen, gehörten seitdem zu den Symbolen des italienischen
Altertums und zu den Palladien der römischen Herrschaft. Sie

bildeten den Hauptbestandteil des Waffenschmuckes der sali-
schen Priester, die durch Waffentanz und Gesang die kriegerischen

Gottheiten verehrten. Dieses klassische Beispiel lehrt uns
verschiedenes: Der Künstler konnte elf ganz gleiche Schilde
herstellen. Trotzdem wird der echte heilige Schild den Eingeweihten
bekannt und erkennbar gewesen sein. Spätere Dichter haben alle
zwölf Schilde als arma caelestia angesehen, obwohl die Herstellung

der elf durch Menschenhand bekannt war.
Zu diesem klassischen Beispiel mag noch eines aus Neuguinea

treten. Die Marind-anim in Holländisch-Neuguinea haben eine
heilige Zeremonialwaffe (imbassum), die aus einem Bambusstock
mit aufgebundenem, hakenförmig geschliffenem Stein besteht und
nur beim Geheimkult Verwendung findet (46/1 [1], 112) lf'. Nach
der Mythe wurde das erste Exemplar dem Marind-Mann Molina
von dem Geist Delie, dem «Vater der Blitzstrahlkinder», der in
einem heftigen Gewitter auf die Erde gekommen war, zum
Geschenk gemacht. Dehes Kinder aber, die darüber erzürnt waren,
holten sich in einem neuerlichen heftigen Gewitter die Waffe
zurück. «Alier Molina hatte sich die Waffe genau angesehen und
erzählte davon den Männern, nachdem er sein Heimatdorf erreicht
hatte, worauf sie sogleich selbst solche verfertigten. Seither wurde
dann die imbassum für den Imo-Kult benutzt» (46/11 [4], 79—80).

Aus diesen beiden Beispielen von Rom und Neuguinea ergibt
sich wohl zur Genüge, daß die Fälligkeit und Fertigkeit, selbst
solche heiligen, vom Himmel gefallenen Geräte herstellen zu können,

nicht notwendig den Donnerkeilglauben ausschließen müssen.
Zusammenfassend können wir also sagen: Die entschwindende

oder bereits entschwundene Phase einer steinzeitlichen Kultur
scheint wohl dem Aufkommen, besser noch der weiteren Ausbreitung

des Donnerkeilglaubens besonders günstig zu sein. Daraus
lassen sich aber keine notwendig wirkenden Ursachen auf den
Glauben selbst ableiten. Man wird also daraus nichts Zwingendes

16 Ich habe an anderer Stelle ausführlich über die geheimnisvolle imbassum
gesprochen (27/717—721).



Höltker, Der Donnerkeilglaube vom steinzeitlichen Neuguinea aus gesehen 47

W*¥*¥*-

¦

v

Ì)

m

WmË.

wr
:

.166. 10. Dieser von drei Seiten gesehene Zeremonialschemel vom Sepik River
(Neuguinea) ist aus einem einzigen Stück Holz vermittels der Steinbeile und
geschärfter Knochen (also ganz ohne Melallgeräte!) geschnitzt; er zeigt das
hochstehende handwerkliche und künstlerische Können heuliger Steinzeilmenschen.

Höhe des Schemels 74 cm. (Sammig. Höltker im Besitz der Univ. Fribourg.)
(Photo: Georg Höltker.)

für die zeitliche Fixierung der (fallweisen oder allgemeinen)
Entstehung des Donnerkeilglaubens folgern können.

Den Donnerkeilglauben in seinem Werden und Wachsen ganz
zu verstellen und in die Kulturgeschichte richtig einzuordnen,
genügen eben die psychologischen Erwägungen allein nicht. Aber
mit Hilfe objektiver Beziehungskriterien kann man auch dieses
Problem angehen. Eine sorgfältige kulturhistorische Analyse der
bekannten Tatsachen wird den Forscher schrittweise dem
Entstehungsgebiet dieses Glaubens näherbringen und ihm so eine
ungefähre Zeitfixierung für den Anfang ermöglichen. Daraus läßt
sich dann für die einzelnen Länder die relative Zeitfolge ersehen.
Bis jetzt wissen wir über Ort und Zeit der Entstehung noch nichts.
Die Untersuchung könnte nur auf breiter Basis durchgeführt werden.

Das ist hier meine Aufgabe nicht.

6. Der Donnerkeil im Brauchtum der Völker.

Schließlich bleibt noch ein Wort über die Verwendung der
Donnerkeile zu sagen. Die ländliche Bevölkerung in Europa, die
sich verständlicherweise besonders stark vor Blitzeinschlag und
Feuersbrunst fürchtet, gebraucht die Donnerkeile mit Vorliebe als
Schutzamulette bei schweren Gewittern (zum Beispiel 26/151). Der
spezielle Grund dafür dürfte darin liegen, daß nach dem Volks-



48 Acta Trop. 1, 1, 1944 — Ethnographie

glauben der Blitz nicht zweimal in die gleiche Stelle schlägt1T. bzw.
daß nie ein Donnerkeil sich zu einem zweiten gesellt. Aber ebenso
entscheidend werden dabei auch wohl die magischen Vorstellungen

(Sympathiezauber, Abwehrzauber usw.) des Volkes sein, die
man als kritischer Beobachter im einzelnen nicht leicht wird
säuberlich trennen und klassifizieren können. Bei den Naturvölkern
dagegen sind die Donnerkeile fast niemals Schlitzamulette gegen
den Blitzschlag. Im allgemeinen kann man bei den Primitiven die
Verwendung der Donnerkeile wohl unter die drei Punkte
zusammenfassen, die Pleyte für den Indischen Archipel angegeben hat:
1. als Kriegsamulette; 2. als Regenzaubersteine; 3. als Zaubersleine,

um Krankheiten abzuwehren oder zu heilen (39/602;
vergleiche zum Beispiel auch 9/364). Als vierten Punkt fügen wir
mit besonderer Berücksichtigung Neuguineas noch bei: als Frucht-
barkeitszauberstein für den Yamsbau 1S.

Literatur.
1. Andrée, Richard: Der Donnerkeil. (Ethnographische ParaHelen und

Vergleiche von R. Andrée. Neue Folge. S. 30 41.) Leipzig 1889.

2. (Anonymus): Steinäxte auf den llervey-Inseln. In: Mill. d. Geogr. Ges. zu
Jena, VII, 1889.

.'!. Aufenanger, Heinrich, und Höltker, Georg: Die Gende in Zenlralneuguinea.
Vom Denken und Handeln eines Papuastammes im Bisnmrckgebirge. Wien-
Mödling 1940.

4. Bächtold-Stäubli, Hanns: Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens.
Berlin 1929 ff.

5. Balfour, H.: Concerning Thunderbolts. In: Folk-Lore, XL, 1929, S. 37—49,
168—172.

6. Ball, V.: On some Stone Implements of the Barmese type, found in Pargana
Dalbhum; District of Singbhum, Chota-Nagpur Division. In: Proc. of the
Asiatic Soc. of Bengal, 1875.

7. Bander, G.: 'fami. In: R. Neuhauss, Deutsch-Xeu-Guinea. III. Berlin 1911.
8. Blinkenbcrg, Chr.: The Thunderweapon in Religion and Folklore. (Cam

bridge Archaeol. and Elhnol. Ser.i Cambridge 1911.

9. Bodding, P. (>.: Studies in Santal Medicine and connected Folklore. Part II:
Santal Medicine. In: Mem. of the Asiatic Soc. of Bengal, X. No. 2. I

Calcutta) 1927, S. 133—426.

*' Die gleiche Ansicht ist auch in West-Indien vorhanden, wie de Booy sagt:
«What undoubtedly corresponds to the northern idea that 'lightning never
strikes twice in the same place' is the Antilleau superstition that if one keeps a

'thunderbolt' in the house, this is an effective guard against the building being
struck by lightning» (10/79).

18 Doch auch dem europäischen Donnerkeilglauben ist der Gedanke an
Fruchtbarkeitszauber nicht unbekannt. So haben in Schorbach bei Bitsch
(Lothringen) noch bis in das erste Jahrzehnt dieses Jahrhunderts hinein zwei
neolithische Steinbeilklingen als Zaubersteine dazu gedient, «die Euter der
Kühe zu bestreichen und hierdurch reichlichere Milch zu erzielen» (42/594)



Höltker, Der Donnerkeilglaube vom steinzeillichen Neuguinea aus gesehen 49

10. Booy, Theodor de: Certain West-Indian superstitions pertaining lo celts.
In: Journ. of Am. Folklore, XXVIII, 1915.

11. Brandstetter, Renward: Blitz und Donner in den indonesischen Sprachen
u. Literaturen. In: Donimi Natalicium Schrijnen. Nijmegen 1929. S. 168—171.

12. Brigham, T. William: Stone Implements and Stone Work of the Ancient
Hawaiian«. (Mem. of the Bernice Pauabi Mus., I, No. 4.) Honolulu 1902.

13. Christian, T'. IV: On Micronesian Weapons, Dress, Implements, etc. In:
Journ. Anthr. Inst. London, New Series, I, 1899.

14. Evans, II. N. Ivor: On a Collection of Stone Implements from the Tempassuk
Districi, British North Borneo. In: Man, XIII, 1913, No. 86.

15. Evans, It. N. Ivor: Papers on the Ethnology and Archaeology of the Malay
Peninsula. Cambridge 1927.

16. Forbes, C. ./. F. S.: Comparative Grammar of the Languages of Further India:
A Fragment, and oilier Essays. London 1881.

17. Fürer-IIaimendorf. Chr.: Die nackten Nagas. Leipzig 1939.
18. Gerstncr, Andreas. SVD.: Der Yams-Anbau im But-Bezirk Neuguineas. In:

Anthropos XXXIV. 1939. S. 216—266.
19. Gifford, E. W.: Culture Element Distributions: XII, Apache-Pueblo. (An¬

throp. Records, IV, No. 1.) Philadelphia 1940.
20. Grabowsky: Buchrezension. In: Globus, LXIX, 1896.

21. Guppy, B.H.: The Solomon Islands and their Natives. London 1887.

22. Iladdon, A. C: Head-Hunters. Black, While, and Brown. Abridged Edition.
(The Thinker's Library, No. 26.) London 1932.

23. Ilagen, B.: Filler den Papua's. Beobachtungen und Studien über Land und
Leide, Tier- und Pflanzenwelt in Kaiser-Wilhclmsland. Wiesbaden 1899.

24. Hamilton, Augustus: The Art Workmanship of the Maori Race in New
Zealand. (New Zealand Institute.) Dunedin 1896—1900.

25. Hedbcrg, E.: Proverbs and Riddles current among the Bhils of Khandesh.
In: The Journ. of the Anthrop. Soc. of Bombay, XIII, 1924, S. 851- -892.

26. Hoffmann, Wilhelm: Beitrag zum Steinbeilaberglauben. In: Altschlesische
Blätter, IV, 1939.

27. Höltker, Georg: Einiges über Sleinkeulenköpfe und Steinbeile in Neuguinea.
In: Anthropos XXXV/VI, 1940/41, S. 681—736.

28. Kälin, K.: Indianer und Urvölker nach Joseph François Lafitau. Fribourg
(Schweiz) 1913.

29. Klonisch. Hermann: Reisebericht aus Soerabaya vom 1. 5. 1906. In: Zeilsehr.
f. Elhnol.. XXXV11I, 1906.

30. Koppers, Wilhelm: Einiges über das Zeremonialbeil. In: Der Phönix (Wien),
IV, 1911.

31. Koppers. Wilhelm: Verbreitung und Entstehung der Mythe vom Donnerkeil.
In: Phönix (Wien), IV. 1914, S. 156 160, 180—182.

32. Lagercrantz. Sture: Der Donnerkeil im afrikanischen Volksglauben. In:
Etnologica Studier [Göteborg), No. 10, 1940, S. 1—40.

33. Leach, E. R.: Stone Implements from Botel Tobago Island. In: Man.
XXXVIII. 1938, No. 189.

31. Leahy, Michael, and Grain, Maurice: The Land that Time forgot. Adventures
and Discoveries in New Guinea. London 1937.

35. Lewis, B. Alberi: Melanesian Shell Money in Field Museum Collections.
(Field Mus. of Nat. Hist. Pubi. 268. Anthrop. Series, XIX/1.) Chicago 1929.

36. Luschan, Felix von: Zusammenhänge und Konvergenz. In: Mitt. Anthr.
Ges. Wien, 1918/19.

37. Neuhauss, R.: Deutsch Neu-Guinea. 3 Bde. Berlin 1911.

Acta Trop. I, 1, 1911 4



50 Acta Trop. I, 1, 1944 — Ethnographie

38. Pauly und Wissowa, Georg: Real-Encyclopädie der classischen Altertums¬
wissenschaft. Neue Bearbeitung. Stuttgart 1894.

39. Pleyte, C. M.: De praehistorische stecnen Wapenen en Werktuigen uit den
Oost-Indischen Archipel, beschouwd uit een archaeoilogisch en
ethnographisch Oogpunt. In: Bijdr. tot de Taal-, Land- en Volkenkunde v. Nederl.
Indie, V. Volgreeks, Tweede Deci, 1887.

40. Sarat, Chandra Mitra: A Note on the Kolarian Belief about the Neolilhic
Celts. In: The Journ. of the Anthrop. Soc. of Bombay, XIV, 1930, No. 6,

S. 783—790.
41. Sarat, Chandra Mitra: Further Notes on the Kolarian Belief about the

Neolithic Cells. In: The Journ. of the Anthrop. Soc. of Bombay, XV, 1932,
No. 1, S. 84—86.

42. Siebourg, M.: Steinäxte als Zaubermittel. In: Archiv f. Religionswissenschaft,
XVIII, 1915, S. 594.

43. Skeat, W. Walter: «Snakestones» and Stone Thunder Bolts as Subjects for
Systematic Investigation. In: Folk-Lore, XXIII, 1912.

44. Williams, F. E.: The Natives of the Pnrari Delia. (Territory of Papua, An¬

thropology, Report No. 5.) Port Moresby 1924.

45. Williams, F.E.: Rain-making in the River Morehead. In: Journ. Anthr.
Inst. London, L1X, 1929, S. 379—397.

46. Wirz, Paul: Die Marind-anim von Holländisch-Süd-Neu-Guinea. Hamburg
1922 und 1925. (Vier Teile in 2 Bänden.)

47. Witscht, Hermann: Bedrohtes Volk. Von den Ngadju-Dajak an den Urwald¬
strömen Süd-Borneos. Stuttgart-Basel 1938.

Summary.
The belief that ancient stone axes which no longer are as such

recognised were "thunderbolts" dropped from the heavens is
widespread throughout the world. Hitherto the theory was commonly
accepted that this belief in thunderbolts could not have originated
before the bronze age, when the people no longer had any use
for the implements of the stone age. It was consequently inferred
that among the present day "neolithic" inhabitants of New Guinea,

for instance, belief in thunderbolts would be impossible. In
reality, however, the genuine belief in thunderbolts is found
among the natives of New Guinea. This fact also refutes the
opinion that belief in thunderbolts could not exist simultaneously
with the ordinary every-day use of stone axes as axes, or with the
ability to manufacture such stone implements. Then, in view of
the facts brought to light in New Guinea, the psychological motives
for the origin of the belief in thunderbolts are minutely examined
and appraised. The complete investigation of the problem has

yet to be made. Among primitive peoples, thunderbolls are used
more as magic stones to ward off disease than for any other
purpose.



Höltker. Der Donnerkeilglaube vom steinzeitlichen Neuguinea aus gesehen 51

Résumé.

Dans une très grande partie du globe les peuples primitifs
croient que d'anciennes haches de pierre, dont la vraie nature est

pour eux devenue un mystère, sont des « thunderbolts » (carreaux
de foudre) lombes du ciel. Jusqu'ici, on estimait en général que
cette croyance ne pouvait avoir surgi qu'à l'âge des métaux, quand
les hommes cessèrent d'utiliser les outils de l'âge de la pierre. Par
conséquent, dans la Nouvelle-Guinée actuelle, encore « néolithique

», elle ne serait, pensait-on, pas possible. Or, en réalité, les

indigènes de cet archipel la connaissent parfaitement. Ce fait
contredit également l'opinion que la croyance aux « thunderbolts »

ne saurait exister chez les peuples qui se servent journellement de

haches de pierre et qui savent eux-mêmes en fabriquer. Ensuite, à

la lumière des faits constatés dans la Nouvelle-Guinée, l'auteur
examine en détail les motifs psychologiques qui expliquent la
formation de cette croyance, et en tire les conséquences. La solution
intégrale du problème n'est pas encore trouvée. Chez les peuples
primitifs, les « thunderbolts » sont employées, à côté d'autres
usages, avant tout comme pierres magiques contre les maladies.


	Der Donnerkeilglaube vom steinzeitlichen Neuguinea aus gesehen

