Zeitschrift: La Croix-Rouge suisse
Herausgeber: La Croix-Rouge suisse

Band: 91 (1982)

Heft: 8

Artikel: La faim dans le monde, I'éthique et le droit de se nourrir
Autor: Faramelli, Norman J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-549356

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-549356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La faim dans le monde, I’¢thique et le droit de se

Norman J. Faramelli

L’expression «le droit a...» revient assez
souvent dans les conversations, les déclara-
tions et les rapports pour mériter une défini-
tion claire. L’Organisation des Nations
Unies pour ['alimentation et I'agriculture
(FAO) publie dans le cadre d'une série
d'essais sur la Journée mondiale de Iali-
mentation, qui se déroule le 16 octobre, cet
article intitulé «La faim dans le monde,
l'éthique et le droit de se nourrir». La FAO
espere que ce texte suscitera des réflexions
approfondies sur les jugements d’ ordre mo-
ral formulés a propos de la faim et les
solutions retenues en conséquence.
Périodiquement, les grands moyens
d’information internationaux nous
font voir des scenes de disette ou de
famine dans diverses régions du
monde. Ces informations donnent
Pimpression que les problemes de la
faim sont sporadiques et peuvent étre
résolus par des mesures a court terme.
Il est rare que les moyens d’informa-
tion évoquent le probleme généralise
de la faim et de la malnutrition chroni-
ques.

Depuis dix ans, la complexité du pro-
bleme de la faim est apparue de plus
en plus clairement. La faim a pour
causes principales la pauvreté et le

JOURNEE MONDIALE

DE L’ ALIMENTATION
16 Octobre 1982

sous-développement. Elle est imputa-
ble non a Pinsuffisance globale des
produits alimentaires mais au fait que,
dans le monde entier, de nombreux
etres humains ne sont pas en mesure
de produire eux-mémes leur nourri-
ture et n'ont pas d’argent pour en
acheter. Le probleme de la faim est
rendu encore plus aigu par la démo-
graphie galopante, les disponibilités
limitées en capital et en terres arables,
I’absence de programmes de réforme
agraire dans de nombreux pays pau-
vres, 'exportation de produits alimen-
taires a I’étranger pour réaliser des
recettes monétaires, et la place secon-
daire donnée au développement agri-
cole dans de nombreux pays pauvres
en raison de la priorité qu’ils accor-
dent au développement industriel.
L’évaluation des ces facteurs et I'im-
portance relative qui leur est donnée
par chacun conditionnent en grande
partie I’analyse globale du probleme
de la faim dans le monde.

Si nous envisageons le probleme de la
faim d’un point de vue éthique, nous
pouvons constater Pinteraction dyna-
mique entre I'échelle de valeurs (ce

Photos I'A. O.

NOUrrir

que Pon juge juste et bon) et des
facteurs techniques ou politiques
comme la croissance démographique,
la capacité d’absorption des terres, les
effets des programmes d’aide, les cam-
pagnes de réforme agraire et d’auto-
nomie, etc. Il est incontestable que
I’analyse de la faim dans le monde qui
est adoptée influe sur le cadre éthique
choisi, exactement comme Iéthique
d’une personne influe sur le choix des
données techniques et politiques rete-
nues et sur Pimportance relative qui
leur est donnée. Par exemple, ceux
qui sont convaincus que la population
augmente plus vite que les disponibi-
lites alimentaires ont largement re-
cours a 'éthique des conséquences qui
insiste sur ’effet d’une action ou d’une
politique, que celle-ci soit bonne ou
non. Qui insiste particulierement sur
les conséquences de I’action a souvent
tendance a ignorer les obligations mo-
rales ou la question de ce qu’il est

juste ou bien de faire.

Afin de réagir de facon morale et juste
a la faim, ce fléau mondial, un indivi-
du ou un pays doit avoir conscience
des idées techniques et politiques qui

1

wn



servent de base a son jugement éthi-
que. Je me propose de faire apparaitre
dans le présent exposé certaines des
idées qui sous-tendent les grandes
analyses morales de la faim. Sans
indiquer longuement les raisons pour
lesquelles je suis opposé aux idées de
certaines de ces analyses (on trouvera
dans la bibliographie différents ou-
vrages sur lesquels se fonde mon op-
position), je propose une éthique fon-
dée sur des hypotheses qui me parais-
sent valables et propres a contribuer a
assurer une alimentation suffisante a
tous les étres humains.

I. Ethique et faim
dans le monde

Les partisans de '«éthique du bateau
de sauvetage» adoptent I'analyse la
plus extréme du phénomene de la faim
dans le monde. D’aprés Garett Har-
din, un de ses avocats les plus résolus,
on peut comparer le monde d’aujour-
d’hui & une mer couverte de bateaux
de sauvetage [1]. Dans ces bateaux se
trouvent les pays riches, tandis qu'un
grand nombre de pays pauvres nagent
autour d’eux en espérant se faire repé-
cher; si les riches, motivés par des
idées trop généreuses de responsabi-
lit¢ morale, repéchent les pauvres,
tous les bateaux couleront. Leur inter-
vention, inspirée par une bonne inten-
tion, est donc suicidaire et contraire a
I’éthique.

Drapres les partisans de I'«éthique du
bateau de sauvetage», I'explosion dé-
mographique ne connait plus de li-
mites dans les pays pauvres. L’aide
alimentaire et l'aide au développe-
ment offertes par les pays riches ne
font qu’accélérer cette croissance et
provoqueront une catastrophe encore
plus grave. Alors que la population

des pays pauvres devient trop nom- °

breuse pour leurs ressources en terre,
les pays riches devraient se préoccuper
drassurer la survie de leur propre pos-
térite. Certains critiques se deman-
dent si I'«éthique du bateau de sauve-
tage» est vraiment une ¢thique mais,
pour ma part, je réponds affirmative-
ment [2]. C’est une forme de natura-
lisme éthique — «la survie des plus
forts» — ou plus précisément «la survie
des riches et des puissants». Tout en
¢tant une €thique de la survie des plus
forts, I'analyse de Hardin est fondée
sur plusieurs hypotheses techniques/
politiques:

1. La cause principale de la faim dans
16

le monde est la croissance démogra-
phique et non la pauvreté ou d’au-
tres facteurs.

2. Le facteur principal est la capacité
de production des terres et non la
répartition équitable des produits
alimentaires ou des moyens de pro-
duction alimentaire.

3. Les programmes d’aide alimentaire
et d’aide au développement sont
toujours concus en fonction des
besoins des bénéficiaires et non des
donateurs.

4. Une politique fondée sur I'«éthique
du bateau de sauvetage» pourrait
¢tre mise en pratique sans provo-
quer de chaos politique.

5. La métaphore du «bateau de sauve-
tage» s’applique bien au phéno-
mene de la faim dans le monde.

Si I'on estime que ces hypotheses sont

toutes loin d’étre satisfaisantes, I’ana-

lyse et ses conclusions d’ordre moral
perdent toute valeur. Il existe une
forme moins extréme de cette analyse:
celle du «triage» [3], métaphore em-
pruntée aux services médicaux travail-
lant sur le champ de bataille. Les
blessés sont divis€s en trois catégories:

a) ceux qui se remettront avec ou sans

traitement; b) ceux qui mourront quel

que soit le traitement qu’ils recevront;

c) ceux qui tireront profit d'un traite-

ment. Si les ressources médicales sont

insuffisantes, les services ne s’occu-
pent que des blessés de la troisieme
catégorie. S’agissant de la faim dans le
monde, il découle du principe du
triage que tous les programmes d’aide
doivent étre destinés aux pays ou ils
auront les meilleurs résultats. Certains
pays peuvent survivre sans aide; d’au-
tres constituent des cas tellement des-

espérés que l'aide ne servira a rien: il

faut donner la premiére place aux pays

susceptibles de tirer le plus grand
profit de laide.

D’un point de vue moral, cette dé-
marche s’inspire de ['éthique des
conséquences selon laquelle I'action
doit étre orientée la ou elle est le plus
efficace et peut faire le plus de bien.
Toutefois, l'analyse de la situation
alimentaire a laquelle se réfere cette
métaphore a de graves défauts. L’ap-
plication du principe du triage a I'ali-
mentation et au développement est
fondée sur les hypothéses techniques
ct politiques suivantes:
1. Les produits alimentaires sont
rares, de sorte qu’il s’agit d'un pro-

bléme de disponibilités totales et
non de distribution.

2. Certains pays sont des cas déses-
pérés ou I'équilibre entre I’alimen-
tation et la distribution €chappe
completement a la volonté de
’homme.

3. L’aide alimentaire est accordée sur
la base des besoins réels et non des
alliances politiques.

Si les disponibilités alimentaires
étaient en fait insuffisantes et si le cas
de certains pays était vraiment deses-
péré (chose difficile a concevoir,
contrairement a ce qui se passe sur un
champ de bataille), dans ces condi-
tions une aide limitée devrait étre
accordée a ceux auxquels elle serait le
plus utile. Mais puisque ces trois hypo-
théses sont toutes fausses, la méta-
phore du triage ne présente aucun
intérét sur le plan moral.
L’éthique du bateau de sauvetage et
celle du triage nous offrent deux
exemples de I’application exclusive du
principe des conséquences. Toutefois,
I’éthique concerne le devoir ou I'obli-
gation morale de faire la chose juste
ou bonne, c’est-a-dire qu’elle va au-
dela de I'éthique des conséquences.
Dans une série d’études sur la faim
dans le monde et I'obligation morale,
on a présenté diverses positions qui
vont au-dela de I'utilité ou des consé-
quences de P'action [4]. Voici trois
variations sur le théme de I’obligation
morale:

Premiére variation:

Je pose d’abord comme hypothése que
la souffrance et la mort provoquées par
le manque d’aliments, d’abris et de
soins médicaux sont un mal. Si nous
sommes en mesure de prévenir un mal,
sans sacrifier pour autant aucun élé-
ment d’une importance morale compa-
rable, nous avons le devoir moral de le

faire. Mais «sans sacrifier aucun élé-

ment d’une importance morale compa-
rable» signifie pour moi sans provo-
quer un autre mal comparable ni faire
quelque chose qui soit mal en soi [5].
L’élément essentiel de cette position
est qu'un choix €thique convenable
évite de sacrifier quoi que ce soit
d’'une importance comparable sur le
plan moral. Il est évident que I'analyse
des facteurs techniques et politiques
influe sur la définition des éléments
qui constituent un sacrifice et donc sur
I'action entreprise en application de
cette théorie.



A A :
Deuxieme variation:
Nous avons le devoir de nourrir ceux
qui ne peuvent se nourrir eux-méemes,
mais non au prix d'imposer de graves
contraintes a nous-mémes, d HOS
proches ou a ceux vis-a-vis desquels
nous avons diverses obligations parti-
culieres et précises [6].

Tout en affirmant I'obligation morale,
cette variante permet de la nuancer en
fonction de facteurs politiques et tech-
niques que nous pourrions considérer
comme une contrainte vis-a-vis de
nous-mémes ou d’autres envers les-
quels nous avons des obligations.
Troisieme variation:

Nous devons reconnaitre deux prin-
cipes moraux fondamentaux: le prin-
cipe de faire le bien qui nous ordonne
de ne pas provoquer le mal et de
favoriser le bien et le principe de la
Justice, qui nous ordonne de traiter les
hommes sur un pied d'égalité (quel que

soit le lieu ou ils vivent) sauf lorsque
l'inégalité peut étre justifiée par des
considérations de bien (y compris d’u-
tilité) ou qu'elle favorise une plus
grande égalité a longue échéance [7].
Mais quels sont les cas dans lesquels
I'inégalité de traitement a des résultats
bénéfiques et dans lesquels les inéga-
lités pratiquées a court terme peuvent
étre admises pour assurer une plus
grande égalit¢ a longue échéance?
Chacun doit avoir conscience de ses
évaluations techniques et politiques
pour répondre a ces questions. On ne
saurait donc ignorer l'interaction dy-
namique qui existe entre lattitude
morale et ['évaluation des facteurs
techniques et politiques.

G e £ %

II. Equité sociale ou justice
dans la distribution

La mise au point d'une éthique res-
ponsable de la faim dans le monde

doit s’inspirer de I’équité sociale ou
justice dans la distribution.

Dans son célebre ouvrage A Theory
of Justice, le philosophe John Rawls
pose deux principes de justice:

En premier lieu, chaque personne doit
avoir également droit a la liberté fonda-
mentale la plus large qui soit compati-
ble avec une liberté semblable pour
autrui.

En deuxieme lieu, les inégalités sociales
et économiques doivent étre organisées
de facon a) a ce qu'on puisse raisonna-
blement  compter  qu'elles  sont
conformes a l'intérét de tous, et b) a ce
qu’elles soient liées a des situations et
des fonctions ouvertes a tous [8].
D’apres Rawls, ces deux principes
expriment une conception plus géné-
rale de la justice:

Toutes les valeurs sociales — liberté et
opportunité, revenu et richesse et les
bases du respect de soi-méme — doivent
étre distribuées également, a moins que
la distribution inégale d’une de ces
valeurs ou de leur ensemble ne soit
conforme a l'intérét de tous.

L'injustice, c’est donc simplement les
inégalités qui ne sont pas dans l'intérét
de tous [9].

Méme dans la théorie de Rawls, les
facteurs techniques et politiques doi-
vent contribuer puissamment a déter-
miner si les inégalités sont ou non
justifiées.

Ces principes généraux de justice sont
applicables a I’alimentation des af-
famés: la justice doit étre la norme. La
charge de la preuve incombe a ceux
qui soutiennent que les inégalités sont
bonnes pour tous, y compris ceux qui
en souffrent le plus.

Ces principes ont abouti a une concep-
tion encore plus radicale de I'équité.
Selon chacune des vues sur I'obliga-
tion morale évoquées ci-dessus, I’hy-
pothese qui inspire l'action pour la
justice et I'équité et le respect des
obligations morales serait que le par-
tage €gal des produits alimentaires
n’aboutit pas a ce que tous souffrent
de la malnutrition. En fait, la justice et
le bien-étre de tous sont parfaitement
compatibles. C’est la, bien entendu, le
point que les partisans de I'éthique du
batcau de sauvetage et du triage re-
poussent absolument.

Mais supposons que partager égale-
ment entraine effectivement la malnu-
trition: quelle attitude devons-nous
alors prendre?

17



R. Watson soutient que «bien qu’il ne
soit pas raisonnable de partager des
disponibilités limitées de produits ali-
mentaires lorsque le partage menace
la survie, le partage passe avant la
survie, selon le principe de I'équité»
[10]. Ainsi, dans un monde de pénu-
rie, le principe moral supréme de
’équité impose le partage égal des
aliments, méme si cela entraine la
malnutrition universelle et, en fin de
compte, l'extinction de I'espece hu-
maine. Il est rare que I'équité soit
présentée d’une facon aussi radicale
dans une perspective morale.

D’aprés Watson:

Le principe d’équité donne la premiere
place au partage égal et seulement une
place secondaire a ce qui est partagé.
Le principe moral le plus élevé est
I'équité en soi. En conséquence, la
morale demande que les aliments
soient distribués également, quelles que
soient les conséquences [11].

Cette position radicale ne tient absolu-
ment aucun compte de I'éthique des
conséquences. Elle formule le prin-
cipe d’équité de facon si radicale qu’il
n'est plus nécessaire de considérer
I'interaction dynamique des facteurs
techniques et politiques et des prin-
cipes éthiques avant de décider l'ac-
tion a entreprendre. Néanmoins les
partisans de cette position ne peuvent
agir dans le vide du point de vue
technique, social et politique. Il reste
a examiner quelles seront les mesures
les plus bénéfiques pour ’humanité.
Selon moi, les facteurs techniques et
politiques d’aujourd’hui n’imposent
pas les conclusions brutales qui pour-
raient découler de cette €thique. De
toute évidence, il est possible de nour-
rir toute I'’humanité sans provoquer la
malnutrition généralisée et, a plus
forte raison, I’extinction de 'espece.
Néanmoins, cette version radicale du
principe d’équité rappelle utilement
que le partage doit en fin de compte
I'emporter sur la survie.

IIIL. Le droit de se nourrir

Si de nombreux textes moraux insis-
tent sur I'obligation morale qu’ont les
riches d’aider les pauvres, I'affirma-
tion par les pauvres de leur «droit de
se nourrir» fait prendre une autre
dimension au débat.

Lorsqu’on affirme les principes de la
justice sociale, les droits des pauvres
sont soit €énonces, soit au moins consi-
dérés comme allant de soi. Ainsi, le
18

premier principe de J. Rawls (voir
plus haut) est I'affirmation d’un droit.
En outre, Watson a noté, en énongant
de facon radicale le principe d’équité:
Chaque individu ou chaque pays a
également droit a une nourriture suffi-
sante pour survivre convenablement:
c’est la un énoncé plus précis du prin-
cipe supérieur selon lequel chacun a
également droit aux biens nécessaires a
la vie [12].

En étudiant I'alimentation et la faim
d’un point de vue éthique, on peut
présenter ce principe de diverses fa-
cons. On peut en premier lieu
commencer par parler du droit des
riches, c’est-a-dire de leur droit a
consommer. Certes, les riches ont des
droits mais ils ont aussi le devoir de
taire le bien, qui les oblige parfois a ne
pas exercer leur droit a consommer
[13].

Toutefois, les droits des pauvres sont
bien plus importants: il s’agit de leur
droit de se nourrir. W. Aiken soutient
que:

La nécessité impérieuse crée des obli-
gations et des droits. Ceux qui meurent
de faim ont des droits moraux vis-a-vis
de ceux qui sont en mesure de les aider.
Leurs souffrances ne sont pas seule-
ment une conséquence mauvaise d’une
omission moralement admissible de la
part des autres. C'est un tort qu'ils
subissent. C'est une violation de leur
droit moral. C'est une négligence ré-

prehensible du devoir moral.

Le droit de ne pas mourir de faim
découle du droit moral plus général, du
droit d’étre sauvé d’une mort évitable
due aux privations. Ce droit est fondé
sur les besoins de I'homme. Toute
personne qui subit des privations ex-
trémes susceptibles d’entrainer sa mort
a moralement droit aux biens et aux
services nécessaires pour éviter sa
mort. La victime a des droits a I'égard
de toute personne en mesure de fournir
les biens et services nécessaires, car les
besoins de la victime mettent ces autres
personnes dans ['obligation de prévenir
samort [14].

C’est la un énoncé absolument essen-
tiel de la question, car les débats sur
I’éthique et la faim dans le monde ne
doivent pas étre dominés par I'obliga-
tion morale des riches mais par le
«droit de se nourrir» revendiqué par
tous les hommes, et en particulier les
pauvres.

En septembre 1975, les deux Cham-
bres du Congreés des Etats-Unis ont
pass¢ une résolution concernant le
droit de se nourrir, présentée et soute-
nue par un groupe chrétien américain
qui s’occupe de la politique alimen-
taire des Etats-Unis et s’appelle
«Bread for the World» (du pain pour
le monde). La résolution, diment pa-
raphée par le Président et devenue loi,
affirme «le droit de chaque personne
aux Etats-Unis et dans le monde en-
tier a la nourriture et a un régime
satisfaisant du point de vue nutrition-
nel». Pour ceux qui I'ont proposée,
I'adoption de la résolution sur le droit
de se nourrir a été un succes a la fois
moral et politique, bien que certains
cyniques l'aient traitée de collection
de slogans emphatiques sans indica-
tion du prix. En fait, la résolution a
apporté la base morale nécessaire
pour traiter certaines questions clés de
politique alimentaire [15].

La résolution sur le droit de se nourrir
adoptée par le Congres des Etats-Unis
s'inspire d'une longue tradition inter-
nationale des droits de I'homme; ainsi,
pour reprendre les termes de la Décla-
ration des droits de 'homme adoptée
par les Nations Unies:

Toute personne a droit a un niveau de
vie suffisant pour assurer sa santé, son
bien-étre et ceux de sa famille, notam-
ment pour ['alimentation, ["habille-
ment, le logement... (Article 25.)

Ceux qui s'intéressent aux droits, aux



valeurs et au bien-étre de '’homme ne
devraient jamais sous-estimer la puis-
sance que représente I'affirmation mo-
rale des droits. Une déclaration des
droits n’est pas un slogan vide, car un
droit devient vite une norme qui per-
met de mesurer les réalisations. Un
droit contribue a élaborer les criteres
selon lesquels les institutions et les
régimes sociaux, économiques et poli-
tiques peuvent étre critiqués. Un droit
qui est affirmé par un groupe lui offre
des bases de protestation légitimes; en
d’autres termes les hommes peuvent
invoquer des idéaux tels que la justice
et I'égalité et ne sont plus tributaires
de bienfaiteurs généreux. L’affirma-
tion d’un droit par les pauvres fait
naitre une norme tout a fait différente
de la dépendance de la générosité des
riches ou de I'espoir que les riches
rempliront leurs obligations morales.
Lorsque le droit de se nourrir est
affirmé, les pauvres ont des bases pour
revendiquer chaque fois que ce droit
est refusé. Cette affirmation, tout en
étant accompagnée de devoirs, donne
aux pauvres la possibilité d’affirmer
leurs droits fondamentaux, car ils ne
sont pas considérés uniquement
comme des sujets ayant des devoirs
vis-a-vis de I’Etat. L’insistance sur les
droits de 'homme comme le droit de
se nourrir fait passer tout le débat
concernant la faim du domaine de la
charité a celui de la justice, passage
tres important. L’affirmation d’un
droit permet de voir que la vie au-
dessous d’un niveau déterminé ne
peut pas et ne doit pas étre tolérée
[15].

IV. Justice dans la production
et justice dans la distribution

Si le droit de se nourrir signifie que
I’Etat ou la société doit veiller a ce que
chacun soit nourri, nous devons faire
preuve de prudence dans l'interpréta-
tion de ce devoir. S’il est interprété
trop étroitement, par exemple si I'on
estime que I'Etat a la responsabilité,
sans aucune limite, de fournir la nour-
riture que les pauvres peuvent reven-
diquer comme un droit, le «droit de se
nourrir» peut étre faussé. L’affirma-
tion du droit de se nourrir ne vise pas a
prolonger perpétuellement I'aide et la
dépendance. L’aide alimentaire aux
individus ou aux pays doit toujours
étre considérée comme une mesure
temporaire. Méme les réserves de ce-
réales qui sont si nécessaires ne sont

pas une solution aux problemes de la
faim dans le monde mais un moyen
d’éviter des catastrophes. Si I'aide se
prolonge a long terme, elle aboutit a
nier les droits de 'homme plutot qu’'a
les affirmer.

Pourquoi l'aide est-elle si peu souhai-
table ou méme dangereuse? L’aide
alimentaire perpétuelle n’est utile ni
aux donateurs ni aux bénéficiaires.
L’aide prolongée rend le bénéficiaire
tributaire du donateur et donne aussi
au donateur trop de pouvoir politique
sur le bénéficiaire. En conséquence,
I'aide perpétuelle compromet I'auto-
détermination ou ['autonomie que
sous-entend I'affirmation du «droit de
se nourrir».

L’un des moyens de résoudre le pro-
bleme mondial de la faim est de pro-
duire davantage de nourriture. Mais
une grande partie de cette augmenta-
tion de la capacité de production ali-
mentaire doit intervenir dans les zones
ou les besoins nutritionnels sont les
plus grands et pas avant tout dans les
pays riches. Du point de vue de I'éthi-
que, nous devons donc nous occuper
de la justice dans la production et pas
seulement dans la distribution. Il faut
nous demander non seulement si la
nourriture disponible est partagée
équitablement mais aussi si la capacité
de production alimentaire est partagée
équitablement; en d’autres termes, les
pauvres disposent-ils de terre, d’eau,
de semences, d'outillage agricole,
d’engrais, etc.?

Lorsque les disponibilités alimentaires
totales ne sont pas suffisantes pour
nourrir tout le monde (sans provoquer
des rapports de dépendance), le prin-
cipe de justice nous oblige non seule-
ment a partager davantage mais aussi
a modifier nos usages sociaux de fagon
a produire davantage. De méme, lors-
que la mauvaise organisation des insti-
tutions humaines aboutit a la famine,
I'argumentation en faveur de la justice
dans la production prend plus d’im-
portance [17]. En outre, si la justice
dans la distribution impose un niveau
minimum au-dessous duquel personne
ne devrait tomber, la justice sociale
exige absolument un accroissement de
la production la ot il le faut. Il découle
donc du droit de se nourrir que 'aide
n’apporte pas a elle seule une solution
a la pauvreté et a la faim parce que les
populations ont le droit de produire
clles-mémes leur nourriture.

Cependant, le droit de se nourrir ne se
limite pas en fait & permettre aux
populations des pays pauvres de pro-
duire elles-mémes leur nourriture. Il
sous-entend aussi que ces populations
doivent pouvoir conserver une grande
partie de la nourriture qu’elles produi-
sent. De nombreuses études ont mon-
tré la nécessité pour les agriculteurs
des pays pauvres de garder la nourri-
ture qu’ils produisent [18]. Or, les
propriétaires fonciers s’approprient
souvent de la nourriture produite dans
ces pays. Les produits agricoles peu-
vent méme €tre exportés a 'étranger
(cultures commerciales), mais les re-
cettes en devises ainsi obtenues ne
reviennent pas aux cultivateurs.

Pour les travailleurs non agricoles des
pays peu industrialisés, le droit de se
nourrir est le droit a un emploi assez
rémunérateur pour que le travailleur
et sa famille puissent acheter les ali-
ments nutritifs dont ils ont besoin. Le
droit de se nourrir fait intervenir de
nombreuses revendications concur-
rentes et il faut équilibrer les revendi-
cations des consommateurs et des pro-
ducteurs. La justice dans la produc-
tion, c’est fournir des aliments nutri-
tifs a des prix accessibles tout en
assurant aux agriculteurs une rémuné-
ration suffisante pour qu’ils poursui-
vent leur activité. L’affirmation du
droit de se nourrir doit aboutir non a
une agriculture de subsistance dans les
pays pauvres mais a une vie meilleure
pour tous.

Conclusion

Une conférence sur I'alimentation et
I’énergie qui a réuni des bouddhistes,
des hindouistes, des juifs, des musul-
mans et des chrétiens a Bellagio, Ita-
lie, en 1975, a publié une déclaration
qui répond a nos préoccupations:

Sous différents simboles — éloquents
selon nos diverses traditions — apparait
une vision commune, selon laquelle le
«pain» ou le «riz» est bien plus qu’un
produit assujetti aux lois du marché et
du commerce. Le droit de respirer I'air
et de boire I'eau s’associe au droit de se
ROUrTIr.

C'est le cri de millions d’hommes qui
réclament de la nourriture qui nous a
réuni ici, nous qui appartenons a des

fois différentes. Dieu — la réalité méme

— nous demande de répondre a ce cri.
C’est pour nous un appel non seule-
ment a [l'aide, mais aussi a la justice.
(suite page 29)

19



L’esprit d’'une des réunions de prieres
qui ont eu lieu a cette conférence ex-
prime non seulement notre espoir mais
aussi notre résolution: «Donner du
pain a ceux qui ont fuim et donner faim
de justice a ceux qui ont du pain [19].

Que nous abordions le probleme de la
faim dans le monde dans une perspec-
tive religieuse ou simplement parce
que nous avons conscience de faire
tous partie de la méme humanité, dont
les vies sont inextricablement li€es les
unes aux autres, le souci de la justice
dans la production et de la justice dans
la distribution aussi bien que le droit
de se nourrir doivent inspirer notre
pensée et guider notre action. Il est
indispensable que nous nous consa-
crions a nourrir ceux qui ont faim et a
les mettre en mesure de se nourrir
eux-mémes. |

Bibliographie .

[1] «Life-Boat Ethics: The Case Against
Helping the Poor», Psychology To-
day, septembre 1974 (paru aussi dans
WHMO, voir [4]. On trouvera une
critique détaillée de I'«éthique du ba-
teau de sauvetage» dans N. Faramelli
«Life-Boat Ethics: The Case for
Genocide by Benign Neglect» dans

Church and Society (United Pres-
byterian Church in the USA and the
US Presbyterian Church), mars-avril
197y

[2] Voir I'échange de lettres entre W.

 Aiken et G. Hardin dans Bio-Science
29, No6 mini99. =
[3] La métaphore du triage a été utilisée
~ par P. et W. Paddocks dans Famine
1975, Boston, MA: Little Brown and
Co., 1967. On trouvera des versions
plus élaborées de cette position dans
les ouvrages de J. Fletcher, par exem-
ple «Give if it Helps, but not if it
Hurts», dans WHMO [4].

[4] World Hunger and Moral Obligations,
ed. W. Aiken et H. La Follette,
Englewood Cliffs, NJ: Prentice Hall,
1977 (référence WHMO dans les au-
fresnotes). . ‘

[5] P. Singer, «Fami ffluence and
Morality», dans WHMO, ibid. . p. 24.

[6] J. Narveson, «Morality and Starva-
tion», dans WHMO, ibid., p. 52.

[7] W. Frankena, «Moral Philosophy and
World Hunger», dans WHMO, ibid.,
p. 67. Voir également Frankena
Ethies, Englewood Cliffs, NJ: Pren-
tice Hall, 1973.

[8] Belknap Press of Harvard University,
Cambridge, MA, 1971, pp. 60/61.

[9] tbid,p62.

[10] «Reason and Morality in a World of

Limited Food», dans WHMO, op.
cit., p. 116.

[11] Ibid., p. 119.

[12] Ibid., p. 118.

[13] J. Arthur. «Rights and Duty to Bring
Aid», dans WHMO, op. cit., pp. 37—
48 ~

[14] «The Right to be Saved from Starva-
tion», WHMO, op. cit., p. 86.

[15] On peut obtenir le texte de la résolu-
tion concernant le droit de se nourrir
(The Right to Food Resolution) en
s'adressant a Bread for the World, 32
Union Square East, New York, NY
10003.

[16] Voir Norman Faramelli, «The Right
to Food: Empty Slogan or Moral
Guide?», dans Right to Food:
Humanist Perspectives, Ed. J. Gustaf-
son, 1979, que peut fournir le Bread
for the World Educational Fund, 32
Union Square East, New York, NY
10003.

[17] H. Richards, «Productive IJustice»,
dans WHMO, op. cit., pp. 165-179.

[18] J. Collins et F. Lappé, Food First:
Beyond the Myth of Scarcity, Boston,
Houghton-Mifflin, 1971.

[19] Déclaration du premier colloque in-
ter-religions sur la paix dans Food,
Energy and the Major Faiths, présen-
tation de J. Gremillion, Maryknoll,
NY. Orbis Books, 1978, pp. 3/4.

I3

Mobiliere

Assurances Techniques

Assurances Accidents et Maladie

Suisse

Société d’'assurances
Fassurance d'étre bien assuré

Assurances Incendie, Vol, Dégats d’eau et Bris de glaces

Assurances Véhicules a moteur et Responsabilité civile

DES 2a/76 CHf

Toujours a portée de main...

Désogene
Geigy

pour le nettoyage des plaies,
la désinfection des mains
la vaisselle des malades,
la stérilisation des instruments
t seringues

Déf’lsbg'élié liquide
Teinture de Désogéne

29



	La faim dans le monde, l'éthique et le droit de se nourrir

