Zeitschrift: La Croix-Rouge suisse
Herausgeber: La Croix-Rouge suisse

Band: 90 (1981)

Heft: 5

Artikel: Notre programme d'aide médicale en faveur des Indiens du Paraguay
et de Bolivie [suite]

Autor: Glauser, Benno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-683555

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-683555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Les opérations de secours C
de la Croix-Rouge suisse

:Notre programme d’aide lc |
Paraj

¢
¢ : ,




Les principes de nos interventions

Il'y a quatre ans déja que la Croix-
Rouge suisse déploie une activité en
faveur d’Indiens du Paraguay et de
Bolivie. Dans un premier article (voir
«Dans le monde» paru le 15 avril dans
le No3 de la revue), nous avions
relevé déja que de telles interventions,
méme si elles sont considérées a titre
d'aide d'urgence, doivent également
étre basées sur une politique d’aide au
développement sans pour autant ne
pas respecter les principes de la Croix-
Rouge. Aujourd’hui, nous exposerons
les principes qui dictent lactivité que
la Croix-Rouge suisse déploie dans le
cadre des programmes d’aide d’ur-
gence dont il est question. Nous tache-
rons aussi de montrer quels sont les
problemes qui se posent et les situa-
tions auxquelles nous devons faire
face. Il est évident que les principes
observés que la Croix-Rouge suisse a
fait siens pour la réalisation de ses
divers programmes d’entraide ne sont
pas une simple vue de I'esprit. Ils ont
pris corps lentement, peu a peu. Ils
sont le fruit de plusieurs années d’ex-
périences. Et le travail accompli pour
et avec les Indiens doit tenir compte
encore d’autres criteres: la différence
des mentalités, la confrontation de
cultures et de mondes différents, la
tres grande sensibilité et le besoin de
se défendre que I’on note chez tous les
opprimés. Autant de facteurs qui ap-
paraissent ici avec une plus grande
acuité que ce n’est le cas dans d’autres
programmes. Néanmoins, les critéres
de travail établis compte tenu de ces
constatations sont valables certaine-
ment aussi pour des programmes des-
tinés & d’autres groupes de population
que les Indiens; les préoccupations,
les problemes et les principes dont il
sera fait état dans le cadre de cet
article n’ont pas un caractére définitif.
Ils accusent plutot des tendances,
méme si leur énoncé peut paraitre a
premiére vue radical. Comme I’ont
montré les expériences faites, ils pour-
ront étre modifiés a la lumiére de
nouvelles constatations. Ils pourront
se modifier, se développer encore. 1l
ne s’agit donc pas de «conceptions de
l'aide au développement et de I'aide
d’urgence» de la Croix-Rouge suisse,
mais d’une recherche continue, de

6

réponses a certaines questions fonda-
mentales. On peut par exemple se
poser des questions du genre: «Que
signifie le droit a I'égalité?», «Qu’est-
ce que veut dire une collaboration
d’égal a égal?», ou encore: «Avons-
nous le droit de nous immiscer dans le
destin d’autrui, en voulant faire quel-
que chose pour lui?» Une autre inter-
rogation plus perfide, mais justifiée,
serait de se demander: «Comment
atténuer les torts découlant de la poli-
tique de développement d’une inter-
vention de secours?»

A-t-on en fait le droit de faire
quelque chose «pour» ou
«avec» d’autres hommes, méme
si ce «faire quelque chose»
s’appelle «aider»?

Pouvoir aider, par exemple en mettant
sur pied une opération de secours, est
un privilege, le privilege de celui qui
dispose des moyens financiers et tech-
niques, de linfluence institutionnelle
et politique qui lui permet de transfor-
mer le désir d’aider en une action
directe menée en faveur d’un groupe
défavorisé, pouvant par exemple étre
une tribu indienne? Une telle question
peut de prime abord paraitre absurde
a nos oreilles occidentales. Nous
sommes en effet habitués a étre fier de
notre prédisposition a aider et nous
admettons que d’autres étres humains
se trouvant dans une situation difficile
ont nécessairement besoin de notre
aide et I'acceptent, ou sont tenus de
I'accepter. Nous attendons tout natu-
rellement que ceux qui bénéficient de
nos interventions nous en témoignent
de la reconnaissance.

Dans le contexte de la réalité quoti-
dienne des pays en voie de développe-
ment, il est fréquent que I'on se fasse
une image exagérée de la puissance de
celui qui est en mesure d’aider. Une
population considérée comme nécessi-
teuse sera «aidée» et «assistée» par
des groupes et institutions fort di-
verses: missionnaires de différentes
couleurs, institutions humanitaires,
gouvernementales, internationales ar-
rivent dans le pays en faisant montre
d’une hate fébrile, considérée généra-
lement comme «désintéressée». Or,
de telles intrusions sont rarement en-

tiecrement «désintéressées»; souvent,
les groupes bénéficiaires de l'aide re-
présentent les ressorts de l'interven-
tion, des missionnaires entendent
transmettre leurs messages de foi, des
associations humanitaires veulent pro-
curer la santé, instruire, diffuser des
techniques selon leur idéologie; des
organisations gouvernementales et in-
ternationales poursuivent trop sou-
vent leurs propres intéréts — générale-
ment économiques mais aussi de poli-
tique de sécurité, intéréts qui sont
aussi étrangers aux groupes bénéfi-
ciaires de I'aide que les postulats des
technocrates et des planificateurs qui
croient tout savoir sur la nécessité du
développement d’une population. Il
est rare que I'on demande a ceux qui
sont dans le besoin ce qu’ils désire-
raient ou voudraient, et comment ils
se représentent leur destinée et leur
avenir ou encore quel genre d’aide
répondrait a leur attente. Trop sou-
vent, la Iéthargie et I'apathie des né-
cessiteux, leur silence, leur incapacité
a formuler clairement leurs intéréts

laissent croire a celui qui entend les

-

aider qu’il est & méme de définir lui-
méme les objectifs a atteindre et la
forme de I'aide & apporter; conjointe-
ment, il admet que les objectifs qu’il a
formulés suscitent I'assentiment des
bénéficiaires. Les diverses institutions
qui déploient une activité dans un
méme pays ou une méme région et
dont les buts et les intéréts ne concor-
dent pas toujours, entendent avoir
chacune le monopole de I'aide appor-
tée au méme groupe de population.
Dans certains pays, il y a des régions
ou se déroulent des projets congus au
vu d’intéréts diamétralement opposés.
On y joue le jeu de politiques régio-
nale, gouvernementale, voire mon-
diale, au détriment des bénéficiaires
des programmes. Ailleurs, on appor-
tera des guerres de religion. Mais il
n’existe pas encore de loi qui protege
les déshérités de ce monde du zéle des
dispensateurs d’aide. Comment pallier
cette situation? Il n’y a qu’une réponse
a donner: imaginons que notre com-
mune, notre vallée ou notre ville ait
€té choisie comme point d’interven-
tion par une institution — par exemple

FEE Pl

paraguayenne — désireuse d’y dévelop-
per un projet d’assistance: serions-
nous, nous les habitants de ce lieu
désigné, d’accord qu’un ingénieur pa-
raguayen vienne nous prescrire que tel
approvisionnement en eau est celui
qui convient le mieux a notre région?
Et que dirions-nous de surcroit s’il
mettait simplement ses plans a exécu-
tion? Que diriez-vous encore si un
agronome formé au Paraguay, et igno-
rant tout des conditions suisses, enten-
dait enseigner a nos paysans la ma-
niére «rationnelle de planter» et le
meilleur «moyen de lutter contre les
insectes indésirables»? Et si le porte-
parole d’une religion indiano-para-
guayenne venait sur place précher, au
nom de la bienfaisance et avec I'appui
de notre propre gouvernement, la
bonne morale, les bons rites et la
bonne croyance? Ou encore si des
médecins naturistes paraguayens se
mettaient & «soigner» nos femmes et
nos enfants selon des méthodes fort
discutables? Ces exemples ne sont
guere exagérés. Certes, nous avons
peut-étre un peu de peine & imaginer

que nous pourrions nous trouver dans
une situation semblable a celle des
déshérités du tiers monde et devenir
dépendants de supposés délégués pa-
raguayens venus nous imposer la réali-
sation de leurs plans. Situation ab-
surde? Elle est celle pourtant des
groupes défavorisés de nombreuses
régions ou sont implantés des projets
d’aide d’urgence et d’aide au dévelop-
pement. Il est vraisemblable que si
«l’invasion» paraguayenne imaginée
arrivait chez nous, nous n’accepte-
rions son aide que si nous étions sirs
que les mesures envisagées en notre
faveur sont vraiment indiquées pour
nous, qu’elles concordent avec nos
vues et nos buts et que malgré cette
aide extérieure nous conserverions no-
tre indépendance ainsi que notre
mode de vie et de penser. Nous di-
rions que c’est notre bon droit de
formuler de telles exigences. Or, ce
«bon droit» n’est généralement pas
concédé aux populations du tiers-
monde en faveur desquelles des pro-
grammes d’assistance sont envisagés.
C’est parce que nous croyons, entre
autres, que les mesures que nous
avons prévues et que les techniques
que nous entendons introduire sont les
meilleures et les seules valables; parce
que nous estimons aussi que les déshé-
rités ont a apprendre de nous, qu’ils
sont ignorants et ont besoin d’une
«instruction» pour sortir de leur mi-
sere. Clest ainsi que 'on «occupe» un
pays, une région ou le territoire vital
d’une communauté et que les «coopé-
rants» se comportent comme s’ils
étaient chez eux.

Le respect d’autres mondes
et d’autres cultures

Dans la plupart des cas, les bénéfi-
ciaires de I'aide, les groupes de néces-
siteux appartiennent a d’autres cul-
tures, des cultures qui doivent étre
considérées comme des mondes vi-
taux, des formes d’existence, des re-
gles de morale, des lois, des systemes
économiques et des techniques, des
modes d’hygiéne, des systémes éduca-
tifs qui n’ont souvent rien en commun
avec les cultures du monde occidental.
Ces cultures ont d’autres origines et
chacune d’elles a joué un role essentiel
pour les groupes qui les maintiennent
jusqu’a une ingérance étrangére (dans
le cas des Indiens I'oppression colonia-
liste, le vol de leurs terres et le rétré-

7



cissement progressif de leur milieu
vital par les Blancs). Ceux-ci ont em-
péché les groupes de population
concernées de rester maitres de leurs
destins et d’agir conformément a leurs
habitudes culturelles. De nombreux
groupes défavorisés que nous appro-
chons ont d’ores et déja perdu leur
monde culturel; ils végétent et sont
complétement ou partiellement déra-
cinés dans un monde qu’ils ne com-
prennent pas et qui de son coté ne fait
aucun effort pour les comprendre;
certains groupes, et cela est souvent le
cas des Indiens, sont encore relative-
ment ancrés dans leur culture et leur
mode de vie. Inconsciemment, 1’on
admet généralement que nos modes
de vie et nos formes de culture sont les
seuls et les meilleurs; tout au plus
admet-on que les autres cultures,
taxées souvent de «primitives», ont
une certaine valeur, mais en souli-
gnant d’emblée que ces cultures ont
hélas eu leur temps, qu’elles sont
aujourd’hui dépassées et doivent s’in-
tégrer a la ndtre. Théoriquement ou
dans le cadre de résolutions prises a
I’échelle internationale, 1’on est certes
d’accord que d’autres groupes cultu-
rels ont le droit de survivre et qu’il
convient de les respecter. En fait, la
survie de groupes défavorisés n’est
possible que si leur «mode de vie»,
leur culture peuvent se maintenir. En
d’autres termes, si on les laisse, ces
hommes, étre ce qu’ils sont ou vou-
draient étre. Et nous en arrivons &
nouveau a ceci: les bénéficiaires d’'un
projet d’entraide doivent définir et dé-
cider eux-mémes en toute conscience
ce qu’ils attendent d’un projet. Par
ailleurs, il est nécessaire de contribuer
dans la mesure du possible a renforcer
la culture des intéressés qui est sou-
vent soumise a un processus de dégra-
dation.

Il n’est pas facile de considérer et de
traiter d’égal a égal un Indien, un
paysan ou un citadin auquel on aurait
plutot tendance a parler «en supé-
rieur». Il semble encore plus difficile
d’accorder a un groupe d’Indiens le
droit ou tout au moins la possibilité de
décider quelles mesures sont propres a
assurer le maintien ou I’amélioration
de ses conditions de santé. Bien enten-
du, c’est notre réle a nous, qui venons
aider, de suggérer de quelle facon et
avec quels moyens on peut par exem-
ple le mieux lutter contre la tubercu-
lose; la plupart des groupes d’Indiens

8

ne connaissent pas, dans le cadre de
leur culture et de leur médecine tradi-
tionnelle, les mesures permettant de
lutter efficacement contre une maladie
qui auparavant leur était méconnue.
La lutte contre la tuberculose ne peut
cependant étre menée avec succes que
si les groupes qu’elle concerne com-
prennent les mesures prescrites et en
admettent l'application sans aucune
contrainte; il faut notamment aussi
que les mesures projetées soient en
harmonie avec leur culture, leurs
meeurs et leurs croyances. Si cette
condition n’est pas observée, les me-
sures envisagées seront inutiles. Peut-
étre est-il possible de lutter contre la
maladie elle-méme; mais ce faisant,
nous partons de considérations reli-
gieuses ou culturelles opposées a
celles des Indiens et ébranlons leur
propre culture. Ou encore nous cou-
rons le danger de faire d’hommes sains
mais découragés que nous voulons
aider, des étres dégradés. On peut
dire que dans ce cas une maladie en
remplace une autre: le décourage-
ment, 'indifférence et la passivité font
place a la tuberculose. Dans ces condi-
tions, la survie que nous voudrions
favoriser en respectant la dignité hu-
maine devient fort problématique.
Dans la plupart des cas, les groupes
concernés s’opposeront a I’aide qu’on
leur propose et ils tacheront de s’y
soustraire s’ils ne comprennent et
n’admettent pas les mesures envisa-
gées. Au cours de I'ancienne et de
I’actuelle période coloniale, de nom-
breux groupes ont été amenés a déve-
lopper un mécanisme de défense puis-
sant et efficace, souvent incompréhen-
sible pour les étrangers. C’est pour-
quoi il est extrémement important
d’approcher les groupes nécessiteux
ou les bénéficiaires en puissance de
laide envisagée en faisant preuve
d’'une attitude respectueuse tenant
compte de leur mode de vie, de leur
culture et de leur droit de décider eux-
mémes. Au début, il y a le dialogue
d’égal a égal et non pas la présentation
d’un plan ou ’application de certaines
mesures. Une aide de ce genre ne peut
étre apportée que sur la base d’une
grande confiance réciproque. Et cela
implique une fois de plus que I’aide
que l'on veut apporter soit placée sous
la responsabilité de planificateurs, de
technocrates, de représentants d’au-
tres cultures et d’un style de vie dia-
métralement différent.

«L’ingratitude» des défavorisés
et leurs insucces inesthétiques

Si I'on veut que les défavorisés rede-
viennent les acteurs de leur propre vie
et puissent reprendre dans une large
mesure leur destin en main, il est
nécessaire qu’on les aide a «se tenir
debout». Ils doivent marcher seuls. Le
procédé illustré par cette image est un
mouvement vers 'autonomie, un
mouvement qui certes ne va souvent
pas, plus tard, dans la direction prévue
par le représentant du projet d’aide. Il
est quasi inévitable que la marche en
avant d’un groupe qui a pu se consoli-
der grace a une aide extérieure se
dirige contre ceux qui 'ont aidé a «se
mettre debout» et cela surtout si ces
derniers attendent malgré tout un peu
de reconnaissance et une participation
a la réalisation du projet entrepris et
s’ils ne sont pas préparés a faire cette
expérience amere que les partenaires
qu’ils ont traités d’égaux a égaux de-
viennent subitement «ceux qui regar-
dent de haut en bas». Peut-étre les
initiateurs du projet auront-ils oublié
qu’ils ne font pas partie du groupe,
que ce monde vital et ce pays ne sont
pas les leurs, et qu’ils sont venus
d’ailleurs aider ce groupe et lui donner
la force intérieure de s’aider lui-
méme. Ils auront oublié aussi qu’ils
doivent se retirer et disparaitre des le
moment ou le groupe aura la force
intérieure de s’aider lui-méme sous sa
propre responsabilité et selon sa pro-
pre décision. Le fait d’apprendre a
atteindre les objectifs visés d’'une ma-
niere slire et sous sa propre responsa-
bilité implique une procédure qui, a
ses débuts, ne manquera pas de se
heurter a des échecs partiels, a des
erreurs, a des impasses. Si I'on admet
qu’un projet ne saurait se réaliser sans
que soient commises quelques erreurs,
on court le risque que le projet soit
considéré comme un insucces. De
nombreuses institutions et leurs repré-
sentants n’ont pas le courage de laisser
au groupe la liberté de commettre des
fautes. Ils ont de la peine a assumer ce
risque, craignant que le travail de
Pinstitution ne soit pas considéré
comme parfait, exempt d’erreur et de
la meilleure qualité, comme en font
généralement €tat les rapports relatifs
a la réalisation des projets en cours.

Il faut certainement beaucoup de cou-
rage pour s’identifier avec les succes
d’un projet mais aussi avec les erreurs



faites par la population a laquelle il est
destiné. Seul un tel engagement per-
met a cette derniére d’agir de maniere
constructive. Si l'institution qui est a
I'origine du projet tente par des inter-
ventions directes d’éviter que la popu-
lation concernée commette des fautes
et enregistre des insucces, elle em-
péche cette méme population d’ap-
prendre a prendre ses responsabilités
et de comprendre la portée de ses
décisions. Or, si cette population n’ac-
cepte pas les interventions de l'initia-
teur du projet, son attitude est, sou-
vent a tort, prise pour de I'ingratitude,
alors méme que le fait qu’elle refuse la
main protectrice est le signe qu’elle
devient majeure et prend conscience
d’elle-méme.

La portée du terme «santé»

Les programmes mis sur pied par la
Croix-Rouge suisse au Paraguay et en
Bolivie en faveur des Indiens se si-
tuent sur le plan sanitaire. La «santé»
est une notion dont la portée et I'im-
portance ne sont pas les mémes pour
les Indiens que pour nous. En négli-
geant de fonder notre travail sur la
conception que se font les Indiens de
la santé, notre programme d’aide mé-
dicale n’aurait aucune valeur pour
eux. Les Indiens ne comprendraient
pas ce que nous désirons en fait obte-
nir d’eux et réaliser avec eux. Méme
notre activité risquerait de troubler
leur culture. Le cas des Indiens Pai-
Tavyter, dans le nord-est du Para-
guay, est un exemple des divergences
existant entre leur notion de la santé
et la notre. Un jeune Pai a, en 1980,
fait la comparaison suivante: «Pour
nous Pai, la santé est un état que nous
appelons «tekoresai»; pour atteindre
cet état, il faut que certaines condi-
tions soient remplies. Toutes font par-
tie de «l’état de santé» et y contri-
buent: les plantes et les arbres, pris
individuellement ou tous ensemble,
comme médicaments; I’eau; des pa-
roles justes et soupesées; une bonne
nourriture; ne-pas-agir-par-dessus-la-
téte-des-autres; la forét vierge, les
animaux de la brousse, les poissons,
I’harmonie, la communauté villa-
geoise; les contacts et la conversation;
le maintien de notre «mode de vie»;
notre propre culture et notre maniére
de vivre; le sentiment de la force que
toutes les choses que j’ai nommées
nous donne; le maintien de notre

9



groupe; une vie tranquille et sire dans
notre pays; la vie en commun, en
famille, au sein de notre communauté
villageoise; les fétes. Mais vous arri-
vez, vous les Blancs, et nous rendez
dépendants de I'argent et d’autres
contingences matérielles; cela trouble
notre «€tat de santé». Vous prononcez
de mauvais discours, vous parlez mal
des autres; vous nous prenez notre
pays; pas de pays signifie ne pas man-
ger; ne pas manger signifie la maladie.
Et pour finir, vous plongez la main
dans votre poche, vous en tirez une
petite pillule blanche et vous voulez
nous faire croire que ce que contient
cette pillule que nous devrions manger
nous apportera la santé, que cette
pillule est la santé...»

On peut aisément se représenter
quelle force destructive aurait un pro-
gramme sanitaire qui ne respecterait
pas la notion indienne de la santé et
irait a son encontre. De méme, peut-
on s’imaginer avec quelle incompré-
hension les Indiens accueilleraient un
projet qui ne tiendrait aucun compte
de leurs us et coutumes et serait fondé
sur les conceptions occidentales de la
médecine. Une incompréhension qui
se traduirait par le refus, parfois ou-
vertement exprimé, mais plus souvent
tacite de I'«aide» proposée et rendrait
absolument inutiles les mesures médi-
cales envisagées en toute bonne foi.
L’opinion exprimée par I'Indien, qui
est plus ou moins caractéristique pour
beaucoup de groupes d’Indiens,
prouve qu’une intervention d’aide mé-
dicale isolée, qui selon notre concep-
tion ne comporterait que des mesures
«médicales», est inutile pour les In-
diens. Les mesures prises doivent tou-
jours étre «complétes» si l'on veut
qu’elles concordent avec les concep-
tions des Indiens. Elles doivent tenir
compte de l'eau, de la forét, de la
nourriture, de la sécurité du territoire,
de 'harmonie de la vie communau-
taire, du maintien de I’équilibre inté-
rieur et du mode d’étre; elles doivent
en outre contribuer au renforcement
de la culture indienne dans son inté-
gralité. L’intervention doit donc né-
cessairement étre pensée au vu de tous
les aspects de I’environnement vital de
ceux auxquels elle s’adresse. Selon la
conception occidentale, on dirait: I’in-
tervention doit étre «intégrée» ou
«multidisciplinaire».

10

Enfants vaccinés contre la tuberculose.

De la pluralité de la médecine

Tout comme l’aide, dans la plupart
des cas, met face a face deux cultures,
I’aide médicale ou I’aide portant sur le
domaine de la santé se voit trés sou-
vent confrontée & deux types de méde-
cine, axée chacune sur la culture dont
elle est issue. De nombreux groupes
d’habitants du tiers monde, notam-
ment aussi les Indiens, possédent
«leur» médecine, leurs coutumes,
leurs méthodes thérapeutiques et leurs
conceptions (ces derniéres étant sou-
vent appelées «superstitions»); cette
médecine, en tant que partie d’un
mode de vie et de la culture d'un
peuple, est aussi une partie impor-
tante de la religion. Contrairement a
la médecine occidentale académique,
a laquelle on recourt dans le cadre des
programmes d’entraide, la médecine
naturelle n’est pas uniquement un ra-
massis de reégles de comportements,
de recettes et de pratiques curatives
que celui qui ne les a pas héritées de
son monde culturel peut sans autre
appliquer; cela est particulicrement le
cas lorsque la culture en question n’a
pas été encore fortement influencée
par des influences extérieures. Notre
maniere de décider que «la maladie X
= le médicament Y» n’est pas tou-
jours valable ici. Par ailleurs, et
comme nous 'avons déja mentionné,
selon une conception globale de la
santé comme celle que dépeint par
exemple I'Indien Pai, ’homme malade
ne sera pas, comme c’est souvent le

cas chez nous, placé dans une isolation
clinique qui fait abstraction de ses
besoins humains, psychiques, maté-
riels et culturels. Le patient est une
partie d’'une communauté, un fait quo-
tidien, qui influencent de nombreuses
maniéres son état de santé; le méde-
cin, qui le soigne («I’homme médi-
cal»), fait partie de la méme existence
et de la méme communauté. Les
conceptions qu’ont les Indiens de la
maladie et de ses effets sur le corps
différent aussi des notres.

De nombreux groupes disposent d’une
médecine dont la richesse et le champ
d’application peuvent en bien des
points étre comparés a ceux de la
médecine occidentale. Souvent, on
peut méme dire que la médecine indi-
gene dépasse la notre de par le carac-
tere global de ses pratiques. Les
groupes concernés possedent par la un
instrument qui leur permet de guérir
de nombreuses maladies psychiques et
physiques sans s’opposer a leurs cul-
tures. Néanmoins, cet instrument perd
sa valeur lorsqu’il s’agit de lutter
contre des maladies inconnues aupara-
vant. Au nombre de celles-ci, on
compte malheureusement actuelle-
ment de nombreuses maladies endé-
miques contagieuses, dont la tubercu-
lose.

Et c’est ici qu'interviennent les projets
d’aide médicale concus en faveur de
ces groupes déshérités dans le but
d’améliorer d’'une maniere ou d’une
autre leur niveau de santé. Dans la



plupart des cas, on part de I'idée que
de toute évidence la médecine occi-
dentale détient la clé du salut. Des
connaissances de la médecine indigéne
sont peu courantes; tout au contraire,
de nombreux «programmateurs» et
institutions émettent de grands doutes
ou méme accusent du mépris a I'égard
d’'une médecine non occidentale. Ils
parleront volontiers de «charlata-
nisme», de «superstition dépassée»; ce
qui ne peut étre examiné en labora-
toire sur des bases scientifiques, ce qui
ne peut étre reproduit, est rejeté.
Lorsque la médecine indigéne suscite
de l'intérét, c’est sous réserve que
Iefficacité des pratiques de cette mé-
decine puisse étre vérifiée au vu de la
terminologie et des conceptions de la
médecine occidentale. Cet état d’es-
prit entraine une attitude qui est mal-
heureusement tres fréquente, c’est-a-
dire que seule la médecine occidentale
en tant que science est efficace, qu’elle
est la meilleure et que si certaines
pratiques de la médecine naturelle
devaient étre considérées comme effi-
caces, elles devraient pouvoir étre
éprouvées selon les critéres de la mé-
decine académique. Ce faisant, nous
considérons avec une arrogance inouie
notre médecine comme théorie abso-
lue et supérieure a toute autre: «ce
que notre médecine ne peut pas com-
prendre est sans valeur.» En fait, le
développement médical dans le tiers
monde ressemble souvent a une cam-
pagne colonialiste dont le but est d’in-
troduire une médecine occidentale,

Le four du village.

4

une technologie hautement spécialisée
et coliteuse et des médicaments dan-
gereux.

Cela place la population concernée
dans une situation en partie inutile de
dépendance, en entrainant de surcroit
pour elle une charge économique. Si-
multanément, on nie ou ignore la
valeur de la médecine naturelle que
ces hommes connaissaient jusque-la.
Les effets passent au rang de tabous et
leurs médecins deviennent a leurs
yeux des rétrogrades. De la sorte, un
programme médical peut rapidement
devenir un facteur d’ébranlement de
leur culture et troubler le monde vital
du groupe, si important pour lui. Tou-
cher a la médecine indigéne veut dire
toucher aux croyances qui 'accompa-
gnent et a l'image que le groupe
concerné se faisait du monde.

Si 'on veut éviter qu’un programme
d’aide médicale ait des effets nuisi-
bles, il faut essayer de définir le plus
précisément possible son champ d’ap-
plication en étudiant soigneusement et
avec le groupe Dbénéficiaire les
connaissances qu’il possede lui-méme
de la médecine indigéne. Il faut partir
de I'idée que cette médecine indigene
est la meilleure pour le groupe; c’est
sa médecine, qui concorde avec sa
maniére de vivre; elle est de surcroit
bon marché et d’acces facile. La mé-
decine occidentale ne doit étre intro-
duite a titre subsidiaire que lorsque la
médecine indigéne est inefficace. De
toute fagon, il faudra s’assurer que la
création et I'«importation» de nou-

velles dépendances (qui entrainent
toujours une charge financiere impor-
tante pour I’Etat et la population) se
limitent au strict minimum. L’évalua-
tion des valeurs de la médecine indi-
gene doit se faire dans le cadre de sa
propre conception et compte tenu de
son champ d’application et non pas sur
des bases scientifiques. Il suffit de
pouvoir constater empiriquement que
lon peut lutter contre une certaine
maladie ou faire face a une certaine
situation sanitaire en recourant aux
moyens de la médecine naturelle. Les
possibilités et I'efficacité de la méde-
cine indigéne varient de groupe en
groupe; il faut de cas en cas examiner
avec soin les possibilités d’appliquer la
médecine indigéne et de la compléter
avant de décider de I'introduction de
mesures concrétes de la médecine oc-
cidentale. Relevons encore qu’il est
incontestable que bon nombre de
groupes disposent de systemes médi-
caux qui représentent pour eux le
meilleur moyen de défense et de gué-
rison.

La vie en commun au sein d’une
sociéte

Le champ d’application dun pro-
gramme d’aide médicale et le terri-
toire ou vit le groupe auquel il s’a-
dresse font toujours partie d’une ré-
gion plus étendue ou d'un Etat qui
dispose lui aussi d’'un service d’hy-
gi¢ne. Or ce dernier est souvent abso-
lument inopérant a lintérieur des
terres, non pas comme on pourrait le
supposer faute de personnel, de plani-
fication ou de moyens financiers et
matériels, mais par suite de la mécon-
naissance d’une culture différente et
par un manque de respect a ’égard
des déshérités, de la population rurale
«primitive», des pauvres «arriérés»,
ou des Indiens «vivant dans la saleté».
Aucun groupe culturel n’a aujourd’hui
la possibilité de s’affirmer hors de la
société du pays qui ne prend aucune
part & son développement et a sa
raison d’étre. Dans le cas idéal, il est
possible de penser que, lentement, ces
groupes pourront étre intégrés en
conservant leur identité culturelle et
communautaire. Méme si ce postulat
parait utopique au vue de la réalité
actuelle, sa réalisation doit étre encou-
ragée avec véhémence. Chaque projet
doit étre limité dans le temps, car
souvent des projets de longue durée
créent une situation de dépendance et

11



de passivité. Il doit viser a aider le
groupe bénéficiaire a se «tenir sur
pied» de maniére qu'il puisse conti-
nuer seul, sous sa propre responsabi-
lité et par ses propres forces, la tache
commencée. Le projet doit donc étre
concu de telle sorte que le groupe
atteigne une autonomie aussi grande
que possible. Sur le plan des disposi-
tions légales du pays, cela signifie que
le service de santé officiel du pays doit
envisager des mesures a prendre avec
la participation des groupes déshé-
rités. Ceux-ci doivent avoir accés a ce
service d’hygiéne gouvernemental qui
doit leur étre ouvert compte tenu de
leurs intéréts puisqu’ils représentent
en fait la population pour laquelle il a
été créé. Pour éviter de nouvelles
dépendances, les mesures prises par le
service de santé officiel doivent tenir
compte des intéréts des groupes qui,
en tant que citoyens de I'Etat
concerné, doivent avoir la possibilité
de décider la forme que doit avoir ce
service de santé. Au moment ou le
programme d’aide médicale prendra
fin, quels seront les moyens dont les
groupes qui en ont bénéficié pourront
alors disposer et sur qui pourront-ils
compter? Sur I'Etat peut-étre, ou es-
pérons-le, sous réserve que la popula-
tion ait pu se préparer a résoudre ses
problémes de maniére active et en
étant consciente de ses responsabi-
lités, en recourant a I'aide de I’Etat et
de ses structures sociales; une aide
qu’elle devrait étre a méme d’utiliser
effectivement. Mais cette population
ne devra finalement a I'avenir compter
que sur elle-méme, ayant appris a
cerner et a résoudre elle-méme ses
problemes. Cela pour autant que le
programme d’aide médicale ait réussi
a développer ces facultés et a renfor-
cer la confiance en soi qu’elles susci-
tent.

Benno Glauser

et qui ont sa confiance.

Croix-Rouge suisse par des particuliers.

Lors de situations d’urgence et d’interven-
tions spontanées, la Croix-Rouge suisse
travaille en relation avec ses organisations
faitiéres internationales, avec les Sociétés
de Croix-Rouge nationales concernées ou
avec les partenaires locaux qu’elle connait

Les interventions sont financées par les
ressources propres Croix-Rouge suisse,
par des contributions fédérales, ou par des
fonds provenant de la Chaine du bonheur
ou de dons spontanés qui sont confiés a la

Interventions dans les situations d’extréme urgence

Chine / tremblement de terre de Setchuan

Contribution pour l'acquisition de tentes de travail destinées a des équipes
médicales mobiles et pour I'achat sur place de produits alimentaires en faveur
des malades et des blessés.

Grece / tremblement de terre dans la région d’Athénes

Tentes, couvertures de laine et sacs de couchage destinés a plusieurs dizaines
de milliers de sans abri.

Ouganda / aide aux prisonniers

*Dons de vétements au CICR en faveur des prisonniers placés sous sa

protection et assistés par ses SOIns.

Kenya / travail social

Dons de vétements pour nécessiteux pris en charge par la Croix-Rouge du
Kenya et autres organisations de bienfaisance.

Bolivie / lutte contre la tuberculose

Dons de médicaments a I’hopital de district de Montero pour le traitement a
long terme d’'enfants et d’adultes atteints de tuberculose dans les régions rurales
avoisinantes.

Erythrée / guerre de libération

Dons de médicaments au CICR, qui soutient les ceuvres d’entraide éry-
thréennes dans leurs interventions médicales en faveur des victimes civiles du
conflit érythréen.

Bolivie / cours organisés par la Croix-Rouge bolivienne

Aide de départ pour I'organisation de cours destinés aux agents de santé de la
section Croix-Rouge locale de San José de Chiquitos.

Bolivie / formation d’enfants de paysans démunis

Contribution en faveur de l'école IERCO a Charagua en vue d'améliorer
Palimentation des jeunes internes.

Liban / troubles politiques

Contribution au programme d’intervention d’'urgence mené par le CICR, qui
renforce son intervention a la suite de la recrudescence des combats.
Mauritanie / sécheresse et famine

Contribution a un petit élevage de poulets en vue d’améliorer I'alimentation des
Jjeunes a la périphérie de la ville de Nouakchott. '

Pologne / intervention d’'urgence

Dons de médicaments a la Croix-Rouge polonaise pour ['assistance de
personnes dgées nécessiteuses et malades. :
Djibouti / réfugiés et famine

Dons de vaccins dans le cadre d’une campagne urgente de lutte contre la
diphtérie, le tétanos, le choléra, la poliomyélite et la rougeole, menée dans le
sud du pays.

Haute-Volta / travail social

Dons de vétements destinés a des personnes handicapées de tous dges et a des
personnes dgées nécessiteuses.

Birmanie / incendie-cyclone

Contribution pour Uacquisition sur place d’abris provisoires, de couvertures,
de médicaments et d’étoffes destinées a la fabrication de vétements.

Egypte / aide aux personnes handicapées

Dons de lits pour I'établissement d’un centre de rééducation en Haute Egypte
pour jeunes filles atteintes de poliomyélite.

Ouganda / situation d’urgence dans la région ouest du Nil

Dons de vétements dans le cadre du programme d’aide mené par le CICR en
faveur de personnes civiles déplacées et nécessiteuses.

Pakistan / réfugiés afghans

Contributions au programme d’aide mené par la Ligue des Sociétés de Croix-
Rouge et par le CICR en faveur des réfugiés: distribution de secours de
premiére urgence et assistance médicale.

Angola / personnes déplacées et famine

Dons de vétements dans le cadre du programme d’intervention mené par le
CICR dans les provinces de Huambo, Bié et Benguela.

12




	Notre programme d'aide médicale en faveur des Indiens du Paraguay et de Bolivie [suite]

