Zeitschrift: La Croix-Rouge suisse
Herausgeber: La Croix-Rouge suisse

Band: 87 (1978)

Heft: 7

Artikel: L'académie suisse des sciences médicales et I'euthanasie
Autor: Mach, René S.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-549358

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-549358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’ A cadémie suisse des sciences médicales’ et

Peuthanasie

Professeur René S. Mach?

|

1IN |

Il y a deux ans, le Conseil d’Etat d'un
canton suisse a posé a I’Académie suisse
des sciences médicales (ASSM) la ques-
tion suivante:

Quelle réponse faut-il donner a un chirur-
gien du ceceur qui demande s’il a le droit de
refuser de poser un «pacemaker» a un
malade de 82 ans, désorienté dans le
temps et dans I'espace? Nous €tions placés
pour la premicre fois devant un probleme
d’euthanasie passive. La méme année, le
Conseil national, aprés une étude appro-
fondie du sujet, a renoncé a insérer dans la
loi le droit a Peuthanasie et a transmis ce
dossier a 1’Académie suisse des sciences
médicales.

Pour remplir sa mission, 'ASSM a di
nommer une commission composée de
médecins, de juristes, de thé€ologiens
catholiques et protestants, car le probleme
posé n’est pas seulement d’ordre médical,
il est d’ordre juridique et éthique. Cette
commission a publié le 5 novembre 1976
des directives qui ont été traduites dans
nos trois langues nationales et en anglais.
Ces directives ont suscité un grand intérét
en Suisse et a I’étranger. D’apres le Pro-
fesseur Gsell, elles ont été analysées dans
plus de 142 journaux dans le monde.
Enfin, elles viennent d’étre déclarées obli-
gatoires pour les médecins par le Conseil
d’Etat de Zurich.

Commencons par une définition: au sens
étymologique du mot, euthanasie égale
«mort douce» ou «bonne mort». C’est le
sens que lui donne celui qui a créé ce
terme, le philosophe et chancelier d’An-
gleterre, Francis Bacon (1561-1626), qui
crit: «C'est la fonction du médecin
d’adoucir les peines et les douleurs non

seulement lorsque cet adoucissement peut
conduire a la guérison, mais lorsqu’il peut
servir a procurer une mort calme et
facile.» Malheureusement, a cette concep-
tion d’'une mort naturelle et subie, s’est
ajoutée peu a peu la notion d’une mort
donnée ou provoquée, appelée également
euthanasie. C’est pourquoi nous trouvons
ces deux définitions dans le dictionnaire.
Le Larousse dit: «Mort sans souffrance,
théorie selon laquelle il serait licite
d’abréger la vie d'un malade incurable
pour mettre fin a ses souffrances» ¢t le Ro-
bert dit: «Mort douce et sans souffrance,
théorie selon laquelle il est charitable et
légitime de provoquer la mort des malades
incurables, dont la fin est proche, lors-
qu’ils souffrent trop.»

Il est intéressant de noter que nos colle-
gues suisses alémaniques n’emploient plus
le terme d’euthanasie depuis que, sous le
troisieme Reich, on s’en est servi abusive-
ment pour mettre a mort des sujets indési-
rables ou jugés inutiles. Ils I'ont remplacé
par le mot «Sterbehilfe» ou «aide a la
mort» ou «aide au mourant», ce qui n’est
pas tout a fait la méme chose que I'eutha-
nasie, mais pour nos collegues, c’est le
terme consacré. Les directives de I'Aca-
démie commencent par un préambule.
«Préambule. Le devoir du médecin est de
guérir ses malades, de les aider, de soulager
leurs souffrances et aussi de les assister
jusqu’a la mort. Cette assistance comprend
le traitement médical, un soutien personnel
et des soins.»

Plus loin les directives disent: «Quand le
patient a été convenablement renseigné et
qu’il est capable de discernement, sa
volonté quant au traitement doit étre res-

pectée, méme si elle ne correspond pas aux
indications de la médecine.»

L’Académie a introduit ici deux notions
nouvelles. La premiére, c’est que tout
malade doit étre convenablement ren-
seigné; c’est le droit a l'information. Le
malade doit savoir pourquoi on le soigne
et qui le soigne. Ce droit et cette liberté€ du
malade ont déja été reconnus par le
Conseil de I'Europe en février 1976.

La deuxiéme notion c’est que la volonté
du malade quant au traitement doit étre
respectée. Par exemple, si un malade
atteint d’urémie chronique ne veut plus
son traitement d’hémodialyse, le médecin
devra s’incliner. Il faut ajouter que le
médecin a aussi le devoir de persuader de-
toute son énergie et de tout son cceur le
malade de son erreur et d’obtenir qu’il
accepte finalement le traitement salvateur.
Presque toujours, s’il a de I'autorité et du
talent, le médecin réussira a persuader son
patient.

Plus loin les directives disent que «quand
le malade est incapable de discernement, le
médecin doit tenir compte de ce que l'on
peut présumer de la volonté du patient. Les
proches de celui-ci doivent étre entendus,
mais juridiquement la décision derniere
appartient au médecin». «Chez les mou-
rants et chez les blessés en danger de mort,
dont l'affection évolue de facon irréversible
vers une issue fatale, et qui ne pourraient
ultérieurement avoir une vie relationnelle
consciente, le médecin se contente de
calmer les souffrances, mais il n’est pas
obligé d’utiliser toutes les ressources théra-
peutiques qui pourraient prolonger la vie.»
C’est donc la condamnation de ces traite-
ments prolongés a tout prix et de ce qu’on

{7



a appelé D'acharnement thérapeutique.
Nous reviendrons plus loin sur ce pro-
bleme si important de la prolongation arti-
ficielle de la vie. La tache du médecin ne
consiste pas seulement dans la prescription
de médicaments.

Quand le malade est condamné ou qu’il
entre en agonie, le médecin doit a son
malade un «soutien personnel», ce que nos
collegues suisses alémaniques appellent le
«Beistand», c’est-a-dire se tenir a coté.
«L’assistance au mourant entre aussi dans
le devoir du médecin; elle consiste a suivre
le malade dans ses derniers moments pour
qu’il puisse mourir dans la dignité.» C'est
la une notion nouvelle, car pendant long-
temps et surtout dans les hopitaux, les
médecins se sont désintéressés de leurs
malades quand ces derniers étaient
condamnés et quand il n’y avait aucune
chance de guérir. Cette fuite devant la
mort, cette peur de la mort a été critiquée
par le public qui n’acceptait pas cette sorte
d’abandon. Aux Etats-Unis est né tout un
mouvement qui est commenté et illustré
dans T'excellent livrte de Mme Kiibler-
Ross, ou sont réunis les entretiens que
cette femme remarquable a eus avec les
mourants et I’équipe de psychiatres, psy-
chologues, théologiens et médecins. De
telles équipes ont pris naissance aux Pays-
Bas et en Grande-Bretagne. A Geneve, la
directrice de I’Ecole du Bon Secours
donne aux infirmi¢res des cours sur le
méme sujet. Le doyen Jenny, peu de
temps avant sa mort, avait commenceé a
donner des lecons aux étudiants en méde-
cine sur cette collaboration entre médecin
et malade avant la mort. Le médecin est
donc appelé a collaborer avec les infir-
mieres, les assistants sociaux, les aumo-
niers pour que les derniers moments du
malade se passent dans la paix, le calme et
la dignité. Il est nécessaire que le médecin
fasse tout ce qui est en son pouvoir pour
libérer un malade qui va mourir de la
«tuyauterie», des goutte-a-goutte, des
appareils de drainage, de tout ce qui n’est
plus, a ce moment-la, nécessaire. Il va sans
dire qu’il est beaucoup plus facile a domi-
cile de maintenir et d’établir le contact
entre le malade et sa famille que dans les
hopitaux. La suppression d’un traitement
dans un hopital universitaire est toujours
un événement qui est commenté et qui est
discuté.

Les directives de I’ASSM disent plus loin:
«L’aide du médecin prend fin avec la mort
du patient.» Mais ce moment de la mort, le
médecin a-t-il le droit de le modifier? A-t-
il la permission de changer I’heure du
trépas? C’est la tout le probleme. Grace
aux progres de la médecine, le médecin
peut retarder ce moment de la mort, il est
capable de faire une réanimation, de res-
susciter le malade, d’assurer une prolonga-
tion, une sorte de survie, manceuvre qui

risque d’aboutir a une sorte d’acharne-

18

ment thérapeutique. Mais il a surtout le
pouvoir, la tentation et parfois le devoir
d’avancer la date de cette mort. Pour
intervenir, le médecin pourra recourir a
deux formes d’activités qu’il est souvent
difficile de distinguer I'une de l'autre, I'eu-
thanasie active et ’euthanasie passive.
Voici la définition que donne I’ASSM:
«L’euthanasie active tend a abréger délibé-
rément la vie d’un sujet en tuant le mou-
rant. Elle consiste a intervenir artificielle-
ment dans les processus vitaux qui subsis-
tent encore, pour hater la venue de la mort.
D’apres le Code penal suisse I'euthanasie
active est un homicide intentionnel, qui est
punissable (C.P.S. art. 111 a 113). L’eu-
thanasie active reste punissable, méme
quand elle a été pratiquée a la demande du
patient (C.P.S. art. 114).»

La situation est claire: I'euthanasie active
est condamnée par la loi.

«L’euthanasie passive est le fait de laisser
mourir un malade (ou un blessé) con-
damné, en renoncant a des mesures qui
prolongeraient sa vie. Elle consiste dans
l'omission, voire dans linterruption de
traitements par des médicaments, aussi bien
que de mesures techniques telles que
respiration artificielle, apport d’oxygene,
transfusion  sanguine, hémodialyse et
alimentation artificielle.»

Et enfin voila ce que décide '’ASSM et qui
est trés important:

«1l est médicalement justifié de renoncer a
une thérapeutique ou se borner a calmer les
souffrances, si en repoussant l'échéance de
la mort, on prolonge les souffrances au-
dela de ce qui est supportable et si d’autre
part Uaffection a pris un tour irréversible
vers un pronostic fatal.» C’est reconnaitre
au malade un droit nouveau: le droit de ne
pas étre obligé de souffrir. Voici un
exemple des plus banals d’euthanasie pas-
sive: c’est d’arréter les antibiotiques chez
un malade atteint d’un cancer généralisé
qui souffre atrocement, c’est d’arréter des
séances de dialyse rénale (rein artificiel) a
un malade qui n’a plus ni le courage ni le
désir de persévérer dans sa thérapeutique
qui le fatigue trop. Sur cette lutte contre la
souffrance, tous les avis ne sont pas aussi
catégoriques. Mlle Jeanne Hersch, citée en
qualité de professeur de philosophie a la
commission du Conseil national, a fait une
intervention qui est résumée ainsi dans le
compte rendu officiel: «Elle s’en prend a
la tendance toujours plus prononcée qui
veut accorder a ’homme un droit de non-
souffrance. Or la souffrance est I'une des
conditions dans lesquelles se déroule la vie
humaine. Souffrir peut avoir un sens aussi
longtemps que l’étre humain a toute sa
conscience. L’étre humain ne saurait étre
tué par pitié comme un animal.» Il est vrai
qu’en voulant, dans chaque cas et a tout
prix, éviter les douleurs, on arrive lente-
ment & un abus de calmants, a ce qu’on a
appelé une «civilisation du Valium»!

Avant d’aborder le probléeme de I'eutha-
nasie médicale, c’est-a-dire qui concerne
les malades, j’aimerais faire un bref histo-
rique de ce qu'on a appelé I'euthanasie
sociale ou politique, telle que I'ont utilisée
certains régimes totalitaires. A ceux qui
voudraient que [’euthanasie soit insérée
dans la loi et devienne ainsi légalisée, j’ai-
merais montrer combien cette attitude
devient dangereuse quand I’Etat est puis-
sant et tyrannique. Quand Nietzsche, le
grand philosophe, dont le psychisme était
un peu déséquilibré, réclame 1'euthanasie
pour débarrasser «la société des parasites
qui ont linconvenance de vivre long-
temps», cela n’a pas beaucoup de consé-
quences pratiques, cela reste de la philoso-
phie! Mais quand il s’agit d’un gouverne-
ment puissant, comme celui des nazis, tout
est différent. Jacques Bréhant, chirurgien
de cancéreux, signale que Nietzsche est
mort en 1900 et que c’est trente ans plus
tard que sa doctrine a été reprise par I’Etat
totalitaire dirigé par Hitler. Des 1930, en
effet, en Allemagne tout est réalisé pour
préserver la pureté de la race germanique
et pour €viter les charges sociales inutiles a
I’Etat. Une loi du 18 octobre 1935 interdit
tout mariage a toute personne souffrant
d’une maladie héréditaire. C’est en 1939
qu’un décret signé par Hitler déclare que
le Dr Brandt est chargé d’établir la com-
pétence de certains médecins «a accorder
la délivrance par la mort» aux malades qui
auront été déclarés incurables. Cette déli-
vrance par la mort, «Aktion Gnadentod»,
vise surtout les aliénés dont les asiles vont
étre vidés.

L’euthanasie médicale

Nous devons essayer de comprendre pour-

quoi les problemes d’euthanasie se posent

aujourd’hui avec une telle acuité. Cela est

d@ a deux raisons principales:

1. l'effet des médicaments modernes et de
tous les progres de la thérapeutique qui
prolongent artificiellement la durée de
la vie de nos malades souvent sans les
guérir;

2. l'introduction des unités de soins inten-
sifs et des unités de réanimation a créé
une pathologie nouvelle. En effet, grace
aux méthodes dites de «ressuscitation»
qu’on emploie dans les hopitaux, on a
créé quelquefois artificiellement des
€tat de survie qu’on a appelé le «coma
dépassé». On a fait vivre artificielle-
ment grace a ces techniques, chez les
adultes comme chez les enfants, des
sujets dont le cerveau était gravement
endommagé et qui, sans la mise en train
de ces techniques modernes seraient
morts. Dans la grande majorité des cas,
ces réanimations sont une victoire et
permettent de passer un moment diffi-
cile suivi d’une restauration compléte
ou partielle de la santé. Un diabétique
entré dans le coma a la suite d’une



infection peut, en quelques jours,
moyennant un traitement aux soins
intensifs, corriger son acidose, avoir une
pression normale et reprendre son tra-
vail 4 100 %. Un grand cardiaque apres
un infarctus peut, a la suite d’un arrét
du cceur qui a mis sa vie en danger,
reprendre des fonctions circulatoires
normales et se remettre au travail. Il en
est de méme des anuries-apres des avor-
tements qui étaient une complication
dont on mourait avant l'introduction
des soins intensifs. C’est donc un
énorme progres que l'introduction de
ces moyens de traitement dans les hopi-
taux, et on aurait tort de les critiquer.
11 faut cependant réaliser les inconvénients
qu’entraine pour le malade et pour la
famille le passage dans ces unités, et
d’abord le fait que le malade est séparé de
sa famille qu’il ne peut voir que quelques
instants, et, en réalité, le fait que le malade
est tributaire de nombreux aides techni-
ques, de tubulures, d’appareils respira-
toires, etc. et d’'une quantité de controles
qu’il supporte parfois trés mal. Simone de
Beauvoir dans le livre qu’elle a consacré a
la mort de sa mére a fait une analyse
détaillée de toutes les souffrances de cette
malade qui donne des frissons.
Mais il y a surtout le fait qu’avec ces appa-
reils perfectionnés on a parfois créé artifi-
ciellement, comme je viens de le dire, des
survies qu'on a appelées le coma dépassé€.
Jaimerais donner un exemple de coma
dépassé chez les adultes et parler ensuite
des enfants.
Je cite souvent aux étudiants le fameux cas
princeps de 'Hopital Necker, signalé par
Hamburger, d’une jeune fille entrée a
I'Hopital en anurie avec des complications
cardiaques, méningées et pulmonaires et
qu’on maintient pendant six semaines en
vie grace aux appareils. Elle est complete-
ment inconsciente, tous les réflexes sont
négatifs, I’électroencéphalogramme est
plat, et devant une situation qui ne s’amé-
liore pas et toutes les apparences de la
mort, on appelle le neurologue, le profes-
seur I'Hermite. Aprés un examen tres
attentif et un interrogatoire prolongé, le
neurologue donne les conclusions sui-
Vantes:
«Cette malade est morte depuis plus de
huit jours.» On arréte les appareils, la
malade meurt. Le neurologue avait raison.
A Tautopsie, le cerveau est en état de
ramollissement qui rappelle les autopsies
faites tardivement. La mort avait été
cachée, on pourrait dire escamotée par les
appareils de réanimation.
Vous savez que c’est a la suite de tels cas
de coma dépassé qu’on a di revoir la défi-
nition de la mort. La mort n’est plus jugée
sur I'arrét du cceur, elle est avant tout une
mort cérébrale. Sur ce sujet TASSM dans
ses directives du 25 janvier 1969 a discuté
la définition et le diagnostic de la mort.

Elle affirme que I'étre humain peut étre

considéré comme mort lorsqu’une des

deux ou les deux conditions suivantes sont
réalisées:

«a) arrét cardiaque irréversible, entrai-
nant 'interruption de la circulation san-
guine dans l'organisme et par la méme
dans le cerveau: mort cardio-circula-
toire;

b) défaillance compléte et irréversible des
fonctions ou mort du cerveau: mort
cérébrale»,

et 'Académie ajoute qu’une fois la mort
cérébrale ou cardio-circulatoire survenue,
le médecin a le droit de suspendre définiti-
vement la respiration artificielle et I'assis-
tance circulatoire. Il a le droit également
de prélever des organes en état de survie.
Jaimerais revenir sur les situations nou-
velles, créées artificiellement par les théra-
peutiques de réanimation chez les nou-
veau-nés, tout spécialement chez les nou-
veau-nés prématur€s.
La médecine périnatale qui s’occupe des
enfants avant, pendant et apres la nais-
sance, nous apprend que le cerveau du
nouveau-né qui est en voie de développe-
ment est trés sensible a lasphyxie
(manque d’oxygene, exces de COz et
d’acide lactique) qui peut survenir lors de
I’accouchement. Si Darrét respiratoire
dure plus de cinq a dix minutes, les risques
de 1ésion grave avec hémorragie ventricu-
laire sont ¢énormes. C’est pourquoi
I’ASSM, apres un rapport tres complet du
professeur Prud’hom, de Lausanne, un des
meilleurs spécialistes dans ce domaine, a
donné les directives suivantes: « Lorsqu’'un
nouveau-né ou un nourrisson est atteint de
graves malformations et de lésions périna-
tales du systeme nerveux central qui entrai-
neront des troubles irréparables du déve-
loppement et lorsque de surcroit il ne peut
vivre que grace a ['emploi constant de
moyens techniques exceptionnels, il est
licite de ne pas mettre en cuvre ces moyens
ou d’interrompre leur application.»

C’est la une décision d’une grande impor-

tance, car jusqu’il y a trois ans, on a fait

vivre grace aux appareils de réanimation
des nouveau-nés atteints de l€sions neuro-
logiques tres graves, irréversibles, nécessi-
tant ultérieurement le placement dans des
établissements spécialisés, causant des
souffrances morales atroces aux familles.

Dans tous ces cas, l’euthanasie passive

doit étre pratiquée. Soulignons d’ailleurs

le fait qu’il y a dix ans déja, le pape a un

Congres des anesthésistes avait autorisé

chez les prématurés I'arrét des appareils

dans certains comas dépassés.

Cette décision que doit prendre le

médecin responsable d’arréter les appa-

reils, le médecin ne la prend pas seul. Il

discutera avec la famille, le personnel soi-

gnant, les assistantes sociales et les aumo-
niers. C’est seulement apres une longue
réflexion qu’on laissera la nature agir, et

dans la majorité des cas — ce n’est pas tou-
jours obligatoire — le malade mourra.
Méme s’il a agi au plus pres de sa cons-
cience, et si la décision d’arréter la survie
artificielle est le résultat d’une longue
méditation a plusieurs, il se trouvera tou-
jours des gens et des parents pour
regretter cette décision et souvent ne pas
la comprendre.

Malades incurables non soumis aux
moyens artificiels de la survie

A cOté des malades que nous venons de
voir, chez lesquels la mise en action d’ap-
pareils est responsable de leur survie — ils
sont heureusement I’exception — nous ren-
controns dans notre activité des malades
qui spontanément posent des problemes
d’euthanasie. Il y a lieu de discuter ici,
selon I’Académie, de deux types de
malades, les mourants et ceux qui sont
atteints d’une maladie mortelle.

Les malades mourants: Quand le médecin
se trouve en présence d’un sujet qui se
meurt, si les signes cliniques indiquent que
Iévolution vers la mort se fait a breve
échéance, le médecin peut renoncer a des
mesures techniques qui seraient encore pos-
sibles.

Il s’agit ici de l’assistance au déces. L’ Aca-
démie permet de renoncer au maintien en
vie a tout prix et a la réanimation d’un
homme qui va mourir. A ce moment le
médecin se contente de calmer les souf-
frances, de donner des analgésiques et des
somniféres. Il va s’efforcer de faire en
sorte que le malade meure dans la paix et
dans la dignité. 1l est évident que ces thé-
rapeutiques ridicules et inutiles, comme
nous les avons vues lors de la mort du
général Franco, ne doivent pas étre encou-
ragées. Il faut signaler ici encore que le
role de la famille est important, qu’elle a
son mot a dire et qu’elle a toujours la pos-
sibilité de reprendre le mourant a domi-
cile.

Malades atteints d’une

affection chronique et incurable

et de douleurs intolérables

Chez ces malades, qui, comme le dit Fran-
cois Mauriac, «n’en finissent pas de
mourir», il y a lieu de séparer ceux qui
sont conscients et ceux qui ne le sont pas.
Voici ce que dit ’Académie: «Le médecin
est lié par la volonté d’un patient capable de
discernement lorsque celui-ci a été informeé
de sa maladie, de son traitement et des ris-
ques qu’il comporte. Le patient capable de
discernement décide s’il veut étre traité ou
non, il est en droit par conséquent de faire
interrompre le traitement. Cela étant, la
base juridique pour appliquer les mesures
thérapeutiques que le patient ne désire plus,
fait defaut. Dans ces cas, et conformément
au désir du patient, le médecin doit se
contenter d’administrer des analgésiques ou
de procéder a quelque traitement limité,

19



sans qu’il puisse étre rendu responsable
juridiquement.»

Le médecin évitera donc de prolonger la
vie, mais il n’a pas le droit de provoquer
une mort anticipée par euthanasie active,
méme si la famille et le malade le récla-
ment. Cette directive de ’ASSM est sem-
blable a celle du Conseil de I’Europe, qui
dit que «méme dans les cas qui lui sem-
blent déséspérés», le médecin n’a pas le
droit de «hater intentionnellement le pro-
cessus naturel de la mort». Cette eutha-
nasie par pitié n’est donc pas acceptée.
Devant ce malade, cette famille qui insiste
pour que cette agonie intolérable prenne
fin, le médecin est placé devant un cruel
dilemme: ou ne rien faire, ou commettre
un acte illégal.

Dans le concret, ce que fait treés souvent le
médecin, c’est d’utiliser une dose de cal-
mants assez forte pour que, en méme
temps qu’il enleve la douleur, il abrege
aussi la vie. C’est ce qu’un juriste anglais
résume tres bien en disant «is the doctor
free to administer a dose sufficiently large
to kill the pain, even though he knows it is
also likely to kill the patient?» C’est égale-
ment ce que le Conseil de I'épiscopat fran-
cais a décidé le 16 juin 1976 en disant: «Il
n’est jamais défendu d’utiliser des analgé-
siques pour soulager la souffrance, méme
si indirectement I’échéance de la mort
devait en étre avancée.» Dans une séance
de la Royal Society of Medicine du
2 février 1977 consacrée a ce sujet, cer-
tains médecins ont proposé une solution a
ces situations sans issue; c’est la collabora-
tion d’'un médecin au suicide, c’est-a-dire
«la complicité en matiere de suicide».
Pour cette action, le médecin en Angle-
terre est passible des tribunaux mais, dans
la regle, il n’y a que 10 % des cas auxquels
on inflige finalement une peine. En Suisse,
le Code pénal (art. 115), chose intéres-
sante, ne rend coupable de complicité de
suicide que le médecin qui, «poussé par un
mobile égoiste», aurait incité une personne
au suicide. Il n’y a donc que des motifs
égoistes qui peuvent rendre coupable le
médecin, mais quand il rend service, il
n’est pas poursuivis.

J’aimerais insister une fois encore sur la
responsabilité d’une telle décision. Tl
arrive que le médecin se sente seul et dans
une situation difficile. Certains pensent
que c’est la un probleme purement tech-
nique et qu’une solution peut étre trouvée
par des lois et des recettes. Tel n’est pas le
cas: le médecin devra juger lui-méme tout
seul, avec son intelligence, son expérience,
son intuition et j’ajouterai avec bon sens.
Jemploie ce mot dans le sens que lui
donne le Robert qui dit: «Capacité de bien
juger, sans passion, en présence de pro-
blémes qui ne peuvent &tre résolus par un
raisonnement scientifique.» Il faudra donc
que ce médecin ait un sens du devoir, une
conscience professionnelle, ou mieux

20

encore une conscience morale qui est une
référence a des échelles de valeurs: res-
pect de la société, respect de la vie, etc.
Cela il ne I'apprendra pas dans les livres, il
ne l'apprendra pas dans les lecons, mais
par l'exemple, I’exemple que lui auront
donné son patron, ses chefs de clinique,
ses camarades d’hopitaux, I'équipe soi-
gnante avec les aumoniers, les infirmieres
et les travailleurs sociaux qui la compo-
sent. C’est ainsi que se forme le jugement
et ce qu’on appelle la conscience médicale.
Tout au long de cet exposé, nous avons
constaté que dans cette utilisation de 1’eu-
thanasic I’ASSM a fait confiance au
médecin. C’est en définitive lui seul qui,
apres avoir jugé au plus pres de sa cons-
cience, porte la responsabilité de ses actes.
Le droit du médecin n’est pas mentionné
par la loi. Je rappelle que le Conseil
national suisse a renoncé a 1égaliser 'eu-
thanasie, et que les recommandations du
Conseil de I'Europe demandant d’inscrire
ce droit dans la Constitution ont été refu-
sées a deux reprises par le Parlement bri-
tannique. Plusieurs écclésiastiques, dont
I'archevéque de Cantorbéry, le révérend
Donald Coggan, ont manifesté leur crainte
devant une législation qui autoriserait
l’euthanasie. Certains de nos collegues
médecins ont manifesté leur inquiétude.
Mon ami, le professeur Milliez, dont on
connait le grand courage dans le probleme
de 'avortement, €crit: «Il serait trés dan-
gereux d’édicter des lois dans ce domaine
ou l'on risque des abus effroyables. Nous
voyons trop de turpitudes pour ne pas étre
inquiets sur les sentiments de certains a
I'égard de leurs proches, malades ou agés.
Des gens qui convoitent des héritages peu-
vent €tre tentés de faire disparaitre leurs
vieilles tantes ou leurs vieux parents, jugés
trop encombrants.» Schwarzenberg parle
«de la tentation qui serait trop grande de
se débarrasser ainsi de l'oncle a héritage
qui est en train de dilapider ses derniers
sous». Nous pensons donc qu’il est peu
probable que le vote étonnant du peuple
zuricois, qui a accepté par 203 000 voix
contre 144 000 une initiative ou l'on
demande d’inscrire dans la Constitution le
droit a l'euthanasie, soit accepté par le
Conseil fédéral et fasse I'objet d’un vote
du peuple suisse. Ce vote, que la Neue
Ziircher Zeitung a appelé une «panne» de
la démocratie, a étonné les autorités zuri-
coises, Conseil d’Etat et Grand Conseil,
qui s’étaient prononcées négativement.

Nous continuons de penser qu’il est rai-
sonnable que ces droits du médecin ne
figurent pas dans une loi, car I'image du
médecin doit étre celle d’'un homme qui
travaille pour la vie et non pour la mort. Si
les médecins étaient reconnus comme
exercant officiellement cette fonction
euthanasique, quels seraient, dit le Dr
Bréhant, les nouveaux rapports du malade
avec leurs médecins? Les malades

auraient-ils en cux la méme confiance que
nagucre? Accepteraient-ils sans hésita-
tion d’entrer dans les hopitaux ou dans des
maisons de gériatrie pour chroniques si ces
¢tablissements avaient la réputation d’étre
enclins a favoriser la mort? Toute tenta-
tive de codification ne pourrait aboutir
qu’a une impasse. Les frontieres entre le
permis et le défendu sont trop floues pour
qu’on puisse légiférer. 1l faut laisser a la
conscience du médecin la lourde responsa-
bilité de fixer I’heure de la délivrance.

Le moment est venu de tirer les conclu-

sions générales qui sont les suivantes:

1. La prolongation de la vie qui était le but
poursuivi pendant longtemps par les
médecins n’est pas une fin en soi. Le
soulagement des souffrances et la
dignité de la mort sont tout aussi impor-
tants.

2.Le médecin a le droit et parfois le
devoir de renoncer a certaines techni-
ques de réanimation pour laisser mourir
son malade d’'une mort naturelle et dans
la dignité.

3. Le malade a le droit a I'information, il a
le droit de donner son avis sur les traite-
ments qu’il doit subir, et il a le droit de
n’étre pas obligé de souffrir.

4.Une grande liberté et une grande
confiance sont données au médecin par
ces directives. Ces droits et ces devoirs
du médecin n'ont pas a étre codifiés
dans une loi, car toute tentative de 1égi-
férer sur les modalités de la mort risque
d’aboutir a une ingérence inadmissible
dans la vie privée des malades et pour-
rait donner naissance a des abus.

5.Le médecin se souviendra que cet
homme de chair et de sentiments qui
s’est confié a lui pour vivre et pour
mourir est son «prochain» au sens évan-
gélique du terme.

! Contérence faite a la section genevoise de la Croix-
Rouge suisse le 25 mai 1978.

2Le professeur Mach est président de I'’Académie
suisse des sciences médicales, mais le texte de cette
conférence n'engage que son auteur et pas |'Aca-
démie.

3 Renseignements fournis par le professeur Bernheim.



	L'académie suisse des sciences médicales et l'euthanasie

