Zeitschrift: La Croix-Rouge suisse
Herausgeber: La Croix-Rouge suisse

Band: 84 (1975)

Heft: 5

Artikel: L'individu et la paix

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-683752

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-683752
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L' individu et Ia paiX

Jacques Vigne, chef du Service de la
Recherche de I'Institut Henry-Dunant

Qu’est-ce que la paix?

Répondre a cette question n’est pas chose
facile. Le mot «paix» fait partie de ces
mots-refuge, souvent utilisé lorsqu'on a
épuisé tous les autres arguments, mais
rarement défini:  «et d’ailleurs, nous
sommes pour la paix...!» disent souvent en
dernier recours, ceux dont le pacifisme est
mis en doute.

On s’y réfere, comme a une donnée de la
conscience universelle: pourquoi définir ce
qui va de soi?

Si chacun peut, plus ou moins, donner une
définition de la guerre, il est loin d’en étre
de méme pour le concept de paix. C’est la
que le bat blesse, car, ainsi qu’un auteur
I’a dit, a quoi sert de s’opposer a la guerre
si on est incapable de dire ce qu’est la
paix:

«Nous pouvons avoir toutes les raisons de
nous opposer a la guerre, mais en quoi cela
nous aide-t-il quand nous sommes incapa-
bles de dire ce qu’est la paix, ce qu’elle peut
étre, et ce qu’elle devrait étre.»’ Or, il y a
une telle multitude de sens possibles pour
le mot «paix» que, comme le disait
Georges Suarez, dans Les hommes
malades de la paix, les combats pour la
paix engendrent bien souvent la guerre
entre ceux qui s’en réclament: «(...) la
notion de paix revét des aspects divers et
souvent opposés. Il n’en est pas qui n’ait
sa philosophie et son langage propres: il
n’en est pas non plus qui n’ait ses ennemis
féroces et ses militants passionnés, ce qui
finit généralement par faire naitre la guerre
entre ses commentateurs fougueux et ses
interpretes infideles.»?

Si I’on se réféere a la paix, c’est bien sou-
vent d'une paix que I’'on veut parler, et que
I'on défendra par tous les moyens, au
besoin celui de la guerre.

TRudolf Panwitz, Der Friede, 1950.
2Georges Suarez, «Les hommes malades
de la paix», Paris, Ed. Bernard Grasset,
1933,376 p.;p. 1.

Parmi les multiples définitions possibles de

la paix, nous en retiendrons deux:

— une définition abstraite, politique, et
négative: la paix, c’est 'absence de
guerre;

— une définition concrete, sociale, et posi-
tive: la paix, c’est 'équilibre harmonieux
et dynamique entre les individus.

La Paix, absence de guerre

C’est la premiere définition a laquelle on
pense.

La paix est donc un résultat de la guerre,
une donnée de I’histoire, un état politique
d’une société a un moment donné.

Il en résulte qu’il ne peut s’agir, a propre-
ment parler, que d’une paix, c’est-a-dire
d’'une période qui se situe entre deux
guerres. Il découle de cette constatation
que la paix des uns peut fort bien étre
’absence de paix pour les autres: ainsi en
était-il, par exemple, de la «Pax Romana»
imposée aux Barbares. On pourrait multi-
plier les exemples du méme genre. Cette
paix, a la limite, constitue la période pen-
dant laquelle on exalte ses guerres passées
et on porte attention a la guerre des
autres, sans parler de la préparation des
guerres futures: si vis pacem, para bellum.
Ainsi qu’a pu le dire Jacques Prévert: «La
vraie paix, c’est quand il y a la guerre
ailleurs.»

Mais dire que la paix est I’absence de
guerre, c’est comme si I'on disait que la
santé est ’absence de maladie. En fait, la

Le texte que nous avons le plaisir de repro-
duire ci-dessous a été présenté en février
1973, sous forme d’exposé, a des membres
de la Croix-Rouge suédoise de la Jeunesse,
en visite d’études a la Ligue des Sociétés de
la Croix-Rouge. Comme le dit son auteur,
il est loin d’étre exhaustif vu la complexité

du probleme qu’il aborde. PhotolD. Ao

paix ne se résume pas au silence des
armes, et méme les pacifistes, lorsqu’il
s’agit de lutter pour la paix, peuvent
devenir des moralistes particuliérement
offensifs! Si 'on s’en tient a définir la paix
comme l'absence de guerre, on peut fort
bien dire alors que la paix est la continua-
tion de la guerre par d’autres moyens, ou
inversement que la guerre est la continua-
tion de la paix dans la guerre.

Ainsi que le disait Proudhon:

«(...); la paix n’est pas la fin de I'antago-
nisme (...); la paix est la fin du massacre, la
fin de la consommation improductive des
hommes et des richesses (...) la paix, dont
lessence a été jusqu’ici mal comprise, doit
devenir positive, réelle, formelle (...) Ce
n’est pas avec des souscriptions et des mee-
tings, avec des fédérations, des amphictyo-
nies, des congreés (...) que la paix peut
devenir sérieuse (...) les hommes d’Etat n’y
peuvent pas plus que les philosophes; (...)
aucune propagande philanthropique n'y
fera rien. La paix signée a la pointe des
épées n’est jamais qu’une tréve; (...)
L’humanité travailleuse est seule capable
d’en finir avec la guerre (...) Pour établir le
régne de la paix, pacis imponere morem,
il faut (...) que nous commencions par
changer d’esprit (...).»3

3Proudhon P. J.,«La guerre et la paix —
Recherches sur le principe et la constitution
du droit des gens», 2 tomes, Paris, Hetzel-
Dentu, 1861; tome 2, livre V, chapitre V,
pp- 380-383.

15



Donc la paix correspond a une fonction
sociale qui ne peut étre assumée que par
des étres humains conscients de leur
destin.

La Paix, équilibre harmonieux
et dynamique entre individus

Sous cet angle, la paix n’est plus alors un
résultat, mais une fonction: une fonction
sociale. Elle acquiert dans ce sens une
dimension sociologique. Elle devient une
dynamique d’action, toujours en construc-
tion, et ne peut véritablement s’incarner
que dans les rapports entre individus, et
non plus les rapports entre Etats. Elle est
alors /a paix, et son point de départ est au
niveau de 'action individuelle.

Cela peut sembler une utopie, étant donné
que pour beaucoup la paix reste une «ins-
titution»: cependant, ce n’est qu’au niveau
de I'individu que nait le processus de paix.
Mais alors, que peut lindividu pour la
paix, a son niveau?

Que peut 'individu
pour la paix?

Puisque c’est au niveau individuel que se
situent les ferments de la guerre, pourquoi
ne pas envisager de développer les poten-
tialités individuelles dans le domaine de la
paix?

L’individu, cause de guerre

L’agressivité individuelle que déploie I'in-
dividu a tous les moments de son existence
peut étre capitalisée par ’Etat-Nation si
certaines conditions — que nous verrons
plus loin — sont réalis€es.

Par sa conduite de tous les jours, I'indi-
vidu, a la limite, peut rendre possible un
conflit. Il s’agit 1a, évidemment, d’une sim-
plification trés grossiere du probléme:
cependant, le principe reste valable.

En fait, dans ce domaine des causes de
guerre, tout se tient. Tout conflit, méme
simplement inter-individuel, peut consti-
tuer un début de guerre. C’est pourquoi
Vladimir Drachoussoff a pu dire, dans une
déclaration volontairement paradoxale:
«Si la bombe atomique tombe demain sur
le monde, c’est que tu tes disputé
aujourd’hui avec ton voisin.»

Ces causes fondamentales de conflit peu-
vent prendre diverses formes: ce peuvent
étre des préjugés, des stéréotypes, 1’habi-

16

tude de considérer les autres comme
intrinsequement autres, et non comme dif-
férents dans l'unité fondamentale qui
existe entre les étres. L’existence de
groupes — politiques, sociaux, etc. — peut
accroitre cette agressivité individuelle, et
surtout la polariser. Il ne reste plus a I’Etat
qu’a lui donner les moyens de s’exercer,
c’est-a-dire des armes, et une bonne cause
de guerre. Ainsi donc, I’agressivité natu-
relle des individus — au départ, instinct de
vie — devient malfaisante, surtout lors-
qu’elle a été bloquée ou frustrée. Elle peut
alors étre utilisée en la détournant de son
but naturel — qui est la conservation de la
vie —, et sublimée par le moyen des armes.

L’Allemagne nazie, des années 1930,

constitue une excellente illustration de ce

processus de détournement et de récupé-
ration de I'agressivité individuelle par

I’Etat-Nation.

Pour que cette «capitalisation» soit pos-

sible, il suffit de la rencontre de trois élé-

ments:

— une situation de crise, déterminant la
naissance de comportements agressifs
au niveau de l'individu, mais qui ne
peuvent s’exercer,

— quelques slogans et quelques mythes
simples, suffisamment imprécis pour
«capitaliser» ’ensemble de ’agressivité
individuelle qui ne peut s’exercer,

— quelques meneurs capables d’exploiter
la situation, en donnant aux individus
des directions compensatoires d’exer-
cice pour leur agressivité: ce qui pourra
se traduire, a la limite, par une guerre.

Si l'individu est membre d’un groupe —
parti, par exemple — son agressivité per-
sonnelle sera encore plus mutilée par le
fait méme de son appartenance a ce
groupe, qui apparait alors comme, a la
fois, un appareil contraignant et un moyen
d’exercer cette agressivité.*

La guerre n’est alors rien d’autre que

«l’agressivité  individuelle socialement

sublimée».

Puisque I'individu est, en derniére analyse,

cause premicre de la guerre, il peut étre

aussi cause de paix.

L’individu, cause de paix

Puisque 'individu «fait» la guerre, il doit
aussi pouvoir faire /a paix, a son niveau.
C’est seulement dans cette mesure que son
agressivité naturelle peut étre dépassée,
pour devenir positive.

Ainsi que l'a dit le sociologue Fausto
Antonini dans «L’homme furieux», «la
tres grande majorité des conflits entre les
hommes nait des sentiments de culpabilité
réciproques et des accusations qui s’ensui-
vent (...). Pour essayer de réduire I'agres-

4 Fausto Antonini, «L’homme furieux —
lagressivité collective», Paris, Hachette,
1970,239 p.; p. 183.

sivité dans un sens positif, il faut que tout
le monde accepte les solutions de vie de
chacun...»5

Quels sont les moyens pour que I'individu
soit cause de paix?

Tout d’abord, il faut que lindividu la
veuille, c’est-a-dire qu’il ait, en premier
lieu, une attitude de paix.

Le maitre mot de son action sera celui de
«tolérance»: l'individu doit étre ouvert a
I’«autre», mais seulement en tant qu’étre
différent. Cela implique la compréhension
des autres tels qu’ils sont — c’est-a-dire dif-
férents — et non tels qu’on voudrait qu’ils
soient. :

Drailleurs, qu’est-ce que la tolérance indi-
viduelle sinon wune disposition bien-
veillante envers l'autre en tant que diffé-
rent de nous, et le commencement de la
compréhension mutuelle, du respect et de
I'appréciation de son voisin, sans désir de
le réformer.

Cette conscience des différences porte un
nom: cela s’appelle I'unité dans la diver-
sité, autrement dit l'unité des objectifs
dans la diversité des «étres» et de leurs
actions.

Car si la diversité unit, 'unité — au sens
d’unification — ne peut que séparer.

Méme avec les hommes les mieux dis-
posés, on ne peut réaliser cette action de
paix si de trop grands problemes demeu-
rent, notamment sur le plan des institu-
tions: absence de justice, insécurité, enga-
gement du pays dans les luttes armées, etc.
Le systeme de I’Etat-Nation, d’autre part,
risque de freiner une telle action.

Il faut donc créer les conditions favora-
bles, au besoin par une lutte bien comprise
— qui ne doit pas étre entendue comme
une guerre, mais comme une dynamique
d’action aboutissant a sublimer I’agressi-
vité individuelle. Il est évident qu’un enga-
gement de l'individu est nécessaire pour
arriver a des résultats.

Une information du public, visant a lui
«faire sentir la coexistence constante des
événements mondiaux et des incidents
locaux», peut accélérer le processus.
Réaliser la justice, la sécurité de I'indi-
vidu, et militer pour le désengagement
dans les guerres: telles sont les actions qui
peuvent, entre autres, contribuer a créer
les conditions favorables a la réalisation
des objectifs de paix. Si l'utilisation de la
guerre comme moyen d’obtenir la paix est
absolument condamnable, une certaine
lutte pour la paix est parfaitement justi-
fiée. La vraie paix n’est ni celle de I'ordre
(pax ordinis), ni celle des consciences.

Si I'on veut parler de «plan de paix» —
expression souvent utilisée entre Etats en
conflits — c’est seulement au niveau de
I'individu qu’une telle expression prend
tout son sens. Et il s’agira, cette fois, de la
paix, et non d’urie paix.

5 Fausto Antonini, op. cit., pp. 225 et 227.



	L'individu et la paix

