Zeitschrift: La Croix-Rouge suisse
Herausgeber: La Croix-Rouge suisse

Band: 80 (1971)

Heft: 7

Artikel: L'exil, dix ans apres

Autor: M.S.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-683638

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-683638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1L exil,
dix ans
apres

On parle actuellement beaucoup de réfu-
giés. l.e drame du Pakistan oriental
émeut ['opinion publique et suscite de
nombreux élans de compassion. Pour
soulager cette détresse, on a songé
a accueillir en Suisse plusieurs centaines
de milliers d’enfants. Le Conseil Fédéral
n'est pas a méme de réaliser ce projet.
Notre gouvernement estime préférable
d’aider les Bengalis sur place, en
Inde. Actuellement, plusieurs institu-
tions d’entraide suisses — dont la
Croix-Rouge -— unissent leurs efforts
pour «sauver les enfants du Bengaley.
Pourtant la tradition de notre pays veut
que la Suisse soit une terre d’accueil:
combien de ressortissants de pays de
I’Est, entre autres, n’ont-ils pas déja
trouvé asile dans nos cantons? Cepen-
dant la plupart de ces réfugiés sont des
Européens qui partagent avec nous un
point commun essentiel, celui d’appar-
tenir a la civilisation occidentale.

Mais des Asiatiques, comment réagiront-
ils si on les déracine, si on les transplante
dans un monde fondamentalement diffé-
rent, non seulement par ses coutumes,
mais par sa «Weltanschauung»?
L’expérience en a déja été faite. Peut-étre

Le nombre des Tibétains réfugiés en
Suisse et accueillis a titre définitif s'éléve
aujourd’hui a 624, dont 128 enfants nés
chez nous. 158 seulement vivent encore
dans les dix homes collectifs ouverts a
leur intention. Tous les autres sont ins-

tallés dans leur propre foyer. Quatorze
collaboratrices de la Croix-Rouge suisse

- dont les directrices des homes — les
visitent régulierement pour leur apporter
l'assistance dont ils peuvent avoir besoin,
Photo E. et P. Stihli-Bossert, Widenswil

15



I'a-t-on un peu oubliée, puisqu’elle date
de dix ans. En effet, émue par la misére
des familles tibétaines réfugiées en Inde
et au Népal au lendemain de Iinvasion
de leur pays par les armées chinoises, la
Croix-Rouge suisse, en union avec 1’As-
sociation pour la création de foyers tibé-
tains en Suisse, décida d’offrir 4 certaines
d’entre elles la possibilité de se refaire
une vie normale dans notre pays.
Dix ans... Dix ans déja que, le 25 octobre
1961, le premier groupe de Tibétains
débarquait a 1’aéroport de Kloten. Ils
furent suivis d’autres groupes et at-
teignent aujourd’hui un total de plus de
six cents personnes, mais ils n’étaient
alors qu’une vingtaine, en costume
national: deux lamas, trois couples,
six jeunes célibataires, des enfants, dont
le plus jeune, Buchung, avait a peine
. dix-huit mois. IIs ignoraient tout de la
| langue du pays qui les accueillait. Ils
s’installerent d’abord en communauté a
Unterwasser, dans le Toggenbourg.
Quatre mois plus tard, en février 1962,
le groupe quitte Unterwasser, qui ne leur
offre pas de possibilités de travail, et
s’établit 4 Waldstatt prés de Herisau,
dans les Rhodes-Extérieures. Rapide-
“ment, les hommes qui ont appris quel-
ques rudiments de «Schwyzerdiitsch»
gagnent leur vie comme ouvriers dans la
région et sont trés appréciés par les
entreprises qui les emploient. Pendant
que leurs enfants fréquentent 1’école
communale, les femmes, elles, s’adaptent
peu a peu a nos us et coutumes en
découvrant la magie de la civilisation de
Pélectricité. Au grand étonnement et a
I’admiration des assistantes sociales qui
les suivent attentivement, tous semblent
avoir franchi avec une facilité surpre-
nante le fossé entre leur monde et le
notre.
Pourtant — et c’est inévitable dans tout
commencement — quelques erreurs ont
été commises, des difficultés ont surgi: la
vie communautaire prévue pour eux, par

16

exemple, leur a souvent pesé et n’a pas
manqué de provoquer des heurts. Il n’a
pas été facile non plus de leur inculquer
les notions élémentaires de notre systeme
économique et monétaire: le loyer, les
impots, I’épargne...

Mais aujourd’hui, la plupart de ces
familles sont indépendantes: chacune a
son propre appartement, et le salaire du
pere suffit en général & subvenir a tous
leurs besoins. La Croix-Rouge, tout en
gardant un contact suivi avec eux, n’in-
tervient plus financiérement que pour des
cas spéciaux, comme une maladie par
exemple, ou sert encore d’intermédiaire
dans leurs rapports avec les autorités, ne
serait-ce que pour I'importante question
du choix d’'un nom de famille. Car au
Tibet, a I’exception des nobles qui por-
tent alors le nom d’une de leurs terres, il
n’existe que des prénoms, ce qui ne suffit

naturellement pas a notre Etat civil.

Il nous a donc paru intéressant aujour-
d’hui d’aller rendre visite a quelques-unes
de ces premieres familles pour essayer de
voir jusqu’a quel point elles se sont inté-
grées a notre civilisation. Et certes, au
premier abord, bien des choses ont
changé depuis dix ans. D’autres enfants
sont nés, les jeunes ont grandi, ont fondé
de nouveaux foyers, ont eu a leur tour
des enfants.

Que de progrés depuis dix ans!

La premiére barriére importante, celle de
la langue, est pratiquement tombée. Les
progrés en allemand sont immenses. Les
jeunes, cela va de soi, le maitrisent mieux
que leurs ainés. Et dans ce domaine, I’in-
tégration est telle que, nous I’avons cons-
taté, les petits enfants a qui leurs parents
parlent tibétain, répondent dans le plus
«pury dialecte alémanique appris avec
leurs camarades de jeux suisses. Quant a
Buchung, orphelin élevé dans une famille
suisse de Waldstatt, il ne comprend
presque plus la langue de ses ancétres,

alors que sa sceur Kisong, un peu plus
agée que lui, la parle encore, mais n’en
connait pas les caractéres écrits. Il en va
de méme pour son amie Drolma qui a
dix-sept ans et parle parfaitement le tibé-
tain. Mais pour étudier la culture de son
pays, elle se sert de traductions alle-
mandes.

Autre progrés dans un autre domaine
essentiel, celui du travail, de l’exercice
d’un métier. On avait cru au début que
certains de ces Tibétains, autrefois pay-
sans, seraient tout heureux de pouvoir
continuer a s’occuper d’agriculture et
d’élevage. C'était se méprendre: les
conditions sont entierement différentes;
sur le «Toit du mondey, les troupeaux,
par exemple, plus nombreux que les
notres, errent assez librement, accompa-
gnés de leurs bergers qui dorment sou-
vent sous tente. Aussi Tsering, habitué a
plus d’espace, n’a-t-il pas continué long-
temps son travail dans une ferme. Mais,
ajoute-t-il encore profondément indigné,
ce qu’il n’a vraiment pas supporté, c’est
qu'on frappe les bétes! Car dans les pays
bouddhistes, tous les genres de vie sont
sacres.

Les métiers qu’exercent aujourd’hui les
peres de famille sont assez variés, mais
faute d’un véritable apprentissage profes-
sionnel, aucun n’est spécialisé. Ils sont en
général simples ouvriers. Petor, apres
avoir travaillé dans un restaurant, est
maintenant engagé dans une filature.
Tsering a été magon, puis menuisier, il
travaille en ce moment sur un tour, dans
une fabrique de casseroles a Rikon.
Tenguy, lui, aprés un passage chez un
serrurier, s’occupe actuellement de ces
«parasolsy-séchoirs pour suspendre la les-
sive. Pema Doji et Tashi Samdup
gagnent leur vie comme ouvriers char-
pentiers tandis que Sangi est peintre en
batiment a Saint-Gall. Certaines de leurs
femmes, qui n'ont pas ou plus charge
d’enfants, sont également employées dans
des usines. Bénéficiant du statut de réfu-



giés, ils ne connaissent pas les problémes
des restrictions du nombre des tra-
vailleurs étrangers en Suisse. Ils déclarent
d’ailleurs aimer leur profession, avoir des
contacts tout a fait normaux avec leurs
collegues helvétiques et ils touchent tous
un meilleur salaire qu’a leurs débuts.
Progres dans la langue, progrés dans le
métier, progreés aussi dans le logement.
Aujourd’hui, le «Tibeterheim» de Wald-
statt est presque vide. Ne I’habitent plus
qu’un jeune couple avec trois enfants —
tout simplement parce que le loyer y est
meilleur marché qu’a Saint-Gall — et
quelques  célibataires embauchés a
Herisau. Tous les autres ont maintenant
un appartement indépendant, qui a
Waldstatt méme, qui a Winterthour, qui
a Rikon ou Ramismiihle, dans la localité
ou ils ont trouvé un emploi. Apparte-
ments modernes, clairs, bien entretenus,
ou rien ne manque, ni confort, ni poste
de télévision ou radio. Certes, le loyer est
encore pour certains une lourde charge,
mais ils sont unanimes a souligner com-
bien ils préferent vivre seuls chez eux
plutét qu’en communauté, comme au
«Tibeterheimy.

Apparemment donc, presque plus rien
dans leur manicere de vivre ne les dis-
tingue de leurs voisins. Mémes loge-
ments, méme alimentation, car les
femmes se sont mises en général a la cui-
sine suisse et préparent moins souvent
des plats tibétains. Le fameux thé tibé-
tain (on ferait mieux de le nommer
bouillon, puisqu’il entre dans sa composi-
tion non seulement du lait mais aussi du
sel et du beurre) est dailleurs fréquem-
ment remplacé aujourd’hui par une
boisson que des Britanniques ne désa-
voueraient pas.

Quant aux vétements, les longues robes
retenues a la taille par une ceinture
nouée, les tabliers de couleur des
femmes, les armes ciselées des hommes,
les chapeaux couverts de galons, de bro-
deries et bordés de fourrure, ne ressor-

tent des armoires que lors des grandes
fétes, comme un mariage ou le Nouvel
An tibétain, qui tombe en février, ou
I'anniversaire du Dalai Lama. Seules
quelques femmes plus agées n’adoptent
pas tout-a-fait la mode occidentale et
continuent a se sentir plus a l'aise dans
leur costume traditionnel.

Des progres, oui, mais une
différence essentielle

Si tout est simple en apparence, si les
familles tibétaines se disent heureuses en
Suisse, dont le climat ressemble plus a
celui de leur pays que la chaleur humide
de I'Inde, si les enfants grandissent sans
autres problemes que ceux de leur age, si
les relations avec les autres habitants se
déroulent normalement, on ne devine pas
moins la survivance d’une faille, toujours
aussi profonde bien qu'un peu masquée.
Elle se révele notamment dans le fait que
les réfugiés n’ont pas réussi a établir des
liens solides avec la population locale: ils
se bornent en général a des relations de
bon voisinage, a des contacts profession-
nels, cordiaux la plupart du temps, mais
sans plus. IlIs n’ont pratiquement pas de
vrais amis suisses, sauf les enfants qui
vont a I’école. Les adultes préferent vivre
entre eux, se retrouver entre réfugiés,
parler des mémes problemes dans la
méme langue.

Les Tibétains les plus agés lors de leur
arrivée en Suisse conservent ein furcht-
bares Heimweh», une immense nostalgie
de leur pays.

Alors qu’ils en sont totalement coupés,
alors qu’ils n’ont plus aucune nouvelle de
leurs parents et amis qui y sont restés,
leur seul, leur unique désir serait d’y
retourner. Et peut-étre les femmes forcé-
ment plus isolées sont-elles encore plus
sensibles a cette impression d’exil que
leurs maris qui trouvent un meilleur déri-
vatif dans I’exercice d’un métier. Et c’est
navrant de voir cette veuve, encore

coiffée et vétue a la mode de son pays,
mais toute tremblante et fragile au sortir
de I’hopital ou elle a di étre soignée pour
une dépression nerveuse: elle ne dort
plus, elle ne mange quasiment plus, elle
pleure... Elle, si pieuse autrefois, a aban-
donné I'entretien de son petit autel et ne
se rend plus guere a I'Institut monacal
tibétain créé a Rikon en 1968. On la sent
totalement désemparée, perdue, ne
sachant plus a quoi se raccrocher.

Et combien c’est triste aussi d’apprendre
que d’autres femmes se mettent a boire...
Certes les plus jeunes réagissent mieux.
Ils ne songent pas uniquement au retour
et considerent la situation avec réalisme.
Et le sentiment religieux demeure assez
vif chez la plupart. Buchung et Kisong,
qui sont élevés dans une famille suisse,
fréquentent I’Ecole du dimanche et ne
manifestent pas plus d’intérét pour le
bouddhisme que pour le christianisme,
sont une exception. Dans tous les appar-
tements — sauf chez un Tibétain ayant
épousé une Suissesse — nous avons
retrouvé le petit autel familial, avec le
portrait du Dalai Lama, souvent orné de
I’écharpe de voile blanc qui sert a sou-
haiter la bienvenue, et entouré de repré-
sentations d’autres divinités ou de photos
de Lhassa. Les offrandes rituelles d’eau,
de beurre ou d'aliments divers sont
renouvelées régulierement. Et la famille
se réunit chaque jour une ou deux fois
pour réciter les prieres. Ceux qui vivent
a Rikon vont méme plus loin dans leurs
manifestations de piété: non seulement
ils organisent des processions autour de
I'immeuble — les voisins, la femme du
pasteur y compris, ont fini de s’en
étonner et trouvent cela plutot joli —
mais ils ont suspendu entre les toits les
traditionnels chiffons de couleurs. L’on
songe au voyageur qui, les contemplant
autrefois dans un des villages du Tibet,
méditait sur ces «petits drapeaux ou sont
inscrites prieres et oraisons jaculatoires.
Le vent les ,dit' et fait briller les dra-

17



Drolma, ci-dessus, avait 6 ans lors de
son arrivée en Suisse en 1961. Elle en
a 16 aujourd’hui, parle le dialecte saint-
gallois et deviendra peut-étre employée
de commerce. Epouser un Suisse? Pour-
quoi pas?

peaux. Ce sont des prieres de chiffon:
blanches, rouges, bfleues, jaunes, de
vieilles priéres déteintes pour des choses
oubliées ou mortes ; et des priéres neuves,
pleines d’anxiété ou de trépidation pour
des choses qui peuvent encore changer,
bien tourner. Le vent passe avec indiffé-
rence, fait claquer ces lambeaux d’'ame
au-dessus des maisons, les abime et les

* Fosco Maraini. Tibet secret, page 229

18

déchire.»* En Suisse aussi maintenant, le
vent emporte l'invocation «om mani
padme humy, «salut, 6 Joyau dans la
fleur de lotus».

Les lamas s’efforcent de demeurer un
lien entre I'ancien Tibet et les réfugiés.
Visitant les familles, instruisant les
enfants, ils essayent de sauvegarder la
culture, la langue et la religion tibétaines.
On a fondé dans ce but en mars 1970
une Association des Jeunes Tibétains, qui
a actuellement son siege a Zurich. Cette
Association veut créer des contacts entre
tous les réfugiés dispersés dans divers
pays, faciliter I'éducation des jeunes,
maintenir les caractéristiques de leur race
et favoriser I’entraide. Et, il y a deux ans,
deux proches du Dalai Lama, ses anciens
professeurs, sont venus en Suisse visiter
les familles de réfugiés. Ils ont d’ailleurs
été tres favorablement impressionnés par
I’ceuvre de la Croix-Rouge. D’autre part,
les exilés sont tenus au courant de ’acti-
vité du Dalai Lama en Inde par un
journal  hebdomadaire, le Tibetan
Freedom, publié en tibétain & Darjeeling,
et que la plupart des familles regoivent,
lisent, commentent et se prétent. En
outre, de nombreux adultes se rendent
souvent a I'Institut monacal de Rikon et
participent aux réunions organisées pour
célébrer les fétes religieuses.

Pourtant, dans ce domaine religieux
aussi, il existe un probleme. Les jeunes
ménages ne manifestent plus une foi
aussi vive, aussi bien enracinée que celle
de leurs parents, ils espacent leurs
contacts avec les lamas, sans pour autant
montrer de réelle curiosité pour une
autre croyance. Tres tolérants de menta-

lit¢ — et c’est une caractéristique du
bouddhisme — ils semblent envisager

avec sérénité I’éventualité de voir un jour
leurs enfants choisir un autre chemin que
le leur.

Et lorsqu’on apergoit épinglés sur les
murs d'une chambre quelques dessins
d’enfants composés d’éléments typique-

ment suisses, montagnes, drapeau, chalet
et vaches, qui croirait que les artistes en
herbe s’appellent Tiletschonsom ou
Pempa Kinzum?

Les adolescents sont sensibles a la cou-
pure qui se produit entre eux et leurs
parents, et il ne s’agit pas d'un simple
conflit de générations. Ils ont grandi par-
tagés entre deux continents: I’Asie chez
eux, I'Europe a l'école. Ils se sentent
attirés par les deux cultures, sans étre
enracinés ni dans 'une ni dans l'autre. Ils
sont ouverts aux problemes de la jeu-
nesse occidentale et partagent ses godts.
Drolma aime Mozart et les Beatles. Elle
réfléchit aux problemes sociaux de la
Suisse et estime qu'on devrait améliorer
la situation des agriculteurs. Mais elle ne
veut pas rompre le contact avec le Tibet:
elle lit, elle en parle avec ses compa-
triotes, elle désire le visiter un jour, si
possible, y travailler par exemple dans le
cadre de la coopération technique. Elle
ne repousse cependant pas I'idée de faire
sa vie en dehors de I’Asie ou d’épouser
un Européen. Mais elle sait que ses
parents en souffriraient, tout comme elle
se rend compte qu’elle les choque en par-
lant tout naturellement «Schwy-
zerdiitschy (avec l'accent de Saint-Gall!)
avec ses petites sceurs. Et elle regrette de
ne pouvoir discuter de ces questions avec
eux.

Il nous a semblé intéressant de demander
a I'un des lamas qui accompagnaient le
premier groupe son avis sur ce probleme
religieux. Quoique surchargé de travail,
le lama Wangyal a accepté de répondre
par écrit a nos questions, tout en sou-
lignant combien il lui était difficile de
bien le faire en si peu de mots.

Q.- A votre avis, quelle est U'influence de
la mentalité occidentale sur le sentiment
religieux et la foi des Tibétains? —
Avez-vous [I'impression que, chez les
jeunes en particulier, le bouddhisme soit



en régression? — Est-il éventuellement
remplacé par autre chose?

R.- 11 est tout a fait naturel qu'en pre-
mier lieu les Tibétains consacrent toutes
leurs forces a s’adapter a un nouvel envi-
ronnement et a apprendre une nouvelle
langue, fort difficile, pour arriver a se
faire suffisamment comprendre. Peut-
étre est-ce une des raisons pour les-
quelles ils semblent — mais seulement en
apparence — ne plus s’intéresser autant a
leur ancienne patrie et a leur ancienne
religion.

Q.- Il nous a semblé que ltes enfants et les
adolescents, qui fréquentent des écoles
suisses, s'é¢loignent inévitablement de la
culture tibétaine. Essayez-vous de faire
survivre en eux les caractéristiques de
votre propre civilisation, qui, bien que
mal connue chez nous, nous parait trés
profonde et pleine de richesses?

R.- Je crois qu'au fond de leur cceur les
Tibétains tiennent trés fortement au
bouddhisme, mais la plupart d’entre eux
ne lexpriment pas volontiers. Car ils
craignent d’étre incompris ou ne savent
pas assez bien l'allemand pour pouvoir
s’expliquer dans ce domaine.

Q.- Estimez-vous que cette occidentalisa-
tion des jeunes n’est pas un prix trop
lourd a payer, en compensation du
refuge trouvé en Suisse? — Provoque-t-
elle d’autre part des conflits entre les
générations?

R.- Tous les Tibétains vivant en Suisse
ou dans les pays occidentaux gardent
contact avec leurs parents et leurs amis
en Inde. Leur présence dans le monde
occidental, a mon avis, a largement
contribué a faire connaitre leur probleme
dans le monde et a susciter le désir de
leur venir en aide. Si tous s’étaient ins-
tallés uniquement en Inde, le monde les

Toutes deux sont nées en Suisse

aurait peut-étre oubliés. C’est pourquoi
jestime qu’il est bon pour les réfugiés
tibétains de pouvoir vivre aussi en Suisse
et dans tous les pays occidentaux.

Q.- Estimez-vous que, pour les personnes
plus agées, la nostalgie de leur pays est
trop grande pour qu’elles puissent jamais
s’intégrer vraiment et dans ce cas,
naurait-il pas mieux valu essayer de leur
venir en aide dans le pays d’ Asie ou elles
avaient d’abord trouvé refuge?

R.- La nostalgie des générations plus
agées est naturelle. Mais ils savent tous
qu’il est maintenant — pour linstant —
impossible de retourner chez eux. Ils
savent également qu’ils peuvent mieux
vivre en Suisse. Et ils en sont reconnais-
sants.

Au bout de ces dix premieres années, il
est en somme impossible de donner une
réponse nette et claire a cette question:
I’expérience de faire venir en Suisse des
familles tibétaines est-elle positive?

Pour les enfants, on est tenté de répondre
oui sans hésitation, en voyant leur bonne
mine et leurs sourires, lorsqu’on les com-
pare avec les tragiques photographies de
tous les journaux évoquant les camps de
réfugiés. Mais I'on ne peut pas oublier

qu’on en a fait de petits déracinés, qu’ils
risquent d’en souffrir plus tard, a moins
qu'au contraire ils ne sachent tirer parti
des richesses de deux civilisations.

Pour les adultes, la réponse est plus diffi-
cile. Matériellement, ils vivent mieux,
cela ne fait aucun doute. Mais ils ne sont
pas vraiment intégrés, ils ne participent
pas profondément a la vie du pays ou ils
ont trouvé refuge, ils constituent une
sorte de ghetto.

Un petit detail significatif nous a
frappés, lors d’une visite a un couple
d’un certain age. Etonnés de voir sur une
paroi un immense et affreux chromo du
Christ, tout en sachant mari et femme
tres fideles disciples du Bouddha qui sou-
riait tout a coté, nous leur avons
demandé comment ils expliquaient cette
juxtaposition: ils avaient en fait trouvé
chez un brocanteur ce tableau dont le
cadre doré leur semblait convenir parfai-
tement aux reproductions de leurs pro-
pres divinités. Aussi ont-ils tout simple-
ment délogé le Christ — sans pourtant le
mettre au rebut, puisqu’ils le jugent assez
décoratif — et installé a sa place le
Dalai Lama et autres dieux.

N’est-ce pas la le symbole de tout ce que
la Suisse a pu offrir aux réfugiés tibé-
tains: un cadre, pour ce qui reste malgré
tout un exil, et qu’ils remplissent a leur
fagon? M. S.

19



	L'exil, dix ans après

