
Zeitschrift: Actio humana : das Abenteuer, Mensch zu sein

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 100 (1991)

Heft: 4

Artikel: Anstand durchbricht Grenzen des Glaubens

Autor: Sorell, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-553879

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-553879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


lachende Burschen mit Hüten neben der
Leiche eines Tieres zeigt, das, obschon es tot
ist, mehr Würde besitzt als sie.
Jeden Frühling, nach der Winterruhe, dem
langen, kalten Dösen, sind wir gespannt, ob
der Bär, der auf dem Hügel hinter unserem

Haus wohnt, den Kugeln entkommen

konnte. Anzeichen künden von seinem
Triumph: ein Kothaufen im Gras, der von
keinem anderen Tier stammen kann, ausser
es streiften immernoch Mastodonten aufder
Erde herum. Ein umgeworfener Kehrichtkübel

im Morast. Ein ausgeleckter
Krautsalatbehälter. Symmetrische Kratzspuren in
anderthalb Metern Höhe am Baum.
Dieses Land gehört ihnen. Einmal, vor langer
Zeit, baute jemand ein Haus darauf. Das war
damals, als wir noch zaghafte Eindringlinge
waren und hierein Farmhaus und dort eine
Scheune hinstellten. Und dann verloren wir
den Verstand, bauten Appartementhäuser
mit Schwimmbädern und Bürokomplexe mit
Tiefgaragen und Siedlungen, deren Namen
immer irgendwie die Wörter «Park», «Feld»
oder «Hügel» einschlössen. Fortschritt lässt
sich nicht aufhalten, vor allem wenn er mit
achtzig Stundenkilometern daherkommt. Im
Sommer, wenn die Opossums am Strassen-
rand steif werden, fällt das besonders auf.
Manchmal schlagen die Tiere zurück. Mir
gefällt die Geschichte von den Leuten, die
ein Haus mit einem Teich kauften und ziemlich

viel Geld für einen Steg ausgaben, von
dem aus sie hinausschwimmen konnten. Es
ging nicht lange, bis sie merkten, dass die
Schnappschildkröten die Ergänzung ihres
Ökosystems durch menschliche Wesen, die
Sonnenschilder trugen, nicht schätzten. Man
holte einen Vernichtungsexperten. DerTeich
wurde mit dem Schleppnetz abgesucht. Ein
Gast wurde gebissen. Die Schildkröten
behielten die Oberhand.
Ich habe gelesen, dass Hirsche ihr Leben lang
denselben Pfad benützen. Da kommt
jemand, stellt ein Haus im neokolonialen Stil
mitten auf den Hirschpfad, und die Hirsche
benützen ihn mit einigen kleinen Umwegen
weiter. Bei genauerem Hinsehen zeigt sich,
dass der Hirsch hierhergehört und nicht das
Haus. Die Fledermäuse, die Waldmurmeltiere,

die Wiesel, die Kröten: In hundert Jahren,

wenn unsere Familie voraussichtlich
zerstreut sein wird, werden ihre Nachkommen
möglicherweise immer noch am genau
gleichen Ort leben.
Irgendwo draussen sitzt der Bär, beobachtet,
kratzt sich, atmet seinen Bären-Atem, und
wenn er reden könnte, würde er vielleicht
sagen: «Ich frage mich, wann die dorthin
zurückkehren, wo sie hingehören.» m

Anna Quindi.hn

ANSTAND DURCHBRICHT

CRKNZKN DBS (i LAHR INNS

Wie kann ein
j üdischer Autor
für eine stark
religiös
ausgerichtete
lutheranische
Zeitschrift
Jahrzehnte hindurch
allmonatlich
einen
Rssav schreiben?

«Wenn Juden nicht existieren würden,
müsste der Antisemit sie erfinden», sagte
Jean-Paul Sartre. Antisemitismus ist eine der
ältesten Formen von Fremdenhass, von
Ablehnung des anderen. Es ist ein Urhassge-
fühl, das - seit 2000 Jahren von Generation
zu Generation vererbt - keine geographischen,

linguistischen oder zeitgebundenen
Grenzen kennt und sich über alle
Aufklärungsversuche hinwegsetzt. Es kann sich als
persönliche Haltung selbst bei Menschen
bemerkbar machen, die noch nie mit Juden
in Berührung gekommen sind.
Wie bei allen Dingen gibt es auch bei den
Juden ein Rechts und ein Links: Es gibt
orthodoxe und es gibt assimilierte Juden.
Den Fundamentalisten schreibt man zu,
durch ihrstriktes Festhalten an den Gesetzen
und Geboten, vor allem aber durch das ständige

Studium des «Buches» das Judentum
durch so viele Jahrhunderte der Diaspora
und der Ghettos hindurch am Leben erhalten

zu haben. Im Assimilierungsprozess des
Juden liegen Gefahren: der Selbsthass, die
Selbstverleugnung und im Extremfall der
Antisemitismus im Juden. Andererseits ist
gerade im Höhenflug der Assimilierung auf
allen Gebieten der Wissenschaft und der
Kunst einmalig Grosses geleistet worden.
Man kann mit vollem Recht sagen, dass die
drei Männer, die unsere Zeit geprägt haben,
Juden waren: Marx, Freud und Einstein.
Aber auch das Gegenteil ist wahr: Der
Verleger Helmut Kindlererklärte in einem
Fernsehinterview, er sei Philosemite und habe die
stärksten Impulse für seine Karriere im Berlin

der zwanziger Jahre von jüdischen
Intellektuellen erhalten.
Als ich einmal nach einem Vortrag von einer
streng katholisch erzogenen Dame aus dem
katholischen Luzern nach Hause gefahren
wurde, kamen wir auch auf die Religion zu
sprechen. Ich erwähnte, ich sei Jude. Sie
stoppte den Wagen und, erstaunt über ihr
eigenes Erstaunen und den Ausruf: «Was!
Sie sind Jude?»sah sie mich an und umarmte
mich im nächsten Augenblick mit einem
Wangenkuss. Einejahrelange innige Freundschaft

verband uns danach.
Ich komme aus einer Wiener sephardischen
Familie und machte schon früh in der
Primarschule physische Bekanntschaft mit den
Verirrungen des Antisemitismus, wenn
meine Schulkameraden in einem Rudel über

25



«Es ist wichtiger
zu glauben, als
einen Glauben zu
haben.»
Der Wahlzürcher
Walter Sorell, 85,
emeritierter Professor

der Columbia-
Universität in New
York.

FOTO MARIO TSCHABOLD

mich herfielen, um mich den Triumph ihres
zwischenmenschlichen Verständnisses fühlen

zu lassen. Später gehörten auch kleinere
Schlachten zwischen Deutschnationalen
und Andersgesinnten in der Aula derUniver-
sität zu unserem Curriculum. Nachdem ich
vier Jahre das Theater der Volkshochschule
erfolgreich geführt hatte, wurde ich in der
Ära Dollfuss meiner Stellung mit der
Begründung enthoben, ich hätte in meinem
Spielplan nur Leute wie Arthur Schnitzler,
Walter Hasenclever oder Curt Goetz - das
Wort Jude wurde vermieden, aber die
Aufzählung dieser Namen machte seinen
Gebrauch überflüssig - und keinen
vaterländischen Dramatiker wie Max Meli oder
Ludwig Anzengruber berücksichtigt.
Während des Ersten Weltkrieges und kurz
nachher war Wien von Ostjuden - wie sie
summarisch genannt wurden - überflutet, da
ihre Heimatorte in Galizien und in der Bukowina

Kriegsschauplatz geworden waren, auf
dem die erbittertsten Kämpfe tobten.
Obwohl die meisten von ihnen in einem
bestimmten Wiener Bezirk an der Donau, in
der Leopoldstadt, wohnten, war es
unvermeidlich, dass man ihnen in allen Strassen
der Stadt begegnete. Da erlebte ich etwas
Seltsames an mir selbst: Ich sah mich plötzlich

auf der anderen Seite. Es waren Juden
meist in orthodoxer Tracht, und ich empfand
ihre Anwesenheit als Herausforderung. Ich
betrachtete die Szene vor allem auch mit
dem Angstgefühl, sie könnten unangenehm
und provozierend auffallen und zu Bazillusträgern

des Antisemitismus werden. Ich
schämte mich, als ich mir eingestehen
musste, dass diese Situation mich zum
Antisemiten machte. Ich konnte mich zwar
schämen, konnte aber dieses negative
Gefühl nicht ablegen. So konnte ich später den
hochnäsigen Juden aus San Franzisko besser
verstehen, der mit einer ähnlichen, aus Angst
geborenen Ablehnung auf die Neuankömmlinge

unter seinen Glaubensgenossen in
New York herabsah: Der Eingeborene, schon
Arrivierte, schon Akzeptierte gegen den
jüdischen Eindringling - eine Rolle, die ich
1939 in New York notgedrungen selbst spielen

musste.
Antisemitismus kann man Rassismus
gleichsetzen. Zu meinen ersten Eindrücken
in Amerika gehört, dass ich mit einem
befreundeten Schwarzen das Cafehaus
Schraffts nicht betreten durfte. Erst nach
langem Palaver mit dem Manager, den ich
überzeugen konnte, dass mein Freund ein

bekannter Musiker sei, durften wir uns in die
hinterste, verschwiegenste Ecke des Lokals
setzen. So geschehen im Jahre 1940, als ich in
Lake Placid auch erfuhr, dass das berühmteste

Hotel, «The Country Club», «restricted»
war. An diesem Ort war selbst für den
damaligen beliebten New Yorker Gouverneur
Lehmann kein Platz. Daran hat sich bis heute
nichts geändert, und eine Reihe von Clubs
und Hotels im ganzen Land, von der
Freiheitsstatue bis zur Goldenen Brücke in San
Franzisko, schliessen Juden und Schwarze
aus.
Ich hatte Jahrzehnte hindurch für verschiedene

Zeitschriften gearbeitet, darunter auch
für«The Cresset», veröffentlicht von der
Universität Valparaiso in Indiana, die das geistige
Zentrum der Lutheranischen Kirchgemeinden

in den USA ist. Es war eine stark religiös
eingestellte Zeitschrift für Wissenschaft,
Politik und Kultur, für die ich über Theater
und Literatur allmonatlich einen essayistischen

Bericht schrieb.
Jahre vergingen. Niemand in der Redaktion
wusste von meiner sephardischen Herkunft,
die ich glaubte bekanntgeben zu müssen, als
man mich nach zehnjähriger Mitarbeit
einlud, an einer Redaktionstagung teilzunehmen.

Beim Bankett wurde mir der Ehrenplatz
zur Rechten des Rektors und Herausgebers
der Zeitschrift angewiesen. Nach der Mahlzeit

erhob sich Reverend 0. P. Kretzmann -
das war sein Name -, um eine lange Rede zu
halten, in der er allen Mitarbeitern einzeln
für ihre Dienste und Verdienste dankte.
Dann wandte ersieh an mich und sagte unter
anderem: «Es ist besonders bemerkenswert,
dass Walter Sorell, der nicht in unserem
Sinne an den Heiland glaubt, so viele Jahre
hindurch in allen seinen Beiträgen im Geiste
unseres Glaubens schrieb.» Dann richtete er
an mich direkt die Frage: «Wie ist das nur
möglich gewesen?»
«Das war doch ganz natürlich», antwortete
ich. «Es kann doch nur eine Gottheit geben,
an die alle Menschen ihre Gebete in ihrer
traditionsgebundenen Weise richten. Und
die ethischen Grundsätze sind doch, wenn
auch auf anderem Boden wachsend, immer
die gleichen. Wir können nie die wirkliche
Wahrheit erfassen. Wir können nur danach
suchen. Jeder sollte seinen Gott in sich
haben, der ihm dabei helfen kann. Wir sollten
lernen, den anderen zu verstehen, nicht in
Klischees und Stereotypen zu denken, mit
keinen Feindbildern zu leben. Es ist wichtiger

zu glauben, als einen Glauben zu haben.
Ethisch anständig zu sein, ist eine persönliche

Sache, aber es ist die Grundlage aller
Religionen. Als Mensch bin ich so schwach
wie jeder andere. Aber ich versuche immer,
mit Augen der Liebe zu schauen und das
Gesehene, Gehörte und Gefühlte mit Worten

der Liebe festzuhalten. Deshalb konnte
ich als Jude in Ihrem Sinne schreiben.»
Für einen Augenblick war es still geworden
um den langen Tisch. «Jetzt noch mehr als
je zuvor hätte ich Sie gerne getauft», sagte
Reverend Kretzmann lächelnd. Ich lächelte
zurück, und wir umarmten uns. Ich glaube,
auch Gott muss in diesem Augenblick
gelächelt haben. A Walter Sorf.ll

26


	Anstand durchbricht Grenzen des Glaubens

