
Zeitschrift: Actio humana : das Abenteuer, Mensch zu sein

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 100 (1991)

Heft: 4

Artikel: Wenn in der Begegnung...

Autor: Speich, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-553874

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-553874
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


f.4

' enn in der Begegnung

die Distanz auf Null
schrumpft, kann das Freude
oder Schmerz, Liebe oder
Aggression bedeuten. Wer
offen ist, bekommt beides zu
spüren. Und nur wer offen
ist, wird vom Leben berührt.
Mit einem Schluchzen in
der Stimme, das an Ray
Charles erinnert, singt der
greise Banjospieler im
chinesischen Film «Die
Weissagung» (Life on a String) in
seinem letzten Lied: «Ich
bin blind... Ich kann nicht
sehen... Ich bin taub Ich
kann nicht hören.,. Eines
Tages kamen die Kinder zu
mir und fragten mich, was
ich spüre. „Das kann ich laut
nicht sagen", antwortete ich.
„Dringt in mich ein und
spürt selbst."»

FOTO: TRIGON FILM

Regisseur und Drehbuch-Autor Chen Kaige
schildert in der «Weissagung» vordergründig
die Geschichte eines blinden Meisters und
seines Schülers und zeichnet damit eine
Allegorie auf die Situation Chinas nach der
Niederschlagung der friedlichen Revolte auf
dem Tienanmen-Platz, letztlich auf die
Situation der ganzen Welt. Der Mythos, mit
dem der Meister60 Jahre lebte,das vermeintliche

Rezept, das ihm das Augenlicht schenken

sollte, erweist sich am Ende als leeres
Blatt Papier. Der Alte erlebt Wut und Trauer,
bevor er erkennt, dass ihm der Mythos ein
glückliches Leben im Blick auf sein Ziel
beschert hatte. «Jeder Mensch hat seinen
Plan», sagte dazu der Regisseur. Der Meister
will nun das Rezept als Mythos an seinen
Schüler Shitou weitergeben. Doch dieser ist
vom Leben in der Gestalt des Mädchens
Lanxiu berührt worden und hat den Höhepunkt

der sinnlichen, körperlichen Liebe
erlebt, von dem der Meister nur geträumt
hatte. Shitou, obwohl von den «sehenden»
Mitmenschen gedemütigt und gepeinigt,
beschliesst nach dem Tod des Alten, seinen
eigenen Weg zu gehen und den Abschiedsbrief

des Mädchens, das sich als Reaktion auf
Gewalt und Demütigung das Leben nahm,
als sein «Rezept» mitzunehmen.
Der in wunderschönen Bildern sozusagen
gemalte Film Chens ist auch eine Allegorie
auf unser Jahresthema Begegnungen. Jeder
Mensch hat seinen Plan... In den letzten
zwölf Monaten sind wirvielen Mitmenschen
begegnet, die einen Lebensmythos mit sich
tragen. Dazu gehört auch die dunkelhäutige
Zürcher Psychotherapeutin Ruby Brooks.
Als Schulmädchen hatte Ruby, vor 46 Jahren

in der Millionenstadt Cleveland, Ohio,
geboren, einen klaren Plan. Sie wollte
Kinderpsychologin werden und sich Studium
und Ausbildung mit einem Job als Lehrerin
finanzieren. Deshalb wählte sie Englisch als

Haupt- und Psychologie als Nebenfach. Aber
es kam anders. Die bildhübsche Ruby, Tochter

eines Iren und einer dunkelhäutigen
Schönheit, die ihr auch Indianerblut mitgab,
wurde Einkäuferin und Modeberaterin in
New York. Sie lernte einen Schweizer Journalisten

kennen, zog nach Zürich und heiratete.
Hier brachte vor zehn Jahren eine Begeg-



FOTOS: CHRISTIAN IIELMLE

nung die Wende in ihrem Leben, die den
Plan des Schulmädchens Ruby doch noch
Wirklichkeit werden Hess. Ruby besuchte
zusammen mit ihrer damaligen Therapeutin

Vorlesungen des amerikanischen Psychologen

Arnold Mindell am C. G. Jung-Insti-
tut in Zürich. Mindell, ein Jungianer,
faszinierte Ruby mit seiner Fähigkeit, ernste und
komplexe Zusammenhänge humorvoll zu
erläutern. Sie nahm eine Einladung ihrer
Therapeutin an, sie an ein meditatives
Wochenseminar von Amy, wie Mindell bei
seinen Schülern heisst, zu begleiten.
«Ich war zu schüchtern, um mir für eine Paar-
iibung einen Partner zu suchen», erinnert
sich Ruby, «und da die Teilnehmerzahl
ungerade war, blieb ich allein. Das bedeutete,
dass ich die Übung mit Arny machen durfte.
Man stand sich mit geschlossenen Augen
gegenüber, hob die Arme hoch und berührte
sich gegenseitig mit den Handflächen. Die
Aufgabe lautete, wahrzunehmen, was dieser
Kontakt mit dem anderen Menschen in uns
auslöste. Ich stand eine Weile still da, spürte
die Begegnung unserer Hände, versuchte
ruhig zu atmen. Plötzlich hörte ich ganz
deutlich das Lied „Jericho" von Joni
Mitchell. Es handelt von der Liebe, von Offenheit,

von Nähe, aber auch von Freiheit. Ich
realisierte, dass das Lied eine wichtige
Botschaft für mich enthielt, und wusste mit
einem Schlag: Mit diesem Mann werde ich
arbeiten. Und so geschah es.»
Rubys Eingebung hätte, zeitlich gesehen,
nicht besser fällen können: 1981 gründete
Mindell in Zürich mit Kolleginnen und
Kollegen ein Institut für prozessorientierte
Psychologie, das auch Ausbildungen anbietet.
Mindell brachte derangehenden Therapeutin

in der Therapiearbeit und im Unterricht
etwas ganz Entscheidendes bei: «Er lehrte
mich, als ersten Schritt mich selbst zu akzeptieren,

zu schätzen und zu lieben. Menschen,
die sich selber so annehmen, wie sie sind,
können sich anderen gegenüber öffnen und
so zu besseren Beziehungen beitragen.»
«In meiner Therapiearbeit gebe ich das weiter,

was Arny mich gelehrt hat», sagt Ruby.
«Beziehung, Freundschaft, Liebe, Nähe und
Distanz - das sind wichtige Stichworte meiner

Arbeit.» Diese betrifft zumeist einzelne

Menschen, die mit Problemen zu ihr kommen,

manchmal aberauch im weiteren Sinne
das Zusammenleben verschiedener Rassen
und Minderheiten.
Im Sommer 1990 beteiligte sich Ruby, die
heute, nach mehrjähriger Schulung in Mindells

Institut und einem Abschluss an der
Universität, Therapeutin und selbst Ausbilderin

am Institut ist, an einem interessanten
Experiment: Zusammen mit der Kollegin
Ursula Hohler leitete sie zehn zweistündige
Gruppengespräche mit zwei Skinheads, die
als Beteiligte an einem rassistischen
Zwischenfall wegen Hausfriedensbruchs verurteilt

worden waren. Das Gericht erliess den
beiden die Gefängnisstrafe, sofern sie an den
Therapiegesprächen teilnahmen und die
Kosten von rund 4000 Franken bezahlten.
An den Gesprächen waren noch neun
Freiwillige, fünf Frauen und vier Männer
verschiedener Rassen und Nationalitäten,
anwesend.
Zu Beginn der Gespräche verkündeten die
beiden Skinheads, ausserhalb dieses Raumes

würden sie sich auf keinen Fall mit
einem Schwarzen an den gleichen Tisch
setzen; lieber würden sie «in den Knast gehen».
Bei der Gruppenarbeit, die wie in einem
normalen Seminar aus Übungen und Diskussionen

bestand, machten beide zwarnicht eifrig,
aber erstaunlich willig mit. «Uns ging es nicht
darum, sie zu bekehren», sagte Ruby. Die
beiden Therapeutinnen wollten den
Teilnehmern vor Augen führen, dass sie sich
in einem Lernfeld befanden, in dem die
Persönlichkeitsanteile jedes einzelnen von
ihnen in allen vorhanden waren. «Der
Rassismus zum Beispiel ist in jedem von uns
angelegt, und wenn jeder sich damit
auseinandersetzen würde, bräuchte die Gesellschaft

vielleicht weniger Symptome, wie-sie
die Skinheads und anderen Rassisten
darstellen. Den Skins wollten wir nahebringen,
auch die anderen Teile, die neben der
rechtsextremen Überzeugung und der Aggressivität

zu ihnen gehören, zu erkennen und zu
akzeptieren. Wir pflanzten ihnen kleine
Samen der Veränderung ins Bewusstsein.»
Am Schluss erklärten die Skins, an ihrer
Überzeugung habe sich nichts geändert und
freiwillig würden sie nicht mehr an einem

aus «Life on a
String»: Die
Berührung der
Geliebten seines
Schülers könnte
den blinden alten
Sänger, der alt
seine Jahre einem
Mythos geopfert
hat, mit dem
Leben in Kontakt
bringen. Er greift
ins Leere. Die
Geschichte des
Sängers und seines
ebenfalls blinden
Schülers erzählt
uns viel über uns
selbst. In der
Therapiearbeit, die
Ruby Brooks
praktiziert, spielt die
Berührung eine
wichtige Rolle. Ihr
Klient ist hier
Stefan Rytz, Leiter
eines
Durchgangszentrums für
Asylbewerber.
Rechts berührt er,
etwas aufDistanz,
einen der zwei
Afrikaner, mit
denen er in seinem
Büro plaudert.

BITTE UM BLATTERN



FORTSETZUNG

Dorßcinder aus
Wimmis und
Kinder aus der
therapeutischen
Wohngemeinschaft

Rüdli beim
gemeinsamen
Spiel. Erst wenn
auch die Angst
vor der
Berührungsangst

wegfällt, sind die
Barrieren wirklich
überwunden.

solchen Experiment teilnehmen. Aber die
Saat war doch aufgegangen: Beide gaben zu,
dass sie etwas gelernt hätten; und sie kamen
nach dem letzten Gesprächsabend mit allen
dreizehn Teilnehmern, von denen fünf
Farbige waren, in ein Restaurant im Niederdorf
und setzten sich an den gleichen Tisch. Das
war ein wichtiges Ereignis: Ruby und ihre
Kollegen sind davon überzeugt, dass das
zerstörerische Potential von Symptomen, wenn
diese verstanden, transformiert und in die
Gruppe integriert werden, stark vermindert
wird.
Körperarbeit spielt in der prozessorientier-
ten Therapie eine wichtige Rolle. Symptome
jeder Art, also auch Körpersymptome wie
Schmerz und Druck, sind verschlüsselte
Signale, die man entziffern kann, wenn man
sie «amplifiziert», wie der Fachausdruck lautet.

Was dies heisst, demonstrierte uns Ruby
Brooks mit ihrem Klienten Stefan Rytz,
Leiter eines Durchgangszentrums für
Asylbewerber in Interlaken, der sich spontan zu
einem Fototermin in seinem Zentrum bereit
erklärt hatte. Da Stefan bei Stress den Druck,
der auf ihm lastet, meist im Nacken und in
den Schultern spürt, drückte Ruby ihn dort
an bestimmten Punkten mit beiden Fländen.
«Wir glauben, dass das Heilmittel im
Symptom steckt», sagt sie. «Durch die Verstärkung

beginnt man wahrzunehmen, was das
Heilmittel sein könnte; damit kommt der
Prozess zum Fliessen. Wenn Stefan etwas
bedrückt und er vor allem in den Schultern
Druck spürt, verstärken wir diesen spielerisch.

Da kann ein Rollenspiel daraus entstehen.»

Stefan erinnert sich: «Einmal hat sie
mich in einem solchen Spiel im Zimmer herum

und in eine Ecke geschoben. Hier bekam
ich ein Gefühl von Enge und Bedrängnis.
Ruby war in diesem Augenblick die Instanz
in mir, die mich selbst unter Druck setzt.
Dann wechselten wir die Rollen, und ich
schob Ruby umher, um ein Gefühl dafür zu
erhalten, was ich mit miranstelle. Ich bin ja in
solchen Situationen immer beides.»
«Natürlich werden solche Spiele behutsam
in die Therapie eingeführt», betonte Ruby.
«Wenn wir glauben, dass Berührung, dass
Körperkontakt helfen könnten, fragen wir
den Klienten vorher. Ein Therapeut, der selber

Hemmungen hat, Menschen zu berühren,

sollte dies auch zum Ausdruck bringen.
Im übrigen gilt der Grundsatz, keine Ziele zu
setzen, sondern dem Prozess zu folgen.»
Stefan hat schon in der Kindheit, als Sohn
eines Missionars, einen Teil der Welt kennengelernt,

aus dem die Asylbewerberstammen.
Er macht einen forschen und selbstsicheren
Eindruck. Vom Verstand her hat er sich
durchschaut: «Ich habe ein Problem mit der
Nähe. Ich habe Angst, mich zu zeigen, so zu
sein, wie ich eigentlich bin. Deshalb wirke
ich als Autoritätsperson und werde immer
wieder in Machtkämpfe verwickelt. Wenn ich
einmal etwas von mir preisgebe, erlebe ich,
dass es in einem solchen Machtkampf gegen
mich ausgespielt wird.» In derTherapiearbeit
geht es jetzt darum, diese Erkenntnisse des
Verstandes auch gefühlsmässig
wahrzunehmen, damit Stefan lernen kann, sich
so zu akzeptieren, wie er ist. Dann hat er die

Botschaften seines Selbst begriffen, und sein
Körper braucht sie nicht mehr zu wiederholen.

Als Botschaften aus dem Körper hat die
Hamburger Therapeutin Frauke Teegen,
Dozentin für klinische Psychologie, in
einem Experiment mit zehn Männern und
vierzehn Frauen deren unterschiedliche
Hauterkrankungen verstanden. Die Patienten

wurden in einer einstiindigen Sitzung zu
folgender Übung angeleitet: «Die Augen
schliessen - sich entspannen - die eigene
Haut wahrnehmen - sich in die Haut
einfühlen - in der Rolle der Haut sprechen.» Die
Reaktion war frappant: «Allen Teilnehmern
hatte ihre Haut direkt etwas zu sagen. Sie trat
als Mahner, Warner und Helfer auf, und ihre
Appelle waren mehr oder weniger
freundschaftlich.»

Einem 34jährigen Mann, der seit 20 Jahren
Schuppenflechten an Hals, Kopfhaut und
Unterarmen hatte, «sagte» die Haut: «Wir
machen dich daraufaufmerksam, dass du mit
deinem Körper nicht gut umgehst und dir
zuviel aulbürdest und dass deine Situation
nicht gut ist und du sie schleunigst ändern
und Entscheidungen und neuen Möglichkeiten

nicht ausweichen solltest! Wir passen
darauf auf, dass du dich nicht zu sehr
unterdrücken und einspannen lässt und dass du
deine Interessen hast und sie auch vor Freunden

wahrnimmst!» Frauke Teegen schreibt:
«Für die meisten Teilnehmer symbolisierte
die Haut Einschränkung und Kontrolle,
verleugnete Gefühle und Empfindungen, und
sie fungierte als Kontaktsperre zur Umwelt
und zum eigenen inneren Erleben.»
Prozesse der Einschränkung, Kontrolle und
Abwehr werden auch dann ausgelöst, wenn
wir von Berührungsangst erfasst werden,
einer Art «Krankheit», vor der wahrscheinlich

gerade heute, im Zeitalter von Aids,
kaum jemand verschont bleibt. Nur schon
dieses Wort, Aids, löst in mir regelmässig
eine Welle von Gedanken und Gefühlen aus;
die Vernunft braucht jedesmal eine Weile,
um wieder Oberhand zu gewinnen. Dann
kann ich wieder aufatmen, mich über unser
seltsames Verhalten wundern.
Kopfschüttelnd las ich letztes Jahr die
Berichte über das Berner Oberländer Dorf
Wimmis, wo die Kinder aus der sozialtherapeutischen

Wohngemeinschaft «Rüdli», in
der Drogenabhängige leben, plötzlich als
Gefahr bezeichnet wurden, weil ein Teil der
Eltern HIV-positiv ist. Das Spielfest im
Rüdli, das andere Jahre eine grosse Attraktion

war, wurde von der Wohngemeinschaft
abgesagt. Im November fand ein Podiumsgespräch

statt, an dem Experten die Bevölkerung

beruhigten. Die Unsicherheit blieb.
Mein Kopfschütteln verging mir, als mir
Ruby Brooks klarmachte, dass bei der
Wahrnehmung einer solchen Konfliktsituation
alle Teile in allen von uns vorhanden sind -
also die Berührungsangst der Dorfbewohner
in Wimmis auch in mir; aber auch in den
Leuten vom Rüdli. Doch diese haben genau
die richtige Therapie angewandt: Weil heuer
der 15. Geburtstag des Rüdli war, wurde das
Spielfest im Rahmen eines Tages der offenen
Tür wieder durchgeführt. «Es war ein voller



Erfolg», strahlte Verena Schäfer-Sutter, die
Leiterin Familienhaus.
Diese Erfahrung deckt sich mit den Feststellungen

der deutschen Medienjournalistin
Irene Stratenberth, die ein Buch über Kinder

von Heroinabhängigen geschrieben hat.
«Für die Überwindung der Berührungsängste

im Zusammenhang mit HIVspielt die
Art, wie die Betroffenen selbst damit
umgehen, eine entscheidende Rolle», erklärte
sie. «Es ist schon so, dass die Angst vor
Berührungsängsten auf die Umwelt negativ
einwirkt. Wenn hingegen die Betroffenen
selbstbewusst auftreten, kommen die
Mitmenschen eher damit klar.»
Fertig werden mit Berührungsängsten, das
ist ein ganz wichtiger Schritt auf dem Weg zu
einem friedlichen Zusammenleben unter
den Menschen. Wie schaffen wir das? Leo
Jacobs hat es in Kalkutta am eigenen Leib
erfahren. AufSeite 10 beginnt sein packender
Erlebnisbericht.
Das Lied des weisen alten Banjospielers im
Film von Chen Kaige endet hoffnungsvoll:
«Eines Tages rollte der Donner im Himmel,
glitten Blitze zur Erde, und alle kamen zu mir
und sagten:
„Ihr seid nicht blind,
Ihr seid nicht taub,
Ihr seid noch jung,
sehen könnt ihr, reden und singen könnt ihr."
Eines Tages wird die ganze Welt singen:
Dann ist Schluss mit Traurigkeit, Schluss mit
Tränen.
Wir werden unsere Stimmen erheben und
voll Freude singen.»» Martin Speicii


	Wenn in der Begegnung...

