
Zeitschrift: Actio humana : das Abenteuer, Mensch zu sein

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 99 (1990)

Heft: 2

Artikel: Ehe wir hoffen können, müssen wir trauern

Autor: Speich, Martin / Jacobs, Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-976087

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-976087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EHE WIR HOFFEN KÖNNEN,

MÜSSEN WIR TRAUERN

Grün spriesst es

aus dem kahlen,
rindenlosen Holz.
Symbol für einen
Selbstbetrug, wenn
wir uns der Trauer
verschliessen. Symbol

für eine echte
Hoffnung, wenn
wir den Tod des
Baumes akzeptiert
und beweint
haben.

FOTO-
ILSEMARIE ZÜTTEL

eder von uns möchte einen Beitrag zur
Rettung der Wälder - der Natur überhaupt -
vor dem Untergang leisten. Wie kommt es,
dass wir uns so hilflos fühlen? Wie kommt
es, dass wir Schuldgefühle haben und sie
verdrängen? Dass wir wütend sind auf die
Industrie, die Autofahrer - die anderen?
«Weil wir nicht trauern können», sagt der
Grieche Jorgos Canacakis, Gründer der
Akademie für menschliche Begleitung in
Essen. Trauern? Was hat das mit dem
Waldsterben zu tun? Sehr viel. Aber um das zu
verstehen, müssen wir uns von der Vorstellung

lösen, dass Trauer etwas Negatives oder
gar Krankhaftes ist, das man meiden,
verdrängen oder therapieren muss.
Trauer ist nach der Erkenntnis von Canacakis,

Autor des Buches «Ich kenne deine
Tränen», eine Primärkraft des Menschen, ja
sogar eine schöpferische Energie, die uns
bei der Geburt mitgegeben wird. Leider
wird diese Kraft durch die Konventionen
unserer Gesellschaft, die das Weinen,
Schreien, Protestieren und Klagen von
Kindern als Störungen erlebt, Schritt für
Schritt unterdrückt. «Ganze Kulturen, ganze
Systeme trauern nicht. Diese Unfähigkeit
zu trauern trifft uns in allen Lebensbereichen»,

sagt Canacakis. «Wir wissen, dass
die Natur am Sterben ist. Wenn wir das
Gefühl der Trauer zulassen würden, kämen
Wut und Schuldgefühle auf, die wir zuerst
ausdrücken müssen, um uns vom Toten
zu lösen. Erst dann können wir erhalten,
was noch lebt.»
Vom Toten lösen. Mit diesen Worten stösst
der griechische Psychologe an ein grosses
Tabu unserer Industriegesellschaft, «wo man
aus dem Tod ein gut gehütetes Geheimnis
macht», wie es der Mediziner und Biologe
Jacques Ruffie ausdrückt.«Ergilt als schreckliches,

schändliches Ereignis, das man so
weit wie möglich von sich schiebt, um es
mit fortschreitender wissenschaftlicher
Erkenntnis eines Tages, wer weiss, vielleicht
ganz zu verhindern.» Diese Hoffnung ist
natürlich absurd und irrational. Ruffie schil-

BITTE UM BLATTERN

Wenn das Meerschweinchen stirbt versuchen wir dem Kind unserer
Wohlstandsgesellschaft klarzumachen, dass es nicht gut ist wenn
wir hingehen und einfach «ein neues kaufen». Wir dürfen unsere Trauer
nicht überdecken, sondern müssen sie in allen Formen - Abwehr. Wut,
Schmerz, Suchen nach Schuldigen und Ablösung - durcharbeiten.
Wer das nicht tut, riskiert eines Tages mit einer Depression oder einer
anderen Krankheit beim Arzt zu landen. Ehe wir nach einem Verlust
zur Tagesordnung übergehen können, müssen wir trauern lernen.
Das gilt auch für unseren Umgang mit der kranken, sterbenden Umwelt.



Drei Bilder aus
dem Linolschnitt-
Zyklus von Eva
Ducret-Niederer
zum Abschied von
ihrem Vater. Oben
die Todesahnung.
«Fisch gleicht
nicht Fisch/ Grün,
Gelb und Blau
zugleich/ seh' ich
dich, schliesst du
die Hand/ tauchst
unter im Meer»,
schrieb sie
nachträglich zu diesem
Bild. Erst nachdem
sie es schon
geschaffen hatte,
realisierte sie
bewusst, dass ihr
Vater im

Sternzeichen des Fisches

geboren war.
In der Mitte die
Vision der
Knochenstücke, die auf
der Meeresoberfläche

tanzen und
zwei Welten zu
bilden scheinen.
Dazwischen die
Explosion: Der
Schock der
Todesnachricht; der
Schock des
Anblicks von
Vaters Leichnam.
Doch da ist schon
die Ahnung, dass
schöpferische
Kräfte freiwerden.
Der Siebenzeiler,
den sie dazu
schrieb, endet:
«Fruchtbarkeit der
Kluft.»
Die ersten Skizzen
zum unteren Bild
entstanden während

des Seminars
mit Canacakis.
Das Chaos der
Gefühle ist eine
Realität. Aber
schon lassen sich
Formen erkennen,
Gefässe. Sie können

doch nicht
alle leer ein. Eva
Ducret schrieb:
«Die Wunde offen/
Kerbe im Spiegel
der Landschaft/
Schau, da bin ich,
schau mich an/
ein Schnitt/ wird
Objekt, fassbar/
die Narbe geformt
zum Gegenstand.»

FORTSETZUNG

dert in seinem Buch «Lieben und Sterben»,
weshalb der physiologische Tod «ein Teil
unseres Lebensprogramms und letztlich
eine Voraussetzung des evolutionären
Fortschritts ist». In einem neuen Büchlein,
«Ich begleite dich durch deine Trauer»,
schildert Canacakis den Abschied von
seinem Vater auf dem Sterbebett in einem
griechischen Spital als positives Erlebnis:
«Wir konnten viele unerledigte Dinge zu
Ende bringen... Ich bin sicher, dass auch
er zufrieden seine Augen geschlossen hat
und beruhigt Abschied von seinen Kindern
nehmen konnte. Die aufkommende Trauer
hatte nun die Erlaubnis zu kommen, und
weil nichts Unerledigtes den Weg blockierte,
durfte sie ungehemmt fliessen.»

Das
Vollendungsdatum des grossen

Linolschnitts mit den Fischen, die
sich in einer im Wasser schwebenden

Kristallflasche spiegeln, ist fest im
Gedächtnis der Künstlerin, Eva Ducret-
Niederer, eingebrannt. Es war gegen 22 Uhr
am 1. Dezember 1988, als sie ihr Atelier im
Zürcher Kreis 8 abschloss und in die
Wohnung zurückspazierte. Sie hatte abends
arbeiten können, weil die beiden Töchter bei
Freundinnen übernachteten. Während das
Bild entstand, hatte sie intensiv an ihren
Vater gedacht. Sie glaubte nicht mehr daran,
dass er seine Arbeitswut je würde besiegen

können. «Er chrampft sich no z'Tod»,
hatte sie ein paarmal gedacht. Nach seinem
dritten Herzinfarkt hatte er sich zwar in
sein Haus in Kalabrien zurückgezogen; aber
dort arbeitete er mit der gleichen Intensität



weiter wie vorher. Drei Monate hatte Eva
ihn zu begleiten versucht und wardann mit
den Kindern ziemlich frustriert in die
Schweiz zurückgereist. Sie ahnte jetzt, dass
ihr Vater bald sterben würde, und begann
sich in ihrer künstlerischen Arbeit mit
dieser schweren Erkenntnis auseinanderzusetzen.

In jener Nacht schrillte um zwei Uhr
das Telefon. Es war ihr Bruder. Der Vater sei
gestorben. Die Nachricht wirkte auf sie
trotz aller Vorwarnungen wie eine Explosion.
«Jetzt nicht allein sein!» Sie zog sich wie
in Trance an, ging zu einem Freund, irrte
durch die Strassen, stieg ins falsche Tram und
hatte zuletzt keine Ahnung, wie sie wieder
in ihre Wohnung zurückgekommen war.
Irgendwann realisierte sie, dass sie mit der
Vollendung ihres Bildes den Tod ihres
Vaters nachvollzogen hatte. Doch nicht nur
das: Ein paar Tage später erfuhr sie, dass der
Vater im Testament den Wunsch
niedergeschrieben hatte, man möge ihn kremieren
und die Asche auf dem Meer verstreuen.
Dieser Wunsch wurde erfüllt. Eva Ducrets
Vater, der Glaskünstler Roberto Niederer,
dessen genial-schlichte Vasen, Platten,
Flaschen und anderen Glasgegenstände den
Geschmack von zwei Generationen geprägt
haben, wurde aus Kalabrien zur Kremation
in die Schweiz gebracht. In der I leimat seiner
Mutter hatte man den Leichnam nach alter
Tradition einbalsamiert und im Sonntagsstaat

in einen mit Seide und Plüsch
gepolsterten und verzierten Sarg gelegt. Für
Eva Ducret war die Begegnung mit ihrem
toten Vater im Krematorium ein Schock -
wieder eine Explosion.
Dann reisten die Angehörigen mit der
Aschenurne nach Süditalien, in ein Fischerdorf

in Kalabrien. Es war ein kalter, windiger
Sonntag. Die Kinder fanden im wilden
Garten von Robertos Haus viele Blumen.
Man füllte eine Glasschüssel mit Wasser und
legte die Blumenköpfe hinein. In eine
zweite Schüssel wurde die aus Zürich
mitgebrachte Asche geleert und diskret
zugedeckt. Ein alter Freund Robertos hatte ein
Fischerboot zu einem «Sonntagsausflug»
aufgeboten. Das Boot war voll. Viele
Dorfbewohner waren mitgekommen -
nichtsahnend. Die Fahrt war bewegt. Aber die
Kinder Hessen sich nicht davon abbringen,
das eingeleitete Ritual spontan weiter zu
entwickeln. Sie holten die erste Glasschüssel

hervor und begannen die Blumenköpfe
ins Meer hinaus zu werfen.
Dann war die Schüssel mit der Asche an der
weihe. Eva hatte mit Schrecken festgestellt,
bass noch ganze Knochenstücke darin
waren. Zaghaft kippte der eine und der
andere der Erwachsenen etwas aus der
Schüssel ins Meer. Bis Evas ältere Tochter
Laura beherzt in die Asche grill", ein
Knochenstück herausfischte und ins Meer
hinauswarf, als ob es ein Blumenkopf wäre.
Das war das Signal. Jetzt griffen alle zu,
um den letzten Willen des Toten zu erfüllen.
Dnd erst jetzt begriffen die Einheimischen,
bass dies kein gewöhnlicher Sonntagsaus-
flug war. Sie waren mindestens ebenso
geschockt über dieses Ritual wie Eva vorher
bber ihre Bräuche. Für Eva leuchteten die

Eva Ducret-Nie-
cierer an der Arbeit
in ihrem Atelier:
Einschwärzen des
Linolschnitts,

sorgfältiges Anpressen
des Papiers, Ablösen

des Abzugs.
Die Künstlerin ist
ein lebendes
Beispiel ßr die
Erkenntnis, dass
die Trauerarbeit
schöpferische
Kräfte freisetzt.

FOTOS
DOMINIQUE ULDRY

O r.
G 7



Dr. Jorgos Canacakis

studierte an
der Münchner
Musikakademie
und trat auf
verschiedenen
europäischen
Opernbühnen als
Sänger auf, bevor
er Psychologie zu
studieren begann.
Promotion an der
Universität Essen
(1982, Thema:
Trauerverarbeitung
im Trauerritual)
und Ausbildung
als Gestalt-, Bewe-
gungs-, Leib-,
Kunst- und
Musiktherapeut. Seine
künstlerische
Begabung kommt
in der
Ausgestaltung und
Durchführung der
Trauerseminare
voll zum Tragen.

FOTO:
URS SIF.GENTHALF.R

Asche, Schlacken und Knochenstücke, die
auf dem Meer schwammen, wie Sterne im
Weltall, und sie schienen auf den Wellen
zwei getrennte Welten zu bilden. Später hielt
sie dieses Erlebnis in Linolschnitten fest,
aber auch in einer dreidimensionalen
Installation, die auf dem Titel dieser
Ausgabe von Actio Humana abgebildet ist.
«Ich will nicht allein sein in meiner Trauer.»
Aus diesem Bedürfnis heraus kleidete sich
Eva schwarz, um «einen Appell nach mehr
Weichheit meiner Mitmenschen» zu
signalisieren. Sie suchte einen Ort, wo sie sich
im wahren Sinne des Wortes mit-teilen
konnte. Ein befreundeter Arzt berichtete ihr
von einer Patientin, die ein «Trauerseminar»
von Canacakis besucht habe. Sie meldete
sich an und fand genau das, was sie gesucht
hatte: Eine äussere Form, ein Ritual, das
ihr helfen würde, in dem Durcheinander
der Gefühle einen Ausdruck zu finden. Sie
setzte sich weiter kreativ mit dem
Abschied von ihrem Vater auseinander. Das hat
sich ineinerganzen Serie von Linolschnitten
niedergeschlagen. (Etwas mehr als 70 Jahre
vor ihr hat sich Ferdinand Hodler
künstlerisch mit dem Tod seiner Geliebten
auseinandergesetzt und dabei eine ganze Serie
von Gemälden geschaffen. Ein Bericht
darüber auf Seite 46).
Seit sieben Jahren führt Canacakis in
Deutschland und in der Schweiz seine
Trauerseminare durch (lesen Sie dazu auch
Seite 20: «Ich übergebe den Flammen»), Die
Psychologin Verena Kast, Professorin an der
Universität Zürich, hat vier verschiedene
Phasen des Trauerns bei Todesfällen
skizziert: 1. Das Nicht-wahrhaben-Wollen. 2. Die
aufbrechenden Emotionen. 3. Das Suchen
und Sich-Trennen. 4. Der neue Selbst- und
Wertbezug. In ihrem Buch «Trauern», das
zum Standardwerk dieser Thematik geworden

ist, schreibt sie: «Jede der Trauerphasen
bietet die Gefahr, dass man sich in ihr
„versitzt", dass man den Weg zurück wählt

und sich nicht dem fortschreitenden Trauer-
prozess stellt... Es gilt ja in unserer Gesellschaft

oft als Merkmal der Stärke, wenn es
gelingt, Trauer sehr schnell zu „überwinden".
Diese Trauerverdrängung kann zu Depressionen

führen.»
In einem Gespräch mit Actio Humana
betonte Frau Kast, dass sie im Gegensatz
zu Canacakis als Jungianerin «ein absoluter
Individualist» sei und keine Trauerarbeit
in Gruppen mache. Canacakis selber
schreibt, für ihn sei die wichtigste
Erkenntnis, «dass trauernde Menschen nach
Wegen des Ausdrucks suchen. Auch wenn es
ihnen nicht bewusst ist, finden sie kreative
Formen, wenn man ihnen den Raum und
Rahmen bietet und ihnen Material zur
Verfügung stellt.»
«Die meisten Menschen bringen das Gefühl
der Trauer unwillkürlich mit Sterben und
Tod in Verbindung», schreibt Canacakis.
«Das ist vermutlich auch der Grund für die
starke Tabuisierung dieses Bereichs. Aber
welch tiefe Traurigkeit überschwemmt uns,
wenn wir uns trennen müssen von unserer
Familie, unserem Lebenspartner, von der
Fleimat oder auch nur von unserem Haus,
das wir durch einen Umzug verlassen.»
Andere Traueranlässe: Verlust des Arbeitsplatzes,

der Schönheit, der Jugend, einer
wichtigen Rolle, das Erkennen von Illusionen,

das Platzen von Hoffnungen.
Die Trauerarbeit ist erst abgeschlossen,
wenn wir dem Verlorenen einen Platz in
unserem Gedächtnis eingeräumt haben, auch
wenn es Dinge sind, die sich als nutzlos
erwiesen haben, zum Beispiel eine Maske,
die wir aufgesetzt hatten. Canacakis
vergleicht solche Schutzmassnahmen des
einzelnen mit den Bollwerken einer alten Stadt:
«Heute brauchen wir diese Mauern und
Festungstürme nicht mehr. Aber wir pflegen
und restaurieren sie als Denkmäler. Sie erinnern

uns an jene Zeit, als feindliche Armeen
gegen unsere Stadt stürmten. So hübsch und
aufgeputzt spielen sie eine wichtige Rolle.
Dasselbe sollten wir mit unseren inneren
Stadtmauern tun.» Diesem Postulat könnte
man eine Vision des Franzosen Ruffie zum
Thema Tod und Erinnerung gegenüberstellen:

«Zwar können wir aus Gründen, die
auf der Hand liegen, den Tod und all die
Riten, die ihn begleiten, nicht wieder in den
häuslichen Bereich zurückbringen; das wäre
in den meisten Fällen mit den Bedingungen
des modernen Lebens nicht zu vereinbaren.
Doch wir könnten andere Formen der
„Erinnerungsarbeit" entwickeln und uns
dabei der modernen Technik bedienen:
Fotos, Familienfilme, Tonbandaufnahmen
der Stimme - so könnten die Verstorbenen
unter uns bleiben.» Ruffie spricht von
einer«Mnemothek»(nach dem griechischen
Wort für Gedächtnis), die dereinst «fester
Bestandteil der Familientradition» sein
könnte.

Ihr
Sohn, er war etwas über dreissig, starb

plötzlich und unerwartet. Die Reaktion
war Schock, Wut und Ungläubigkeit -

und ein schreckliches Schweigen, das, wie
beide wussten, für den Rest ihres Lebens

s



bei ihnen bleiben würde. In den Wochen und
Monaten, die kamen, schrieb die Mutter
allen Besuchern und Absendern von
Beileidspost lange Briefe. Sie bat ihren Arzt
um Hilfe, sie lud ihr Schwester ein und
verbrachte so viel Zeit wie möglich mit anderen.

Und der Vater? Jedesmal, wenn jemand
kam, um sein Mitgefühl auszudrücken, verzog

er sich in ein anderes Zimmer. Er ging
wie gewohnt ins Büro und sprach mit
niemandem über die Tragödie, obwohl alle
davon wussten. Zu Hause verbrachte er Stunden

vor dem Fernseher oder starrte auf eine
Wand, versunken in seine Gedanken und
Erinnerungen.
Jeder Mensch trauert auf seine ureigene,
persönliche Weise. Aber neuere Studien
haben einen Geschlechtsunterschied in der
Bewältigung der Trauer ermittelt. Margaret
und Wolfgang Stroebe von der Universität
Tübingen kamen zum Schluss, dass Frauen
eher Hilfe suchen, während Männer sich
eher zurückziehen. Die Gefahr einer
«Versteinerung», also einer Verformung der
Persönlichkeit, ist deshalb bei den Männern
grösser. Canacakis stellt eine wichtige
Regel auf: «Trauere immer mit anderen. Wir
wissen, dass Trauer nicht allein im stillen
Kämmerlein durchgangen werden darf.
Wir brauchen jemanden, der bereit ist, unseren

Weg mitanzusehen, mitanzuhören und
trtitzufühlen, ohne uns mit einer „Wegtröste-
Strategie"zu behindern.» Jelena Bonner, die
Witwe des sowjetischen Menschenrechts-
Vorkämpfers Andrei' Sacharow, hat diese
Erfahrung in ihrem Interview mit Actio
Humana (Seite 14) bestätigt.
Manchmal wird die Verdrängung der Trauer
einem Menschen von aussen aufgezwungen.
Ein Beispiel sind Fehlgeburten. Die englische

Schriftstellerin Susan Hill beschreibt in
ihrem Buch «Family», wie sie eine ganze
Serie von Fehlgeburten durchlitt, bevor sie
niit 42 ihr drittes Kind zur Welt brachte.
Schon kurz nach Erscheinen des Buches
erhielt sie mehrere hundert Briefe von
Frauen, die Ähnliches erlebt und in vielen
Fällen nicht verarbeitet hatten. Eine schrieb:
«Ich verlor vor 30 Jahren ein Kind und habe
mich nie wirklich mit diesem Ereignis
auseinandergesetzt.» Drei englische Autorinnen

kommen in einem Buch über das Thema
Fehlgeburt («Miscarriage») zum Schluss,
dass man in vielen Spitälern auf die Trauer
der Patientinnen nicht eingehe. Das
beginnt schon damit, dass man ihnen das tote
Kind nicht zeigt. Verena Kast betonte im
Gespräch mit Actio Humana die Unerläss-
bchkeit der Trauerarbeit: «Es ist vor allem
Richtig, dass man die heftigen Emotionen,
die aufkommen, zulässt. Das kann man
eigentlich nur, wenn man das tote Kind sieht.»

Der Mediziner Arnold Beisser war einer
jener Wunderstudenten gewesen, die
sowohl körperlich als auch geistig alle

anderen übertreffen: Er war Leichtathletik-
Star und schrieb die besten Prüfungsnoten.
Dass der Körper dem Geist, dem Willen, den
Gehorsam verweigern könnte, an diese
Möglichkeit hatte der junge Amerikaner, der im
Koreakrieg als Sanitätsoffizier aufgeboten

wurde, keinen Gedanken verschwendet. Er
meldete sich im Aufgebotsbüro, wurde
untersucht, für diensttauglich erklärt und
erhielt einen Marschbefehl. Unterwegs zum
Einrückungsort brach in seinem Körper
ein heftiges Fieber aus. Diagnose:
Kinderlähmung. Innerhalb weniger Stunden wurden

seine ganzen rosigen Zukunftspläne
zunichte gemacht. Aus dem Athleten wurde
ein Quadraplegiker, der nicht mehr selbständig

stehen, gehen, trinken oder auch nur
atmen konnte. Er stürzte in eine tiefe Depression.

In den ersten drei Jahren ging Beisser
im Spital durch einen Trauerprozess, in dem
die vier von Frau Professor Kast beschriebenen

Phasen erkennbar sind.
Am Anfang träumte er oft von
Leichtathletik-Meetings und kämpfte im Wachzustand
gegen die Kränkung seiner Abhängigkeit,
indem er die Rehabilitations-Behandlung
sabotierte. Aufdiese Weise verdrängte er den
Verlust und die Emotionen. In der zweiten
Phase begann erseinen Körperzu betrauern,
indem er sich bewusst mit der Erinnerung
an seine Sportlerzeit beschäftigte. Dabei kam
vor allem ohnmächtige Wut hoch, die ihn so
stark packte, dass er die Zuwendung einer
Krankenschwester, in die er sich verliebt
hatte, brüsk zurückwies.
Dann kam die Suche nach einem neuen
Selbstbild, ein schmerzliches Loslassen
idealisierter Selbstbilder «als Sportler, als
Mensch mit einem normalen Körper, als
eine bestimmte Art von Liebhaber». Was
entstand, wareine Leere,«wie ein Boden, der
auf neuen Samen wartet».
Für Beisser war die Suche erfolgreich. Er
konnte die Liebe der Krankenschwester,
Rita, akzeptieren. Sie ist heute seine Frau.
Beisser arbeitet als Psychiater und weiss,
dass er durch seinen Verlust auch gewonnen
hat.
Die Auseinandersetzung mit dem Körper
spielt in der Trauerarbeit von Canacakis eine
entscheidende Rolle. Der Therapeut hat
einen schwer behinderten Sohn: Ein
Kunstfehler während einer Fruchtwasser-
Untersuchung im dritten Schwangerschaftsmonat

hatte ihm eine irreparable Gehirnver-
letzung zugefügt. Die Mitteilung der Ärzte
«brach wie ein grosser, furchterregender
Donnerschlag in mein Leben und brachte
alles in mir zum Umsturz». Seiner Frau und
ihm wurde bald klar, «dass wir fortan mit
einer permanenten Auseinandersetzung mit
Trauergefühlen rechnen müssten. Wir
entdeckten, dass wir von jedem normalen
Entwicklungsschritt, der bei anderen
Kindern stattfindet, Abschied würden nehmen
müssen.»

Gerald
R. und seine Ex-Frau Patricia

sitzen sich an einem Tisch gegenüber.

Zwischen ihnen ist die
Therapeutin, Florence Kaslow, welche die feierliche

Sitzung präsidiert. Langsam streckt
Gerald die Hand über den Tisch, und Patricia
ergreift sie, ebenfalls zögernd. Gerald spricht
die Formel aus, mit der die Trennung der
beiden und die Verwandlung ihrer bisherigen

Ehe in eine neue Form der Beziehung
besiegelt wird: «Patricia, ich weiss die Erin- bitte umblättern

O r,
z_ u



Jimmy Carter
wurde erst beim
Schreiben seines
dritten Buches mit
der Trauer über
seine Niederlagen,
Verluste und
Demütigungen
konfrontiert. Die
Trauerarbeit
befreite in ihm
eine Qualität der
Bescheidenheit
und Einfachheit.
So beteiligte sich
der vornehme,
gebildete
Plantagenbesitzer aus
dem Süden 1986
eine ganze Woche
lang in Chicago
als Zimmermann
am Bau von
Wohnungen für bedürftige

Familien.

FOTOS:
RDZ/DUKAS-SYPA
RDZ/DUKAS-GAM

nerung an unsere Liebe zu wertschätzen.
Deine Freundschaft ist für mich kostbar. Ich
wünsche dir alles Gute.» Patricia wiederholt
die Formel. Die beiden schauen sich in die
Augen, ohne in Tränen auszubrechen. Die
Atmosphäre im Raum ist fast so positiv und
heiter wie auf dem Standesamt.
Solche Scheidungsrituale finden heute in
allen Teilen der USA statt. Seit bald zehn
Jahren anerkennen immer mehr Behörden
die neue Institution der Scheidungsvermittler

oder«Versöhnungsgerichte», wie sie auch
genannt werden. Sie stehen irgendwo
zwischen den normalen Gerichten und einer
therapeutischen Praxis und wollen den
Menschen helfen, mit dem Trauma der
Scheidung fertig zu werden, das nach
Ansicht von Florence Kaslow fast so schwer
wiegt wie das Trauma des Todes:« Man erlebt
einen schweren Verlust und ist plötzlich
verwundbar durch Kräfte, über die man
keine Kontrolle hat.» Die Qualität einer
neuen Beziehung hänge direkt davon ab, wie
man mit den Emotionen während der Scheidung

umgegangen sei. Schon deshalb sei es
so wichtig, den unnötigen Schmerz und die
tragischen Folgen von Scheidungen zu
vermeiden.

Scheidungsvermittler, wie Frau Kaslow,
bringen die Paare und oft auch deren Kinder
am runden Tisch zusammen, um die
Bedingungen für einen möglichst sanften Übergang

in eine neue Beziehung auszuarbeiten;
denn meistens besteht ja die Beziehung
weiter, am häufigsten durch die Kinder oder
durch den gemeinsamen Arbeitsplatz. Frau
Kaslow, die in Fort Lauderdale (Florida)
Vermittler ausbildet, hat ein ritualisiertes
Vorgehen entwickelt, das es den Partnern

ermöglicht, vernünftige gemeinsame
Entscheide über Fragen wie elterliche
Aufsicht, Alimente und Besuchsrecht zu fällen,
die bei Scheidungen häufig Ursache von
schweren Konflikten sind.
Etwa zwei Monate lang treffen sich die
Partner einmal wöchentlich beim Vermittler.
Die Sitzungen am runden Konferenztisch
im Büro mit dem offiziellen Anstrich sind
formalisiert. Es gibt eine Traktandenliste,
und alle machen sich Notizen. So wird
«der Trennungsvorgang rationalisiert», wie
Frau Kaslow erklärt, was dazu beitrage,
dass «Schuldgefühle und Wut wegen der
vermeintlichen Verantwortung wegfallen».
Das ritualisierte Vorgehen ermöglicht es den
Teilnehmern, relativ rasch durch die ersten
zwei Trauerphasen (Nicht-wahrhaben-Wol-
len und aufbrechende Emotionen) zu gehen
und sich ganz der Suche nach konstruktiven
Lösungen zu widmen. Die eher nüchterne
Amtsatmosphäre bietet eine Sicherheit,
damit die Partner ihre gegenseitigen
Befürchtungen und Vorurteile ablegen können.

So können sie, wie Kaslow erklärt,
«auf dem Fundament der intakten und soliden

Elemente aus der ehemaligen Beziehung

einen neuen Anhing machen. Und es
gibt immer solch positive Elemente, die man
hinübernehmen kann. Das ist ein modernes
Ritual für ein modernes Problem» fügt sie
hinzu.
Allein in Los Angeles werden heute 55
Prozent aller Scheidungsfälle auf diese Weise
geregelt. In Europa beginnt man sich auch
für diese Methode zu interessieren. Frau
Kaslow hielt unlängst in Berlin einen Vortrag

darüber, und in der Bundesrepublik
Deutschland sind Bestrebungen im Gang,
ähnliche Institutionen zu schallen.

D er Abgang von Jimmy Carter nach
(vier Jahren (1976-1980) im Weissen
Haus war eine mit Demütigungen

durchsetzte Niederlage, wie sie kaum je
ein Präsident der USA erlebt hatte. Zuerst
der Verriss der Carter-Ära im Wahlkampf,
dann Reagans gewaltiger Sieg und schliesslich

die Pleite der Erdnussfarm, die Carter
während seiner Amtszeit einem Treuhänder
übergeben hatte. Er verkaufte die Farm,
zogsich zurückschrieb seine Memoiren und
ein Buch über den Mittleren Osten. Aber
erst, als er gemeinsam mit seiner Frau
Rosalyn ein Buch für Rentner schrieb,
wurde Carter mit dem Schmerz seiner
Wahlniederlage konfrontiert. «Das war sehr
schwierig für mich», gab er zu. In dem
Rentner-Buch schreibt er, er habe es immer als
«ein Zeichen der Schwäche» angeschaut,
Gefühle der Verzweiflung oder Enttäuschung

offen zu zeigen. Das Schreiben des
Buches wurde zur Katharsis, die es ihm
gestattete, seine bisherige Identität als
Ex-Präsident abzulegen.
Carters neue Identität ist die eines Ombudsmannes

für die Unterdrückten und die
Unterprivilegierten unserer Welt. Er berichtet,
wie er sich eines Nachts plötzlich aufsetzte
und ausrief: «Konfliktlösung!» Seine Frau
verstand zuerst nicht, was er meinte.
«Jetzt weiss ich, was wir mit dem CarterCen-

10



ter tun können», erklärte er ihr. «Wir können
einen Ort schaffen, wo man hingehen kann,
um Konflikte zu lösen.» Das Carter Library
Center in Atlanta (Georgia) ist inzwischen
eine Art Mini-UNO und Mini-WHO
geworden, und Carter ist der aktivste Ex-Präsi-
dent der USA seit dem Zweiten Weltkrieg.
Aus der politischen Niederlage ist so ein
persönlicher, menschlicher Sieg geworden.

Unser ganzes Leben ist eine nicht
abbrechende Kette von Verlusten, mit denen wir
fertig werden müssen. Unsere Schwierigkeiten

beginnen dann, wenn wir das Verlorene

festhalten wollen, statt es loszulassen.
«Liebe heisst die Angst loslassen». Das ist
der übersetzte Titel eines Büchleins des
Psychiaters Jerry Jampolsky, der in seiner
Arbeit mit todkranken Kindern Grosses
geleistet hat. Erst wenn es uns gelungen ist,
von dem Toten - sei dies nun ein Mensch,
eine Position, ein Idealbild odereine Illusion
- Abschied zu nehmen, wird es uns möglich
sein, die positiven Elemente aus dem Verlorenen

in Form von Erinnerungen, Erfahrungen
oder einfach von neuen Prioritäten in

unser Leben einzubauen.
Diese Erkenntnis gilt für den einfachen
Menschen ebenso wie für den berühmten
Politiker, für ganze Gesellschaften ebenso
wie für den einzelnen Menschen. Der
DDR-Psychiater Hans-Joachim Maaz bedauerte

in einem Essay im «Spiegel», mit dem
überstürzten Vorantreiben der deutschen
Wiedervereinigung würden in seinem Land
«alle tieferen Erkenntnisprozesse und die
notwendige Trauerarbeit durch eine Flucht
nach vorn vermieden». Und in einem Artikel
für «Psychologie Heute» berichtete er, die
•"und 10 000 Menschen, die er in seinen zwanzig

Berufsjahren untersucht und behandelt
habe, «litten ausnahmslos an einem Man-
gelsyndrom: Angst vor Liebe, Angst vor
Nahe, Angst vor Frieden, und die Unfähigkeit,

sexuelle Lust uneingeschränkt zu
gemessen». «Wenn wir eine Erneuerung
wirklich wollen», schreibt Maaz, «brauchen
wir die psychische Revolution, und das
heisst vor allem einen emotionalen Trauer-
Prozess, das Aufgeben von Ersatzwerten und
Ersatzbedürfnissen, und das heisst letztlich:

ein einfacheres und bescheideneres
Leben, das aber durch die Erfüllung der
Lfrundbedürfnisse wirklich befriedigen
und Entspannung herbeiführen könnte.»
Luit das nur für die DDR?

Schwester
Rose hatte lange mit sich

gerungen, bevor sie in Rom um die
Erlaubnis nachsuchte, aus dem Orden

auszutreten. Als der Briefaus Rom kam, legte
sie ihn in die Schreibtischschublade. Drei
Wochen lang schaute sie ihn nicht an. Drei
angsterfüllte Wochen, bevor sie den Schritt
"n die Welt hinaus unternahm. Als die
K'ostertür hinter ihr zuging, fühlte sie sich

eine I Ieimatlose,ein Mensch ohne Land,
°hne Boden unter den Füssen, ohne
Daseinsberechtigung und ohne klare Idee von
einer Zukunft. «Am schwersten fiel mir, es
üen anderen Schwestern zu sagen, denen ich
Ehestand», berichtete die 35jährige

Ex-Nonne. «Auf beiden Seiten gab es ein
Gefühl des Verlustes. Ich verlor eine
Gemeinschaft, und sie verloren eine Person
der Gruppe. Ich habe immer noch viele
Freundinnen im Orden; aber die meisten
dieser Beziehungen haben sich seit meinem
Weggang verändert. Es war schwer für mich,
mit der Tatsache fertig zu werden, dass das

so sein musste. Ich Hess einen Teil von mir im
Orden und nahm einen Teil des Ordens mit
mir.»
Der Ablösungsprozess von Rose, die neun
Jahre Ordensschwester war, bevor sie ein
neues Leben als Ehefrau, Lehrerin und
Mutter begann, war freiwillig und trotzdem
mit starkem Trennungsschmerz verbunden.
In unserem Leben fassen wir laufend solche
Entschlüsse von unterschiedlicher Schwere.
Die Soziologin Helen Ebaugh hat sich
eingehend mit dem Phänomen des Rollenwechsels

beschäftigt, und in ihrem Buch, «Becoming

an Ex» (Wie man ein «Ex» wird), lassen
sich deutliche Parallelen zur Schilderung des

Trauerprozesses bei Verena Kast erkennen.
Frau Ebaugh sprach mit Menschen, die
Berufe wie Lehrer, Polizist, Nonne und
Zahnarzt aufgegeben hatten. Auch sie

gliedert «den Prozess der Ablösung aus
einer Rolle von zentraler Bedeutung für
die Identität und der Wiederherstellung
einer Identität in einer neuen Rolle, die der

Abermillionen von
Menschen rund
um die Erde erlebten

im November
1963 am Fernsehen
diese Szene:
Jacqueline
Kennedy, die Witwe
des ermordeten
Präsidenten, mit
ihren Kindern
John und Caroline
am Staatsbegräbnis.

Die junge Frau
wurde von den
Medien zum Inbegriff,
zum Rollenmodell
der tapferen Witwe
stilisiert, was
Jorgos Canacakis
sehr bedauert, weil
unzählige Frauen
sich an diesem
Vorbild orientiert
haben. Für sie ist
Trauer «unpassend»

und darf
deshalb nicht
gezeigt, nicht
ausgedrückt werden.

IOTO RIV/DUKAS

o r- rLüO 11



Stunde der Läuterung.

Der junge
Mönch Kibong hat
den Sarg mit dem
toten Meister auf
den Berggipfel
geschleppt und ein
mächtiges Feuer
entfacht. Jetzt
starrt er in die
Flammen, in
denen der Körper
des Meisters nach
dem eigenen letzten

Willen «in den
ursprünglichen
Zustand»
zurückverwandelt wird.
Das Feuer ist in
allen Kulturen ein
starkes Symbol der
Reinigung und
Umwandlung. Es
spielt auch in den
Trauerritualen von
Canacakis eine
wichtige Rolle.

FOTO: TRIGON FIL.M

Ex-Rolle Rechnung trägt», in vier Phasen:
1. Aufkommende Zweifel an der Richtigkeit
der alten Rolle werden zur Seite geschoben,
doch fühlt man sich nicht wohl (Nicht-wahr-
haben-Wollen), 2. Die Suche nach Alternativen,

nach einer neuen Rolle, beginnt, wobei
es zum Aufbruch von Emotionen kommt. 3.
Erkenntnis, dass man nicht nur eine neue
Rolle wünscht, sondern überhaupt etwas
anderes aus dem eigenen Leben machen
möchte. Es entsteht oft ein Vakuum. 4. Eine
neue soziale Identität entsteht; der (Trauer-)
Prozess ist abgeschlossen.

Der
Moment ist gekommen», sagt

der greise Zen-Meister zu
seinem Schüler. «Und wenn der

Moment gekommen ist, geht der
bedeutungslose Körper seinen Weg.» Inständig
bittet ihn der Schüler, noch zu bleiben: «Wer
sonst sollte mir den richtigen Weg zeigen?»
Mit sanfter Gebärde zeigt der Meister auf die
üppige Natur, die sie umgibt: «Berge und
Flüsse, Pflanzen und das Universum. Hier
und dort. Es ist alles im selben Raum.
Gehen ist Kommen. Kommen ist Gehen.
Weht der Wind nicht auch, wie er will?
Mein Körper verwandelt sich in seinen
ursprünglichen Zustand zurück; das Blut
und der Eiter meiner Wunden flillen
rosafarben vom nächtlichen Himmel. Ich bin
körperlich nicht vorhanden im Universum,

und doch bin ich alles, was es gibt im Universum.»

Nach dem Tod des Meisters erfüllt ihm
der Schüler den letzten Willen. Er verbrennt
die Leiche auf dem Berg und verstreut die
Asche über Boden, Wasser und Luft.
Das sind Szenen aus dem Zen-Fiim «Warum
Bodhi-Dharma in den Orient aufbrach?» des
Koreaners Yong-kyun Bae. Es ist ein Filmwerk

von fast unheimlicher Symboldichte.
Eine Einsiedelei tief in den Wäldern Südkoreas,

wo noch die Wölfe heulen, steht für die
Innenwelt eines Menschen, der in seiner
Ganzheit von drei Personen dargestellt wird:
dem greisen Meister, dem jungen Zen-Schü-
ler und dem kleinen Waisenknaben.
Wenn wir den Film als die Geschichte des
jungen Schülers, Kibong, erleben, dann ist
sie die packende Darstellung eines
Trauerprozesses. Kibong stammt aus den Slums
einer grossen Stadt und ist auf der Suche
nach der Erleuchtung zu dem Zen-Meister
gekommen. Jetzt befallen ihn Zweifel, ob er
recht gehandelt hat, die Seinen wegen
eines Idealbildes im Stich zu lassen. Er
kehrt in die lärmige Aussenwelt, in sein
ärmliches Elternhaus zurück. Doch die Zweifel
bleiben, und bei der Heimkehr in die
Einsiedelei wird er von seinem Meister, also
dem inneren Idealbild seiner selbst, mit
einem Stockhieb zur Besinnung gebracht.
Er kann erst in die Welt zurückkehren, wenn
er sein Idealbild losgelassen hat. Die
Kremation des toten Meisters wird so zur
Verbrennung des Idealbildes, zum Abschied von
den inneren Hindernissen gegenüber der
äusseren Welt. Es ist der Höhepunkt eines
Trauerrituals, das sich eigentlich durch den
ganzen Film zieht. Und es endet mit der
Erleuchtung Kibongs, der plötzlich begreift,
was der Meister gemeint hat, als er ihm die
«Frage von Geburt und Tod» stellte: «Wenn
der Mond mein Herz verlässt, wohin geht
dann der Meister meines Seins?» Ein Vogel
fliegt in den Himmel hinein, die Sonne geht
am Horizont auf, still stehen die Wälder.
Kibong steht mit russgeschwärztem Gesicht
da. Und wir hören die Stimme des Meisters
sagen: «In dem Zyklus ohne Anfang und
Ende sind Leben und Sterben dasselbe; doch
das Leben gehört jenen, die bleiben. Im ewigen

Strom ohne Ende gibt es weder Geburt
noch Tod. Fürdie, die bleiben, ist derTod ein
unlösbares Problem.»*


	Ehe wir hoffen können, müssen wir trauern

