
Zeitschrift: Actio humana : das Abenteuer, Mensch zu sein

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 99 (1990)

Heft: 1

Artikel: Nicht schuldig, euer Ehren!

Autor: Speich, Martin / Jacobs, Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-976077

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-976077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4

Die Idee. Kinder Recht sprechen zu lassen.
würde wahrscheinlich noch weit herum auf
erbitterten Widerstand stossen. Wie soll ein Kind
über Dinge urteilen, die lebenserfahrene
Erwachsene schwierig oder gar unlösbar finden?
Die praktische Erfahrung zeigt, dass auch
kleine Kinder schon sehr wohl über Fragen von
Moral und Ethik nachdenken und urteilen
können. Nur beim Verhängen von Strafen neigen
sie manchmal zum Extrem - vor allem, wenn
sie autoritär erzogen werden.

ie Gerichtsverhandlung erreicht
einen Höhepunkt. Der Ankläger und alle
vier Richter schauen auf den Angeklagten,
genannt der«Champ», der mit steifem Rük-
ken auf seinem Stuhl ihnen gegenübersitzt.
Seine beiden kräftigen Hände, die halb
geöffneten Fäuste eines Boxers, liegen reglos

auf seinen Oberschenkeln.
Das betretene Schweigen im Raum ist fast

körperlich spürbar. Der Lärm dernahen
Baustelle dringt nur ganz gedämpft, wie aus weiter

Ferne, herein.
Die Anklage lautet auf Tätlichkeit gegen
einen Mitschüler. Einfacher ausgedrückt:
Prügel. Schwere Prügel.
Warum? «Weiss nicht», hat der Champ auf
die Frage eines der Richter geantwortet.
Dem Zwischenfall war kein Streit vorausgegangen.

Die beiden hatten sich kaum
gekannt. Das Opfer war auf dem Heimweg,
hatte eben eine Kameradin verabschiedet,
als der Täter hinter einem WC-Häuschen
hervortrat und gleich zuschlug.
Die Frage nach dem Motiv hat nichts
gebracht. Da erkundigt sich einer der jungen
Richter: «Was hast du vorhergemacht, als die
Schule aus war?» - «Nichts. Eben
rumgehängt.» Der Richter bohrt weiter: «Was hast
du gesehen?»-«Halt wie die anderen da so

weggegangen sind zusammen.» Die
Antworten kommen leise, einsilbig. Aber die
Zuhörer sind betreten. Es ist der Erlebnisbericht

eines einsamen Menschen, eines
jungen Menschen, der keine Freunde hat.
«Fühlst du dich im Stich gelassen?»fragt die
Richterin. Da passiert es. Dem Champ treten
die Tränen in die Augen. Ein glitzerndes
Kügelchen kollert über die rechte Wange.
«Bist du auch in Irene verknallt?» Die Frage
der Richterin bricht das Schweigen. Der
Champ wird rot im Gesicht; aber er nickt.
«Auf die hat ja jeder einen Knall», fügt sie

etwas unrichterlich-schnippisch hinzu. Die
andern schmunzeln.
Der Champ muss eine Viertelstunde draus-
sen warten, bevor das Gericht sein Urteil
verkündet. «Du hast gegen die Schulregel ver-

Unsere Idee, die
englischen «Bully
Courts» mit einem
Symbolfoto zu
illustrieren, geriet
zu einem eindrück-
lich-ernsten Spiel.
Der Fotograf bot
seine kleinen
Schauspieler auf
einem Thuner
Spielplatz auf, gab
ihnen die paar
Requisiten und
schilderte kurz
einen möglichen
Gerichtsfall. Schon
bald war die
Verhandlung in
vollem Gang.

FOTO:
CHRISTIAN IIELMLK

r\ r, r-i



Wenn man den
beiden Freunden
Gregor A., 13, und
Walter B., 70, eine
Weile zuschaut,
vergisst man plötzlich

den gewaltigen

Altersunterschied.

Walter ist
seit seiner
Pensionierung noch
Hauswart in
seinem Wohnblock
geblieben, Hauswart

aus Leidenschaft.

Seine
Freude am Werken
hat Gregor, Bub
von Hausbewohnern,

schon vor
sieben Jahren
angesteckt. Was ist
das Geheimnis
ihrer Freundschaft?
Walter: «Ich habe
Gregor immer
ernst genommen.»
Wenn man sie bei
der Pflege der
Rosen, beim
Veloflicken oder beim
Hantieren mit der
Dampfmaschine
sieht, fragt man
sich manchmal:
Wer lernt von
wem Diese Frage
stellt sich auch der
Autor Walter Gre-
minger in seinem
Bericht über das
Alt werden auf
Seite 20.

stossen, die das Tyrannisieren von Kameraden

unter Strafe stellt», sagt die Richterin.
«Wir können tätige Reue in Rechnung stellen.

Bist du bereit, Johnnie um Verzeihung
zu bitten?» Das «Ja» kommt leise, aber
verständlich.

«Dann ist das Gericht bereit, dir ab sofort
beizustehen, bis du einen Freund .»«Oder
eine Freundin», murmelt ein Gerichtskollege,

«... gefunden hast.»
Ort der Handlung ist der Singsaal einer
Volksschule in England. Der Angeklagte ist
13 Jahre alt - und vier der Richter auch! Es
handelt sich um einen sogenannten «Bully
Court», ein Gericht zur Aburteilung von
Schulwegtyrannen, die hier bully genannt
werden. An etwa 30 englischen Schulen sind
schon solche interne Gerichte geschaffen
worden, eine Erfindung der aus den USA
stammenden Lehrerin und Psychologin
Michelle Elliott, 47.

Frau Elliott,selberMuttervonzwei Kindern,
gründete vor sechs Jahren die Selbsthilfeorganisation

«Kidscape» zum Schutz der Kinder

vor Sexualverbrechen. Inzwischen zeigte
sich, dass das Tyrannisieren von Schulkindern

durch Altersgenossen zu einem echten
Problem geworden ist. Die Mitarbeiter von
Kidscape entwickelten eine Reihe von
Abwehrstrategien, darunter die Richtlinien
für die Schaffung der Bully Courts.
«Das sind Schiedsgerichte für Schulen, bei
denen die Schüler ein Mitspracherecht bei
der Hausordnung haben», sagte uns Mrs.
Elliott. «Sie sollen jeweils aus vier Schülern
und einem Lehrer als dem Vorsitzenden
bestehen und über Sanktionen bei
Verletzungen der Hausordnung entscheiden.»
Warum ein Lehrer als Präsident? «Weil die
Schüler manchmal dazu neigen, sehr harte
Strafen zu verhängen, vor allem, wenn die
Schule autoritär geführt wird.»
«Das Konzept solcher Schiedsgerichte»,
fügte die initiative Amerikanerin nachdenklich

hinzu,«funktioniert nur, wenn eine
Philosophie dahinter steht, die das Kind ernst
nimmt. Dann ist das Kind auch fähig, über
Fragen der Moral und Ethik nachzudenken
und Entscheide zu fällen.»
Eine Philosophie, die Kinder ernst nimmt,
lässt auch den Gedanken zu, dass Achtjährige

schon Philosophen sein können. Es ist
kein Zufall, dass dieser Gedanke zuerst in
der angelsächsischen Welt ernsthafte Beachtung

gefunden hat. Hier hat das Philosophieren
noch etwas von der Leichtigkeit eines

Sokrates. Im Umfeld der deutschen Philosophie

tut man sich schon schwerer, obwohl
Karl Jaspers gesagt hat: «Wer sammeln
würde, könnte eine reiche Kinderphilosophie

berichten. Der Einwand, Kinder hätten
das vorher von Eltern oder anderen gehört,
gilt offenbar gar nicht für die ernsthaften
Gedanken.» In der Umgebung der
französischen Philosophen wären, nach unseren
Recherchen, «Philosophische Gespräche
mit Kindern» heute noch nahezu undenkbar.

Das ist der Titel eines soeben auf
deutsch erschienenen Buches des amerikanischen

Philosophen Gareth B. Matthews,
Professor an der Amherst University und
Vater von drei Kindern. Mit Kindern zu

A

reden als Eltern, Grosseltern, Lehrer, Nachbarn

und Bekannte, ist etwas Alltägliches.
Doch Matthews fordert die Erwachsenen
auf, etwas Unerhörtes zu tun, nämlich mit
Kindern «über Fragen zu diskutieren, die für
sie selbst schwierig oder problematisch
sind». Provokant fragt er: «Wie könnte ein
Kind einen nützlichen Beitrag leisten beim
Durchdenken von etwas, das wir mit unserer
so viel grösseren Reife und Erfahrung
schwierig oder unlösbar finden?»
Und er behandelt dies nicht als rhetorische
Frage. Wir Erwachsenen, sagt er, unterschätzen

die Fähigkeit von Kindern, vermeintliche

«Erwachsenenprobleme»zu konfrontieren
und zu lösen: «In der Tat können nach

meiner Erfahrung Kinderzwischen acht und
zehn Jahren Fragestellungen, die meine
Universitätsstudenten gewöhnlich verwirrend

finden, nicht nur begreifen, sondern
auch darüber klar philosophieren.»
Matthews machte diese Entdeckung, als er
zu Hause einmal ein Problem aus dem
Philosophieseminar anschnitt: «Die Diskussion
war viel lebhafter und fruchtbarer als die im
Seminar. Ich wurde neugierig und begann zu
forschen. Ich redete mit Lehrern, Philosophen

und anderen Leuten, solchen, die sich
für Kinder interessieren.» Das Ergebnis war
ein erstes Buch, das inzwischen ebenfalls auf
deutsch übersetzt wurde: «Denkproben -
Philosophische Ideen junger Kinder».
Nach Erscheinen der englischen Ausgabe
hatte Matthews die Chance, seine Theorien
in die Praxis umzusetzen, als er während
eines Jahres an einer Musikschule in
Edinburgh mit musikalisch hochbegabten
Grund- und Sekundarschülern arbeiten
konnte. Er diskutierte mit ihnen über Dinge
wie die Frage, ob Pflanzen glücklich sein
können, was Tapferkeit ist und ob es möglich
wäre, eine Zeitreise zu machen. Das Ergebnis

solcher Gespräche war nicht immer eine
Lösung. Manchmal entstand sogar ein
Dilemma, zum Beispiel für den zehnein-
halbjährigen Donald, der nach der Stunde zu
Matthews kam und sagte, er finde den
Gedanken, dass Pflanzen im Sonnenschein
glücklich sein könnten, irgendwie zutreffend.

«Aber», fügte er mit grossem Nachdruck

hinzu, «wie können sie ohne Geist
glücklich sein?»
Donald war für Matthews ein echter Denker.
Der Professor notierte über ihn: «Er erwartete

nicht, dass ich das Problem für ihn lösen
oderaus derWelt schaffen solle. Ernahm das
Problem als sein eigenes an. Er würde mit
ihm fertig werden. Diese Reaktion ging mir
sehr nahe.»
An einer anderen Universität, dem Mont-
clair College unweit von New York, hat
Philosophie-Professor Matthew Lipman inzwischen

ein «Institut zur Förderung der
Kinderphilosophie» gegründet. Er hat mit
seinen Mitarbeitern eine Serie von
Unterrichtsmaterialien ausgearbeitet, die Lehrern
helfen, ihre Schüler zu philosophischem
Nachdenken anzuregen. Für Lipman besteht
eine der wichtigsten Aufgaben der Schule
darin,«den Kindern diszipliniertes Denken,
vorsichtiges Urteilen und das Entwickeln
logischer Schlussfolgerungen beizubrin-



gen», statt sie im Glauben zu bestärken,«sie nalistischen Tendenzen unter den Jugendseien

intellektuell machtlos und nur fähig zu liehen Vorschub zu leisten scheint».
Problemlösungen, wenn diese von anderen «Philosophieren lernen und lehren - in der
vorgeschlagen werden». Lipman: «Die leb- Volksschule? Als ich mich bei Lehrern und
hafte Neugier, bedeutsamer und natürlicher Schulorganisationen danach erkundigte,
Bestandteil jedes kindlichen Geistes, wird stiess ich vorwiegend auf herablassendes
vom bestehenden Schulsystem früher oder Schulterzucken und Unverständnis, wenn
später beseitigt.» nicht gar auf offene Ablehnung.» Das sagt
Für den deutschen Pädagogen und Philoso- Eva Zoller, die Philosophin und Pädagogin
phen Hans-Ludwig Freese, Professor an der aus Grellingen im Laufental, die den Ehr-
Freien Universität Berlin, ist das Philoso- geiz hat, die Kinderphilosophie in unseren
phieren mit Kindern, das er seit 1984 prakti- Schulen einzuführen. Vor wenigen Jahren
ziert, eine grosse Chance, von der «Weisheit hörte sie noch solche Kommentare: «Philoder

kindlichen Beziehung zur Natur» zu pro- sophie? Das ist doch nichts für Kinder! Und
lUieren, statt die Kinder so schnell wie unsere Lehrpläne sind sowieso schon
übermöglich «auf unseren gedanken- und ge- voll befrachtet. Und überhaupt: Was sollen
fühllosen Umgang mit der Natur zu ver- wir mit der Philosophie in der Schule denn
pflichten». Für Kinder ist die Natur nicht tot anfangen? So etwas ist recht für Leute, die
und seelenlos. Darum können sie auch mit nichts anderes zu tun haben. Wir aber
Partnern wie Matthews über «die Gefühle müssen unsere Kinderaufein anforderungs-
von Pflanzen» diskutieren. Eine frühe «Ent- reiches Leben vorbereiten.»
zauberung» des kindlichen Weltbildes sei Heute fährt Eva Zoller im Land umher, um
gefährlich, warnte Freese. Es gebe zu den- Eltern, Lehrer und Schulbehörden für ihr
ken, «dass die fast ausschliessliche Kultivie- Konzept zu gewinnen. In Vorträgen und Kur-
rung der wissenschaftlichen Rationalität an sen zeigt sie ihnen, «dass Philosophie -
unseren Schulen gewissen anti- und irratio- zumindest in ihren Ursprüngen - vor allem christian hblmii

22*



«Wohin gehen
denn unsere
Gedanken, wenn
wir sie vergessen
haben?» Für eine
Radiosendung
philosophierte Eva
Zoller (Mitte) mit
der zweiten Klasse
von Claudia Henrich

(rechts aussen)

in Klein-
hiiningen. Links
DRS-Mitarbeiterin

Cornelia Kazis.
Die Kinder hielten
nachher manche
Gedanken in
Zeichnungen fest.
Ein Mädchen
zeigte, wie seine
vergessenen
Gedanken sich im
Fuss ansammeln.

FOTOS
ROBI MORF

Selbstbesinnung und Weltorientierung für
den Menschen war, dass schon Sokrates sie

zu Schustern und Eseltreibern (und zu
Jugendlichen!) bringen wollte». Die Fähigkeit

zu philosophieren sei ein Vermögen,
«das in jedem Kind angelegt ist und das sich
schon bei Zweijährigen durch das Staunen
und Sich-Wundern und ihre endlosen
Warum-Fragen ausdrückt». Diesen
Wissensdurst kann späterdann das«sokratische
Fragen» im philosophischen Gespräch mit
Kindern nutzen.
Wer mit Kindern philosophieren will, muss
seine kindliche Experimentierfreude
bewahrt haben. Das zeigte Eva Zoller letztes
Jahr, als das Schweizer Fernsehen eine
Begegnung der Philosophin mit einer Kindergruppe

filmte. Die Kinder hatten in der
Vorbesprechung die Vorschläge des TV-Teams
für ein Gesprächsthema abgelehnt. Als die
Kamera lief und Eva Zoller auf die laut und
fröhlich spielenden Kinder zuschritt, kam
ihr spontan die Idee, sie zu fragen: «Könnt
ihr einmal ganz laut schreien, nachher still
bleiben und horchen, wo der Lärm
hingegangen ist?» Begeistert quietschten die

Kinder, schwiegen, horchten, schauten und
gaben Erklärungen wie: «Dort hinauf zu
dem Baum!... Meiner war ein graues
Rundumeli mit schwarzen Tüpfli...»
Kindergeplapper? Eva Zoller: «Hier ging es

um Existenzfragen. Was heisst existieren?
Den Lärm gibt es, und dann gibt es ihn nicht
mehr. Also gibt es Dinge, die offenbar nicht
weiter existieren.» Die kurze TV-Episode
warsomit eine Illustration der«Möglichkeit,
sich mit Kindern in einer Beziehung
gegenseitiger Achtung den tiefen, „naiven" Fragen
der Philosophie zu stellen», wie es der
Amerikaner Matthews ausdrückte. Er ist davon
überzeugt, dass in solchen Begegnungen
«die Beiträge von Kindern so wertvoll sein
können wie nur irgendwelche von Erwachsenen».

Für genau dieses Ernstnehmen plädiert
auch der Zürcher Kinderpsychiater Heinz
Stefan Ilerzka. In seinem Buch «Die neue
Kindheit» zeichnet er dieses Zukunftsbild:
«Erwachsene werden auch weiterhin Kinder
erziehen und schulen, aber es wird auf neue
Art geschehen, und das Wichtigste daran
HITTF. UMHLATTFRN

R



EdECNUND MIT DEM KIND IX Ml \
Die Erwachsenen sind grösser, weiser und
ernster als Kinder - und leider haben sie
last alles vergessen, was sie je wussten, als
sie noch Kinder waren. Leider. Denn
moderne Denker beginnen zu entdecken,
dass Kinder den Erwachsenen etwas voraus

haben: Kinder sind Existenz, sie sind
die Welt, wie es Erwin Schrödinger, der
Begründer der Quantumphysik, ausdrückte,

während die Erwachsenen sich ausserhalb

der Welt erleben. Sie sind getrennt
von allem, auch von den Kindern. Deshalb
wäre es wichtig, wenn wir die Welt wieder
so sehen könnten wie ein Kind, und sei es
zunächst nur zu dem Zweck, mit Kindern
in einen echten Kontakt zu kommen. Der
wirkliche Gewinn wäre aber viel grösser;
denn wir könnten erfahren, wie es ist,
wenn man einlach ist, «aus Liebe ist», wie
es ein alter asiatischer Meister sagte.
Wir wollen das Kind in uns entdecken. Es
soll uns helfen, unsere zweigeteilte Welt -
in der alles «entweder/oder», gut oder
schlecht, ist - wieder zu heilen. Wir wollen
lernen, wie ein Kind zu fühlen. All die
Lehrbücher, Handbücher und Nachschlagewerke

über Kinder und Erziehung, die
ganze Bibliotheken füllen, helfen uns
dabei wenig. Wir schaffen es nur, wenn wir
spielen.
Das erste Spiel heisst «Erinnerung an die
Kindheit». Wenn wir uns hinsetzen, viel-

1111 11 l MHI M 11 RN

Sophie, Z und
Ueli, 6, haben für
den Fotografen
wundersehön den
Erwachsenen im
Kind dargestellt.
Jetzt können wir
umgekehrt
versuchen, in
Erwachsenen das
Kind zu finden.

i oros
HRIS'II \\ Ml I.MI I

ZO



FORTSETZUNG leicht mit einem verstaubten Familien¬
album vor uns, tauchen Erinnerungsfetzen
auf. Dazwischen sind grosse Lücken des
Vergessens. Das macht nichts. Es geht
nicht um Genauigkeit und Lückenlosigkeit
der Erinnerung, sondern um das Gefühl,
das die Erinnerung in uns hervorruft. 1st

es Traurigkeit? Fröhlichkeit? Unsicherheit?
Ausgelassenheit? Schmerz? Lust? Angst?
Entzücken? Glück?
Das zweite Spiel heisst«Das Kind im
Mitmenschen». Versuchen Sie einmal auf dem
Weg zur Arbeit, am Arbeitsplatz oder beim
Einkaufen die anderen Menschen genau,
aber unauffällig zu beobachten. Achten Sie
auf die kleinsten Verhaltensweisen, den
Gesichtsausdruck, die Handbewegungen,
die Art zu gehen. Vergleichen Sie alles
bewusst mit dem Verhalten von Kindern.
Stellen Sie sich vor, dass Sie nicht einen
Erwachsenen, sondern ein Kind beobachten.

Das ist zunächst schwierig. Es ist eine
«Kunst», die man nur meistern lernt,
indem man sie ausübt. Mit derZeit gelingt
es Ihnen, in dem Arbeitskollegen, der
Gesichter schneidet, einen verlegenen
Knaben zu sehen. Sie beginnen zu staunen,

wie viele Verhaltensweisen im
Grunde kindlich sind, wie wenig wir
Erwachsenen uns eigentlich verändert
haben. Aber es ist wie im Märchen: Der
«Zauber» solcher Beobachtungsgabe hält
nur an, so lange wir dem Bild gegenüber
freundlich gesinnt sind. Sobald wir uns
überlegen, verärgert oder zynisch gegenüber

den Mitmenschen fühlen, verschwindet

für uns das Kind in ihnen.
Für das dritte Spiel,«Daumenlutschen»,
brauchen Sie einen Partner, mit dem Sie
sich gut verstehen. Er oder sie spielt Ihre
erwachsene Bezugsperson, die Ihren Kopf

in ihren Schoss bettet, während Sie in
Babystellung auf dem Sofa oder auf Kissen
am Boden liegen. Bleiben Sie mit dem
Daumen im Mund und einer Hand am
Bein des Partners während mindestens
fünf Minuten ruhig atmend und mit
geschlossenen Augen liegen. Fühlen Sie
sich wie ein Kind von zwei, drei oder vier
Jahren. Wenn die vorher vereinbarte Zeit
abgelaufen ist, schauen Sie sich im Spiegel
an. Achten Sie vor allem auf die Augen.
Die vierte Übung, «Der Erwachsene im
Kind», dauert eine ganze Woche. Suchen
Sie jeden Tag aktiv Kontakt mit Kindern.
Reden Sie mit jedem dieser Kinder, als ob
es erwachsen wäre. Behandeln Sie es als
Erwachsenen. Nehmen Sie sich vor, diese
Regel während der ganzen Woche jederzeit
einzuhalten.
Warnung: Diese Übung kann sehr anstrengend

sein, indem sie uns zwingt, unsere
Einstellung zum Kind und sogar unsere
ganze Lebenseinstellung neu zu überprüfen.

Erwachsene überhören oft Dinge, die
Kinder sagen, aus Bequemlichkeit: Auf das
Kind zu hören, würde eine Einstellungsänderung

auslösen, was erlährungsgemäss
Offenheit und Energie erfordert.
Offenheit und Energie. Das ist also das

Kapital, das wir in das Unternehmen
investieren müssen, wenn wir das Kind in uns
selbst wieder wecken wollen. Der Gewinn
ist die Einsicht, «dass es keinen
grundlegenden Unterschied zwischen Kindern
und Erwachsenen gibt - wir sind uns in
unserem Potential gleich». So sagt es der
Wissenschaftsautor Peter Lorie, aus dessen
schönem Buch «Wonder Child» wir die vier
Spiele auf diesen Seiten adaptiert haben.

Dieses Foto war
die Idee von Ueli:
«Jetzt wollen wir
aber auch noch ins
Auto!» Sophie war
hell begeistert.
Gemeinsam
überredeten sie den
Fotografen, seine
Kamera noch
einmal auszupacken,
und fanden auch
rasch noch die
nötigen Rec/uisi-
ten.

10



wird sein, dass diese Erziehung durch ein
gegenseitiges Lernen geprägt sein sollte.»
I lerzka sieht eine neue Beziehung zwischen
den Generationen,«die es erlaubt,aufeinander

einzugehen, einander zu unterstützen,
sich miteinander auseinanderzusetzen,
voneinander zu lernen und aneinander zu
reifen». Im Rahmen dieses «dialogischen
Prinzips» werde es klug sein, viel mehr auf die
Kinder zu hören. «Die Kindheit lässt sich
nicht mehr unbedenklich an den Erwachsenen

messen», schreibt llerzka. «Vielmehr
muss die Erwachsenheit künftig auch an der
Kindheit gemessen werden.»
Es gibt Menschen, deren Erwachsenheit
ganz, tief in der Kindheit wurzelt. Einer dieser

Menschen ist Astrid Lindgren, die Leo
Jacobs für das Interview (Seite 14) in Schweden

besucht hat. Die 83jährige sagte zu ihm:
«Im menschlichen Leben gibt es keine
Phase, in der alles so intensiv wahrgenommen

wird wie in der Kindheit.» Sie ging beim
Schreiben immer davon aus, dass Kinder
Bücher anders lesen als Erwachsene. Diese
können eine fantastische Geschichte höchstens

als Traum oder Flucht vorder Realität
verstehen. «Wenn ich ein Buch lese, möchte
ich lieber ein Kind sein, und ich ziehe es vor,
nieinem Erwachsenen-Standpunkt zu
misstrauen.»

Wenige Tage nach der Begegnung mit der
«weisen alten Frau» in Schweden sprach

unser Mitarbeiter mit einem «weisen alten
Mann» in Amerika, der aul seine eigene -
intellektuelle - Art die Kindheit ins hohe Alter
mitgenommen hat. Der 84jährige englische
Gentleman Ashley Montagu, Anthropologe
und Autor zahlreicher Bücher, ist davon

überzeugt, dass wir Menschen biologisch
befähigt sind, kindliche Merkmale und

Eigenschaften - zum Beispiel Sensitivitiit,
Staunen und Verwunderung, Spie It rieh,

Imagination, Fröhlichkeit und Freude - bis

ins hohe Alter beizubehalten. Wenn diese

Qualitäten verkümmern, so hat das damit zu

tun, dass wir in unserer Gesellschaft zu rasch
erwachsen werden.
«Die Betonung liegt hier auf dem
Gedanken, dass wir dazu bestimmt sind, mit
den Jahren zwar nicht jünger, wohl aber
Jung" zu werden, uns nämlich jene jugendlichen

Eigenschaften, wie sie für das Kind
charakteristisch sind, zu bewahren und
weiterzuentwickeln», schreibt Montagu in
seinem Buch «Zum Kind reifen». Was uns
daran hindert, unser Kindsein zum dominierenden

Faktor all unserer Beziehungen zu
machen, ist unter anderem der Mythos vom
fortschreitenden und unaufhaltsamen
körperlichen und geistigen Zerfall des
Menschen. Montagu hofft, dass die Altersforschung,

die nur zögernd die Bedeutung
erhält, die ihr zukommt, hier mit der Zeit
Abhilfe schallen könne. Er zitiert einen der
führenden Forscher auf diesem Gebiet,
Bernard L. Strehler: «Wenn wir den Alternspro-
zess eines Tages wirklich verstehen und lenken

können, dann wird das eine Revolution
für das Leben der Menschen bedeuten.»
Ein wichtiger Aspekt dieses Prozesses

scheint die Erkenntnis zu sein, dass die

Quelle für den Lebenssinn und der Eckstein

für das «Selbst», für die Identität des einzelnen

Menschen in der Kindheit zu suchen

sind. Die Forscherin Sharon Kaufman, die

zahlreiche alte Menschen beiragte, kam zum
Schluss, dass das Altsein an sich nicht als

bedeutsam erlebt wird, dagegen die Erinnerung

an die Kindheit. Eine 82jährige Frau

erklärte: «Ich glaube nicht, dass ich je „eine
andere geworden" bin. Ich meine, die Idee,

die ich von mir hatte, als ich fünfjährig war,

ist ohne Zweifel dieselbe wie heute. Mein

Identitätsgefühl hat sich nicht verändert.»

Nach der«Grundsteinlegung türdas Selbst»

in der Kindheit erfahren wir das Leben als

einen ständigen Prozess des «Alterwerdens».

Ein «Altsein» gibt es in diesem

Prozess erlebnismässig nicht. Was dagegen

zunehmend ins Bewusstsein dringt, ist das

Gefühl, von den Jüngeren ausgegrenzt zu

werden.
Der Mensch ist einerseits innerlich so

organisiert, dass er ständig jung bleiben könnte.

Dazu ist aber andererseits intensiver Kontakt

mit Jüngeren unerlässlich. Auch der

Wunsch dazu besteht im alternden
Menschen. Die Untersuchungen von Sharon

Kaufman haben ergeben, dass die alten

Menschen viel häufiger bereit wären, von

den jüngeren Generationen zu lernen, als

dies gemeinhin angenommen wird. Doch

wie sieht unsere Well, wie sieht die Realität

aus?
«Ich bin seit vier Jahren als 91 jähriger in

einem Alters- und Ptlegeheim und lühlc
mich hier keineswegs abgeschoben. Natürlich

wäre es wider meine Natur, an dieser

Institution nicht herumzunörgeln und nicht

über Vorschläge zu sinnieren, was man
verbessern oder ändern könnte. Am meisten

bedrückt mich die Isolation. Warum werden

Altersheime nicht mit Jugendheimen
kombiniert'.' Dann wären die Alten im täglichen
Kontakt mit Jungen, die sie schmerzlich
vermissen. Wie Ircuten sie sich über ihre
blühende Lebendigkeit, und die Jungen lernten

Kinder lesen
Bücher anders als
Erwachsene. Deshalb

sind auch die
Abenteuer der wilden

kleinen Pippi
Langstrumpf
(links), die sich
Astrid Lindgren
ersonnen hat,
mehr als bloss ein
Traum oder eine
Flucht vor der
Realität.

11)1(1 RIV



«Warum werden
Altersheime nicht
mit Jugendheimen
kombiniert? Dann
wären die Alten im
täglichen Kontakt
mit Jungen, die sie
schmerzlich
vermissen.» Hans
Staub mit 91 Jahren

im Altersheim.
Aus dem Buch der
Fotografin Vera

Isler: «Schaut uns
an. Porträts von
Menschen über
achtzig.»

FORTSETZUNG

das Alter besser kennen und würdigten es

entsprechend.
Eine Utopie? Nein, man müsste sie nur
realisieren und unsere Politiker dafür erwärmen.»

Diese Sätze schrieb der Zürcher Fotojournalist
Hans Staub im Herbst 1985 an seine

Berufskollegin Vera Isler, die ihn für ihr Buch
«Schaut uns an. Porträts von Menschen über
achtzig» fotografiert und gebeten hatte,
einen kleinen Text zu verfassen. Eine Woche
später schrieb Staub an Frau Isler:
«Betr. meinem 3. Bericht: Nachdem ich ihn
abgeschickt habe, bereue ich ihn bitter.
Nicht nur, dass ich ihn schlecht formuliert
habe, sondern dass ich einsah, die Kombination

Jugend- und Altersheim wäre eine
fragwürdige Neuerung. Als ich meiner Freundin
etwas davon andeutete, lachte sie mich aus
und lehnte die Idee als altersschwache
Entgleisung ab, mit denen ich sie leider öfters
überrasche.»
Gesinnungswandel? Resignation? Aufjeden
Fall ist es ein Dilemma wie jenes, das der
zehneinhalbjährige Donald in der Frage der
Gefühle von Pflanzen wahrnahm. Jeder von
uns, der wie Donald dieses Dilemma als sein
eigenes Problem wahrnimmt, mit dem er fertig

werden will, hat eigentlich schon einen
wichtigen Schritt zur Veränderung unserer
Umwelt, unserer Realität getan, m

Leo Jacoiis und Martin Speich

FINDIIII ENI) II lift; A XU IK 111 X

•ENDLICH II I INST NEHMEN!»

Heinz Peyer, der Gründer des «Sorgentelefons für Kinder»
in der Schweiz, wollte vor ein paar Jahren etwas Ähnliches
starten wie die englischen «Bully Courts», über die wir hier
berichten. Nach Peyers Idee hätten Kinder über Erwachsene
zu Gericht sitzen und symbolische Strafen wegen
Beeinträchtigung von Kindern verhängen können. «Wir wollten
zwei Fälle durchziehen», berichtete Peyer, «aber ein Sturm
der Entrüstung in der Öffentlichkeit durchkreuzte unsere
Pläne.»
«Dabei war die Idee eigentlich nur ein konsequentes
Weiterdenken unserer heutigen sozialen Situation», fügte er hinzu.
«Die rasante Technisierung, die Einführung des Computers
und andere Faktoren haben zur Folge, dass immer jüngere
Menschen Verantwortung tragen müssen. Dann haben die
Jungen auch ein Recht darauf, dass man sie für voll und
ernst nimmt.»
Das Sorgentelefon, das 1989 12 000 Anrufe (gegenüber 8500
im Vorjahr) erhielt, wirft nach Ansicht Peyers ein Schlaglicht
auf«einen latenten Kriegszustand hinter verschlossenen
Haus- und Wohnungstüren», der schon immer bestand, aber
jetzt an die Öffentlichkeit kommt. Allein über Weihnachten
und Neujahr 89/90 betrafen von 300 Anrufen 15 Kindes-
misshandlungen und fünf Inzest - «in 14 Tagen soviel wie
vorher in zwei Monaten». Ein deutlicher Trend zur Gewalt
äussert sich auch in den Phantasien der anrufenden Kinder:
«Elternhaus anzünden»,«jemanden umbringen»,«Schule in
die Luft sprengen». Peyer: «Dem müssen wir uns stellen. Es
ist eine persönliche Herausforderung für jeden. Damit fertig
werden können wir nur, wenn wir die Kinder und ihre Anliegen

endlich ernst nehmen!»


	Nicht schuldig, euer Ehren!

