Zeitschrift: Actio humana : das Abenteuer, Mensch zu sein
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 98 (1989)

Heft: 2

Artikel: Wider das Zetermordio

Autor: Knorr, Wolfram

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-976048

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-976048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FESSA

Wolfram Knorr,
geboren 1944 in
Coburg, ist einer

der bekanntesten

Schweizer Film-

und Fernsehkriti-
ker. Nach seinem
Studium begann er
in Miinchen als
Regieassistent und
verlegte sich bald
auf Journalismus.
Seit 14 Jahren

bei der Weltwoche
als Ressortleiter
Kultur. Freie Mit-
arbeit bei Radio
und Fernsehen.
Vater eines sieben-
Jjdhrigen Sohnes
(ebenso intelligent
wie sein Vater).

Kultur ist ein von menschlichen Bediirfnis-
sen gelenkter Entwicklungsprozess, der die
Aufnahme- und Verarbeitungsweise aller
Beteiligten verdndert. Aber es gibt Hiiter der
«klassischen Bildung», die sich an diesen
Dynamo weniger angeschlossen fiihlen als
an den Strom einer Steckdose. Sie leiden
unter einer womoglich todlichen Sichtbe-
schrinkung. Ahnlich wie seinerzeit Pawlows
konditionierte Hunde reagieren diese Bewa-
cher der bildungsbiirgerlichen Hausschitze
auf alle kulturellen Klingelzeichen, die
Neues ankiindigen, reflexartig mit kassan-
drischem Geheul.

Alles Neue, lautet die schlichte Weisheit sol-
cher Bildungsforster, ist verdidchtig; alles Alt-
gewohnte dagegen, das erfolgreich die Zeit-
laufe iberdauert hat, ist wertvoll; sonst hitte
es sich ja nicht bewdhrt. Wenn es zum Bei-
spiel um das Medium Buch geht, besitzt der
Schiitzer alles Wahren, Guten und Schonen
sozusagen die Trdagheit und den Starrsinn
von Reptilien fritherer Zeiten - mit einem
Hang zur starken Vergesslichkeit.

Geht es aber um neue Medien, wie etwa das
Fernsehen, geschieht etwas Merkwiirdiges
im Stellwerk des Gehirns eines Kulturver-
wesers: Der Verstand gerit aufein Nebenge-
leis - und reagiert mit kassandrischen Impul-
sen. In diesem Zustand entstehen dann
Biicher mit folgenden Titeln: «Die Droge im
Wohnzimmer» (Marie Winn), «Schafft das
Fernsehen ab» (Jerry Mander), «Wir amiisie-
ren uns zu Tode» und «Das Verschwinden
der Kindheit» (Neil Postmann).

Auch andere Wachsoldaten des Bildungs-
claims,wie etwa Elisabeth Noelle-Neumann,
sparen nicht mit Jammeriaden: «Amerika-
nische Tests von Ende der 70er Jahre zeigten
einen Riickgang der Lesefdhigkeit. Wir
haben Grund, das gleiche in Deutschland zu
erwarten, trotz der hervorragenden Ver-
kaufszahlen von Biichern, und wir wissen
bereits, dass mit dem Riickgang der Lese-
fahigkeit verbunden ist ein Riickgang an
Ausdrucksfihigkeit, an Fahigkeit, zu spre-
chen und zu schreiben, und auch ein Ruck-
gang an Phantasie.»

In diesem Noelle-Neumannschen Haus-
schatz klappert das gesamte Tafelsilber, das
die Jugend offenbar ablehnt, aber braucht,
um mit ihr- Frau Noelle-Neumann - ordent-
lich an der abendldndischen Tafel teilneh-

men zu diirfen: «Riickgang der Lernfihig-
keity, «Riickgang der Ausdrucksfahigkeit»,
«Riickgang von Phantasie» und Schreib-
schwiche. Die anderen Autoren mit ihren
Mahnungen miissen nicht weiter zitiert wer-
den, weil sie mit dem gleichen Besteck han-
tieren, wenn auch Neil Postmann, die Ober-
kassandra, noch den Verlust der Kindheit
und den Verfall der Kommunikation auf den
Tisch wuchtet.

An all diesem schrecklichen Niedergang soll
also einzig und allein das Fernsehen schuld
sein. Und Postmann stellt obendrein fest -
ganz entsetzlich! -, «dass wir von Minute zu
Minute dimmer werden», und schliesst mit
folgender umwerfender Feststellung: «Die
Jugend wird natiirlich zunehmend unzufrie-
dener mit Schule und Lesen.»

Als ob es in der jammervoll-langen Ge-
schichte des Schulwesens jemals eine Zeit
gegeben hitte, wo die Jugend zufrieden mit
der Schule gewesen wire. Schon Wolfram
von Eschenbach litt masslos unter dem Drill,
Legionen von Zeitgenossen aus TV-freien
Epochen haben iiber ihre Schulzeit bitter
Zeugnis abgelegt, und Stefan Zweig schrieb:
«Schule war fiir uns Zwang, Ode, Lange-
weile ... Es war ein stumpfes, 6des Lernen
nicht um des Lebens willen, sondern um des
Lernens willen, das uns die alte Pidagogik
aufzwang.»

Spriiche wie die Postmannsche Feststellung
von der «zunehmenden Unzufriedenheit
mit der Schule» kdnnen fiir sich ggenommen
als dumm oder naiv abgehakt werden, aber
sie in einen kausalen Zusammenhang mit
dem Fernsehen zu stellen, ist eher dreist - es
trifft andererseits aufs schonste den wahren
Kern des ganzen Zetermordio-Geschreies.
Eines der Charakteristika der Geschichte ist

IDER DAS ZETERMORDIO

22




das unaufhorliche Bemiihen der Menschen,
ihre Freiheit zu maximieren und ihre Verant-
wortung zu minimieren. So sinnvoll das
Bemiihen ist, es ist gleichzeitig nutzlos, weil
jede wirkliche Erweiterung der Freiheit eine
entsprechende Erweiterung der Verantwor-
tung mit sich bringt. Mit dieser unerbittli-
chen Tatsache konfrontiert haben die Men-
schen ihre Freiheit und daher auch ihre Ver-
antwortung einer dusseren Macht liberant-
wortet, um damit ihre eigenen moralischen
Qualitdten aufandere projizieren zu konnen.
Sie haben sich also damit selbst entsittlicht
und die anderen versittlicht.

Die wohl dlteste Form dieses Systems sind
magisch-mythische Anschauungen. Mit der
Ausbreitung und Durchsetzung von Wis-
senschaft und Rationalismus =zerfiel die
metaphysische Instanz - die wissenschaft-
liche iibernahm das Zepter. Mit anderen
Worten: wurde frither die Moral theologi-
siert, so wird sie heute (im weitesten Sinne)
medikalisiert. Der «Therapeutismus» ist die
moralische Instanz von heute. Ob Arzte das
richtige Gesundheitsverhalten vorschrei-
ben, Pddagogen das richtige Bildungspro-
gramm, Psychologen den richtigen Weg zur
seelischen Ausgeglichenheit oder die Kul-
turverweser die richtige Kultur erstellen -
allesamt sind sie Fachleute, die zu diktieren
versuchen. Einst boten die Menschen sich
selbst als Opferdar,indem sie ihren Priestern
arztliche Fihigkeiten zuschrieben: heute
bieten sie sich selbst als Opfer an, indem sie
ihren Arzten magische Fihigkeiten zu-
schreiben.

In den Bereich dieser Magie geh6ren auch
die Bemiihungen der Bildungsoffiziere, vor
dem neuen Medium zu warnen. Neil Post-
manns Ausspruch von der «zunehmenden
Unzufriedenheit an der Schule» ist ein gera-
dezu klassischer Ausfluss aus dieser pater-
nalistisch-therapeutischen Haltung heraus.
Er macht transparent, wo in Wahrheit sein
eigenes Problem liegt: Das elektronische
Medium hat die Freiheit des einzelnen, sein
Bediirfnisprogramm selbst zu gestalten,
enorm vergrossert - und damit die Kontrolle
der selbsternannten Fachleute arg ge-
schwiicht.

Da die wissenschaftlich-therapeutischen
Fachkrifte gelernt haben, dass der Mensch
Autoritdten braucht, die die Regeln bestim-
men, nach denen der Mensch leben soll,
konnen die Fachleute eher Regeln entwer-
fen als diese analysieren. Die Sinngeber ver-
schwenden - wenn schon - keinen Gedan-
ken daran, die alten Regeln zu analysieren,
um an der Analyse zu iiberpriifen, ob die
a}ten Regeln iiberhaupt noch anwendbar
sind beim Umgang mit einem neuen
Medium, sondern beschrinken sich auf die
blosse Anwendung. Der Grund: Sie miss-
trauen der Verantwortungsfihigkeit des ein-
zelnen und stiirzen sich deshalb mit Elan auf
%as schwichste Glied der Gesellschaft - aufs

ind.

Wersich von dem Schamanengeschwafel der
Sinngeber nicht ins Bockshorn jagen lassen
will, der braucht nur die Geschichte zu
bemiihen. Derartige Phiinomene sind nim-
lich alles andere als neu. Schon im 18. und

19. Jahrhundert gab es Scharen von Post-
manns und Noelle-Neumanns, die seiner-
zeit-man hore und staune - die «Lesesucht»
beklagten, «die Slindfluth von Biichern,
Biichlein, Schnurren und Wischen» und in
der«Uberschwemmung ungeheurer Haufen
von Schriftstellern, die das Land heimsu-
chen wie Heuschrecken, Gothen, Vandalen
und Nordmédnner» eine besonders entsetzli-
che Plage sahen.

Was drohte nicht alles den jungen Midchen
und Buben, die ihre Nasen in Biicher steck-
ten: Riickgratschwiche, Sehstorungen, Ver-
wirrung des Geistes, Verfall der Phantasie,
Bockigkeit und moralische Orientierungs-
losigkeit. Ein Buch aufzuschlagen war wie
das Offnen der Biichse der Pandora. Entsetz-
lich.

Und warum? Das Buch warnicht mehr Privi-
leg der Eliten, sondern aufgrund der indu-
striellen Reproduzierbarkeit plotzlich dem
Volk zuginglich. Damit war den Grossgrund-
besitzern der geistigen Latifundien Boden
entzogen worden: ihre Kontrolle griff nicht
mehr. Immer die gleiche Leier.

War frither der Vielleser von einer «alarmie-
renden Sucht» befallen, so wird der gleiche
heute possierlich-bewundernd als «Lese-
ratte» tituliert; und jede Mama, deren
Sprossling gerne liest, ist heute ungemein
stolz auf ein solches Eierkopf-Kind.

Mit dem Durchsetzen solcher verdnderten
Ansichten hatten die Restauratoren der bil-
dungsblirgerlichen Hausschitze plotzlich
keine Legitimationsgrundlage mehr. Doch
dank des technischen Fortschrittes konnten
sie natiirlich immer wieder ihre Arien absin-
gen.

Als es zur Hochbliite der Printmedien kam
und gewitzte Burschen den Comic strip ent-
wickelten, traten die Herrschaften wieder
ungefragt in die Offentlichkeit: Comics
beschleunigen die Analphabetisierung, fiih-
ren zur Verblodung und zerstéren die «Vor-
stellungskraft» (!). Es dauerte nicht lange, da
erschien ein neues Medium, das wieder
Gefahr lief, siichtig zu machen: Das Radio.
Heute wird dem Medium, das seine Tone
Uber den Ather jagt, bescheinigt, dass es -
wenn nicht gerade der musikalische Ein-
heitsbrei der Privatsender durch die Wohn-
stuben dudelt - «phantasieanregend» sei.
Als das Radio aber seine Hochbliite hatte
und noch niemand was von der Existenz des
Fernsehens wusste, tonte das anders. In
Woody Allens Film «Radio Days» sagt ein-
mal die Familie zum kleinen Sohn: «Wirsind
vom Radio schon verdorben, aber aus dir
kann noch was werden», weshalb der Appa-
rat sofort ausgeknipst wird.

Vielleicht, wenn sich das neue HDTV-Ver-
fahren («High Definition Television») ein-
mal durchgesetzt haben wird, das ein gesto-
chen scharfes, lichtstarkes Bild von enormer
Grosse und Farbbrillanz ermoglicht, werden
dann die Kassandras von der alten, kleinen
Glotze schwiarmen, weil man sich da noch
konzentrieren musste, um einem Film zu
folgen, widhrend man von dem breiten
HDTV-Bild buchstéblich erschlagen wird.
Zeiten des Wandels waren immer Hoch-Zei-
ten der Erzieher, weil diese das Neue nicht

«Von Loriot
stammt die Emp-

fehlung, man solle

schon dem Sdug-
ling einen Fernse-
her geben, weil er
spdter schliesslich
auch nichts ande-
res hdtte.» Junge
TV-Konsumenten
vertreiben sich am
JFK Airport die
Wartezeit.




ESSAY

durchschauen, die gesellschaftliche Verant-
wortung gefihrdet sehen und sich deshalb
als selbsternannte, offizielle Sinngeber ver-
arscht vorkommen miissen. So bleibt ihnen
nur das Gemecker und die Aufforderung an
die Jugend, sofort in die sduberlich abge-
steckten Bildungs-Claims zuriickzukehren.
Die Jugend - wenn sie nicht total ins Duck-
maéuserische abdriftet - hustet denen was
und marschiert aus der kulturellen Welt der
Viter frohlich davon.

Denn nicht die Erzieher,sondern die Jugend
von heute muss spiter mit den neuen
Medien fertig werden. Die wahre Ursache
fiir das nicht endenwollende Lamentieren
geht auf den pseudoreligiosen Glauben
zurlick, Bildermedien seien grundsatzlich
primitiver als die abstrakte Lesekultur. Der
deutsche Soziologe Max Weber wies aufeine
verbiirgerlichte Form des Protestantismus
hin, die alle sinnlich-gefiihlsmissigen Ele-
mente in der Kulturablehne, weil sie « Forde-
rer sentimentaler Illusionen» seien. Nicht
von ungefihr wurde die Passionsgeschichte
in Bildern an manchen Kirchenwinden als
unzuldssiges magisches Mittel liberpinselt.
Der Amerikaner Harold Stearns beschreibt
jenen Typ des «sexuell inaddquaten Men-
schen, der, unfihig, sich zu freuen, seine ein-
zige Befriedigung darin findet, die Freuden
der anderen zu storen». Exakt dieser gries-
grimige Geist bestimmt heute stiarker denn
je das Leben: das Zauberwort - wissen-
schaftlich, also autoritativ verbramt - lautet
«Therapeutismus». Die zahlreichen Vorwiir-
fe der TV-Gegner weisen eindeutig auf die-
sen puritanischen Ursprung hin: «Kinder-
spiele werden verschwinden» (Postmann),
«Die Ungeduld, sich mit schwierigen
Gedankengidngen zu befassen, nimmt zu»
(Noelle-Neumann) und «Der Zusammen-
hang zwischen den Auswirkungen des Fern-
sehens auf das Lesevermogen der Kinder
und Abnahme ihrerschriftlichen Ausdrucks-
fahigkeit ist klar» (Winn).

Die Blindheit und Ahnungslosigkeit, die
hinter derartigen Verlautbarungen steckt, ist
kaum zu fassen. «Kinderspiele werden ver-
schwinden»: Herr Postmann scheint nur mit
offenen Augen vor der Glotze zu hocken,
wihrend er mit geschlossenen Augen durch
die Cities zu marschieren scheint. Anders
jedenfalls ist der Kausalzusammenhang zwi-
schen Riickgang der Kinderspiele und dem
Fernsehen wirklich nicht zu erkldren.

Frau Noelle-Neumanns «Ungeduld» bei
«schwierigen Gedankengingen» beweist
ebenfalls nichts als Betriebsblindheit: Hoch-
komplizierte Computerspiele, deren ver-
trackte Logik kaum ein Erwachsener
begreift, sind fiir Scharen von Jugendlichen
Herausforderungen an das logische Denk-
vermogen. Und Frau Winns Zusammenhang
zwischen Fernsehen und abnehmender
«schriftlicher Ausdrucksfihigkeit» ist eben-
falls reinstes Vorurteil. Sonst hétte sie sich
einmal Gedanken dariiber gemacht, dass
sich die Ausdrucksfihigkeit im Zeichen des
gesellschaftlichen und kulturellen Wandels
andern muss, um auf der Hohe der Zeit zu
bleiben.

Nur wenige haben, angesichts der siiffigen

Verdammungssuadas des Fernsehens, den
Mut, gegenlidufig zu argumentieren. Zu die-
sen gehort wenigstens der reputierte Kin-
derpsychologe Bruno Bettelheim, der schon
mit seinem Buch «Kinder brauchen Mir-
chen» gegen den Irrsinn der Piddagogen,
Kinder briauchten neue, aggressionslose
Geschichten, aufs heftigste opponierte.
Weil der moderne Mensch sich von der Reli-
gion und den Naturgesetzen gleichermassen
losgelost hat, treibt er ohne Kompass auf
einem Meer von Optionen und weiss nicht,
was er verurteilen und wie er bestrafen soll.
Die Funktionire des therapeutischen Staa-
tes haben dies erkannt und die Menschen in
ihre ausgebreiteten Arme gelockt. Ihr Lock-
mittel war simpel: Sie verkiindeten, dass es
nichts Boses gebe, sondern nur Krankheiten
(vor allem Siichte; Sucht auf Gewalt, Sucht
auf Zerstreuung usw.); dass es folglich keine
Bestrafung, sondern nur Behandlung gebe
(also: den Kindern nicht mehr «Hansel und
Gretel» vorlesen, sondern vom Leben der
bunten Schmetterlinge). Bei solcher Ver-
wicklung war das Ergebnis eine Massen-
flucht. Die Therapeuten rieben sich verziickt
die Hinde.

In der Fachzeitschrift «Medium» stellte Bet-
telheim nun die provokante These auf:
«Kinder brauchen Fernsehen.» Bettelheim:
«Jede neue Form der Massenunterhaltung
wird mit grossem Argwohn betrachtet, bis
man sich nach einiger Zeit an sie gewohnt
hat.» Eine seiner Kernthesen ist ein Appell
an die Moralisten und Piddagogen, endlich
mit dem Glauben aufzurdumen, das Kind sei
an sich gut und werde nur verdorben: «Kin-
der tragen zornige, gewalttdtige, zerstore-
rische, ja sogar sexuelle Phantasien in sich,
die weit von Unschuld entfernt sind», und:
«Viele Kinder geniessen aggressive Phanta-
sien nicht nur, sie brauchen sie auch». Des-
halb sei das Fernsehen ein «wirklich ideales
Medium, da es dem Kind gestattet, unver-
ziiglich aus der Phantasiewelt ins wirkliche
Leben zuriickzukehren. Und umgekehrt.»
Von Loriot stammt die Empfehlung, man
solle schon dem Siugling einen Fernseher
geben, weil er spéter schliesslich auch nichts
anderes hitte. Hinter dem Bonmot steckt
eine tiefe Wahrheit: Die Bediirfnisse werden
sich dndern: statt das Medium Fernsehen
mit dem Vokabular und den Denkgewohn-
heiten der Altvorderen zu verteufeln, wire es
doch mal die Uberlegung wert, warum die
Jugend die biirgerliche Reprasentationskul-
tur alleine fiir ein kreatives und innovatives
(kulturelles) Leben nicht mehr ausreichend
hilt.

Comics, Video, Pop- und Computer-Kultur
sind keine Verarmung, sondern eine Berei-
cherung - und ohne Fernsehen nicht denk-
bar. Mag tiber die Mattscheibe viel Mist flim-
mern, aber nur wer viel fernsieht - gerade
den Quatsch -, kommt bald zur befreienden
und gelassenen Erkenntnis von Hans
Magnus Enzensberger, der mit Recht vom
Fernsehen als von einem «Nullmedium»
spricht.

Denn in der Tat: Fernsehen ist weder gut
noch schlecht, weil schliesslich alle Medien
einen Haufen Blech produzieren. s

24




	Wider das Zetermordio

