
Zeitschrift: Actio humana : das Abenteuer, Mensch zu sein

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 98 (1989)

Heft: 2

Artikel: Wider das Zetermordio

Autor: Knorr, Wolfram

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-976048

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-976048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ESSAY

Wolfram Knorr,
geboren 1944 in
Coburg, ist einer

der bekanntesten
Schweizer Film-

und Fernsehkritiker.
Nach seinem

Studium begann er
in München als

Regieassistent und
verlegte sich bald
aufJournalismus.

Seit 14 Jahren
bei der Weltwoche

als Ressortleiter
Kultur. Freie

Mitarbeit bei Radio
und Fernsehen.

Vater eines
siebenjährigen Sohnes

(ebenso intelligent
wie sein Vater).

Kultur ist ein von menschlichen Bedürfnissen

gelenkter Entwicklungsprozess, der die
Aufnahme- und Verarbeitungsweise aller
Beteiligten verändert. Aber es gibt Elüter der
«klassischen Bildung», die sich an diesen
Dynamo weniger angeschlossen fühlen als
an den Strom einer Steckdose. Sie leiden
unter einer womöglich tödlichen
Sichtbeschränkung. Ähnlich wie seinerzeit Pawlows
konditionierte Hunde reagieren diese Bewacher

der bildungsbürgerlichen Hausschätze
auf alle kulturellen Klingelzeichen, die
Neues ankündigen, reflexartig mit kassan-
drischem Geheul.
Alles Neue, lautet die schlichte Weisheit
solcher Bildungsförster, ist verdächtig; alles
Altgewohnte dagegen, das erfolgreich die
Zeitläufe überdauert hat, ist wertvoll; sonst hätte
es sich ja nicht bewährt. Wenn es zum
Beispiel um das Medium Buch geht, besitzt der
Schützer alles Wahren, Guten und Schönen
sozusagen die Trägheit und den Starrsinn
von Reptilien früherer Zeiten - mit einem
Hang zur starken Vergesslichkeit.
Geht es aber um neue Medien, wie etwa das
Fernsehen, geschieht etwas Merkwürdiges
im Stellwerk des Gehirns eines Kulturverwesers:

Der Verstand gerät aufein Nebengeleis

- und reagiert mit kassandrischen Impulsen.

In diesem Zustand entstehen dann
Bücher mit folgenden Titeln: «Die Droge im
Wohnzimmer» (Marie Winn), «Schafft das
Fernsehen ab» (Jerry Mander),«Wir amüsieren

uns zu Tode» und «Das Verschwinden
der Kindheit» (Neil Postmann).
Auch andere Wachsoldaten des Bildungsclaims,

wie etwa Elisabeth Noelle-Neumann,
sparen nicht mit Jammeriaden: «Amerikanische

Tests von Ende der 70er Jahre zeigten
einen Rückgang der Lesefähigkeit. Wir
haben Grund, das gleiche in Deutschland zu
erwarten, trotz der hervorragenden
Verkaufszahlen von Büchern, und wir wissen
bereits, dass mit dem Rückgang der
Lesefähigkeit verbunden ist ein Rückgang an
Ausdrucksfähigkeit, an Fähigkeit, zu sprechen

und zu schreiben, und auch ein Rückgang

an Phantasie.»
In diesem Noelle-Neumannschen
Hausschatz klappert das gesamte Tafelsilber, das
die Jugend offenbar ablehnt, aber braucht,
um mit ihr- Frau Noelle-Neumann - ordentlich

an der abendländischen Tafel teilneh¬

men zu dürfen: «Rückgang der Lernfähigkeit»,

«Rückgang der Ausdrucksfähigkeit»,
«Rückgang von Phantasie» und
Schreibschwäche. Die anderen Autoren mit ihren
Mahnungen müssen nicht weiter zitiert
werden, weil sie mit dem gleichen Besteck
hantieren, wenn auch Neil Postmann, die Ober-
kassandra, noch den Verlust der Kindheit
und den Verfall der Kommunikation aufden
Tisch wuchtet.
An all diesem schrecklichen Niedergang soll
also einzig und allein das Fernsehen schuld
sein. Und Postmann stellt obendrein fest -
ganz entsetzlich! -, «dass wir von Minute zu
Minute dümmer werden», und schliesst mit
folgender umwerfender Feststellung: «Die
Jugend wird natürlich zunehmend unzufriedener

mit Schule und Lesen.»
Als ob es in der jammervoll-langen
Geschichte des Schulwesens jemals eine Zeit
gegeben hätte, wo die Jugend zufrieden mit
der Schule gewesen wäre. Schon Wolfram
von Eschenbach litt masslos unter dem Drill,
Legionen von Zeitgenossen aus TV-freien
Epochen haben über ihre Schulzeit bitter
Zeugnis abgelegt, und Stefan Zweig schrieb:
«Schule war für uns Zwang, Öde, Langeweile

Es war ein stumpfes, ödes Lernen
nicht um des Lebens willen, sondern um des
Lernens willen, das uns die alte Pädagogik
aufzwang.»
Sprüche wie die Postmannsche Feststellung
von der «zunehmenden Unzufriedenheit
mit der Schule» können für sich genommen
als dumm oder naiv abgehakt werden, aber
sie in einen kausalen Zusammenhang mit
dem Fernsehen zu stellen, ist eher dreist - es
trifft andererseits aufs schönste den wahren
Kern des ganzen Zetermordio-Geschreies.
Eines der Charakteristika der Geschichte ist

IDER DAS ZETERMORDIO
22



das unaufhörliche Bemühen der Menschen,
ihre Freiheit zu maximieren und ihre
Verantwortung zu minimieren. So sinnvoll das
Bemühen ist, es ist gleichzeitig nutzlos, weil
jede wirkliche Erweiterung der Freiheit eine
entsprechende Erweiterung der Verantwortung

mit sich bringt. Mit dieser unerbittlichen
Tatsache konfrontiert haben die

Menschen ihre Freiheit und daher auch ihre
Verantwortung einer äusseren Macht überantwortet,

um damit ihre eigenen moralischen
Qualitäten aufandere projizieren zu können.
Sie haben sich also damit selbst entsittlicht
und die anderen versittlicht.
Die wohl älteste Form dieses Systems sind
magisch-mythische Anschauungen. Mit der
Ausbreitung und Durchsetzung von
Wissenschaft und Rationalismus zerfiel die
metaphysische Instanz - die wissenschaftliche

übernahm das Zepter. Mit anderen
Worten: wurde früher die Moral theologi-
siert, so wird sie heute (im weitesten Sinne)
medikalisiert. Der «Therapeutismus» ist die
moralische Instanz von heute. Ob Ärzte das
richtige Gesundheitsverhalten vorschreiben,

Pädagogen das richtige Bildungsprogramm,

Psychologen den richtigen Weg zur
seelischen Ausgeglichenheit oder die
Kulturverweser die richtige Kultur erstellen -
allesamt sind sie Fachleute, die zu diktieren
versuchen. Einst boten die Menschen sich
selbst als Opfer dar, indem sie ihren Priestern
ärztliche Fähigkeiten zuschrieben: heute
bieten sie sich selbst als Opfer an, indem sie
ihren Ärzten magische Fähigkeiten
zuschreiben.
In den Bereich dieser Magie gehören auch
die Bemühungen der Bildungsoffiziere, vor
dem neuen Medium zu warnen. Neil
Postmanns Ausspruch von der «zunehmenden
Unzufriedenheit an der Schule» ist ein geradezu

klassischer Ausfluss aus dieser pater-
nalistisch-therapeutischen Haltung heraus.
Er macht transparent, wo in Wahrheit sein
eigenes Problem liegt: Das elektronische
Medium hat die Freiheit des einzelnen, sein
Bedürfnisprogramm selbst zu gestalten,
enorm vergrössert - und damit die Kontrolle
der selbsternannten Fachleute arg
geschwächt.
Da die wissenschaftlich-therapeutischen
Fachkräfte gelernt haben, dass der Mensch
Autoritäten braucht, die die Regeln bestimmen,

nach denen der Mensch leben soll,
können die Fachleute eher Regeln entwerfen

als diese analysieren. Die Sinngeber
verschwenden - wenn schon - keinen Gedanken

daran, die alten Regeln zu analysieren,
um an der Analyse zu überprüfen, ob die
alten Regeln überhaupt noch anwendbar
sind beim Umgang mit einem neuen
Medium, sondern beschränken sich auf die
blosse Anwendung. Der Grund: Sie
misstrauen der Verantwortungsfähigkeit des
einzelnen und stürzen sich deshalb mit Elan auf
das schwächste Glied der Gesellschaft - aufs
Kind.
Wer sich von dem Schamanengeschwafel der
Sinngeber nicht ins Bockshorn jagen lassen
will, der braucht nur die Geschichte zu
bemühen. Derartige Phänomene sind nämlich

alles andere als neu. Schon im 18. und

19. Jahrhundert gab es Scharen von
Postmanns und Noelle-Neumanns, die seinerzeit

- man höre und staune - die «Lesesucht»
beklagten, «die Sündfluth von Büchern,
Büchlein, Schnurren und Wischen» und in
der«Überschwemmung ungeheurer Haufen
von Schriftstellern, die das Land heimsuchen

wie Heuschrecken, Gothen, Vandalen
und Nordmänner» eine besonders entsetzliche

Plage sahen.
Was drohte nicht alles den jungen Mädchen
und Buben, die ihre Nasen in Bücher steckten:

Rückgratschwäche, Sehstörungen,
Verwirrung des Geistes, Verfall der Phantasie,
Bockigkeit und moralische Orientierungslosigkeit.

Ein Buch aufzuschlagen war wie
das Öffnen der Büchse der Pandora. Entsetzlich.

Und warum? Das Buch war nicht mehr Privileg

der Eliten, sondern aufgrund der
industriellen Reproduzierbarkeit plötzlich dem
Volk zugänglich. Damit war den Grossgrundbesitzern

der geistigen Latifundien Boden
entzogen worden: ihre Kontrolle griff nicht
mehr. Immer die gleiche Leier.
War früher der Vielleser von einer «alarmierenden

Sucht» befallen, so wird der gleiche
heute possierlich-bewundernd als «Leseratte»

tituliert; und jede Mama, deren
Sprössling gerne liest, ist heute ungemein
stolz auf ein solches Eierkopf-Kind.
Mit dem Durchsetzen solcher veränderten
Ansichten hatten die Restauratoren der
bildungsbürgerlichen Hausschätze plötzlich
keine Legitimationsgrundlage mehr. Doch
dank des technischen Fortschrittes konnten
sie natürlich immer wieder ihre Arien absingen.

Als es zur Hochblüte der Printmedien kam
und gewitzte Burschen den Comic strip
entwickelten, traten die Herrschaften wieder
ungefragt in die Öffentlichkeit: Comics
beschleunigen die Analphabetisierung, führen

zur Verblödung und zerstören die
«Vorstellungskraft» Es dauerte nicht lange, da
erschien ein neues Medium, das wieder
Gefahr lief, süchtig zu machen: Das Radio.
Heute wird dem Medium, das seine Töne
über den Äther jagt, bescheinigt, dass es -
wenn nicht gerade der musikalische
Einheitsbrei der Privatsender durch die
Wohnstuben dudelt - «phantasieanregend» sei.
Als das Radio aber seine Hochblüte hatte
und noch niemand was von der Existenz des
Fernsehens wusste, tönte das anders. In
Woody Allens Film «Radio Days» sagt einmal

die Familie zum kleinen Sohn: «Wir sind
vom Radio schon verdorben, aber aus dir
kann noch was werden», weshalb der Apparat

sofort ausgeknipst wird.
Vielleicht, wenn sich das neue HDTV-Verfahren

(«High Definition Television») einmal

durchgesetzt haben wird, das ein gestochen

scharfes, lichtstarkes Bild von enormer
Grösse und Farbbrillanz ermöglicht, werden
dann die Kassandras von der alten, kleinen
Glotze schwärmen, weil man sich da noch
konzentrieren musste, um einem Film zu
folgen, während man von dem breiten
HDTV-Bild buchstäblich erschlagen wird.
Zeiten des Wandels waren immer Hoch-Zeiten

der Erzieher, weil diese das Neue nicht

«Von Loriot
stammt die
Empfehlung, man solle
schon dem Säugling

einen Fernseher

geben, weil er
später schliesslich
auch nichts anderes

hätte.» Junge
TV-Konsumenten
vertreiben sich am
JFK Airport die
Wartezeit.



ESSAY durchschauen, die gesellschaftliche Verant¬
wortung gefährdet sehen und sich deshalb
als selbsternannte, offizielle Sinngeber
verarscht vorkommen müssen. So bleibt ihnen
nur das Gemecker und die Aufforderung an
die Jugend, sofort in die säuberlich
abgesteckten Bildungs-Claims zurückzukehren.
Die Jugend - wenn sie nicht total ins
Duckmäuserische abdriftet - hustet denen was
und marschiert aus der kulturellen Welt der
Väter fröhlich davon.
Denn nicht die Erzieher, sondern die Jugend
von heute muss später mit den neuen
Medien fertig werden. Die wahre Ursache
für das nicht endenwollende Lamentieren
geht auf den pseudoreligiösen Glauben
zurück, Bildermedien seien grundsätzlich
primitiver als die abstrakte Lesekultur. Der
deutsche Soziologe Max Weberwies aufeine
verbürgerlichte Form des Protestantismus
hin, die alle sinnlich-gefühlsmässigen
Elemente in derKulturablehne,weil sie«Förde-
rer sentimentaler Illusionen» seien. Nicht
von ungefähr wurde die Passionsgeschichte
in Bildern an manchen Kirchenwänden als
unzulässiges magisches Mittel überpinselt.
Der Amerikaner Harold Stearns beschreibt
jenen Typ des «sexuell inadäquaten
Menschen, der, unfähig, sich zu freuen, seine
einzige Befriedigung darin findet, die Freuden
der anderen zu stören». Exakt dieser
griesgrämige Geist bestimmt heute stärker denn
je das Leben: das Zauberwort -
wissenschaftlich, also autoritativ verbrämt - lautet
«Therapeutismus». Die zahlreichen Vorwürfe

der TV-Gegner weisen eindeutig auf diesen

puritanischen Ursprung hin: «Kinderspiele

werden verschwinden» (Postmann),
«Die Ungeduld, sich mit schwierigen
Gedankengängen zu befassen, nimmt zu»
(Noelle-Neumann) und «Der Zusammenhang

zwischen den Auswirkungen des
Fernsehens auf das Lesevermögen der Kinder
und Abnahme ihrer schriftlichen Ausdrucksfähigkeit

ist klar» (Winn).
Die Blindheit und Ahnungslosigkeit, die
hinter derartigen Verlautbarungen steckt, ist
kaum zu fassen. «Kinderspiele werden
verschwinden» : Herr Postmann scheint nur mit
offenen Augen vor der Glotze zu hocken,
während er mit geschlossenen Augen durch
die Cities zu marschieren scheint. Anders
jedenfalls ist der Kausalzusammenhang
zwischen Rückgang der Kinderspiele und dem
Fernsehen wirklich nicht zu erklären.
Frau Noelle-Neumanns «Ungeduld» bei
«schwierigen Gedankengängen» beweist
ebenfalls nichts als Betriebsblindheit:
Hochkomplizierte Computerspiele, deren
vertrackte Logik kaum ein Erwachsener
begreift, sind für Scharen von Jugendlichen
Herausforderungen an das logische
Denkvermögen. Und Frau Winns Zusammenhang
zwischen Fernsehen und abnehmender
«schriftlicher Ausdrucksfähigkeit» ist ebenfalls

reinstes Vorurteil. Sonst hätte sie sich
einmal Gedanken darüber gemacht, dass
sich die Ausdrucksfähigkeit im Zeichen des
gesellschaftlichen und kulturellen Wandels
ändern muss, um auf der Höhe der Zeit zu
bleiben.
Nur wenige hafcen, angesichts der süffigen

Verdammungssuadas des Fernsehens, den
Mut, gegenläufig zu argumentieren. Zu diesen

gehört wenigstens der reputierte
Kinderpsychologe Bruno Bettelheim, der schon
mit seinem Buch «Kinder brauchen
Märchen» gegen den Irrsinn der Pädagogen,
Kinder bräuchten neue, aggressionslose
Geschichten, aufs heftigste opponierte.
Weil der moderne Mensch sich von der Religion

und den Naturgesetzen gleichermassen
losgelöst hat, treibt er ohne Kompass auf
einem Meer von Optionen und weiss nicht,
was er verurteilen und wie er bestrafen soll.
Die Funktionäre des therapeutischen Staates

haben dies erkannt und die Menschen in
ihre ausgebreiteten Arme gelockt. Ihr
Lockmittel war simpel: Sie verkündeten, dass es
nichts Böses gebe, sondern nur Krankheiten
(vor allem Süchte; Sucht auf Gewalt, Sucht
aufZerstreuung usw.); dass es folglich keine
Bestrafung, sondern nur Behandlung gebe
(also: den Kindern nicht mehr«Hänsel und
Gretel» vorlesen, sondern vom Leben der
bunten Schmetterlinge). Bei solcher
Verwicklung war das Ergebnis eine Massen-
flucht. Die Therapeuten rieben sich verzückt
die Hände.
In der Fachzeitschrift «Medium» stellte
Bettelheim nun die provokante These auf:
«Kinder brauchen Fernsehen.» Bettelheim:
«Jede neue Form der Massenunterhaltung
wird mit grossem Argwohn betrachtet, bis
man sich nach einiger Zeit an sie gewöhnt
hat.» Eine seiner Kernthesen ist ein Appell
an die Moralisten und Pädagogen, endlich
mit dem Glauben aufzuräumen, das Kind sei
an sich gut und werde nur verdorben: «Kinder

tragen zornige, gewalttätige, zerstörerische,

ja sogar sexuelle Phantasien in sich,
die weit von Unschuld entfernt sind», und:
«Viele Kinder geniessen aggressive Phantasien

nicht nur, sie brauchen sie auch». Deshalb

sei das Fernsehen ein «wirklich ideales
Medium, da es dem Kind gestattet,
unverzüglich aus der Phantasiewelt ins wirkliche
Leben zurückzukehren. Und umgekehrt.»
Von Loriot stammt die Empfehlung, man
solle schon dem Säugling einen Fernseher
geben, weil er später schliesslich auch nichts
anderes hätte. Hinter dem Bonmot steckt
eine tiefe Wahrheit: Die Bedürfnisse werden
sich ändern: statt das Medium Fernsehen
mit dem Vokabular und den Denkgewohnheiten

der Altvorderen zu verteufeln, wäre es
doch mal die Überlegung wert, warum die
Jugend die bürgerliche Repräsentationskultur

alleine für ein kreatives und innovatives
(kulturelles) Leben nicht mehr ausreichend
hält.
Comics, Video, Pop- und Computer-Kultur
sind keine Verarmung, sondern eine
Bereicherung - und ohne Fernsehen nicht denkbar.

Mag über die Mattscheibe viel Mist
flimmern, aber nur wer viel fernsieht - gerade
den Quatsch -, kommt bald zur befreienden
und gelassenen Erkenntnis von Hans
Magnus Enzensberger, der mit Recht vom
Fernsehen als von einem «Nullmedium»
spricht.
Denn in der Tat: Fernsehen ist weder gut
noch schlecht, weil schliesslich alle Medien
einen Haufen Blech produzieren, m

24


	Wider das Zetermordio

