
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 92 (1983)

Heft: 6

Artikel: Biotechnik und Menschenwürde : ethische Probleme im
Zusammenhang mit Gentechnik, Versuchen am Menschen,
"Retortenbabies" usw.

Autor: Böckle, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-548364

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-548364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Biotechnik und Menschenwürde

Ethische Probleme im Zusammenhang mit Gentechnik,
Versuchen am Menschen, «Retortenbabies» usw.

Franz Böckle

Die Biomedizin ist ein Gebiet, das in
sehr rascher Entwicklung begriffen ist,
und die Biotechnik hat in den letzten
etwa zwanzig Jahren grossartige
Fortschritte gemacht. Sie hat Leistungen
aufzuweisen, die vorher unmöglich
schienen und die oft Schlagzeilen
machten. Aber ob sich der
Durchschnittsbürger der grundsätzlichen
Bedeutung der erstaunlichen Erfolge be-

wusst ist? Sie sind solcherart, zum
Beispiel die künstliche Befruchtung,
dass an Grundfesten der bisherigen
Ordnung gerüttelt wird. Dies wird
noch deutlicher bei der weiteren
Möglichkeit-die zwar noch nicht Wirklichkeit

ist, aber werden könnte -, Erbfaktoren

zu verändern, wie das bei Tieren
schon gelungen ist. Unser Jahrhundert
hat uns aber doch wohl deutlich
gemacht, dass jeder Fortschritt, jede
«Lösung» eines Problems neue Probleme
bringt. Es kommen also bestimmt eine
Menge schwerwiegender Fragen auf
uns zu, die im Lichte übergeordneter
Erwägungen entschieden werden sollten.

Was ist der Mensch, was ist seine

Bestimmung, was bedeuten Geburt
und Tod, was ist Fortschritt?

Die nebenstehende Illustration aus der
«Kupferbibel» des J. J. Scheuchzer
(gedruckt 1731-1735) zeigt die
zwiespältige Haltung und Stellung des
Menschen. In wissenschaftlicher Manier
wird das Herz als Organ beschrieben
(seine Funktionsweise wird im Vordergrund

sogar anhand eines Pumpenmodells

erklärt), doch wird gleichzeitig
auf die Bibel Bezug genommen:
einmal mit dem Hinweis, dass Gott unseren

Leib erschaffen hat, zum andern
mit der Aufforderung an seine Kinder,
ihm ihr «Herz» zu schenken, das
heisst, Sinnen und Trachten auf ihn zu
richten, was auf ein Verhalten nach den
biblischen Moralgrundsätzen hinausläuft.

Ob gläubig oder nicht, ist dem
Menschen jedenfalls ein Gewissen
gegeben, das ihm die Verantwortung für
sein Tun und Lassen bewusst macht.

Es ist unmöglich, in einem Artikel oder
auch in einer Artikelreihe die vielfältigen

ethischen Probleme der biomedi-
zinschen Forschung darzulegen.
Zahlreiche Gelehrte haben schon darüber
geschrieben, aber das sind oft für
Wissenschafter bestimmte Abhandlungen.
Wir glauben jedoch, dass sich
möglichst viele Zeitgenossen damit
auseinandersetzen sollten und möchten
wenigstens einen kleinen Einblick geben.
Wir haben dafür ein Referat von

Professor Dr. Franz Böckle gewählt, das

an einem Seminar für Wissenschaftsund

Medizinjournalisten im Februar
1980 gehalten wurde. (Die Praxis hat
seither bereits wieder einige Schritte
vorwärts getan.) Der Autor ist Glar-
ner, seit vielen Jahren in Bonn ansässig,

Direktor des Moraltheologischen
Seminars der Universität Bonn.
Im Aschluss an diesen Artikel wird im
nächsten Heft ein «Ausblick» aus der
Sicht eines Juristen folgen und ein
Gespräch, das die Redaktorin mit einer
Hebamme bezüglich «Retortenbabies»
führte. Wir hoffen, auch einen Beitrag
veröffentlichen zu können, der die
Grenzen der Gentechnik beim
Menschen abstecken wird.

Der Mensch kann mehr, als er darf.
Dies gilt nicht zuletzt für den Bereich
der medizinischen Forschung. Zwar
setzt bereits das Recht bestimmte
notwendige Grenzen; doch der mit dem
Recht verbundene Zwangscharaktcr
legt dem Recht selbst Beschränkungen

auf. Man kann jemanden nur für
einen gesetzlich festgelegten Tatbestand

zur Rechenschaft ziehen. Der
einzelne muss vorher wissen können,
was man von ihm fordert. Und genau
dies ist beim ständigen schnellen
Fortschritt diagnostischer wie therapeutischer

Möglichkeiten schwierig. Es ist
allenfalls möglich zu sagen, was rechtlich

sicher nicht geht. Eine genauere
Festlegung des im konkreten Fall
geforderten Handelns ist dagegen kaum

möglich. Das Recht hat notwendig
fragmentarischen Charakter.
Pflicht und Verantwortung für den
Mitmenschen gehen jedoch weiter als

gesetzliche Vorschriften. Die Ethik als

Pflichtenlehre (Deontologie) müht
sich um diesen zwischenmenschlichen
Bereich. Durch Sachverhalts- und
Sinnforschung versucht sie, die
Einsicht in die unserem Handeln vorgegebene

Güterwelt zu wecken und die
unverzichtbaren Werthaltungen zu
vertiefen. Sie schafft so die Voraussetzung

für die zu jeder konkreten
Entscheidung notwendige Güterabwägung.

Die Frage der Verantwortungsethik
nach dem sittlich richtigen Handeln

ist letztlich immer eine Frage
nach der in einer bestimmten Konstellation

richtigen Abwägung der
konkurrierenden Güter und Werte.
Methodisch müssen solche Entscheidungen

an typischen Modellen diskutiert
und in der Diskussion auch intersubjektiv

legitimiert werden.
Derweise sachbezogene und in
gesellschaftlicher Kommunikation der
Bewährung ausgesetzte Modelle des
Verhaltens haben auch für die Weiterbildung

des Rechts eine nicht unbedeutende

Funktion. Man denke etwa an
die Diskussion über die Erlaubtheit
von Transplantationen und die dafür
notwendige Einigung über die Kriterien

des Gehirntodes oder die
Voraussetzungen für eine Verfügung über
Organe Verstorbener. Ähnliches gilt
für die Verantwortung beim
naturwissenschaftlichen Experiment. Wer den
Fortschritt bejaht, muss Neuland
betreten. Schritte ins Neue, ins
Unbekannte bergen unter Umständen
erhebliche Gefahren in sich. Die medizinische

Forschung steht heute in vielen
Situationen vor diesem Problem. Sie
sieht sich vor die Alternative gestellt:
soll man auf Fortschritt verzichten und
damit eventuell kranken Menschen
entscheidende Hilfe vorenthalten,
oder soll man in der Hoffnung auf
entscheidende therapeutische Fort-

14



schritte den Mut zum Experiment
haben7 Diese Problematik betrifft in der
klinischen Medizin sowohl diagnostische

wie therapeutische Massnahmen
und in der theoretischen Medizin
Experimente der Grundlagenforschung

Prinzipielle ethische Überlegungen
zum biomedizinischen Experiment
Eine naturwissenschaftlich orientierte
Medizin kann auf das Experiment
nicht verzichten Die imponierenden
Fortschritte der modernen Medizin
sind ohne die entsprechende Entwicklung

der Naturwissenschaft nicht
denkbar Die methodische Grundlage
des naturwissenschaftlichen
Fortschritts aber ist das Experiment

Solange der Mensch fur sein
Experimentieren nur leblose oder pflanzliche
Stoffe gebraucht, ergibt sich vom
«Material» her kein sittliches
Problem Das gleiche muss gesagt werden
vom Umgang mit Mikroorganismen
Diese Aussage, dass vom Material als

solchem her gegen ein Experimentieren
mit solchen Stoffen keine

grundsätzlichen Bedenken bestehen,
schliesst keineswegs die Forderung
nach verantwortlichem Umgang mit
dem Material aus Im Gegenteil, mögliche

Gefahren müssen frühzeitig
einkalkuliert werden. So sollte die
entsprechende Forschung der Mikrobiologie

an noch überschaubaren Objekten

Erfahrungen sammeln und mogli-

Eine der prachtigen Tafeln aus
J J Scheuchzers «Kupferbibel», einer
kleineren deutschen Ausgabeseinei
«Physica Sacra», 1731-1735 in
Augsburg herausgegeben

che Gefahren erkennen Dabei ware
zu beachten, dass jedes Experiment
auf die ihm eigenen möglichen
Auswirkungen bedacht werden muss.
Experimente mit der leisesten Vermutung

einer Gefahr sollten in Quarantäne

durchgeführt werden Fur Genma-
nipulationszwecke gebrauchte
Mikroorganismen sind so zu züchten,
dass «Ausreisser» in «freier Wild-
bahn» nicht uberleben können
Auch das Tierexperiment ist als solches
grundsatzlich ethisch unbedenklich
Das Tier ist nicht Zweck an sich, es
hat keinen personalen Wert und steht
darum als Mittel zum Zweck im Dienste

des Menschen Dieser bei der
Tierhaltung allgemein anerkannte
Grundsatz gibt freilich keinen Frei-
pass fur den Umgang mit Tieren Das
Tier ist ja auch keine blosse Ware
Gerade der naturwissenschaftlich
gebildete Experimentator weiss, dass er
es beim Tier mit einem differenzierten
Sinnenwesen zu tun hat Er hat dies
sowohl bei der Wahl der Tierart fur
ein bestimmtes Experiment wie auch
bei der Durchfuhrung (Verhütung
jeder vermeidbaren Qual) zu
berücksichtigen und stets den Grundsatz der
Verhältnismässigkeit von Mittel und
Zweck zu beachten
Eine völlig neue Dimension eröffnet
sich aber in dem Augenblick, in dem
der Mensch in eine Versuchsreihe
einbezogen wird Nun tritt dem Untersu-
chungsleiter in dem «Objekt», an dem
er mit naturwissenschaftlich begründeter

Methode arbeitet, ein mit-
menschhches Subjekt gegenüber, eine
Person, die niemals bloss als Mittel
zum Zweck betrachtet und genutzt
werden darf Dies ist wiederum im
Grundsatz selbstverständlich und
entsprechend allgemein anerkannt Die
Anwendung jedoch ist nicht frei von
Gefahren und Problemen (Als
Grenzfall sei jetzt schon hingewiesen
auf eine m der Retorte befruchtete
menschliche Eizelle Es ist fur den
Forscher verlockend zu wissen, unter

15



Erklärung einiger Begriffe
welchen Bedingungen die Zellteilung
im Fruhstadium vor der Einnistung
beeinflusst werden kann. Wir kommen

im dritten Teil unserer Überlegungen

bewertend auf diese Frage
zurück.)
Wo der Mensch als Objekt der
Naturwissenschaften erscheint, ist eine
eindimensionale Sicht gewissenhaft zu
vermeiden. In diesem Zusammenhang
wurde der Begriff der Anthropotech-
nik geprägt. Darunter ist eine besondere

Weise im Umgang «mit den Le-
bensvorgangen und der lebendigen
Substanz des Menschen» zu verstehen.

Der naturwissenschaftlich gebildete

Forscher bemuht sich dabei, aus
der Fülle des Wirklichen das streng
Identifizierbare herauszuheben. Er
vollzieht einen notwendigen Prozess
der Isolierung, und nur aufgrund
solcher Isolierungen ist überhaupt eine
moderne Medizin, die die Krankheit
vom Kranken theoretisch isoliert und
gezielt behandelt, möglich geworden.
Das Identifizierbare ist aber für die
Naturwissenschaft auch zugleich das
Kalkulierbare. Damit können immer
mehr zukunftige Tatsachen vorausgesetzt

und planmässig herbeigeführt
werden. Der technischen Lenkung
und Umgestaltung eröffnen sich damit
nie geahnte Möglichkeiten, aber auch
Gefahren. Die Notwendigkeit vielfaltiger

und konsequent durchgehaltener
Isolierungen ist ein unaufgebbares
Prinzip. Das Prinzip schliesst aber die
Gefahr einer Verfehlung der
Wirklichkeit ein. «Abstrahieren und Isolieren

heisst Ausblenden. Ausblenden
aber ist nur um Haaresbreite von der
Verblendung getrennt. Die Wirklichkeit

lasst sich nicht wirklich in isolierte
Stücke zerlegen. Sie ist ein Geflecht
von vielfältigen und nicht wirklich
voneinander losbaren Bezügen. Das
moderne, isolierende und in isolierten
Modellen konstruierende Bewusstsein
steht immer m Gefahr, das zu übersehen

und die notwendige Ausblendung
zur Verblendung werden zu lassen»

(D. von Oppen).
Hier liegt der Kern des ethischen
Problems, der mit der Anthropotech-
nik im weiten Sinn des Wortes verbunden

ist. Die manipulative Technik
muss sich nicht nur über sich selbst
und ihre Konsequenzen Rechenschaft
geben, sie muss sich auch fragen, ob
sie völlig frei ihrem immanenten Zug
folgen dürfe. Gerade weil der
wissenschaftliche Fortschritt einer radikalen
16

Bioethik: Teil der Ethik, die sich mit
sittlichen Forderungen, insbesondere
in bezug auf Fortpflanzung, Tod,
gentechnische Eingriffe, befasst
Cloning: siehe Klon.
DNA (englische Schreibweise) oder
DNS, Abkürzung fur Desoxyribonukleinsäure:

In allen Lebewesen in den
Zellen vorhandene organische Verbindung,

die den genetischen Code
enthalt. Die DNA ist ein Riesenmolekul in
Form eines Fadens, der aus zwei sich

spirahg umwindenden Nukleotidketten
besteht (Doppelhehx). Durchmesser
des Fadens' 0,000002 mm. Auf diesem
Faden sind eine Unzahl von vier
unterschiedlichen Nukleotiden in beliebiger
Reihenfolge aneinandergereiht; die
Reihenfolge bestimmt die genetische
Information. Alle Zellen eines
Organismus enthalten die gesamte Genin-
formation, doch wird immer nur ein
Teil davon aktiviert und fuhrt zur
Ausbildung verschiedener Zelltypen
Embryotransfer: Einpflanzung der
künstlich befruchteten Eizelle in die
Gebarmutterschleimhaut. Man spricht
von Embryo, weil die Eizelle bis nach
der 2. oder 3 Zellteilung in der Nährlösung

(im Reagenzglas) belassen wird,
um festzustellen ob sie sich normal
entwickelt
Gen: Erbfaktor, Einheit der genetischen

Funktion.
Genetischer Code: In der DNA als

chemische Strukturen verschlüsselt
vorhandene Erbinformation
Genetische Information: Die Gesamtheit

der Bauplane fur alle Moleküle,
die in einer Zelle aufgebaut werden
können.
Gentechnik (Genchirurgie): Eingriffe
in die Erbanlage eines Oiganismus.

Versachlichung des Gegenstandes zu
verdanken ist, erhebt sich die Frage,
in welchem Masse diese Versachlichung

möglich und richtig ist, so dass

darüber das eigentliche Ziel, die

Besserung der «conditio humana» im
umfassenden Sinn nicht verlorengeht. So

birgt die fur das Experiment am
Menschen erforderliche Reduktion des

Gegenstandes auf bestimmte Daten
die grosse Gefahr in sich, über dieser
methodisch bedingten Einschränkung
(eindimensionale Schau) den letzten
Zweck des Experimentes aus dem Auge

zu verlieren und «Wissen» und

Gentherapie: Behebung eines genetischen

Defektes durch Eingriff in das

genetische Material (Austausch,
Zerstören, Einbringen von Genen)
Insemination: Künstliche Befruchtung
(nicht im Reagenzglas) mit dem Samen
des Ehemannes oder eines fremden
Spenders.
In-vitro-Befruchtung: im Reagenzglas
(popular: «in der Retorte»), das heisst

im Laboratonum ausserhalb des
Mutterleibes (extracorporal) vorgenommene

Befruchtung einer Eizelle.
Keimbahn: Fortpflanzungshme von der
befruchteten Eizelle bis zu den Keimzellen

des neuen Lebewesens. (Genetische

Veränderungen werden vererbt,
im Gegensatz zu solchen in Korperzellen,

die auf das betreffende Individuum
beschrankt bleiben.)
Kerntransfer: Übertragung eines
Zellkerns in eine Fremdzelle.
Klon: Gesamtheit der geklonten
Organismen (Mutter- und Tochtergeneration).

Klonen, klonieren: Herstellung mehrerer

identischer Individuen durch
Austausch des Genmaterials einer befruchteten

Eizelle gegen den Zellkern einer
Korperzelle der gleichen Art.
Miet-Mutter (Gebai-, Leih-Mutter):
Frau, die (in der Regel gegen Entgelt)
ein ihr künstlich eingepflanztes fremdes
befruchtetes Ei austragt.
Nidation: Einnistung (natürlich oder
künstlich) einer befruchteten Eizelle in
die Gebarmutterschleimhaut.
«Retortenbaby»: Populärer Ausdruck
fur ein Kind, das sich aus einer im
Reagenzglas befruchteten und künstlich

eingepflanzten Eizelle entwickelte.
«Retortenzeugung»: künstliche
Befruchtung ausserhalb des Mutterleibes.

«Herrschaft» nicht um des konkreten
Menschen, sondern um ihrer selbst
willen anzustreben und auszuüben.
(Man wird sich fragen müssen, ob
unter dieser Voraussetzung der Versuch

einer asexuellen Vermehrung
beim Menschen überhaupt einen Sinn
haben konnte.)

Soziale Pflicht für das Experiment
Ganz allgemein lasst sich sagen: Die
Berechtigung des Experiments ergibt
sich aus seiner Bedeutung fur den
Menschen als eine sich in der Begeg-



An der Weltausstellung in Montreal wurde dieses begehbare Modell eines
menschlichen Zellprototyps in einmillionenfacher Vergrösserung gezeigt. Die
Kugel hat einen Durchmesser von 14 m. Ein Tonband erläuterte den Aufbau und
die Funktionen der verschiedenen massstabgetreu nachgebildeten
Zellbestandteile, die synchron dazu aufleuchteten.

nung mit dem Mitmenschen verwirklichende

Person. Mit dieser Formulierung

des Kriteriums wird ein Doppeltes

ausgesagt:
- Die Berechtigung von Experimenten

am Menschen ergibt sich allein
aus der Sorge um das Wohl eben
dieses Menschen.

- Dieser Mensch darf aber nicht
individualistisch verstanden werden, als
ob der Einbezug eines Menschen in
ein Experiment seine Berechtigung
nur gerade aus dem diesem Individuum

erwachsenden Vorteil herleite.

Person sagt eben mehr als indivi-
duierter Selbstand. Person ist ein
sozialer Begriff und wird wesentlich
durch seine Relation mitdefiniert.
Selbstand und Relation schliessen
sich nicht aus, sondern bedingen
sich gegenseitig zum Wesen der
Person. Damit soll die berechtigte
Sorge um den Schutz der leiblichen
und sittlichen Integrität des
Individuums in nichts gemindert werden.
Aber gerade dieser Schutz bedarf in
sittlicher Hinsicht einer genauen
Differenzierung. Was es zu sichern
gilt, ist die Selbstverantwortung mit
der freien Entscheidung des
Individuums.

Die Bereitschaft zum Experiment darf
nicht durch Täuschung erschlichen
und schon gar nicht durch direkten
oder indirekten Druck erreicht werden.

Wo die freie Zustimmung
eingeschränkt oder übermässig beeinflussbar

ist (Debile, Kinder, Gefangene),
ist darum höchste Vorsicht geboten, ja
möglicherweise überhaupt ein Experiment

ausgeschlossen. Anderseits um-
schliesst aber dieses Recht auf eigene,
freie Entscheidung nicht ohne weiteres

die sittliche Freiheit, sich dem

Experiment zu entziehen. Als Glieder
einer Solidargemeinschaft haben wir
nicht nur das Recht auf Gesundheitsvorsorge

und gegebenenfalls eine
entsprechende Pflege, sondern auch die
soziale Pflicht, uns nach Kräften an
der Weiterentwicklung therapeutischer

Möglichkeiten zu beteiligen. Es

scheint mir ein dringendes Gebot der
Stunde, statt sich einseitig gegen
Manipulation im klinischen Betrieb zu
wehren, sich der sozialen Pflicht auch
in diesem Bereich bewusst zu werden
und durch Interesse und Selbstbeteiligung

jeder «manipulativen» (das
heisst freiheitsverfremdenden)
Beeinflussung den Wind aus den Segeln zu
nehmen.

Retortenzeugung nicht grundsätzlich
unsittlich
Die Meldung über eine gelungene
Verschmelzung zweier elterlicher
Keimzellen ausserhalb des Mutterleibs

und die erfolgreiche Verpflanzung

der befruchteten Eizelle in die
mütterliche Gebärmutter hat erwar-
tungsgemäss zu einer lebhaften
Diskussion über die sittliche Bewertung
eines solchen Unterfangens geführt.
Nun, in genügendem Abstand von der
spektakulären Nachricht über die
Geburt des ersten «Retortenbabys»
Louise Brown kann man die recht
unterschiedlichen Stellungnahmen
überblicken und den Versuch einer
differenzierten Wertung wagen.
Bedenkenlos zugestimmt hat dem
Experiment eigentlich niemand. Alle
bekanntgewordenen Äusserungen weisen

auf die Ambivalenz des technischen

Fortschritts hin. Einhellig wird
betont, die mit dem gelungenen Versuch

eröffneten Perspektiven würden
erneut deutlich machen, dass der
Mensch mehr könne, als er dürfe.
Jedesmal, wenn der Mensch einen
neuen Schritt tue zur Beherrschung
der äusseren Natur durch die Kunst
der Organisation und der Technik,
müsste er eigentlich vorher zwei
Schritte der ethischen Vertiefung nach
innen getan haben. In der Beurteilung
der Befruchtung ausserhalb des
Mutterleibs selbst gehen die Ansichten
jedoch auseinander; sie reichen von
der absoluten Verurteilung bis zur
bedingten Bejahung.
Es lassen sich drei Grundpositionen
unterscheiden:
Die erste Position, hauptsächlich
vertreten von der lehramtlichen Doktrin
der katholischen Kirche, lehnt jede
Befruchtung ausserhalb des Mutterleibs

als absolut widersittlich ab. Dies
besagt, dass es keinen noch so wichtigen

Grund geben könne, der je eine
solche Befruchtung rechtfertigen würde.

Ein in sich sittenwidriges Tun wird
durch keinen noch so guten Zweck
geheiligt. Der primäre Grund einer
solchen bedingungslosen Verurteilung
jeder (Er-)Zeugung ausserhalb des
Mutterleibs liegt weder in den
experimentellen Voraussetzungen noch in
der latenten Möglichkeit zum
Missbrauch dieser Technik. All diesen
zusätzlichen und wichtigen Überlegungen

voraus ergibt sich nach dieser
Position die absolute Sittenwidrigkeit
bereits aus dem blossen Tatbestand,

17



Welche Weisheit haben wir
ausser der Menschlichkeit?

J. J. Rousseau

dass der Mensch in den Gesamtzusammenhang

menschlicher Zeugung
eingreift und technisch trennt, was die
Naturordnung innerlich verbindet.
Gattenliebe und die Ermöglichung
einer Zeugung gehören nach kirchlicher
Auffassung unlösbar zusammen. Der
Geschlechtsakt hat seinen tiefsten und
letzten Sinn gerade aus der inneren
Verknüpfung dieser beiden Sinngehalte.

Unschwer lässt sich darin das

Kernargument erkennen, mit dem
bereits jede Art der Befruchtungsverhinderung

(Antikonzeption), aber auch
die künstliche Befruchtungsförderung
durch künstliche Befruchtung und
entsprechend noch strenger jede
Befruchtung ausserhalb des Mutterleibs
verboten wird.
Seit der breiten innerkirchlichen
Debatte um den Entscheid Papst Pauls
VI. zur Frage erlaubter und unerlaubter

Methoden der Konzeptionsregelung

(Enzyklika «Humanae vitae»)
wissen wir auch, wie umstritten gerade
dieses Argument ist. Es ist hier nicht
der Ort, diese Debatte zu wiederholen.

Es muss aber doch festgestellt
werden, dass es nie gelungen ist, diese
Sinnverbindung von Liebe und
Fruchtbarkeit als für jeden menschlichen

Vollzug vorgegeben zu erweisen.
Überdies miisste im voraus geklärt
sein, wieweit menschlich verantwortliches

Handeln an eine vorgegebene
«Natur» gebunden bleibe und wie diese

«Natur» verbindlich festzustellen
sei. Man legt zwar heute wieder mehr
Gewicht auf den Zusammenhang von
Natur und Praxis. Der Mensch ist von
Natur aus auf das Überschreiten der
Natur angelegt. Menschliche
Handlungen sind kein blosses Naturgeschehen.

Damit erhebt sich berechtigterweise

die Frage, wie das
naturüberschreitende Handeln zu bestimmen
sei. Ist die Natur nur Ausgangspunkt
oder gewinnt sie auch Einfluss auf das
Handeln selbst? Durch eine
rücksichtslos progressive Herrschaft über
die Natur scheint die Natur selbst

18

durch den Menschen gefährdet. Es ist
wohl notwendig, die Natur im Handeln

als Mass des Handelns erinnernd
zu bewahren. Daraus ergeben sich
aber keine absoluten Tabus; auch
nicht für den Bereich des Sexualethik.
Man weist oft darauf hin, durch eine

Rückbindung des Sexualaktes an
seinen natürlichen Verlauf würden alle
manipulativen Eingriffe, das heisst

Eingriffe ohne genügendes Wissen
und Einverständnis des Betroffenen,
an der Wurzel ausgeschaltet. Das ist
wohl richtig, und hierin liegt mit ein
Grund, weshalb viele Bischöfe gerade
im Hinblick auf Länder der Dritten
Welt die päpstliche Entscheidung in
«Humanae vitae» begrüsst haben.
Aber die Verhütung von Missbrauch
ist für sich noch kein Grund gegen
einen sinnvollen Gebrauch. So
tendiert die neuere Entwicklung in der
katholischen Moraltheologie immer
mehr dahin, einen Eingriff in die Natur,

das heisst in unserem Fall eine
Trennung von Liebesakt und Befruchtung,

nicht einfach als für jeden Fall
verwerflich hinzustellen, sondern solche

Eingriffe nach Massgabe der in
Frage stehenden Güter zu beurteilen.
Dies gilt für die antikonzeptionellen
oder sterilisierenden Eingriffe genauso

wie für eine künstliche Befruchtung
oder eine Befruchtung ausserhalb des

Mutterleibs. Wo Ehegatten wegen
einer anders nicht überwindbaren Sterilität

nur auf solchen Wegen ein eigenes

Kind ermöglicht werden kann,
vermag ich darum im blossen Eingriff
in die natürliche Einheit des
Geschlechtsaktes nichts Widersittliches
zu sehen.
Die zweite Position verurteilt nicht
jede Befruchtung ausserhalb des
Mutterleibs als solche; sie erhebt aber
schwere Bedenken gegen die notwendigen

Voraussetzungen sowie die
unausweichlichen Begleitumstände. Den
in England und Australien gelungenen
Befruchtungen gingen viele
fehlgeschlagene Experimente voraus. Man

weiss zwar nicht genau, in welchem
Stadium sie jeweilen gescheitert sind.
Wahrscheinlich sind die Fehlschläge
vornehmlich bei der Wiedereinpflanzung

aufgetreten. Wenn aber das

menschliche Leben in seiner artspezifischen

Prägung bereits mit der
Verschmelzung der Keimzellen gegeben
ist, wurde dann nicht ein unerlaubtes
Spiel mit dem Leben getrieben? Wurde

hier nicht viele Male menschliches
Leben geopfert, um ein Kind zum
Leben zu bringen? Viele glauben, hier
stehe das Risiko des Experiments
nicht mehr in einem ethisch vertretbaren

Verhältnis zum Erfolg.
Dieses Argument muss ernst genommen

werden. Wo es um menschliches
Leben geht, darf nicht in jeder Weise
und nicht um jeden Preis experimentiert

werden. Bevor man aber in dem
konkreten Beispiel zu einem Urteil
kommt, wird man doch genauer
differenzieren müssen. Es ist bekannt, dass
auch bei einer natürlichen Zeugung
«zirka 70 Prozent aller befruchteten
Eier spontan abgehen» (Beller). Dies
ist besonders dann der Fall, wenn sich
die befruchtete Eizelle nicht richtig
entwickelt. Man kann natürlich nun
von einer Befruchtung ausserhalb des

Mutterleibs nicht mehr erwarten als

von einer, die sich im Eileiter
vollzieht. Ein gewisses Prinzip der
Verschwendung gehört offenbar
natürlicherweise zur Zeugung neuen
Lebens. Wenn dies sozusagen zur Natur
der Sache gehört, könnte man jedenfalls

nicht von freventlichem
Missbrauch des Lebens sprechen. Ohne
weiteres lässt sich nicht sagen, hier
habe man nach dem Grundsatz gehandelt:

«Der Zweck heiligt die Mittel».
Dies wäre nur der Fall, wenn man
absichtlich eine Reihe von befruchteten

Zellen hätte absterben lassen, um
in einem Fall helfen zu können. Dies
ist allerdings nicht ganz auszuschlies-

sen, und das führt denn auch zur
eigentlichen ethischen Problematik,
die durch die gelungenen Experimen-



te deutlich manifest geworden ist. Mit
ihr beschäftigt sich die dritte Gruppe.
Der dritten Position geht es vor allem
um die mit der Befruchtung in der
«Retorte» eröffneten Konsequenz.
Ausgangspunkt ist die Tatsache, dass

mit einer extrakorporalen Befruchtung

das beginnende menschliche
Leben manipulierbar wird. Sie stellt
menschliches Leben zu
Untersuchungszwecken bereit. Und es muss
verlockend sein zu wissen, unter
welchen Bedingungen die Zellteilung im
Stadium vor der Einnistung beein-
flusst und Fehlbildungen erzeugt werden

können. Offensichtlich ist man
schon bisher dieser Verlockung nicht
widerstanden. Und man hört, dass
auch in Deutschland Vorbereitungen
zu solchen Untersuchungen im Gange
seien. Dies erscheint um so leichter,
als der erneuerte § 218 StGB für
Schwangerschaftsabbruch das beginnende

Leben erst vierzehn Tage nach
der Empfängnis grundsätzlich unter
Rechtsschutz stellt. Dieser fehlende
Rechtsschutz könnte - wie Fritz
K. Beller zu Recht hervorhebt - zur
Meinung verleiten, in dieser Phase
seien Manipulation und sogar Tötung
erlaubt. Dem wird man aber vom
ethischen Standpunkt aus nicht
beipflichten können. Selbst wenn man
davon ausgeht, dass der Keim im
Frühstadium zwar artspezifisch, aber
noch nicht individualspezifisch festgelegt

ist (K. Hinrichsen), ist damit
nicht einfach der Manipulation Tür
und Tor geöffnet. Das menschliche
Leben ist kein beliebiger
Experimentiergegenstand. Es handelt sich ja
nicht um einen Sachwert. Hier stossen
wir darum an ethische Grenzen, die
nicht überschritten werden dürfen.
Damit stellt sich die Frage nach der
Kontrolle. Lässt sich Forschung
kontrollieren, und wer ist gegebenenfalls
dafür verantwortlich? Eine erste Hilfe
zur Klärung dieser schwierigen Frage
bietet möglicherweise die Unterscheidung

von Grundlagenforschung und

angewandter Forschung. Die Abgrenzung

ist allerdings nicht immer leicht.
Sehr allgemein lässt sich sagen, die
Grundlagenforschung möchte wissen,
wie die Dinge sind. Gewissermassen
«zweckfrei» fragt sie nach der Struktur
unbelebter wie belebter Materie.
Niemand wird solchem Suchen und Fragen

menschlichen Geistes Grenzen
setzen wollen. Im Blick auf das
menschliche Leben wäre etwa die
Untersuchung des Chromosomenmusters
zur Grundlagenforschung zu zählen.
Angewandte Forschung dagegen ist
ausgesprochen zweckgerichtet. Sie

verfolgt einen praktischen Zweck.
Nicht alle Zwecke erscheinen
gleichrangig. So stellt sich etwa bei begrenzten

Mitteln bereits die Frage der
Vorrangigkeit der Zwecke (z.B. bei der

Gesundheitsplanung). Im Blick auf
den Menschen selbst erhebt sich überdies

die Frage nach dem Sinn der
Zwecksetzung. Dient sie der Verbesserung

der «conditio humana»? Hätte
unter diesem Aspekt zum Beispiel der
Versuch einer asexuellen Vermehrung
beim Menschen («cloning»)
überhaupt einen Sinn? Über den blossen
Beweis der Machbarkeit hinaus lässt
sich hierin wohl kaum ein Sinn
entdecken. Doch wer will sich anschik-
ken, hier Kontrollen auszuüben und
Brutschränke abzustellen, wie dies in
Amerika geschehen ist? In unserer
freiheitlichen Rechtsordnung müsste
zunächst der Weg über eine
Selbstkontrolle der Forscher und ihrer
Standesorganisationen versucht werden.

19


	Biotechnik und Menschenwürde : ethische Probleme im Zusammenhang mit Gentechnik, Versuchen am Menschen, "Retortenbabies" usw.

