
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 88 (1979)

Heft: 8

Artikel: Kinder und Dichter

Autor: Stucki, Helene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-548728

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-548728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kinder undDichter
Helene Stucki

Unirdischer Glanz des Kindes

Sie stehen irgendwie in enger Beziehung
zueinander: Kinderreime, Ammenvers-
lein, Schlummerliedchen helfen der kleinen

Seele zum Erwachen, sie beglücken
das junge Gemüt, sie wecken Träume und
fuhren zurück ins Traumland. Der Dichter,

ergriffen vom Wunder des neuen
Lebens, sinnt ihm nach und gestaltet sein

Erlebnis zum Gedicht. Hören wir zuerst
die schonen Verse von Friedrich Hebbel:

Auf ein schlummerndes Kind

Wenn ich, o Kindlein, vor dir stehe,
Wenn ich im Traum dich lächeln sehe,
Wenn du erglühst so wunderbar,
Da ahne ich mit süssem Grauen:
Dürft ich in deine Traume schauen,
So war mir alles, alles klar!
Dir ist die Erde noch verschlossen,
Du hast noch keine Lust genossen,
Noch ist kein Glück, was du empfingst;
Wie könntest du so süss denn träumen,
Wenn du nicht noch in jenen Räumen,
Woher du kämest, dich ergingst?

Aus ahnlichem Empfinden heraus dichtet
Gustav Falke:

Meinem Kinde

Du schläfst, und sachte neig ich mich
Über dein Bettchen und segne dich.
Jeder behutsame Atemzug
Ist ein schweifender Himmelsflug,
Ist ein Suchen weit umher
Ob nicht doch ein Sternlein wär,
Wo aus eitel Glanz und Licht
Liebe sich ein Glückskraut bricht,
Das sie geflügelt hernieder tragt
Und dir aufs weisse Deckchen legt.

Wie eine vergnügliche Antwort auf eine
gewichtige Frage tönt es bei Hamerling:

Die Kindlein wissen's

Wie's aussieht im ewigen Freudenhain
im Himmel, dem hohen da oben,
das wissen die Kindlein, die kleinen
allein,
sie kommen ja grade von droben.
Doch sie können's nicht sagen,
unmündig und klein,

sie müssen's verschweigen indessen:
und wachsen heran sie und plaudern sie

fein,
dann haben sie's leider vergessen.

Auch an Carl Spitteier sei in diesem
Zusammenhang erinnert, er schreibt in
seinen frühesten Erlebnissen:
«Inwendig im Menschen gibt es etwas,
nenne man es Seele oder Ich oder wie man
will, meinetwegen X, das von den
Wandlungen des Leibes unabhängig ist, das sich
nicht um den Zustand des Gehirns und um
die Fassungskraft des Geistes kümmert, das

nicht wächst und sich entwickelt, weil es

von Anbeginn fertig da war, etwas, das
schon im Säugling wohnt und sich zeitlebens

gleich bleibt. Sogar sprechen kann das

X, ob auch nur leise. Es sagt, wenn ich
seinen fremdländischen Dialekt recht
verstehe: Wir kommen von weitem her.'»

Und als Gegensatz dazu und doch in inniger

Verbundenheit Jeremias Gotthelf in
«Annebabi Jowager»:

A

17



«Urne es Chingf» «Und weiss wer, was ein
Kind ist und was ein Kind birgt? Das Kind
ist ein Neujahrstag, und der Neiqahrstag
tragt ein ganzes Jahr in seinem Schosse, ein
Kind ist ein Ratsei, und in diesem Ratsei

hegt vielleicht der Stein der Weisen ums
Kind liegen noch keine Schranken, der

glücklichen Mutter ist der Traum erlaubt,
es werde das All umfassen, über alle Sterblichen

ragen, über die Endlichkeit hinaus in
den Himmel hinein »

Und endlich eine Bestätigung aus der
Gegenwart (Daniel Wirz)

Ein Kind
im Spiel—
Engel
im Erdgewand
andachtsoffen
himmelsverwandt—
ein Kind
im Spielein

Kind
Kinderlachen
Kinderweinen -
herzhaft
quellrein
giesst sich
Seele aus
Wo der Himmel
entschwindet—
erlischt
was uns auf Erden
halt
Anruf
allüberall-
lass zu
entblosse dich
eh es verhallt

Man denkt bei diesen lieblichen Beschworungen

dessen, was «zu allererst am
Anfang war» (Carl Spitteier), an die Ausfuhrungen

des Psychologen C G Jung «Zur
Psychologie des Kind-Archetypus» und an
die schone Arbeit von Karl Kerenyi «Das
göttliche Kind» in mythologischer und
psychologischer Beleuchtung (Pantheon

Akademische Verlagsanstalt Leipzig)
Nicht nur der Dichter, auch der
Wissenschafter spurt im Kindermotiv etwas, das

«von weit her kommt», ein Bote aus einer
andern Welt, aus der grossen Einheit von
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
Jung spricht von einem Symbol, das einen
gewissen «Erleuchtungscharakter» hat Er
weist nebenbei auch darauf hm, dass das

Kind, das uns im Traum erscheint, auf
eine erfreuliche Wandlung in der Persönlichkeit

deutet, auf ein neues Werden,
dass Kinder m Märchen und Mythen oft
Bringer des Heils, Boten aus einer bessern
Welt sind Wichtig scheint mir die
Feststellung des grossen Psychologen, dass
diese Kinderkrafte in unserer Welt von
übermächtigen Feinden bedroht sind, ja in
«Ausloschgefahr» schweben, dass sie
darum sorgsamer Pflege bedürfen

Es mag auffallen, dass der moderne Dichter

viel weniger Inspirationen vom Kmd
empfangt und zum Gedicht gestaltet als
der Lyriker früherer Zeiten So finden wir
zum Beispiel in dem von Professor Werner

Weber kürzlich herausgegebenen
Band «Belegte Gedichte aus der
deutschen Schweiz seit 1900» (Artemis Verlag
Zurich und München) von 406 Gedichten

- 112 Dichter sind berücksichtigt - nur
zwei in denen Kind und Kindheit erscheinen,

und in dem 1965 erschienenen Bandchen

«Lyrik unserer Jahrhundert-Mitte»
(Kosel-Verlag München), soviel ich sehe,

ein einziges
Wir verstehen, wenn die Dichter heute
kein Loblied auf unsere unheilvolle Welt
singen, wenn dei Anblick des
schlummernden Kmdes sie mit Bangigkeit vor
dessen Zukunft erfüllt, wenn sie das
Leben mit dem Auge des Skeptikers oder
des Rebellen betrachten Und doch ist es

zu beklagen, wenn die Quellkrafte, die

von dei Wiege des Kindes ausstrahlen,
völlig versiegen sollten wenn das, was
Jung den «Archetyp Kmd» nennt, das

Organ fur das Wunderbare, das Ewige.

von der Dichtung völlig missachtet wird
Wenn wir - im Jahr des Kindes - Weckrufe

in die Welt hinaussenden, endlich der
Kinderrechte zu gedenken, Kindernot zu
lindern, Kinderkrafte zu entwickeln, so
wollen wir auch der Glucksmoglichkeiten
gedenken, die das Kind mitbringt, der
hellenden Schatze, die es der kranken Erde

zu schenken bereit ist

Dichterstimmen zur bedrohten Kindheit
Diesem «dichterisch verklarten» Erwachen

zum Leben folgt eine Vertreibung
aus dem Paradies Wenig oder nichts von
den Kräften, die von der Wiege ausströmten,

ist zur Entfaltung gekommen Wie
waren sonst Klagen möglich, wie wir sie

im Jahr des Kmdes lesen
«Der Mensch hat seinen Fuss auf den
Mond gesetzt und nach Lebenszeichen auf
dem Mars gesucht Er hat nach der
Atomenergie gegriffen, die es ihm erlauben
wurde, den eigenen Planeten ein dutzendmal

zu zerstören Er baut sich Flugzeuge,
die den Atlantik in drei Stunden uberqueren

können Was der Mensch aber immer
noch nicht kann, ist fur seine eigenen Kinder

zu sorgen Trotz des wissenschaftlichen
und technischen Fortschritts der letzten
Dezennien ist es nicht gelungen, die uberwiegende

Mehrheit der Kinder dieser Welt

(80 %) dem Sumpf des Elends, der sie wie
eine Falle festhalt, zu entreissen Hunger,
Krankheiten, Unwissenheit und Verzweiflung

gehören zum Alltag der Mehrheit Der
Kampf ums Überleben ist oft vergeblich
Täglich erleiden 35 000 Kinder einen
vermeidbaren Tod »

Bedrohungen von allen Seiten erwarten
das Kind, wie es hineinwachst m die
kinder- und ewigkeitsfremde Welt Durch
Jahrhunderte hindurch war das Kind — wie
die Frau, wie der Sklave - ausgeschlossen
von allem, was das Leben lebenswert
macht Schwach, hilflos, unterdruckt, oft
unerwünscht, missbraucht, ausgebeutet,
totgeschwiegen, auch von den Dichtern
Es hat neulich ein gelehrter Redner am

18



Radio behauptet, erst Victor Hugo hätte
das Kind entdeckt. Mir scheint, es sei ein
anderer, der etwas früher auf die
ungeheure Kluft hingewiesen habe, auf den

Abgrund zwischen dem, was das Kind
seinem Wesen nach ist, und dem, was ein
gottloses Zeitalter ihm auferlegt hat:
«Und nachdem sie also fünf ganze Jahre
diese Seligkeit des sinnlichen Lebens genossen,

macht man auf einmal die ganze Natur
vor ihren Augen verschwinden, steckt den
reizvollen Gang ihrer Zwanglosigkeit und
ihrer Freiheit tyrannisch still, wirft sie, wie
Schafe, in eine stinkende Stube, kettet sie

Stunden, Tage, Wochen, Monate und Jahre
unerbittlich an das Anschauen elender,
reizloser und einförmiger Buchstaben und
an einen mit ihrem vorigen Zustand zum
Rasendwerden abstechenden Gang des

Lebens.»
Pestalozzi, obwohl nicht der Zunft der
Dichter angehörend, hat mit einer Bildkraft

ohnegleichen von der «Fabrik- und
Schuleinseitigkeit» gepredigt, von «künstlichen

Erstickungsmaschinen» der Kraft
und der Erfahrung. Er hat, wie unsere
zitierten Dichter, das wundervolle Erwachen

der Kinderseele geschaut und vom
Schwertschlag gesprochen, der des Kindes
Entwicklung jäh abschneidet. Von
Kindern und Dichtern zu reden, ohne der
überwältigenden Liebes- und Schöpferkraft

Pestalozzis zu gedenken, schiene mir
ein Unrecht. Ihn «jammerte die
Baumwolleinseitigkeit und Schuleinseitigkeit,
deren gedoppelte Engherzigkeit dem Volk
des Landes am Herzen nagte».
Manche Dichter haben in ihren Kindheits-
erinnerungen und Memoiren über die
Schuleinseitigkeit geklagt. Ich zitiere statt
vieler nur Rainer Maria Rilke:
«Da rinnt der Schule lange Angst und Zeit
mit Warten hin, mit lauter dumpfen Dingen,

o Einsamkeit, o schweres Zeitverbringen.»

Es ware eine schone und lohnende Arbeit,
all den Gefahren nachzugehen, die dem
Kinde von der Aussenwelt drohen, aber



auch denen, die aus seiner eigenen Seele
erwachsen. Ich muss mich mit wenigen
Hinweisen aus der Dichtung begnügen.
In einem Gedichtband «Deutsche Lyriker
vom 16. bis ins 20. Jahrhundert» (Orell
Fussli Verlag, Zurich 1930) finden wir unter

der Rubrik Volkslieder ein bemerkenswertes

Stuck, bemerkenswert semes
psychologischen Gehaltes wegen, dem es

wohl auch die Aufnahme in Thomas
Manns «Buddenbrooks»-Roman zu
verdanken hat. Es ist die Geschichte vom
«Bucklichten Mannlein». Ist es nicht
verlockend, die seltsame Gestalt, die dem
Kind uberall entgegentritt, im Gartlein, im
Stubchen, in der Küche, im Keller, im
Kämmerlein, die in zerstörerischer Weise
in seine Plane eingreift, mit dem zu
vergleichen, was die Jungsche Psychologie als

Schatten bezeichnet? Als dunklen Bruder,
eine archetypische Figur, eine Art Abspaltung

unseres Wesens, minderwertig, doch
unzertrennlich zu unserer Ganzheit
gehörend? Der kleine, krankhaft sensible
Hanno Buddenbrook rezitiert vor dem
Einschlafen: «Will ich in mein Gartlein

gehen, will mein Zwiebeln giessen» —

und er stellt die Frage an seine Betreuerin:
«Nicht wahr, es tut es nicht aus Schlechtigkeit

Es tut es aus Traurigkeit und ist
dann noch trauriger darüber.» Dass das
Volkslied mit den Worten schhesst:

Liebes Kmdlein, ach, ich hin,
Bel furs buckhcht Mannlein mil'

bedeutet tur Hanno einen Frost «Wenn
man betet, so braucht es das alles nicht
mehr zu tun.» Ist dieses Gedicht nicht ein
schöner Beweis fur die enge Beziehung
von Kind und Dichter? Der Dichter weiss

um die dunklen Machte in der Kindes-, in
der Menschenseele. Er weiss aber auch

um das Bedürfnis der Integration, sie müssen

angenommen, zur Ganzheit
eingeschlossen werden.
Nicht immer allerdings werden die Schatten,

die der Kmderseele drohen, auf diese
Weise ei hellt. Das Kind kann ihnen erliegen

wie in Goethes «Erlkönig»; seine
Phantasien können so übermächtig werden.

dass sein Leben bedroht ist wie diejenige

des Bubleins in der ergreifenden Ballade

von Annette Droste «Der Knabe im
Moor», der, das berührt sympathisch, vom
Schutzengel gerettet wird. Das
Schutzengelmotiv begegnet uns auch anderswo,
zum Beispiel in dem Hebel-Gedicht «Das
Kind am Brunnen». Dem unbehuteten
kleinen Mädchen, das mit seinem Spiegelbild

int Wasser spielt und in Gefahr ist,
dem lockenden Schatten zu folgen,

«. fallen che Blumen aus dei Hand
Und trüben den lockenden Schimmer'»

Vom Wesen der Kindeiangst ist in dei
psychologischen Literatur viel die Rede.
Sie hat auch in der Dichtung ergreifenden
Niederschlag gefunden Von vielen Zeu¬

gen sei nur auf Friedrich Hebbels Kind-
heitsennnerungen hingewiesen. Es ist
nicht so, wie heute von gewisser Seite
behauptet wird, dass die Phantasie die
Glucksbringenn im Kinderleben sei. Sie
kann auch furchtbare Belastung bedeuten.
Der Angsttraum, den uns der Dichter
erzahlt, leuchtet tief hinein nicht nur in das
Wesen der Angst, sondern in die gefahrliche

Zwischenlage, in der sich der Mensch
befindet. Hebbel berichtet:

«Bei Nacht gipfelte diese Tätigkeit meiner
garenden Phantasie in einem Traum, der so
ungeheuerlich war und einen solchen
Eindruck in mir zuruckliess, dass er siebenmal
hintereinander wiederkehrte.

Mir war, als hatte der liebe Gott, von dem
ich schon so manches gehört hatte,
zwischen Himmel und Erde ein Seil
ausgespannt, mich hineingesetzt und sich
danebengestellt, um mich zu schaukeln. Nun
flog ich denn ohne Rast und Aufenthalt m
schwindelerregender Eile hinauf und
hinunter; jetzt war ich hoch oben in den Wolken,

die Haare flatterten mit im Winde,
ich hielt mich krampfhaft fest und schloss
die Augen: jetzt war ich dem Boden wieder

so nahe, class ich den gelben Sand
sowie die kleinen weissen und roten Steinchen

deutlich erblicken, ja mit den

Fussspitzen erreichen konnte. Dann wollte ich
mich herauswerfen, aber das kostete doch
einen Entschluss, und bevor es mir gelang,
ging's wieder in die Höhe, und mir blieb
nichts übrig, als abermals ins Seil zu greifen,

um nur nicht zu stürzen und
zerschmettert zu werden. Die Woche, in welche

dieser Traum fallt, war vielleicht die
entsetzlichste meiner Kindheit, denn die
Erinnerung an ihn verliess mich den ganzen

Tag nicht, und da ich, sowie ich trotz
meines Straubens zu Bett gebracht wurde,
die Angst vor seiner Wiederkehr gleich
mit hinein, ja unmittelbar mit in den

Schlaf hinubernahm, so war es kein Wunder,

dass er sich immer wieder einstellte,
bis ersieh allmählich abschwächte.»

Wenn man in Kindheitserinnerungen von
Dichtern und Schriftstellern liest, wenn so
viele Bildungsromane die oft bis zur
Verzweiflung fuhrende Lebensangst junger
Menschen schildern, dann ist man
versucht, dem Verfasser eines Artikels zum
internationalen Jahr des Kindes recht zu

geben, der seine Arbeit betitelt: «Das
Unglück, ein Kind zu sein».

Kinder als Gabe Gottes
Es ware aber völlig verfehlt, wollte ich
meine Betrachtungen mit diesem Klageruf
beschhessen.
Kinder können ihr Dasein als Gluck
empfinden. können Glücksbringer sein Kinder

sind eine kostbare Gabe Gottes. (Man
ist zum Beispiel entsetzt, dieser Tage zu
lesen, man wolle eine Stadt ohne Kinder
bauen

Die Worte, mit denen Jesus die Kinder zu
sich ruft, mit denen er deren Verachter
und Qualer verdammt, sind so bekannt,
dass sie hier nicht wiederholt werden müssen.

Für viele Dichter bedeutet die Kindheit
die besonnte Vergangenheit, die goldene
Zeit, nicht nur Ziel ihrer rückwärts
gewendeten Sehnsucht — o wusst ich doch
den Weg zurück - o selig, o selig ein Kind
noch zu sein -, sondern Schatzhaus der
Erinnerung, Quellkraft ihres Werkes, weil
eben Dichter und Kind so fest zusammengehören,

weil die Kindheit ein ganzes
Menschenleben tragen, erhellen, befruchten

kann.
Zuerst eine die Kindheit gleichsam als
Lebenshilfe beschworende Stimme: «Aus
der Kindheit her» von Hermann Hesse:

Aus der Kindheit her
Weht ein Klang mir nach,
Der mir einst die Seligkeit versprach -
Ohne ihn war Leben viel zu schwer.
Tont sein Zauber nicht,
Steh ich ohne Licht,
Sehe Angst und Dunkel rings umher.
Aber immer wieder durch das Leid,
Das ich mir erwarb,
Klingt der süsse Ton voll Seligkeit,
Den kein Weh und keine Schuld
verdarb.
Liebe Stimme du,
Licht in meinem Haus,
Lösche niemals wieder aus,
Tu die blauen Augen niemals zu!
Sonst verliert die Welt
Allen holden Schein,
Stern um Sternlein fallt,
Und ich steh allein.

Sich versenkend in das Gluck der Kindheit
dichtet Hölderlin:

Da ich ein Knabe war,
Rettet ein Gott mich oft
Vom Geschrei und der Rute der
Menschen.
Da spielt ich sicher und gut
Mit den Blumen des Rains
Und die Luftchen des Himmels
Spielten mit mir.

Aus einer ganz andern seelischen Haltung
heraus, aus sprühender Zukunftsfreude,
fast wie ein Fremdkörper in seiner übrigen
Dichtung die Knabenwunsche von Rainer
Maria Rilke:

Ich mochte einer werden so wie die,
die durch die Nacht mit wilden Pferden
fahren,
mit Fackeln, die gleich aufgegangnen
Haaren
in ihres Jagens grossem Winde wehn.
Vorn mocht ich stehen wie in einem
Kahne,

gross und wie eine Fahne aufgerollt.

In selten guten Momenten der
Weltgeschichte wurde das Kind als kostbare

20



Gabe, als Vermächtnis, als Garant der
Zukunft verehrt, als ein Leben, das unter
allen Umständen gerettet werden musste.
Wie tönt es aus Felix Dahns Heldengedicht

«Gotentreue»: Das Heer ist geschlagen,

der König gefallen, die Überlebenden
tragen davon, was zu retten ist, den
zerbrochenen Speer, Stücke der zerschlagenen

Krone.
Der dritte barg in treuem Arm
Ein verhüllt Geheimnis im Mantel
warm;
Und habt ihr gerettet Speer und Krön,
Ich habe gerettet des Königs Sohn.

In schroffem Gegensatz zu dieser humanen

Tat eines Kriegsmannes steht die
entsetzliche Forderung des Landvogtes Gess-
ler in Schillers «Wilhelm Teil». Dass dieser

den Vater zwingt, das Leben seines
Kindes aufs Spiel zu setzen, erfüllt uns mit
Abscheu und rechtfertigt bis zu einem
gewissen Grade den Tyrannenmord.
Was ein Kind bedeuten kann, erlebt auch
der Rebell Prometheus in Spittelers
gewaltigem Epos «Prometheus der Dulder».
Nach langen Jahren des Leidens rettet er
das Gottesknäblein aus «der Gruftkapelle
Düsternis». Als einzigen Lohn für seine

Tat erbittet er sich vom Engel Gottes:
Nun wohl, so möge mir bewilligen dein

Mund,
Dass ich bei deinem heiligen Kind im
Tempelgrund,
Dem ich gewidmet meine Pflegermüh
und -sorgen,
Andacht verrichte still und traulich bis

zum Morgen.
Was Spitteier von seinem Gottesknäblein
sagt, es erfasst wohl das Tiefste, was wir
Menschen dem Kinde verdanken, was in
uns wachzuhalten wertvollste Gegenkraft
gegen Stumpfheit und Sinnlosigkeit des

Lebens bedeutet.
Wohl dir! das Kind ist seinem Heiland
sohnverwandt.
Durch seine Heilung hast du Teil an ihm
erworben.

Vergebens deine Stille, wenn dein Leib
gestorben:
Im Gottesknäblein bleibst du ewig
eingebunden,
In seinem Auge wird das deine
aufgefunden.

Viel einfacher, aber nicht weniger
überzeugend stellt Stefan George das Kind als

Sehnsuchtserfullung dar. In seinem «Seelied»

hält der Seemann auf der Düne
Wacht und wartet:

Mit gliedern blank, mit äugen klar
Kommt uns ein kind mit goldenem haar.
Es tanzt und singt aufseiner bahn
Und schwindet hintern grossen kahn.
Ich schau ihm vor, ich schau ihm nach.
Wenn es auch niemals mit mir sprach
Und ich ihm nie ein wort gewusst:
Sein kurzer anblick bringt mir lust.
Mein herd ist gut. mein dach ist dicht.
Doch eine freude wohnt dort nicht.
Die netze hab ich all geflickt
Und küch und kammer sind beschickt.
So sitz ich, wart ich auf dem strand
Die schläfe pocht in meiner hand:
Was hat mein ganzer tag gefrommt
Wenn heut das blonde kind nicht
kommt?

Das blonde Kind, ein Archetyp im Sinne

Jungs, ein Symbol der Lebenserfüllung.
Von Stefan George stammt auch das
faszinierende Gedicht «Das Lied». Der Dichter

spricht von einem Knecht, der hinauszog

in den Wunderwald, aber weder dort
noch bei seiner spätem Rückkehr in die
Heimat verstanden wird. Nur bei den
Kindern findet er Verständnis für das, was ihn
von den Alltagsmenschen trennt:

Nur kinder horchten seinem lied
und sassen oft zur seit.
Sie sangen's, als er lang schon tot
Bis in die spätste zeit.

Auch Gottfried Keller kennt diese
Kraftquelle, die aus der Verbundenheit mit
einem Kinde strömt:

Ob ich gen Himmel sah, ins blaue Meer,
Ob in dein Aug, es war das gleiche
Schauen:
Es leuchtete aus diesen Sternen her
Ursprünglich helles Licht von schönern
Auen.
Wie oft senkt ich den Blick, von Mühsal
schwer,
Ihn frischend, tief in dies verklärte
Blauen!
Wie war das Lachen deines Mundes fein!
Wie echt war unsre Freundschaft, still
und rein!

Zum Schluss seien die herrlichen Verse
erwähnt, die Werner Bergengruen für die
Beziehung zu seinem Kinde findet:

Zauberfäden, altverjährte,
glitzern zwischen dir und mir,
bunte Spässe, Spruch und Reim.
Manchmal lächelst du geheim,
so als hättst du urvertraut
mich samt allem Rätselhaften,
Gift und Heiltrank, Stern und Kraut,
alle Welteneigenschaften
längst und ohne Arg durchschaut.
Kommst du zu gescheiten Jahren,
bin ich längst davon gefahren.
Streift ein Flügelwind dich leis,
denk, ich sei's.

Möchte das Jahr des Kindes viel materielle

Kindernot lindern, verlassenen
Kindern die bergende Liebe schenken!
Möchte es aber auch in den Erwachsenen
neues Staunen wecken vor dem Wunder
Kind, neue Verantwortung für alles, was
das Kind zu seiner Entfaltung nötig hat!
Möchten wir wachsen und reifen an dem
Urvertrauen, das das Kind mit auf die
Welt bringt, das zu starken und zu pflegen
heute eine unsäglich schwere Aufgabe ist.
Doch es gilt der helfende Ausspruch eines
mir unbekannten Autors:

Das Wort des Dichters stützt die Welt.

Wir lauschen und wir sind gerettet.

21


	Kinder und Dichter

