
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 87 (1978)

Heft: 5

Artikel: Die Bedürfnisse des jüdischen Patienten in einem nichtjüdischen Spital
: 2. Teil

Autor: Silbiger, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-548269

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-548269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bedürfnisse des jüdischen Patienten
in einem nichtjüdischen Spital

Jakob Silbiger

2 Teil (1 Teil in Nr 4 vom 15 Mai 1978)

Spezielle Aspekte der Krankenpflege
Vorerst soll gesagt werden, dass die
Krankenpflege in nichtjudischen Spitalern in
physischer Hinsicht derjenigen in den

judischen weitgehend gleichen durfte Es
werden deshalb hier nur die Probleme
erörtert, die in der judischen Medizin von
der Anschauung her anders sind oder
anders gewichtet und ausgelegt werden

Krankenbesuch
Der Krankenbesuch gehört zu den
heiligen Pflichten und ist ein ausgesprochen
religiöser Akt Er ist einer der besten und
schönsten Wege, Gott nachzuwandeln
Pflichten des Besuchers sind

- im Krankenzimmer fur Sauberkeit zu

sorgen (im Spital fallt dies grösstenteils
weg),

- fur den Kranken zu beten und dabei
Gott um Erbarmen und um Genesung
zu bitten Wer dies unterlasst, erfüllt die
Pflicht des Besuchers nicht Es ist dies
nach judischer Ansicht der grosste
nichtmedizinische Dienst fur den Kranken,

- dem Kranken Gesellschaft zu leisten
Wenn jedoch der Besuch den Kranken
ermüdet oder in Verlegenheit bringt, so

ist der Besuch gebührend abzukürzen
oder ganz zu unterlassen Allenfalls
kann sich der Besucher beim diensttuenden

Pflegepersonal nach dem Befinden

des Patienten erkundigen Eine
eigentliche Begrenzung des Krankenbesuchs

gibt es jedoch im Judentum nicht,
auch der Grosse besucht den Kleinen,
wenn es notig ist «hundertmal an einem
Tag» Es versteht sich von selbst, dass

die Spitalbesuchszeiten einzuhalten
sind Der Jude lebt im Glauben, dass er
mit seinem Besuch den Kranken am
Leben erhalt, genauer gesagt, dass er
ihm damit einen Sechzigstel seiner
Krankheit abnimmt Ich erlebte selbst
bei einem Spitalbesuch, wie der judische

Patient vor Freude weinte, ob-
schon wir uns vorher gar nie gesehen

hatten Von der judischen Gemeindeschwester

liess ich mir ein Paket zeigen,
das sie von einem Patienten erhalten
hatte, nachdem sie ihn ein einziges Mal
ohne pflegensche oder andere Arbeit
besucht hatte
In jeder judischen Gemeinde bestehen
unter dem Namen «Bikur-Chohm»
Bruderschaften, sogenannte «Kranken-
pflegevereine», die ohne Entgelt fursor-
gensch tatig sind

Zustimmung zu Operationen
Nach dem judischen Gesetzbuch ist fur die
Vornahme von Operationen oder Therapien

die Zustimmung des Patienten nicht
notwendig Sogar am Sabbat und am Jörn

Kippur kann der Patient dazu gezwungen
werden, falls er sich dem Entscheid des

Arztes widersetzen sollte In der Praxis ist
die Angelegenheit allerdings komplexer
In Notfallen ist die Bestimmung ohnehin
klar alle Massnahmen, die in der Notfall-
Station am bewusstlosen oder im Bewusst-
sein getrübten Patienten vorgenommen
werden müssen, um ihn am Leben zu
erhalten, sind erlaubt Das gleiche gilt fur
Notfalloperationen Dem Wunsch des

Patienten, der den Tod einem Weiterleben
vorzieht, um sich dadurch qualvolles Leiden

zu ersparen, darf der Arzt keinesfalls
stattgeben Im Gegenteil, er ist dazu

verpflichtet, alles zu unternehmen, um ihn zu
retten und zu heilen, weil ja die Religion
jede Form von Selbstopferung oder
Selbstmord strikte ablehnt Bei Wahl-,
aber vor allem bei Radikaloperationen
wird das Recht des volljährigen und
zurechnungsfähigen Patienten, zu bestimmen,

was an seinem Korper gemacht werden

soll, berücksichtigt, trotz dem hala-
chaischen Grundsatz, wonach der Korper
nicht des Menschen, sondern Gottes

Eigentum ist Der Arzt unternimmt in
diesem Falle nur das, was der Patient bewilligt

hat
Die einzigen Operationen oder sonstigen
Eingriffe, die im Judentum immer auf

grossen Widerstand stiessen und Anlass zu
scharfen Auseinandersetzungen boten,
sind Autopsien, plastische Operationen
mit aus Leichen gewonnenen Transplantaten

und künstliche Befruchtung mit Spen-
derspermien

Pflege von Frauen
Einer der geltenden wesentlichen Grundsatze

der medizinischen Ethik ist die
Einschränkung der Pflege von Frauen durch
Manner Fur die Geburtshilfe werden
sozusagen uberall Frauen eingesetzt Die
Einstellung der Juden ist jedoch im
allgemeinen auch hier sehr liberal Im Talmud
ist kein Gesetz zu finden, das die Pflege
von Frauen durch Manner oder umgekehrt

einschrankt Im Volk herrschte aber
die Gewohnheit, gewisse Untersuchungen,
wie zum Beispiel Hymen-, Sterihtats- und
Periodenuntersuchungen (vor allem bei
Taubstummen, Geisteskranken und Debilen),

normalerweise nicht von einem
Mann ausfuhren zu lassen Auch der Beruf

der Hebamme wurde sozusagen
ausschliesslich von Frauen ausgeübt Heute
durften diese Meinungen auch nicht mehr
vorherrschen, so dass die Arzte und die
Pfleger in unseren Spitalern ihre judischen
Patientinnen ohne Bedenken untersuchen
und pflegen dürfen Zur Überwindung des
Schamgefühls, das ja menschlich und nicht
rehgionsbedingt ist, helfen nur
Einfühlungsvermögen, Rucksichtsnahme und
Vertrauen

Pflege des sterbenden Patienten
Die Pflege des Sterbenden basiert auf
folgenden jüdisch-religiösen Grundlagen
— Der Tod ist eine unabwendbare Tatsache,

er gehört zum Leben wie die Nacht
zum Tag

- Das Sterben ist der Übergang in eine
andere, neue Welt Das Leben in unserer

Welt ist nur eine Vorbereitung zum
ewigen Gluck in der anderen Welt,
doch muss der Mensch sich in dieser
Welt auf die Verwirklichung höchster

29



Ideale und auf das Vollbringen guter
Taten konzentrieren. Daraus folgert ein
Ruf nach Verlängerung des Lebens. Die
Einsicht, einmal sterben zu müssen,
hindert uns nicht, dass wir alles aufbieten,

um zu versuchen, einen todlich
Erkrankten am Leben zu erhalten; es ist
vielmehr Pflicht.

Folgende Regeln sind dabei zu
berücksichtigen:

- Bis zuletzt ist der psychische Zustand
des Patienten fur die Pflege massgebend.

Sie ist genau gleich wie vor
diesem Stadium.

- Der Patient darf nicht von der Stelle
geruckt oder umgebettet werden, wenn
dadurch das Ableben beschleunigt wird.

- Auf keinen Fall darf ein noch so schweres

und unabwendbares Sterben durch
Mittel gefördert werden.

- Das Pflegepersonal soll nicht erlauben,
dass in Gegenwart des Sterbenden Jammer

und Schreie vorkommen.

- Die Hoffnung auf Genesung ist nach

judischer Auffassung dadurch zu
verstarken, dass die Wahrheit über den
Zustand und das naherruckende Ende
verschwiegen wird und dem Patienten
geholfen wird, seine Zuversicht wieder
zu erlangen.

Die christliche Einstellung, die Offenheit
vorzieht, um damit dem Patienten zu
ermöglichen, sich auf den Tod vorzubereiten,

ist also dem Juden fremd. Der Tod
wird überhaupt nicht erwähnt, und die
Pflegeperson sollte sich weiterhin heiter,
optimistisch, wenn auch grundsatzlich den
Verhaltnissen angepasst, verhalten. Das
Sundenbekenntnis, das der Sterbende
ausspricht, hat eine erhellende Färbung:
durch diesen Akt der Befreiung der Seele

erlangt der Kranke die Hoffnung auf
Weiterleben und Gesundung.

Einstellung zur Euthanasie im Judentum
Auch wenn bekannt ist, dass das Ableben
eines Patienten bald bevorsteht, ist im
Judentum Euthanasie strikte verboten,
wenn auch in der Literatur in bestimmten
Fallen die Gewährung der passiven
Sterbehilfe diskutiert wird. Diese Tat stellt
jedoch die Halacha nach absoluten
ethischen Prinzipien dem Mord gleich. Auf
der einen Seite steht die Sorge der Halacha

um die Erleichterung des Leidens, auf
der anderen Seite der Grundsatz der
Heiligung des Lebens. Das Judentum will dem
Leidenden Hilfe gewahren, kann aber
nicht erlauben, dass diese Hilfe auf Kosten
des Lebens selbst gehe: «Züchtigen mag
mich Jah, aber dem Tode gibt er mich
nicht hin.» (Psalm 118, 18.) Der Wert des

Lebens ist absolut und unteilbar. Siebzig
Lebensjahre haben den selben Wert wie

dreissig Jahre, wie ein Jahr, ja wie eine
Sekunde. Wenn wir diesen absoluten Wert
des Lebens angesichts des Todes antasten,

wird das Ganze einen relativen Wert
erhalten; relativ in bezug auf die Lebenserwartung,

auf den Gesundheitszustand, auf
die Nützlichkeit fur die Gesellschaft usw.
Die Folge wäre, dass wir die Menschen in
bezug auf ihre Lebensnotwendigkeit
verschieden einstufen müssten. Damit hatten
zwei Menschen nie den gleichen Wert.
Auch wenn der Sieg des Todes über das
Leben unabwendbar ist, behält das Leben
des sterbenden Patienten immer noch
seinen unbegrenzten Wert, und dieses
abzubrechen ist ein nicht minderes Vergehen
als die Tötung eines gesunden Menschen.

Der Tod
Feststellung des Todes
Im Judentum hat die Feststellung des
Todes keine besondere religiöse Bedeutung,

weil vor dem Ableben keine
gottesdienstlichen Zeremonien oder Akte
vorgeschrieben sind.
In der Thora ist festgelegt, dass der Tod in
dem Augenblick eintritt, wenn die

Atmung aufhört. Im weiteren schreibt sie

vor, dass unmittelbar nach Eintritt des

Todes Vorbereitungen fur die Beerdigung
einzuleiten sind, die grundsätzlich noch
am Sterbetag stattzufinden hat.
Es müssen also keine weiteren
Todesmerkmale, wie Eintritt von Fäulnis,
abgewartet werden. Nach dem Midrasch
(Legendensammlungen zur Bibel) bricht
der Kontakt zwischen Korper und Seele
nicht sofort ab; die Seele schwebt noch
drei Tage lang über dem Grab des
Verstorbenen und strebt wahrend dieser Zeit
nach der Wiedervereinigung mit dem Korper.

Erst wenn das Antlitz des Toten sich

infolge von Faulniseintritt verändert hat,
trennt sie sich endgültig von ihm.

Umgang mit der Leiche
Wenn auf der Abteilung ein jüdischer
Patient stirbt, soll sein Korper nicht mehr
berührt werden. Das Bett ist unverzüglich
in ein separates Zimmer zu verbringen
und die jüdische Gemeinde sofort anzurufen.

Damit ist die Arbeit des Pflegepersonals

beendet.
In jeder Gemeinde gibt es die sogenannte
«Chewra Kadischa», die Heilige Brüderschaft,

deren Mitglieder die Leiche bis zur
Beerdigung betreuen. Dieser Betreuung
liegen folgende Bestimmungen zugrunde:

- «Das ist das Gesetz, wenn ein Mensch
in einem Zelte stirbt: Jeder, der ins Zelt
geht und alles was im Zelte ist, soll
sieben Tage unrein sein und alles was
der Unreine berührt, ist unrein.» (4.
Buch Moses, 19, 14-22.) Die Leiche ist
somit unrein, und diese Unreinheit
ubertragt sich auf alle Gegenstande und
Personen im Raum des Verstorbenen.
Darum sollten wir den Toten allein lassen

und das Zimmer nicht mehr betreten,

bis die Leute aus der Gemeinde
eintreffen.

— «So soll seine Leiche nicht ubernachten

sondern begraben sollst du ihn
an demselben Tage.» (5. Buch Moses
21, 23.) Die Bestattung soll also so
rasch wie möglich stattfinden. Nur am
Sabbat und am Versohnungstag darf
nicht beerdigt werden, weil diese Tage
die Trauer unterbrechen.

Fur die Hinterbliebenen beginnt mit der
Beerdigung die eigentliche Trauerzeit. Fur
sie gelten bestimmte Anordnungen,
Gewohnheiten und Gesetze.

Einstellung zu Obduktionen
Die Obduktion ist eines der umstrittensten
Themen der jüdischen Religion, ein
Thema, worüber schon seit Jahrhunderten
diskutiert wird. Wir möchten deshalb nur
kurz die verschiedenen Ansichten anführen:

Im Christentum ist eine Entwicklung in
entgegengesetzter Richtung zu derjenigen
im Judentum zu verzeichnen. Wahrend
1500 Jahren seit Christus war die Autopsie

verboten.

- 1238 ordnete Friedrich II. an, dass alle
fünf Jahre einmal eine Leiche zu
Lehrzwecken seziert werden dürfe.

- 1300 wurde das diesbezügliche wichtigste

kirchliche Dokument, der Brief «De
Sepulturis» des Papstes Bonifacius VIII.
veröffentlicht, in dem das strikte Verbot
jeder Sektion ausgesprochen war. Dieses

Verbot stand jeglichem Fortschritt
der anatomischen Forschung im Weg.

- Sogar im 16. Jahrhundert waren Autopsien

noch eine seltene Angelegenheit.
Paracelsus verurteilte die Anatomie und
konnte nicht verstehen, dass man von
einer Leiche Kenntnisse erwerben
könnte.

— Die Geburtsstunde der Anatomie
schlug in der Renaissance: Vesalius war
der grosse Revolutionär. Maler und
Bildhauer beschäftigten sich zunehmend

mit der Anatomie.
— 1737 gab der Papst Benedictus XIV.

die offizielle Stellung der katholischen
Kirche bekannt, die für Sektionen
zugunsten der Wissenschaft und der Künste

sprach. Seither wird in allen
medizinischen Fakultäten seziert.

Im Islam ist der Widerstand gegenüber
Obduktionen bis heute noch
unwidersprochen. Der Koran verbietet sie
ausdrücklich.

Im Judentum ist folgende Entwicklung
festzustellen:

- In Thora und Talmud und in der gesamten

rabbinischen Literatur bis zum 18.
Jahrhundert ist kein ausdrückliches
Verbot der Sektion zu finden.

— 1793 ist das Jahr des berühmten
Entschlusses von Rabbi Jecheskel Landau
(«Hanoda Bi'jehuda»), wonach die
Autopsie eine Schändung der Leiche
darstelle. Seither ist eine Tendenz
festzustellen, wonach Autopsie auch zu

30



Barocke Buchmalerei aus einem hebräischen

Alten Testament.

•j/
T>,

.<3T+\^+ s

VJ

xf*&

J trabt* rwrzn, ,-uy yW? n*T *-»«•>*3t-3I • »o ???«»
.->3 upp >w fjof» p^yri *N"uS p*r;j->N>f v nnowj.a >y*•* jw.yppn^jn.!*3*3*3^y*«'uj'©i* *•"" TwoinS .33 oypmo *«»>3 3.333* ->OD 333.1,3.«W jt^oy i"»HUJiflMj *VJ3- v-nniwn A3 NO* NJ.<> 33*.-, *mn.JO- -»win ONN'^V^N/TypJ NJN«'l>N*»^">ntt'»3/M^ «njl?> •=- npvvjf ••0J-»ao 1 |V" |-»P>P1 rn«*3 t'wur j'-iji/u^j -JW PJT**,-p-jtfoi o-Slfmpwo -"f<io3 *3^1*3 7ao'3'i nj3\3«?. Nue.n3*1,H •"*•?£•>* r>N'3y._; Ny?H *0 33*3 -3-*?^ *»»*? OOtflOt OWM,rvin" T:*"3t'v^i*3»«f *&»*? **„*-, *Ä2S

3Vi'. -1 •»* «03 r •»«•* V^'V HC; -JO n-sly y*'»'*»» rvv* p,i<? OO'N» p* trtn ?y «nanr 3*3 ip«.i •?'

*"»"" f3 K\N*3'*3 3»30NVOJ <ptx ^ >
vr?i njNT'3P3 3p-rt 30H 73?. rvS um wmiwo 33 ony aco bvJ/a NV-'3*nS «3*3 *vm' *t»i .*>»> n.^33 L-. !_ t

nin ?y* 3NT'3P3 3->-,3 3oh -T3?. nS im? 'tum«oa 33 my aD3 «,«•

,ä,",Zi, ^ ' UJ' »pteAs .ronn -Vtvsi pj-jpi ,-opj nK 4u>
prrt>3n?n^ i/iv-»** jinSirbn pjwwinw pro *** r»j«*•*1 £??<?.„*, H3-?, 3J/ N3 **P?*3 tl*JOj>33oV |'H3?JirS3*r 3*3 ?,rn "V >5,-»» • 0V» P-» KW [»MIO» -vtjJ l?3?ri3 '3t3\f S3 1PW3 NT N*31*p 'lUWl^n [jl r/m ,n
ugirsota N»73 *i3V3n, niyuyn mW* ^*3«.W33i£u"WM£-OTm5*0pn NJ-jpi. nuv'^iuaÄ,*" yin 'nJ W->'^ *3n*p /no micn.nptpr1? ?jt ;*n iy..n jKrKJapS-y«? y-woip-ni*

S-' '•
"y.t 0 "'S

(r •
• hy

wissenschaftlichen Zwecken zu verbieten

und zu verurteilen ist.

- Vom 19. Jahrhundert an teilten sich die

Meinungen. Die Befürworter behaupten,

dass in dem Verbot die Leichensektion

zu wissenschaftlichem Zweck nicht
enthalten sei, dass sie keine Schändung
sei, weil es um die Gesundheit der
Lebenden gehe. Die Gegner argumentieren,

dass die Bestattung aller
Leichenteile nach der Sektion nicht
gesichert sei. Zahlreiche grosse Rabbiner
widersetzten sich bis heute energisch
der Leichensektion. Es wurden bittere
Kämpfe ausgefochten, viele jüdische
Studenten wurden deswegen aus
medizinischen Schulen ausgeschlossen oder
sahen sich sogar gezwungen, dem
Judentum abzusagen.

- Nach der Gründung des Staates Israel
wurde ein Abkommen zwischen dem
Oberrabbiner Herzog und dem

«Hadassa»-Spital in Jerusalem getroffen,

nach dem Sektionen in genau
umschriebenen Fällen ausgeführt werden
dürfen.

Das Sezieren soll mit Ehrfurcht gegenüber
dem Toten ausgeführt, und alle dem Leichnam

entnommenen Teile sollten zur
Bestattung zurückgegeben werden. Das
Oberrabbinat gestattet überdies Obduktionen

zu Lehrzwecken nur für Personen,
die vor ihrem Tod dies schriftlich zugesagt
haben.
1953 wurde «Das anatmonische und
pathologische Gesetz» in der Knesset
genehmigt. Es gestattet jede Sektion, für die
ein durch drei Ärzte unterschriebenes
Dokument ausgefertigt wurde. Damit ist
jedoch die Diskussion noch lange nicht
beendigt.

Die jüdische Familie
Mit den nachstehend erörterten Themen
werden wir im Spital selten konfrontiert.
Sie müssen aber gleichwohl erwähnt werden,

weil sie mit der persönlichen Hygiene
eng verbunden sind.

Die Reinheit der jüdischen Familie
Die Heiligung der ehelichen Bindung, die

Einigung der Familie, die Stellung und die
Bedürfnisse der Frau sowie das glückliche
Familienleben waren der Thora und dem
jüdischen Gesetzgeber immer ein grosses
Anliegen. Die Anordnungen und die
strengen Gesetze über das Eheleben schufen

eine typisch jüdische Lebensweise.
Diese Lebensweise wurde schon immer
von Ärzten, Wissenschaftern und Humanisten

bewundert, weil einerseits in den
strenggläubigen Familien das echte Glück
nicht zu verkennen ist und anderseits auch
das Gesundheitsniveau sehr hoch ist, so
dass gewisse Krankheiten (wie zum
Beispiel das Uteruskarzinom) dort höchst selten

vorkommen.

Die christliche Anschauung, die für
Enthaltsamkeit und für Bekämpfung der
menschlichen Triebe plädierte, kennt das
Judentum nicht. Es versucht nicht, die
Lebensprobleme zu umfahren, sondern
fördert die Auseinandersetzung mit ihnen.
Die Gesetze sind genau genommen
eigentliche Vorschläge, wie der Mensch
dabei Ehre und Würde wahren kann.

31



Die in der Periode befindliche Frau unter
steht ganz bestimmten personhch-hygiem
sehen Vorschnften, die sie auch im Spital
zu befolgen hat Am besten informiert sich
die Schwester diesbezüglich bei der
Patientin selbst

Schwangerschaftsunterbrechung
Im Judentum ist der Lebensabbruch eines
Fötusses durch Kürettage oder Abtreibung

streng verboten und einem
Menschenmord gleichgestellt
Die Ausnahmen sind

- Gefahrdung des Lebens der Mutter, da

Lebensrettung allen Thoragesetzen
vorgeht,

- bestimmte Indikationen, wie zum
Beispiel Rotein der Mutter, Vergewaltigung

oder aussereheliche Schwangerschaft,

bei denen die Halacha eine
Unterbrechung bis vierzig Tage nach der
Konzeption erlaubt, weil der Fötus
dann noch keine Form aufweist Nach
anderen Meinungen erstreckt sich diese
Frist bis auf drei Monate,

- aussergewohnliche Falle, wie zum
Beispiel bei der vererbten Krankheit Tay-
Sachs-Syndrom, wo die Diagnose erst
nach drei Monaten intrauterin feststellbar

ist Hier erlaubt die Halacha eine
Abtreibung bis nach sieben Monaten

Verhütungsmittel, wie Pille oder Pessare,
sind allgemein erlaubt, da es sich hier
nicht um eine Unterbrechung, sondern um
eine Verhütung von Leben handelt Allerdings

sind Verhütungsmittel fur den Mann
untersagt, da er dem Verbot des
zweckentfremdeten Samenergusses untersteht

Die Beschneidung
Die Beschneidung wird an jedem männlichen

Juden vollzogen, wenn er acht Tage
alt ist Nach dem Bericht der Bibel (2
Buch Moses 17, 10—15) befiehlt Gott
Abraham, alle männlichen Kinder im Alter
von acht Tagen zu beschneiden als
Bundeszeichen zwischen ihm und Gott
Deswegen heisst sie im Hebräischen «Brit
Mila», Bund der Beschneidung oder Bund
Abrahams
Die Mila galt seit jeher als ein heiliges Gebot

des Judentums Sie ist so wichtig wie
alle übrigen Gebote zusammengenommen

Erst nach der Mila wird Abraham
«untadelig» genannt, und so ist es auch bei
jedem Kind bis heute
Die Mila ist die einzige medizinische
Angelegenheit, bei der die Halacha genaue
Vorschriften in bezug auf die Ausfuhrung
verordnet und die nicht von Ar/ten,
sondern von Laien vollzogen werden soll
Diese Laien, Mohalim genannt, arbeiten
im Dienste der Gemeinde und sind zur
Durchfuhrung der Mila speziell ausgebildet

Diese Ausbildung beruht auf einer
4000 Jahre alten ununterbrochenen
Tradition, wobei in all diesen Jahren die
Technik fast keine Änderungen erfuhr

Die drei Akte der Mila, die von einer
feierlichen Zeremonie begleitet ist, sind

- Mila die Abtragung der Vorhaut,
- Periah die Entblossung der Eichel bis

zur Freilegung der Eichelkrone, eventuell
nach Trennung des inneren Vorhautblattes,

- Mecica das Saugen Dadurch wird eine
Blutstillung bewirkt, weil die blutenden
Gefasse sich dabei zusammenziehen
Früher wurde dies mit dem Mund
ausgeführt, spater mit einem Glasrohr, das

mit einem Mundstuck versehen ist
Zum Schluss wird der Verband
angebracht

Die Mila wird jederzeit durchgeführt,
auch am Sabbat Sie wird nur aus
Gesundheitsgründen verschoben «Ein krankes
Kmd wird nicht beschnitten, bevor es
gesund ist »

Die Einstellung zum Schmerz
Der Schmerz wird im Judentum als Fluch
angesehen Körperliches Leiden hat weder
Zweck noch Vorteil Der Gebrauch von
Betäubungsmitteln ist allgemein erlaubt,
auch wahrend der Geburt und angesichts
des Todes Wir können also unseren
judischen Patienten ohne Bedenken
Betäubungsmittel verabreichen und andere
schmerzstillende Methoden nach geltenden

allgememmedizinischen Massstaben
anwenden

Die Einstellung zum Arzt
Die Einstellung zum Arzt ist im Judentum
sehr positiv Die judische Literatur
schenkt ihm volles Lob und Bewunderung
Die Stellung der Arzte in der judischen
Gesellschaft ist sehr gefestigt Das Rabbi-
nat und die Medizin sind miteinander eng
verbunden Im Mittelalter war die Hälfte
der Rabbiner Arzt von Beruf Die Arzte
waren in den Ghettos die einzigen Vertreter

der weltlichen Wissenschaft Die
Bedeutung des ärztlichen Urteils wurde hier
schon behandelt Wir haben auch gesehen,
dass dem Arzt die Kompetenz zugesprochen

wurde, religiose Praktiken zu untersagen

Es wird jedoch von ihm verlangt,
sich an die Sachverstandigen (Rabbiner,
Lehrer usw zu wenden, um moralische
oder religiose Probleme wahrend der
Therapie zu losen genauso wie er sich an

seine Spezialisten wendet Eine
Zusammenarbeit zwischen Arzt, Familie und
Rabbiner ist fur den Erfolg der Therapie
wichtig

Schlussfolgerungen
Über judische Medizin und Krankenpflege

ist ein Meer von Literatur vorhanden

Wir versuchten, daraus nur einige
wichtige Punkte hervorzuheben Es stellt
sich zum Schluss die berechtigte Frage, ob
in unserem Spital ein judischer Patient
zufriedenstellend gepflegt werden, und ob
überhaupt auf alle seine Bedurfnisse ein¬

gegangen werden kann Wir meinen, dass
dies durchaus möglich sein sollte, wenn
wir uns vor allem die zwei Leitworte
Verständnis und Vertrauen vor Augen halten
Beide müssen sich jedoch gegenseitig
erganzen und müssen auch von beiden
Seiten kommen

Von der mchtjudischen Krankenschwester
muss dabei viel Geduld und grosses
Einfühlungsvermögen verlangt werden Sie ist
gezwungen, Situationen, die in der Tradition

verankert sind, als gegeben hinzunehmen,

auch wenn sie ihr teilweise unerklärlich

erscheinen

Dabei darf aber auch vom Patienten die
Einsicht verlangt werden, dass nicht jedermann

seine Gewohnheiten kennt und dass

er sich darüber klar äussert, wie er dies
und jenes gerne so oder anders haben
mochte Er darf sich auch dessen bewusst
werden, dass ein Eingehen auf seine Wunsche

in einem mchtjudischen Spital
ungewohnte Umtriebe verursacht Der Schwester

wiederum ist anzuraten, möglichst viel
beim Patienten zu erfragen Da der judische

Patient auf seine Religion stolz ist
und sich ihrer nicht schämt, ist er meist
gerne bereit, Erklärungen abzugeben
Meiner Meinung nach gehört diese Forderung

des gegenseitigen Verständnisses in
den Pfhchtenkreis der Oberschwester
Situationen wie die hier in zwei Beispielen
angeführten können durch eine fuhrende
Hand leicht verhindert werden

- Der Patient bittet am Sabbat die
Krankenschwester, öfter als sonst üblich bei
ihm nachzusehen Wenn die Schwester
nicht weiss, dass die Sabbatsgesetze dem
Juden jegliche Arbeit und damit auch
zu lauten verbieten, ist sie der irrtümlichen

Ansicht, der Patient sei überheblich

und verlange mehr als ihm zustehe
ein eindeutiges Missverstandnis

- Eine Patientin verlangt eine
Kopfbedeckung Die unkundige
Krankenschwester findet den Wunsch komisch
und fur eine bettlägerige Person
unangebracht auch hier zweifellos ein
Missverstandnis

Daraus ergibt sich, dass die Oberschwester
einerseits die Krankenschwester auf den

judischen Patienten vorbereiten soll
Anderseits darf sie den Patienten ruhig auch

zur Mitarbeit und Forderung des gegenseitigen

Verständnisses anhalten Damit
verhindert sie zum vornherein unliebsame
Zwischenfalle und Missverstandnisse, die

zu spottischen und beleidigenden Bemerkungen

fuhren konnten
Wenn der Patient spurt, dass auch im Spital

das Bemuhen vorhanden ist, auf seine
Bedurfnisse einzugehen, wird er sich
dadurch erkenntlich zeigen dass er dem
Arzt und dem Pflegepersonal das
Vertrauen entgegenbringt, auf das sie bei der
Ausübung ihrer Pflicht auch angewiesen
sind

32


	Die Bedürfnisse des jüdischen Patienten in einem nichtjüdischen Spital : 2. Teil

