Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 87 (1978)

Heft: 5

Artikel: Die Bedurfnisse des judischen Patienten in einem nichtjudischen Spital
: 2. Tell

Autor: Silbiger, Jakob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-548269

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-548269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Bediirfnissedes judischen Patienten

in einem nichtjiidischen Spital

Jakob Silbiger

2.Teil (1. Teilin Nr. 4 vom 15. Mai 1978)

Spezielle Aspekte der Krankenpflege

Vorerst soll gesagt werden, dass die Kran-
kenpflege in nichtjiidischen Spitilern in
physischer Hinsicht derjenigen in den
jlidischen weitgehend gleichen diirfte. Es
werden deshalb hier nur die Probleme er-
ortert, die in der jiidischen Medizin von
der Anschauung her anders sind oder an-
ders gewichtet und ausgelegt werden.

Krankenbesuch

Der Krankenbesuch gehort zu den hei-

ligen Pflichten und ist ein ausgesprochen

religioser Akt. Er ist einer der besten und
schonsten Wege, Gott nachzuwandeln.

Pflichten des Besuchers sind:

— im Krankenzimmer fiir Sauberkeit zu
sorgen (im Spital fallt dies grosstenteils
weg);

— fiir den Kranken zu beten und dabei
Gott um Erbarmen und um Genesung
zu bitten. Wer dies unterlésst, erfiillt die
Pflicht des Besuchers nicht. Es ist dies
nach jiidischer Ansicht der grosste
nichtmedizinische Dienst fiir den Kran-
ken;

— dem Kranken Gesellschaft zu leisten.
Wenn jedoch der Besuch den Kranken
ermiidet oder in Verlegenheit bringt, so
ist der Besuch gebiihrend abzukiirzen
oder ganz zu unterlassen. Allenfalls
kann sich der Besucher beim diensttu-
enden Pflegepersonal nach dem Befin-
den des Patienten erkundigen. Eine
eigentliche Begrenzung des Krankenbe-
suchs gibt es jedoch im Judentum nicht;
auch der Grosse besucht den Kleinen,
wenn es notig ist «hundertmal an einem
Tag». Es versteht sich von selbst, dass
die  Spitalbesuchszeiten einzuhalten
sind. Der Jude lebt im Glauben, dass er
mit seinem Besuch den Kranken am
Leben erhilt, genauer gesagt, dass er
ihm damit einen Sechzigstel seiner
Krankheit abnimmt. Ich erlebte selbst
bei einem Spitalbesuch, wie der jiidi-
sche Patient vor Freude weinte, ob-
schon wir uns vorher gar nie gesehen

hatten. Von der jiidischen Gemeinde-
schwester liess ich mir ein Paket zeigen,
das sie von einem Patienten erhalten
hatte, nachdem sie ihn ein einziges Mal
ohne pflegerische oder andere Arbeit
besucht hatte.

In jeder jiidischen Gemeinde bestehen
unter dem Namen «Bikur-Cholim»
Briiderschaften, sogenannte «Kranken-
pflegevereine», die ohne Entgelt fiirsor-
gerisch titig sind.

Zustimmung zu Operationen

Nach dem jiidischen Gesetzbuch ist fiir die
Vornahme von Operationen oder Thera-
pien die Zustimmung des Patienten nicht
notwendig. Sogar am Sabbat und am Jom
Kippur kann der Patient dazu gezwungen
werden, falls er sich dem Entscheid des
Arztes widersetzen sollte. In der Praxis ist
die Angelegenheit allerdings komplexer.
In Notfillen ist die Bestimmung ohnehin
klar: alle Massnahmen, die in der Notfall-
station am bewusstlosen oder im Bewusst-
sein getriibten Patienten vorgenommen
werden miissen, um ihn am Leben zu er-
halten, sind erlaubt. Das gleiche gilt fiir
Notfalloperationen. Dem Wunsch des
Patienten, der den Tod einem Weiterleben
vorzieht, um sich dadurch qualvolles Lei-
den zu ersparen, darf der Arzt keinesfalls
stattgeben. Im Gegenteil, er ist dazu ver-
pflichtet, alles zu unternehmen, um ihn zu
retten und zu heilen, weil ja die Religion
jede Form von Selbstopferung oder
Selbstmord strikte ablehnt. Bei Wahl-,
aber vor allem bei Radikaloperationen
wird das Recht des volljahrigen und zu-
rechnungsfihigen Patienten, zu bestim-
men, was an seinem Korper gemacht wer-
den soll, beriicksichtigt, trotz dem hala-
chaischen Grundsatz, wonach der Korper
nicht des Menschen, sondern Gottes
Eigentum ist. Der Arzt unternimmt in die-
sem Falle nur das, was der Patient bewil-
ligt hat.

Die einzigen Operationen oder sonstigen
Eingriffe, die im Judentum immer auf

grossen Widerstand stiessen und Anlass zu
scharfen Auseinandersetzungen boten,
sind Autopsien, plastische Operationen
mit aus Leichen gewonnenen Transplanta-
ten und kiinstliche Befruchtung mit Spen-
derspermien.

Pflege von Frauen

Einer der geltenden wesentlichen Grund-
sitze der medizinischen Ethik ist die Ein-
schrinkung der Pflege von Frauen durch
Minner. Fiir die Geburtshilfe werden
sozusagen Uberall Frauen eingesetzt. Die
Einstellung der Juden ist jedoch im allge-
meinen auch hier sehr liberal. Im Talmud
ist kein Gesetz zu finden, das die Pflege
von Frauen durch Minner oder umge-
kehrt einschrankt. Im Volk herrschte aber
die Gewohnheit, gewisse Untersuchungen,
wie zum Beispiel Hymen-, Sterilitits- und
Periodenuntersuchungen (vor allem bei
Taubstummen, Geisteskranken und Debi-
len), normalerweise nicht von einem
Mann ausfithren zu lassen. Auch der Be-
ruf der Hebamme wurde sozusagen aus-
schliesslich von Frauen ausgeiibt. Heute
diirften diese Meinungen auch nicht mehr
vorherrschen, so dass die Arzte und die
Pfleger in unseren Spitélern ihre jiidischen
Patientinnen ohne Bedenken untersuchen
und pflegen diirfen. Zur Uberwindung des
Schamgefiihls, das ja menschlich und nicht
religionsbedingt ist, helfen nur Einfiih-
lungsvermdgen, Riicksichtsnahme und
Vertrauen.

Pflege des sterbenden Patienten

Die Pflege des Sterbenden basiert auf fol-

genden jiidisch-religiosen Grundlagen:

— Der Tod ist eine unabwendbare Tatsa-
che; er gehort zum Leben wie die Nacht
zum Tag.

— Das Sterben ist der Ubergang in eine
andere, neue Welt. Das Leben in unse-
rer Welt ist nur eine Vorbereitung zum
ewigen Gliick in der anderen Welt,
doch muss der Mensch sich in dieser
Welt auf die Verwirklichung hochster

29



Ideale und auf das Vollbringen guter
Taten konzentrieren. Daraus folgert ein
Ruf nach Verliangerung des Lebens. Die
Einsicht, einmal sterben zu miissen,
hindert uns nicht, dass wir alles aufbie-
ten, um zu versuchen, einen todlich Er-
krankten am Leben zu erhalten; es ist
vielmehr Pflicht.

Folgende Regeln sind dabei zu beriick-

sichtigen:

— Bis zuletzt ist der psychische Zustand
des Patienten fiir die Pflege massge-
bend. Sie ist genau gleich wie vor die-
sem Stadium.

— Der Patient darf nicht von der Stelle ge-
riickt oder umgebettet werden, wenn
dadurch das Ableben beschleunigt wird.

— Auf keinen Fall darf ein noch so schwe-
res und unabwendbares Sterben durch
Mittel gefordert werden.

— Das Pflegepersonal soll nicht erlauben,
dass in Gegenwart des Sterbenden Jam-
mer und Schreie vorkommen.

— Die Hoffnung auf Genesung ist nach
judischer Auffassung dadurch zu ver-
starken, dass die Wahrheit iiber den
Zustand und das nédherriickende Ende
verschwiegen wird und dem Patienten
geholfen wird, seine Zuversicht wieder
zu erlangen.

Die christliche Einstellung, die Offenheit

vorzieht, um damit dem Patienten zu er-

moglichen, sich auf den Tod vorzuberei-
ten, ist also dem Juden fremd. Der Tod
wird iiberhaupt nicht erwéhnt, und die

Pflegeperson sollte sich weiterhin heiter,

optimistisch, wenn auch grundsatzlich den

Verhiltnissen angepasst, verhalten. Das

Siindenbekenntnis, das der Sterbende aus-

spricht, hat eine erhellende Férbung:

durch diesen Akt der Befreiung der Seele
erlangt der Kranke die Hoffnung auf Wei-
terleben und Gesundung.

Einstellung zur Euthanasie im Judentum

Auch wenn bekannt ist, dass das Ableben
eines Patienten bald bevorsteht, ist im
Judentum Euthanasie strikte verboten,
wenn auch in der Literatur in bestimmten
Fillen die Gewdhrung der passiven Ster-
behilfe diskutiert wird. Diese Tat stellt
jedoch die Halacha nach absoluten ethi-
schen Prinzipien dem Mord gleich. Auf
der einen Seite steht die Sorge der Hala-
cha um die Erleichterung des Leidens, auf
der anderen Seite der Grundsatz der Hei-
ligung des Lebens. Das Judentum will dem
Leidenden Hilfe gewidhren, kann aber
nicht erlauben, dass diese Hilfe auf Kosten
des Lebens selbst gehe: «Ziichtigen mag
mich Jah, aber dem Tode gibt er mich
nicht hin.» (Psalm 118, 18.) Der Wert des
Lebens ist absolut und unteilbar. Siebzig
Lebensjahre haben den selben Wert wie
dreissig Jahre, wie ein Jahr, ja wie eine
Sekunde. Wenn wir diesen absoluten Wert
des Lebens angesichts des Todes antasten,

30

wird das Ganze einen relativen Wert er-
halten; relativ in bezug auf die Lebenser-
wartung, auf den Gesundheitszustand, auf
die Niitzlichkeit fiir die Gesellschaft usw.
Die Folge wire, dass wir die Menschen in
bezug auf ihre Lebensnotwendigkeit ver-
schieden einstufen miissten. Damit hitten
zwei Menschen nie den gleichen Wert.
Auch wenn der Sieg des Todes iiber das
Leben unabwendbar ist, behilt das Leben
des sterbenden Patienten immer noch sei-
nen unbegrenzten Wert, und dieses abzu-
brechen ist ein nicht minderes Vergehen
als die T6tung eines gesunden Menschen.

Der Tod

Feststellung des Todes

Im Judentum hat die Feststellung des
Todes keine besondere religiose Bedeu-
tung, weil vor dem Ableben keine gottes-
dienstlichen Zeremonien oder Akte vorge-
schrieben sind.

In der Thora ist festgelegt, dass der Tod in
dem Augenblick eintritt, wenn die
Atmung aufhort. Im weiteren schreibt sie
vor, dass unmittelbar nach Eintritt des
Todes Vorbereitungen fiir die Beerdigung
einzuleiten sind, die grundsitzlich noch
am Sterbetag stattzufinden hat.

Es miissen also keine weiteren Todes-
merkmale, wie Eintritt von Fiulnis, abge-
wartet werden. Nach dem Midrasch
(Legendensammlungen zur Bibel) bricht
der Kontakt zwischen Korper und Seele
nicht sofort ab; die Seele schwebt noch
drei Tage lang iliber dem Grab des Ver-
storbenen und strebt wahrend dieser Zeit
nach der Wiedervereinigung mit dem Kor-
per. Erst wenn das Antlitz des Toten sich
infolge von Féulniseintritt verdndert hat,
trennt sie sich endgiiltig von ihm.

Umgang mit der Leiche
Wenn auf der Abteilung ein jiidischer
Patient stirbt, soll sein Korper nicht mehr
beriihrt werden. Das Bett ist unverziiglich
in ein separates Zimmer zu verbringen
und die jiidische Gemeinde sofort anzuru-
fen. Damit ist die Arbeit des Pflegeperso-
nals beendet.
In jeder Gemeinde gibt es die sogenannte
«Chewra Kadischa», die Heilige Briider-
schaft, deren Mitglieder die Leiche bis zur
Beerdigung betreuen. Dieser Betreuung
liegen folgende Bestimmungen zugrunde:
— «Das ist das Gesetz, wenn ein Mensch
in einem Zelte stirbt: Jeder, der ins Zelt
geht und alles was im Zelte ist, soll sie-
ben Tage unrein sein . .. und alles was
der Unreine beriihrt, ist unrein.» (4.
Buch Moses, 19, 14-22.) Die Leiche ist
somit unrein, und diese Unreinheit
tibertrigt sich auf alle Gegenstinde und
Personen im Raum des Verstorbenen.
Darum sollten wir den Toten allein las-
sen und das Zimmer nicht mehr betre-
ten, bis die Leute aus der Gemeinde
eintreffen.

— «So soll seine Leiche nicht ilibernach-
ten . . ., sondern begraben sollst du ihn
an demselben Tage.» (5. Buch Moses
21, 23.) Die Bestattung soll also so
rasch wie moglich stattfinden. Nur am
Sabbat und am Versohnungstag darf
nicht beerdigt werden, weil diese Tage
die Trauer unterbrechen.

Fir die Hinterbliebenen beginnt mit der

Beerdigung die eigentliche Trauerzeit. Fiir

sie gelten bestimmte Anordnungen, Ge-

wohnheiten und Gesetze.

Einstellung zu Obduktionen

Die Obduktion ist eines der umstrittensten

Themen der jiidischen Religion, ein

Thema, woriiber schon seit Jahrhunderten

diskutiert wird. Wir mochten deshalb nur

kurz die verschiedenen Ansichten anfiih-
ren:

Im Christentum ist eine Entwicklung in

entgegengesetzter Richtung zu derjenigen

im Judentum zu verzeichnen. Waihrend

1500 Jahren seit Christus war die Autop-

sie verboten.

— 1238 ordnete Friedrich II. an, dass alle
flinf Jahre einmal eine Leiche zu Lehr-
zwecken seziert werden diirfe.

— 1300 wurde das diesbeziigliche wichtig-
ste kirchliche Dokument, der Brief «De
Sepulturis» des Papstes Bonifacius VIII.
veroffentlicht, in dem das strikte Verbot
jeder Sektion ausgesprochen war. Die-
ses Verbot stand jeglichem Fortschritt
der anatomischen Forschungim Weg.

— Sogar im 16. Jahrhundert waren Autop-
sien noch eine seltene Angelegenheit.
Paracelsus verurteilte die Anatomie und
konnte nicht verstehen, dass man von

einer Leiche Kenntnisse erwerben
konnte.
— Die Geburtsstunde der Anatomie

schlug in der Renaissance: Vesalius war
der grosse Revolutiondar. Maler und
Bildhauer beschdftigten sich zuneh-
mend mit der Anatomie.

— 1737 gab der Papst Benedictus XIV.
die offizielle Stellung der katholischen
Kirche bekannt, die fiir Sektionen zu-
gunsten der Wissenschaft und der Kiin-
ste sprach. Seither wird in allen medizi-
nischen Fakultiten seziert.

Im Islam ist der Widerstand gegeniiber

Obduktionen bis heute noch unwider-

sprochen. Der Koran verbietet sie aus-

driicklich.

Im Judentum ist folgende Entwicklung

festzustellen:

— In Thora und Talmud und in der gesam-
ten rabbinischen Literatur bis zum 18.
Jahrhundert ist kein ausdriickliches
Verbot der Sektion zu finden.

— 1793 ist das Jahr des beriihmten Ent-
schlusses von Rabbi Jecheskel Landau
(«Hanoda Bi’jehuda»), wonach die
Autopsie eine Schidndung der Leiche
darstelle. Seither ist eine Tendenz fest-
zustellen, wonach Autopsie auch zu



& ‘ o bom 3 wapnb v 29m3 bpb 3011 3905 R bs by~ mn

e AT 9 B9 ren nyes Prona b o e nas

7D LY U N 1903 1 N 10T 0Swa b o

RGLD: XN AN D3 250 A NI NI NN mpyure
1 PTG A7 R 5P 9P WD 5ANaN 253 12957

7 P10y SN IS Abran: 430 MINA A3 s b AR A
MY 7307 INIAEON NI N1 DI NINT BN D 1117 1 ooy
PAENT 1039929 191 i 1nba [’;mln- 77731 {u’"m: RIS PR
‘:‘J?"’l 'J"’ IFAT INNYZ TTIT Q0D *5° 3103 1 9 NI NOEIa
NITIND I NNIND; RUIN 5D 1983 5 mb b1 3931501 3

!;-;Inn N 3NN 33 Moy apahinING ag ,C‘ NANNYNNSINT |

2 *71235 01 127 100180 300 235 2
LFTNRI0II NI N NDIND D0 NN DI A17% 905 v |
"UIAND B3 0 MM TN AN I NN 93 9195 Qo e |
I xy‘:gnns TRIN NN T ~9y 11"’:,’ NT NN s [£h]
IN TN RIS NI 53 MR 5 ne (a0 17037 17N Y3
)gm‘; IIINR PAG 179 1310 1IN 1B ey 1°925 vpnb
NI INI RO W N NAIIND 11700 L7905 NI PRane
g 3% 933 9379053 b3y abpbr 131 ey
TTTNRIND VW 2D MIIND NYNNIY,
RDI2083 89 MIWIM Py n’g
(§ 73270310 NNNT NN TIN0 138 NIV L 3 0oy Moy
¥ NnYINI NY RPN A3enA Ny P27 m¥ e

LI (DT 1NN 16
man 9”7“"”))33 1"

{4 :
51 ey wen 39 175 151A Moyt e A

72 NN N3 Sxons ’7}--, 3 e

i
4
g

Barocke Buchmalerei aus einem hebriii-
schen Alten Testament.

wissenschaftlichen Zwecken zu verbie-
ten und zu verurteilen ist.

Vom 19. Jahrhundert an teilten sich die
Meinungen. Die Befilirworter behaup-
ten, dass in dem Verbot die Leichensek-
tion zu wissenschaftlichem Zweck nicht
enthalten sei, dass sie keine Schindung
sei, weil es um die Gesundheit der
Lebenden gehe. Die Gegner argumen-
tieren, dass die Bestattung aller Lei-
chenteile nach der Sektion nicht gesi-
chert sei. Zahlreiche grosse Rabbiner
widersetzten sich bis heute energisch
der Leichensektion. Es wurden bittere
Kéampfe ausgefochten, viele jiidische
Studenten wurden deswegen aus medi-
zinischen Schulen ausgeschlossen oder
sahen sich sogar gezwungen, dem
Judentum abzusagen.

Nach der Griindung des Staates Israel
wurde ein Abkommen zwischen dem
Oberrabbiner  Herzog und dem
«Hadassa»-Spital in Jerusalem getrof-
fen, nach dem Sektionen in genau um-
schriebenen Fillen ausgefiihrt werden
diirfen.

Das Sezieren soll mit Ehrfurcht gegeniiber
dem Toten ausgefiihrt, undalle dem Leich-
nam entnommenen Teile sollten zur Be-
stattung  zuriickgegeben werden. Das
Oberrabbinat gestattet iiberdies Obduk-
tionen zu Lehrzwecken nur fiir Personen,
die vor ihrem Tod dies schriftlich zugesagt
haben.

1953 wurde «Das anatmonische und
pathologische Gesetz» in der Knesset ge-
nehmigt. Es gestattet jede Sektion, fiir die
ein durch drei Arzte unterschriebenes
Dokument ausgefertigt wurde. Damit ist
jedoch die Diskussion noch lange nicht
beendigt.

Die jiidische Familie
Mit den nachstehend erorterten Themen
werden wir im Spital selten konfrontiert.
Sie miissen aber gleichwohl erwihnt wer-
den, weil sie mit der personlichen Hygiene
eng verbunden sind.

Die Reinheit der jiidischen Familie
Die Heiligung der ehelichen Bindung, die

Einigung der Familie, die Stellung und die
Bediirfnisse der Frau sowie das gliickliche
Familienleben waren der Thora und dem
jiidischen Gesetzgeber immer ein grosses
Anliegen. Die Anordnungen und die
strengen Gesetze iiber das Eheleben schu-
fen eine typisch jiidische Lebensweise.
Diese Lebensweise wurde schon immer
von Arzten, Wissenschaftern und Huma-
nisten bewundert, weil einerseits in den
strengglaubigen Familien das echte Gliick
nicht zu verkennen ist und anderseits auch
das Gesundheitsniveau sehr hoch ist, so
dass gewisse Krankheiten (wie zum Bei-
spiel das Uteruskarzinom) dort héchst sel-
ten vorkommen.

Die christliche Anschauung, die fiir Ent-
haltsamkeit und fiir Bekidmpfung der
menschlichen Triebe plddierte, kennt das
Judentum nicht. Es versucht nicht, die
Lebensprobleme zu umfahren, sondern
fordert die Auseinandersetzung mit ihnen.
Die Gesetze sind genau genommen
eigentliche Vorschlige, wie der Mensch
dabei Ehre und Wiirde wahren kann.

31



Die in der Periode befindliche Frau unter
steht ganz bestimmten personlich-hygieni:
schen Vorschriften, die sie auch im Spital
zu befolgen hat. Am besten informiert sich
die Schwester diesbeziiglich bei der
Patientin selbst.

Schwangerschaftsunterbrechung

Im Judentum ist der Lebensabbruch eines

Fotusses durch Kiirettage oder Abtrei-

bung streng verboten und einem Men-

schenmord gleichgestellt.

Die Ausnahmen sind:

— Gefdhrdung des Lebens der Mutter, da
Lebensrettung allen Thoragesetzen vor-
geht;

— bestimmte Indikationen, wie zum Bei-
spiel Roteln der Mutter, Vergewalti-
gung oder aussereheliche Schwanger-
schaft, bei denen die Halacha eine Un-
terbrechung bis vierzig Tage nach der
Konzeption erlaubt, weil der Fotus
dann noch keine Form aufweist. Nach
anderen Meinungen erstreckt sich diese
Frist bis auf drei Monate;

— aussergewOhnliche Fille, wie zum Bei-
spiel bei der vererbten Krankheit Tay-
Sachs-Syndrom, wo die Diagnose erst
nach drei Monaten intrauterin feststell-
bar ist. Hier erlaubt die Halacha eine
Abtreibung bis nach sieben Monaten.

Verhiitungsmittel, wie Pille oder Pessare,
sind allgemein erlaubt, da es sich hier
nicht um eine Unterbrechung, sondern um
eine Verhiitung von Leben handelt. Aller-
dings sind Verhiitungsmittel fiir den Mann
untersagt, da er dem Verbot des zweck-
entfremdeten Samenergusses untersteht.

Die Beschneidung

Die Beschneidung wird an jedem ménn-
lichen Juden vollzogen, wenn er acht Tage
alt ist. Nach dem Bericht der Bibel (2.
Buch Moses 17, 10-15) befiehlt Gott Ab-
raham, alle mannlichen Kinder im Alter
von acht Tagen zu beschneiden als Bun-
deszeichen zwischen ihm und Gott. Des-
wegen heisst sie im Hebridischen «Brit
Mila», Bund der Beschneidung oder Bund
Abrahams.

Die Mila galt seit jeher als ein heiliges Ge-
bot des Judentums. Sie ist so wichtig wie
alle tibrigen Gebote zusammengenom-
men. Erst nach der Mila wird Abraham
«untadelig» genannt, und so ist es auch bei
jedem Kind bis heute.

Die Mila ist die einzige medizinische An-
gelegenheit, bei der die Halacha genaue
Vorschriften in bezug auf die Ausfithrung
verordnet und die nicht von Arzten, son-
dern von Laien vollzogen werden soll.
Diese Laien, Mohalim genannt, arbeiten
im Dienste der Gemeinde und sind zur
Durchfiihrung der Mila speziell ausgebil-
det. Diese Ausbildung beruht auf einer
4000 Jahre alten ununterbrochenen Tra-
dition, wobei in all diesen Jahren die
Technik fast keine Anderungen erfuhr.

32

Die drei Akte der Mila, die von einer

feierlichen Zeremonie begleitet ist, sind:

— Mila: die Abtragung der Vorhaut;

— Periah: die Entblossung der Eichel bis
zur Freilegung der Eichelkrone, eventu-
ell nach Trennung des inneren Vorhaut-
blattes;

— Mecica: das Saugen. Dadurch wird eine
Blutstillung bewirkt, weil die blutenden
Gefisse sich dabei zusammenziehen.
Friither wurde dies mit dem Mund aus-
gefiihrt, spater mit einem Glasrohr, das
mit einem Mundstiick versehen ist.
Zum Schluss wird der Verband ange-
bracht.

Die Mila wird jederzeit durchgefiihrt,

auch am Sabbat. Sie wird nur aus Gesund-

heitsgriinden verschoben: «Ein krankes

Kind wird nicht beschnitten, bevor es ge-

sund ist.»

Die Einstellung zum Schmerz

Der Schmerz wird im Judentum als Fluch
angesehen. Korperliches Leiden hat weder
Zweck noch Vorteil. Der Gebrauch von
Betdubungsmitteln ist allgemein erlaubt,
auch wiahrend der Geburt und angesichts
des Todes. Wir konnen also unseren jiidi-
schen Patienten ohne Bedenken Betdu-
bungsmittel verabreichen und andere
schmerzstillende Methoden nach gelten-
den allgemeinmedizinischen Massstiben
anwenden.

Die Einstellung zum Arzt

Die Einstellung zum Arzt ist im Judentum
sehr positiv. Die jlidische Literatur
schenkt ihm volles Lob und Bewunderung.
Die Stellung der Arzte in der jiidischen
Gesellschaft ist sehr gefestigt. Das Rabbi-
nat und die Medizin sind miteinander eng
verbunden. Im Mittelalter war die Halfte
der Rabbiner Arzt von Beruf. Die Arzte
waren in den Ghettos die einzigen Vertre-
ter der weltlichen Wissenschaft. Die Be-
deutung des drztlichen Urteils wurde hier
schon behandelt. Wir haben auch gesehen,
dass dem Arzt die Kompetenz zugespro-
chen wurde, religiose Praktiken zu unter-
sagen. Es wird jedoch von ihm verlangt,
sich an die Sachverstindigen (Rabbiner,
Lehrer usw.) zu wenden, um moralische
oder religiose Probleme wahrend der The-
rapie zu losen, genauso wie er sich an
seine Spezialisten wendet. Eine Zusam-
menarbeit zwischen Arzt, Familie und
Rabbiner ist fiir den Erfolg der Therapie
wichtig.

Schlussfolgerungen

Uber jiidische Medizin und Kranken-
pflege ist ein Meer von Literatur vorhan-
den. Wir versuchten, daraus nur einige
wichtige Punkte hervorzuheben. Es stellt
sich zum Schluss die berechtigte Frage, ob
in unserem Spital ein jlidischer Patient zu-
friedenstellend gepflegt werden, und ob
iiberhaupt auf alle seine Bediirfnisse ein-

gegangen werden kann. Wir meinen, dass
dies durchaus moglich sein sollte, wenn
wir uns vor allem die zwei Leitworte Ver-
standnis und Vertrauen vor Augen halten.
Beide miissen sich jedoch gegenseitig er-
ganzen und miissen auch von beiden
Seiten kommen.

Von der nichtjiidischen Krankenschwester
muss dabei viel Geduld und grosses Ein-
fiihlungsvermogen verlangt werden. Sie ist
gezwungen, Situationen, die in der Tradi-
tion verankert sind, als gegeben hinzuneh-
men, auch wenn sie ihr teilweise unerklar-
lich erscheinen.

Dabei darf aber auch vom Patienten die
Einsicht verlangt werden, dass nicht jeder-
mann seine Gewohnheiten kennt und dass
er sich dariliber klar dussert, wie er dies
und jenes gerne so oder anders haben
mochte. Er darf sich auch dessen bewusst
werden, dass ein Eingehen auf seine Wiin-
sche in einem nichtjiidischen Spital unge-
wohnte Umtriebe verursacht. Der Schwe-
ster wiederum ist anzuraten, moglichst viel
beim Patienten zu erfragen. Da der jiidi-
sche Patient auf seine Religion stolz ist
und sich ihrer nicht schamt, ist er meist
gerne bereit, Erklirungen abzugeben.
Meiner Meinung nach gehort diese Forde-
rung des gegenseitigen Verstindnisses in
den Pflichtenkreis der Oberschwester.
Situationen wie die hier in zwei Beispielen
angefiihrten konnen durch eine fiihrende
Hand leicht verhindert werden:

— Der Patient bittet am Sabbat die Kran-
kenschwester, ofter als sonst iiblich bei
ihm nachzusehen. Wenn die Schwester
nicht weiss, dass die Sabbatsgesetze dem
Juden jegliche Arbeit und damit auch
zu lduten verbieten, ist sie der irrtiim-
lichen Ansicht, der Patient sei tiberheb-
lich und verlange mehr als ihm zustehe:
ein eindeutiges Missverstdandnis.

— Eine Patientin verlangt eine Kopfbe-
deckung. Die unkundige Kranken-
schwester findet den Wunsch komisch
und fiir eine bettldgerige Person unan-
gebracht: auch hier zweifellos ein Miss-
verstandnis.

Daraus ergibt sich, dass die Oberschwester

einerseits die Krankenschwester auf den

judischen Patienten vorbereiten soll. An-
derseits darf sie den Patienten ruhig auch
zur Mitarbeit und Forderung des gegensei-
tigen Verstindnisses anhalten. Damit ver-
hindert sie zum vornherein unliebsame

Zwischenfille und Missverstandnisse, die

zu spottischen und beleidigenden Bemer-

kungen fiihren konnten.

Wenn der Patient spiirt, dass auch im Spi-

tal das Bemiihen vorhanden ist, auf seine

Bediirfnisse einzugehen, wird er sich

dadurch erkenntlich zeigen, dass er dem

Arzt und dem Pflegepersonal das Ver-

trauen entgegenbringt, auf das sie bei der

Ausiibung ihrer Pflicht auch angewiesen

sind.



	Die Bedürfnisse des jüdischen Patienten in einem nichtjüdischen Spital : 2. Teil

