Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 87 (1978)

Heft: 4

Artikel: Die Bedurfnisse des judischen Patienten in einem nichtjudischen Spital
1. Tell

Autor: Silbiger, Jakob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-548190

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-548190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Bediirfnisse des jiidischen Patienten

in einem nichtjiidischen Spital

Jakob Silbiger

1. Teil

Wenn im folgenden Artikel von besonderen
Bediirfnissen des jiidischen Patienten die
Rede ist, muss vorab festgehalten werden,
dass sich die Ausfithrungen auf den streng-
gliubigen, den orthodoxen Juden in einem
nichtjiidischen Spital beziehen. In diesem
Fall bestehen in der Tat Probleme, denn
einerseits kennt das Pflegepersonal im all-
gemeinen diese Bediirfnisse nicht, und an-
derseits hat der Mensch gerade wdihrend
einer Krankheit besonders stark den
Wunsch, die Riten und Gebrduche seiner
Religion ausiiben und die Trostungen sei-
nes Glaubens erfahren zu konnen.

Jakob Silbiger hat seine Diplomarbeit
(Schule fiir diplomierte Krankenschwestern
und Krankenpfleger am Kantonsspital
Basel, Kurs 37) zu diesem Problem ver-
fasst. Sie ist geeignet, dem Pflegepersonal,
das sich bei der Betreuung orthodox-jiidi-
scher Patienten unsicher fiihlt, zu helfen,
die Bediirfnisse auch dieser Patienten zu
befriedigen, soweit das in unseren Spitdlern
moglich ist. Der Artikel diirfte aber auch
ausserhalb der Spitalwelt Interesse finden.
Die Erliuterung gewisser Vorschriften und
Praktiken kann zu einem besseren Ver-
stindnis der fiir Aussenstehende oft dun-
keln Gebriuche des orthodoxen Judentums
beitragen.

Wir danken dem Autor und der Redaktion
der «Zeitschrift fiir Krankenpflege», wo
der Artikel zuerst erschien (Nr. 1, 1978),
fiir die Erlaubnis zum Nachdruck und dem
Verein fiir das jiidische Museum der
Schweiz in Basel fiir die zur Verfiigungstel-
lung der Fotos.

20

Grundlage und Weltanschauung

des Judentums

Das Judentum ist eine monotheistische
Religion, das heisst, sie kennt nur einen
einzigen Gott. Die Schopfung ist die
Manifestation eines Willens. Die Alleinig-
keit Gottes bedeutet eine einzige Welt,
eine einzige Menschheit, eine einzige Fiih-
rung der Welt, eine feste Ordnung und
kein Tohuwabohu. Der Mensch soll versu-
chen, so heilig zu sein wie Gott, weil er
Gottes Ebenbild ist: «Heilig sollt ihr sein,
denn heilig bin ich, der Ewige, euer Gott!»
(Leviticus, 3. Buch Moses, 19, 2). Die
Quelle der Moral, der Ethik, ist auch
Gott; er sagt uns, was gut ist.

Anderseits verbietet aber das Judentum
dem Menschen eine allzu grosse Annéhe-
rung an Gott: Gott ist kein Mensch, der
Mensch ist kein Gott und wird es auch nie
sein. Gott ist das heilige Vorbild. Sogar
sein Name darf nicht ausgesprochen wer-
den. Der Mensch soll dem Weg Gottes
nachfolgen und dessen Tun nacheifern:
«Gott hat Kranke besucht, du sollst auch
Kranke besuchen.»

Die Treue, die das Judentum verlangt, ist
keine zu einer Person oder zu mehreren
Personen, sondern zu der Thora (Gesetz

Moses), der sogenannten «Mosaischen
Thoras.
Diese Thora enthalt:

«die schriftliche Lehre», also die Bibel,
die mit dem Pentateuch (der eigentlichen
Thora) beginnt, dem sich die tiibrigen
Biicher der Bibel in Form von Chroniken
oder Gesdngen anschliessen;

«die miindliche Lehre», das heisst
Mischna und Talmud (auch «Halacha» ge-
nannt), die als Erlduterung und Ergidnzung
der Thora einhergeht. Die miindliche
Uberlieferung der Schriftauslegungen und
rabbinischen Verordnungen wurde im 2.
Jahrhundert n. Chr. unter dem Namen
Mischna gesammelt und geordnet;

andere Sammlungen das heisst Midra-
schim, die vom 11. bis 16. Jahrhundert n.
Chr. verfasst wurden.

Die «Mosaische Thora» bedeutet das
eigentliche Judentum. Moses, der der
Uberlieferung nach alles verfasst hat, ist
kein Gesetzgeber, sondern ein Prophet,
und «seine» Thora ist eigentlich nicht die
«seine»; sie ist die Thora Gottes und er,
Moses, spricht sie nur aus.

Die Thora enthilt die jiidische Gesetzge-
bung und der Jude lebt ausschliesslich dar-
nach. Sie umfasst alle Lebensgebiete und
bedarf keiner Ergidnzung.

Den Extrakt der jiidischen Religion bilden
die Zehn Gebote, die am Sinai gegeben
wurden, sowie die dreizehn Glaubenssitze
von Maimonides (12. Jahrhundert n.
Chr.). Das Judentum glaubt nicht an See-
lenwanderung und Metamorphose. Es
glaubt an den Messias. Dieser erdffnet
durch seine Ankunft eine neue Aera in
der Geschichte, in der die Weisheit die
Gewalttitigkeit besiegt, in der Gerechtig-
keit und Friede herrschen.

Das Judentum wendet sich konsequent an
die positiven und guten Eigenschaften, die
in jedem Menschen enthalten sind. Es ver-
urteilt jede Form von Askese. Die zwei
grossten Verbote im Judentum wenden
sich gegen Polytheismus (Vielgotterei)
und Gotzendienst.

Die typischen Eigenschaften

der jiidischen Medizin

Eine besondere Eigenschaft der jiidischen
Medizin ist das Prinzip der Ganzheit.
Einerseits bilden die Religion, die Moral
und die Hygiene, anderseits der Korper
und die Seele des Menschen eine nicht zu
trennende Einheit. Dieses Prinzip ist eine
direkte Auslegung des absoluten Mono-
theismus im Judentum. Eine solche Medi-
zin gewihrt Gott und dem Glauben eine
tiberwiltigende Heilkraft. Es gibt keine
Rettung und keine Heilung ohne Glauben
und Gebet. Die jlidische Medizin betonte
von Anfang an immer, dass der Kranke
nur dann geheilt werden kann, wenn er als
Ganzheit betrachtet wird in dem Sinn,
dass sich Korper und Seele gegenseitig be-



einflussen. Das ist genau das, was wir
heute ganzheitliche oder umfassende
Medizin nennen. Schon der grosse jiidi-
sche Arzt und Philosoph Maimonides be-
tont den psychologischen Aspekt der
Krankenpflege.

Die Erhaltung der Gesundheit ist fiir den
Juden eine religiose Pflichterfiillung. Die
moralischen und religiosen Handlungen
sind genauso wichtig fiir die Gesundheit
wie die rein korperlich-hygienischen, weil
eben der Korper und der Geist eins sind.
Diese Grundwahrheiten erkldren uns,
warum den psychischen Bediirfnissen be-
sonders beim jiidischen Patienten so viel
Beachtung von seiten des Pflegeteams ge-
schenkt werden muss.

Das hebridische Gesetzbuch ist allgemein
gesehen jedoch flexibel und tolerant. Die

ILEENE
ct:e L;;tt.ngm
gﬂ’-ﬁ ;CPQ'LC(’:

fcucima cmw y
“Qs& L'ﬁ;L*

', m mmmw
Bitap Mok ::z
g\ DL LL TN

| £413 Lcmec 8
Ab 1Ry ) Lm 3
& s aceu

i

Thoramantel, 1765 aus der Basler
Synagoge

Thora nimmt Riicksicht auf lebenswich-
tige Bediirfnisse und erlaubt gewisse Ab-
weichungen, auch wenn sie religiosen
Grundséitzen nicht unbedingt folgen. (Bei-
spiele hiefiir sind Autopsie und Schwan-
gerschaftsunterbrechung, die spéter sepa-
rat behandelt werden.) Die menschliche
Vernunft und Urteilsfihigkeit steht dabei
im Vordergrund und soll im medizinischen
Bereich all das ergédnzen, was im Gesetz-
buch nicht erwihnt ist.

Medizinische Ethik aus

juidischer Sicht

Einstellung zur Medizin

Das hebriische Gesetzbuch fordert den
kranken Menschen einerseits zum Wider-
stand gegen die Krankheit auf, weil sie als
schwere Katastrophe betrachtet wird, an-
derseits glaubt es daran, dass korperliche
Leiden den Menschen reiner machen. Es
spricht sogar davon, die Krankheit stelle
eine enge Beziehung zwischen Gott und
Mensch dar: «Der gottliche Geist wohnt
tiber dem Kopf des Kranken.» (Talmud.)
Die Religion betrachtet die Krankheit als
eine gottliche Fiigung, billigt aber voll-
kommen die Intervention durch den Men-
schen. Im Judentum gab es nie einen
Widerstand gegeniiber der Medizin als
Berufsausiibung.

Heilung durch Glauben und Gebet

Das Judentum kennt viele Gebete fiir den
Arzt wie auch fiir den Kranken.

Die Tendenz im Gesetzbuch ist keines-
wegs gegen die Intervention des Arztes
oder gegen die Wissenschaft gerichtet, da
diese durch Gebete nicht an Bedeutung
verlieren. Das Gebet ist im Judentum kein
Ersatz fiir die Medizin, genauso wie es
falsch wire, alles Ubel dem Schicksal zu-
zuschreiben oder als Strafe Gottes zu be-
trachten.

Die jiidische Religion verdammt jede
Form von Magie, Zauber oder Exorzis-
mus, duldet aber gewisse abergldubische
Handlungen und Gegenstinde, soweit sie
diese als Gewohnheiten im Volkstum be-
trachtet, die einfach nicht mehr auszurot-
ten sind. Sie anerkennt die Tatsache, dass
der Mensch wegen Furcht vor Unbekann-
tem oder Unerkldrlichem eine Sicherheit
im Irrationalen sucht.

Einstellung zum Leben

Lebensrettung des Mitmenschen ist ein
absolutes Gebot, das gegeniiber allen an-
deren Geboten einschliesslich des Sabbat-
gesetzes den Vorrang hat. Man darf also
gegen den Sabbat verstossen, um Leben
zu retten, also um eine medizinische Ope-
ration durchzufithren, einen Kranken-
transport ins Spital zu veranlassen usw.
Die Gefidhrdung des Lebens zugunsten
von Religionsgesetzen wird als Unver-
nunft und sogar als Verbrechen angese-
hen. Einem Schwerkranken, der eine The-

rapie verweigert, weil dadurch ein Reli-
gionsgesetz gebrochen werden koOnnte,
darf die Therapie aufgezwungen werden.
Das Judentum lehnt jede Art von Selbst-
opferung oder Heldentod ab. Das Leben
ist viel wichtiger als heroische Geschich-
ten, denen Denkmaler gesetzt werden.
Aus dem gleichen Grund wird auch der
Selbstmord verdammt. Der Mensch hat
tiberhaupt kein Recht, sich vorsitzlich zu
verletzen oder sich das Leben zu nehmen.
Den Freitod muss der Mensch hingegen
wihlen, wenn er gezwungen werden sollte,
eine der folgenden Handlungen zu bege-
hen:
— Verstoss gegen die Alleinherrschaft
Gottes (Gotzendienst)
— Verstoss gegen das Leben eines Mit-
menschen (Mord)
— Verstoss gegen sich selbst (Unzucht)
Immer wenn lebenswichtige Bediirfnisse
mit den Gesetzen nicht in Einklang ste-
hen, ist es der Arzt, der den notwendigen
Entscheid aus medizinischer Sicht ohne
Verzug zu treffen hat. Der Talmud nennt
die medizinischen Indikationen, die eine
solche Umgehung der Gesetze rechtferti-
gen. Es bleibt der Grundsatz bestehen,
dass im Zweifelsfalle immer zugunsten der
Lebenserhaltung des Kranken entschieden
wird. Das Urteil des Arztes ist daher
massgebend. Dazu geniigt seine Feststel-
lung, dass eine Weigerung des Patienten
zur Gesetzeslibertretung seinen Zustand
gefihrden wiirde. Wenn zwei Arzte sich
iber den Krankheitszustand nicht einig
sind, wird immer die Meinung zugunsten
des Patienten die entscheidende sein.

Tigliche Probleme

Aussehen und Bekleidung der Juden

Der orthodoxe Jude pflegt normalerweise
einen Bart und Schlifenlocken zu tragen.
Diese dusseren Zeichen seiner Religion
werden sehr gepflegt und verehrt. Meist
bedeuten sie Gelehrsamkeit und Weisheit.
Thre Entfernung wird als Zeichen der
Trauer betrachtet. Wir Angehorige des
Pflegepersonals diirfen diese uns vielleicht
tiberfliissig  vorkommende Behaarung
ohne entsprechende medizinische Indika-
tion nie entfernen oder uns gar dariiber
lustig machen. Von deren Pflege ist spiter
noch die Rede.

Typische Merkmale der Bekleidung sind:

— Kopfbedeckung. Sie ist ein Zeichen der
Bescheidenheit und ist wahrend des Ge-
betes Pflicht, wird aber bis zu 24 Stun-
den im Tag bei verschiedenen Gelegen-
heiten getragen. Der Mann trigt norma-
lerweise ein Képpchen, die Frau ein
Kopftuch oder eine Perlicke. (Diese
Verpflichtung besteht allerdings nur fiir
die verheirateten Frauen.) Viele unserer
Patienten dussern den Wunsch, auch im
Bett eine Kopfbedeckung zu tragen, was
vollkommen respektiert werden sollte.

21



— Das «Viereckige» (Arba Kanfot). Das
ist ein viereckiger Uberwurf mit Schau-
faden (Fransen) an jeder Ecke, den die
mainnlichen Juden iiber dem ersten
Kleidungsstiick tragen.

— Kittel, ein langes weisses Gewand, das
heute selten mehr getragen wird.

Gebet

Das Gebet als geistiges Bediirfnis ist in der
Skala der Wichtigkeit gleichzustellen mit
physischen Bediirfnissen (Essen, Schlafen,
Waschen usw.). Wenn wir das Gebet so zu
betrachten suchen, erklart sich alles bes-
ser.

Die wichtigsten Gebete sind:

— das Morgengebet (Schacharit)

— das Nachmittagsgebet (Mincha)

— das Abendgebet (Maariw)

— das Nachtgebet vor dem Schlafengehen

Diese Gebete enthalten Segens- und
Dankspriiche, talmudische Belehrungen,
Psalmen und Loblieder, Bitt- und Bussge-
bete usw. Dies alles ist im «Siddur», dem
Gebetbuch, gesammelt, das seinen Ur-
sprung im 9. Jahrhundert n. Chr. hat. Der
Patient pflegt das Buch mitzubringen und
behilt es stidndig in seiner Ndhe. Im {ibri-
gen sind jederzeit Gebetsbiicher in der
judischen Gemeinde erhiltlich. Der
orthodoxe Jude ist verpflichtet, jeden Tag
hundert vorgeschriebene Segensspriiche
auszusprechen.
Das Gebet kann allein oder in Gemein-
schaft mit andern verrichtet werden. Im
letztern Fall braucht es allerdings dazu
immer zehn Ménner (Minjan), um einen
Gottesdienst verrichten zu konnen, was im
Spital auf erhebliche Schwierigkeiten stos-
sen kann. Wenn der Patient eine wichtige
Personlichkeit (Rabbiner usw.) ist, ist zu
empfehlen, ihn entweder in einem separa-
ten Zimmer unterzubringen oder einen
Raum zu organisieren, in dem gelegentlich
und besonders am Sabbat Gottesdienste
und Thoravorlesung durchgefiihrt werden
konnen. Die Thoravorlesung ist ein hoch-
stes Gebot. Sie kann nur in Minjan ver-
richtet werden und wird am Montag, Don-
nerstag, Samstag sowie an allen Feiertagen
ausgefiihrt.

Zum Gebet braucht der méannliche Jude

— den Tallit (Gebetsmantel). Dies ist ein
weites, viereckiges, mit Schaufaden ver-
sehenes Tuch, das um die Schultern ge-
tragen wird;

— die Tefillin, die nur zum Morgengebet
an Werktagen getragen werden. Es sind
dies schwarze lederne Gebetsriemen,
die um den Kopf und um den linken
Arm gelegt werden. Sie sind mit Kap-
seln versehen, die Pergamente mit Tho-
raspriichen enthalten, also Sitze, die
der Jude jeden Tag genau zwischen die
Augen und mit dem Arm vor das Herz
bringen soll.

22

Den Kranken werden Erleichterungen

beim Verrichten der Gebete zugestanden:

— Schwerkranke miissen keine Tefillin an-
bringen und diirfen ihr Gebet auch lie-
gend aussprechen.

— Sie diirfen auch vor dem Morgengebet
essen und trinken und ihr Abendgebet
auch spater in der Nacht verrichten.

— Linksarmamputierte konnen iiberhaupt
keine Tefillin anbringen.

Nahrung

Eines der schwierigsten Probleme bei der

Pflege jiidischer Patienten ist die Nahrung.

Wenn hier versucht wird, die Nahrungsge-

setze zusammenzufassen und in bezug auf

die Verpflegung jiidischer Patienten Rat-
schldge zu erteilen, miissen wir uns den

Grundsatz der Reinlichkeit im Judentum

vor Augen halten. Die Reinlichkeit ist das

A und das O des jiidischen Hauses, der

jidischen Kiiche, der jiidischen Frau. Sie

ist nicht nur eine dusserliche Forderung,
sondern sie geht aus der Anschauung her-
vor, dass die Reinlichkeit des Korpers eine

Grundbedingung fiir die seelische Rein-

heit darstelle. Die Speisegesetze, die

«Kaschrut»-Gesetze genannt werden, er-

geben sich aus diesem Grundsatz. Die

Griinde sind gesundheitlicher, vor allem

aber kultischer und ethischer Natur.

— Das Fleisch muss von «reinen» Tieren
stammen. Erlaubt sind: Rind, Schaf,
Ziege und einige Arten von Hochwild,
von den Vogeln sind unbestritten: Gans,
Huhn, Ente, Taube,
von Fischen sind nur solche mit Flossen
und Schuppen erlaubt. Alle Amphibien
(Schildkrdte, Krebs, Hummer), Weich-
tiere (Schnecken, Austern), Wurmar-
ten, Insekten und Kafer sind verboten.

— Die «reinen» Tiere miissen vorschrifts-
gemass geschlachtet werden. Erschos-
sene Tiere oder sowohl innere als auch
dussere  Verletzungen aufweisende
Tiere sind verboten, ebenso mit Krank-
heiten behaftete Tiere.

Das Schlachten nach jiidischem Ritual
muss unter rabbinischer Uberwachung
ausgefiihrt werden.

— Von jedem Tier sind fiir den Genuss
verboten:
das Blut: «Die Seele ist im Blut...»
(Leviticus 17, 11);
das Fett, welches den Organen wie eine
Hiille aufliegt (grosses Netz, Gekrose,
Nierenfettkapsel);
das ganze Hinterviertel des Tieres;
rohe Fleischstiicke.

— Nach dem Schlachten lasst man das Tier
verbluten. Um es aber vollkommen von
Blutresten zu befreien, legt man es vor
dem Kochen wihrend einer Stunde in
Salzwasser. Anschliessend wird es
griindlich abgespiilt.

— Das biblische Gesetz, das Lamm nicht
in der Milch des Muttertieres zu kochen
(Exodus 23, 19), wird als allgemeines

Verbot aufgefasst, Fleisch mit Milch zu-
sammen zu kochen und zu geniessen. Es
ist daher auch vorgeschrieben, nach
dem Genuss von Fleischspeisen wih-
rend sechs Stunden weder Milch noch
Milchspeisen zu sich zu nehmen. Umge-
kehrt jedoch gilt diese Weisung nicht.
Die jiidische Kiiche ist also vollkommen
getrennt in Esswaren aus Fleisch und
solche die Milch enthalten. Sie werden
in separaten Schrianken aufbewahrt, in
separatem Geschirr zubereitet, das auch
separat gereinigt wird. Dazu kommen
noch die «Parve»-Esswaren, die weder
fleischig noch milchig sind, wie zum
Beispiel Friichte, Gemiise, Pflanzen-
fette, Fische, Eier, Mehl, Brot, Wasser,
Bier usw., die man zusammen mit
Fleisch- oder Milchspeisen geniessen
kann.

Zu den Essmanieren ist noch zu sagen,

dass der Jude verpflichtet ist, vor jeder

reguldren Mahlzeit, die er immer mit dem

Brot beginnt, sich die Hande zu waschen

und den Speisesegen (Tischgebet) auszu-

sprechen.

In bezug auf unsere Patienten sind fol-

gende Ratschldge angebracht:

— Alle diese vielfiltigen Nahrungspro-
bleme sind am besten zu losen, wenn
die Angehorigen des Patienten ihn
selbst verpflegen konnen, und zwar mit
der Nahrung, die sie fertig zubereitet
von zu Hause ins Spital bringen. Dies
tun tatsachlich viele Familien,

— Im jiidischen Gemeindehaus Basel gibt
es eine zentrale Kiiche, die mit Hilfe
freiwillig arbeitender Frauen die Kran-
ken daheim und in den Spitdlern mit
Essen versorgen kann. Das Essen ist
tiefgekiihlt und wird in Wegwerfge-
schirr transportiert.

— Wenn dies alles nicht durchfiihrbar ist,
miissen wir im Spital den Kranken aus
unserer Kiiche verpflegen. Dazu ist zu
bemerken, dass jeder Kranke Speisen
essen darf, die von Nichtjuden zuberei-
tet wurden. Es ist also absolut moglich
und erlaubt, den Patienten aus der Spi-
talkiiche zu erndhren.

Da die Fleischgerichte die grossten Ver-

pflegungsprobleme mit sich bringen, ist

mit Vorteil darauf zu verzichten, um so
mehr als die jiidische Medizin ohnehin
pflanzliche Elemente in der Nahrung des

Kranken bevorzugt. Mit allen obener-

wihnten «Parve»-Esswaren ldsst sich

eine reichhaltige Speisekarte aufstellen.

Milchprodukte diirfen ebenfalls verab-

reicht werden, da sie ja meist verpackt

sind.

Wenn der Patient bei einer Mahlzeit un-

bedingt Fleisch- und Milchwaren zu sich

nehmen sollte, kénnen ihm diese am be-
sten gesondert verabreicht werden, und
zwar zuerst die Milch und nachher das

Fleisch. Dabei ist es von Vorteil, wenn

alles in wegwerfbarem Plasticgeschirr ser-



Thoravorhang, 1797

viert wird, weil fiir erlaubtes «koscheres»
Essen kein Geschirr verwendet werden
darf, in dem sich vorher eine «nichtko-
schere» Speise befunden hat.

Hygiene

Im Sinne des erwihnten Reinlichkeits-

prinzips sind alle hygienischen Vorschrif-

ten der jiidischen Religion zu verstehen.

Aussere Sauberkeit fiihrt zu innerer Rein-

heit. Im allgemeinen stimmen die per-

sonlich-hygienischen und die spitalhygie-
nischen Massnahmen in unseren Spitilern
mit den entsprechenden Forderungen der

Religion iiberein und werden deshalb hier

nicht weiter behandelt. Einige Besonder-

heiten sind jedoch zu erwihnen:

— Das Hindewaschen muss unmittelbar
nach dem Aufstehen und vor jeder
Mahlzeit verrichtet werden.

— Der orthodoxe Mann, der seinen Bart
nicht wachsen lassen will, darf sich nicht
mit Rasiermesser oder -klinge rasieren.
Dafiir verwendet er eine entsprechende
Rasiercreme oder einen speziellen
Rasierapparat.

— Beim Schneiden der Fingernigel wird
immer ein Finger iibersprungen, also

die Reihenfolge 1, 3, 5 und dann 2, 4
eingehalten.

— Die jlidischen Essregeln lauten: iss mais-

sig! iss einfach! iss langsam! iss regel-
missig! iss bei Tage!
Die Grundlage der Nahrung ist das
Brot. Es bildet ihren Hauptbestandteil.
Im Judentum ist keine Rede von Alko-
holabstinenz. Im Gegenteil, zu jedem
Freudenmahl gehoren Fleisch und
Wein, und jeder Sabbat, jeder Feiertag
wird mit einem Segenspruch iiber einem
Becher Wein eingeleitet.

Der Rabbiner und die Gemeinde

Der Rabbiner ist der geistige Fiihrer der
judischen Gemeinde. Diese hochgeehrte
Personlichkeit leitet die Schule (Jeschiva)
der Gemeinde, liberwacht die Kaschrut,
steht einem jiidischen Gericht vor, lehrt
das Volk die Religionsgesetze und predigt
an verschiedenen Tagen.

Auch der stindige Kontakt mit unseren
Spitilern wird vom Rabbiner aufrechter-
halten. Er besucht regelmissig die jiidi-
schen Patienten und sorgt dafiir, dass ihre
Bediirfnisse erfiillt werden konnen. An
ihn miissen wir uns wenden, wenn Schwie-

rigkeiten auftauchen sollten. Aus der Tat-
sache, dass die jiidische Religion keine be-
sonderen religiosen Handlungen oder
Zeremonien vor einer Operation oder vor
einer radikalen Therapie kennt, darf nicht
geschlossen werden, der Patient brauche
keine religiose Stiitze; meist mochte er
den Rabbiner sehen. Dessen Besuch hat
fiir ihn grosse Bedeutung und sollte des-
halb vorbehaltlos bewilligt werden.
Allgemein muss hier die Wichtigkeit des
standigen Kontaktes mit der jlidischen
Gemeinde hervorgehoben werden. Der
jitdische Mensch ist normalerweise mit ihr
eng verbunden und will den Kontakt be-
sonders wihrend einer Krankheit auf-
rechterhalten. Wenn der Patient keine
Angehorigen hat, wenden wir uns an die
Gemeinde. Sie besitzt eine Institution, die
dafiir zustdndig ist («Bikur Cholim»). Der
Patient wird von ihr unverziiglich aufge-
sucht und umsorgt. Dies gilt besonders fiir
den Todesfall, dem nachstehend ein be-
sonderes Kapitel gewidmet ist.

Die jiidische Gemeinde Basel hat ein eige-
nes Altersheim sowie Gemeindeschwe-
stern und Hauspflegerinnen, die den Pa-
tienten nach dem Austritt aus dem Spital
weiter pflegen und betreuen konnen. Not-
falls sind weitere Informationen im Ge-
meindehaus erhiltlich.

Der Sabbat

Die Thora schreibt vor: «Sechs Tage
kannst du arbeiten und alle deine Werke
verrichten: Aber der siebente Tag ist
Feiertag dem Ewigen, deinem Gott; da
sollst du keinerlei Werk verrichten, du
und dein Sohn und deine Tochter, dein
Knecht und deine Magd und dein Vieh,
und dein Fremder, der in deinen Toren.»
In diesen Worten ist alles enthalten, was
sich tiber den jiidischen Sabbat sagen lésst.
Der Ruhetag soll Gott gewidmet sein, das
heisst dem Geistigen und der Belehrung.
Daher wird beim Sabbat-Gottesdienst
stets aus der Thora gelesen. Uber den ge-
sundheitlichen (und auch iiber den natio-
nalokonomischen) Wert der Sabbatruhe
eriibrigt es sich heute, mehr zu sagen. Man
sollte den Sabbat nicht als einen verlore-
nen Arbeitstag, sondern als «Behagen»
(Oneg) empfinden. Auch korperliche Ge-
niisse diirfen am Sabbat zu ihrem Recht
kommen, zum Beispiel sind drei Mahlzei-
ten ausdriicklich vorgeschrieben.

Der Sabbat beginnt bereits am Freitag-
abend nach Sonnenuntergang (der jiidi-
sche Tag beginnt immer mit dem Sonnen-
untergang und nicht um Mitternacht), mit
dem Anziinden der Sabbatkerzen und
dem Segen iiber die Lichter, Verrichtun-
gen, die der Frau zustehen. Es folgt ein
feierliches Gebet und anschliessend die
Heiligung des Sabbats, der Kiddusch, mit
dem Weinbecher und einer feierlichen
Mahlzeit. Am Sabbattag werden lingere
Gottesdienste mit der obenerwihnten

23



Thoralesung abgehalten. Den Ausklang
am Abend bildet die «Hawdala» (Unter-
scheidung), in der man mit Wein, Kerzen,

wohlriechenden Gewiirzen und Gebet den

Sabbat verabschiedet.

Am Sabbat ist jegliche Arbeit verboten.

Ein paar Beispiele dafiir seien nachste-

hend erwihnt:

Kochen (am Sabbat werden nur vorher

gekochte Speisen genossen)

Waschen, Férben, Schreiben

Fiir unsere Patienten gilt folgendes:

— Not, Notwehr, notwendige Hilfe fiir
einen in Lebensgefahr befindlichen Mit-
menschen tiberwiegt jede Vorschrift der
Sabbatruhe.

— Alle Therapien und Behandlungen soll-
ten hingegen auf den Sonntag verscho-
ben werden, vorausgesetzt, dass diese
Verschiebung keinen Schaden nach sich
zieht.

— Wir sollten dem Patienten ermdglichen,
soweit die Situation es erlaubt, die Sab-
batgesetze einzuhalten. Dazu gehoren
eine vorherige griindliche Korperreini-
gung, Wein und speziell gebackenes
Brot («Chala» = Zopf), Kerzen fiir die
Frau, um nur ein paar Einzelheiten her-
vorzuheben.

Dazu gehoren einige Bemerkungen, die

sich auf die Krankenpflege beziehen:

® Einen schwerkranken Patienten pflegt

man am Sabbat genauso wie an einem

Werktag.

® Am Sabbat ist das Baden untersagt.

® Kimmen darf man sich nur mit dem

Kamm, ohne Gebrauch einer Biirste.

® Der jiidische Patient darf das Licht

weder andrehen noch l6schen. Wenn aber

eine nichtjiidische Krankenschwester das

Licht angeziindet hat, darf sie es selbstre-

dend auch wieder 16schen, was auch fiir

andere Handlungen, die den Juden verbo-
ten sind, gilt.

® Der Patient darf auch nicht lauten. Wir

sollten uns dessen bewusst sein und ihn

deshalb 6fters im Zimmer aufsuchen.

® Physiotherapie ist nicht gestattet.

@ Das Stillen ist erlaubt.

Die Feiertage

Auf die jiidischen Feiertage kann im Rah-
men dieser Arbeit nicht ausfiihrlich einge-
gangen werden. Wir nennen deshalb nur
stichwortartig die wichtigsten sowie Pro-
bleme, wie sie beim Einhalten der Feier-
tage im Spital auftauchen.

Allgemein gleicht der Status der Feiertage
demjenigen des Sabbats. Alles was man
fir den nicht Schwerkranken am Sabbat
nicht tun darf, ist auch an den Feiertagen
verboten. Wie am Sabbat darf an Feierta-
gen keinerlei Arbeit verrichtet werden,
hingegen sind Kochen und Backen erlaubt
(mit Ausnahme des Jom Kippur).

Rosch  haschana: Neujahrsfest
Ende September). Es heisst

(gegen
wortlich

24

«Haupt des Jahres». Am Rosch haschana
ist die Welt erschaffen worden, und jedes
Jahr wird sie in den Menschen wiederer-
schaffen, indem ihre Seelen in Umkehr
und Rechenschaftsablage, in Gericht und
Gnade sich erneuern. Das Fest dauert
zwei Tage und ist reich an Gebeten und
Gebriuchen. Unter Umstidnden werden
wir das Blasen in den aus Widderhorn ge-
bildeten Schofar erleben, ein Blasinstru-
ment das daran erinnern soll, dass an die-
sem Tag Gottes Herrschaft tiber die Welt
begann.

Jom Kippur: Versohnungsfest (10 Tage
spater). Jom Kippur, der im Talmud «der
Tag» genannt wird, ist der Tag des Siin-
denbekenntnisses und der Lduterung; er
ist der Gipfel und die Vollendung der See-
lenerneuerung, «das Herz des Jahres» und
«der Sabbat aller Sabbate». Er beginnt am
Vorabend mit dem feierlichen «Kol
Nidre», einem Gebet, und endet am
Abend darnach mit dem Schofarblasen.
Am Tag sind alle Sabbatvorschriften in
Kraft und dazu noch die folgenden: Der
Mensch darf weder Speise noch Trank zu
sich nehmen, weder Lederschuhe noch
Stiefel anziehen, weder sich baden noch
waschen, sondern nur die Finger und die
Augen netzen, sich weder mit Ol noch mit
wohlriechendem Wasser einreiben und
sich auch sonst keinen Genuss gonnen.
Der Gottesdienst dauert ohne Unterbruch
vom Anbruch des Tages bis zum Auf-
leuchten der Sterne.

Vom Einhalten dieser Vorschriften sind
nur Schwerkranke und Wochnerinnen

.ausgenommen, schwangere und stillende

Frauen jedoch nicht.

Sukkot: Laubhiittenfest (5 Tage spiter).

Es dauert neun Tage, von denen die ersten

zwei heilige Festtage sind. Darauf folgen

die fiinf Mittelfeiertage (Chol hamoed),
die als Halbwerktage betrachtet werden,
und anschliessend die beiden Festtage

Schlusstest. Sukkot ist ein Wallfahrtsfest,

zu dem frither jedermann zum heiligen

Tempel nach Jerusalem pilgerte, und zu-

gleich ein Naturfest (Erntedank). Die zwei

dusseren Zeichen des Festes sind

— die Hiitten, in denen man wihrend des
Festes wohnt und die zum Andenken an
die zeltartigen Hiitten gebaut werden,
in denen die Kinder Israels auf der
Wiistenwanderung untergebracht
waren. Kranke sind nicht an diese Vor-
schriften gebunden;

— der Feststrauss, der zum Gebet benutzt
wird, und der aus einem Palmzweig,
Myrten, Bachweidenzweigen und dem
sogenannten Paradiesapfel (Etrog) be-
steht.

Chanukka: Lichterfest (gegen Ende De-
zember), zum Andenken an den Sieg der
Makkabéer liber die Griechen. Allabend-

lich werden in den Menora (Chanukka-
leuchtern) wihrend acht Tagen die Cha-
nukkalichter entziindet, am ersten Abend
nur eines, am zweiten zwei und so fort.
Der Patient wird sicher auch im Spital die
Menora anziinden wollen, und wir sollten
ihm dabei behilflich sein.

Pessachfest: (im Friihling, ungefdhr zur
Osterzeit) zur Erinnerung an die Erlosung
der Juden aus der agyptischen Fron ge-
feiert. Durch dieses Ereignis wurde das
Volk der Juden zur Nation. Der Auszug
aus Agypten musste so rasch vollzogen
werden, dass zum Sauern und Gérenlassen
der Brote keine Zeit mehr blieb. Aus die-
sem Grund isst man wihrend der ganzen
acht Tage des Festes kein Brot, sondern
ausschliesslich Mazzot, eine Art ungesiu-
ertes Brot, und darf auch nichts Gesduer-
tes, zum Beispiel Kuchen, Nudeln usw., im
Hause behalten, so dass eine Umstellung
des ganzen Haushaltes erforderlich ist, in
der die ganze Kiiche «gekaschert», das
heisst fiir Pessach koscher gemacht wird.
Es ist zu befiirchten, dass ein orthodoxer
Jude, wenn er als Patient diese Festtage in
einer nichtjiidischen Umgebung verbrin-
gen muss, iberhaupt kein Essen wird be-
rithren wollen. Hier muss die jiidische Ge-
meinde eingeschaltet werden. Sie kann ihn
mit Mazzot, die in besonderen Biéckereien
nach ganz bestimmten Vorschriften ge-
knetet werden, und mit einwandfreier, in
einer fiir Pessach gekascherten Kiiche her-
gestellter Kost versorgen. Als Erginzung
oder Ersatz diirfen Friichte und Gemiise
gegeben werden. Das verwendete « Essge-
schirr» muss aus Papier sein. Allerdings
konnen auch hier Verzichte zugunsten des
Gesundheitszustandes des Patienten be-
willigt werden. Das Fest wird mit einem
zeremoniellen Abend, der «Seder», einge-
leitet, an dem die Pessach-Erziahlung, die
«Hagada», vorgelesen wird und woran
siche eine feierliche Mahlzeit anschliesst
(mit Widerholung am zweiten Abend).
Es sollte dem Patienten erlaubt werden,
diesen Abend im Kreise seiner Familie so
gut und angenehm wie moglich zu gestal-
ten. Nach vier Mittelfeiertagen geht der
Pessach mit zwei Festtagen zu Ende.

Weitere Festtage sind:

Schawuot: Wochenfest (2 Tage, ungefihr
zur Pfingstzeit), dasgrosse Offenbahrungs-
fest (an diesem Tag wurde am Berg Sinai
das Zehngebot gegeben), das Erstlingsfest
(an diesem Tag pflegte man einst die
geernteten Erstlinge zu opfern) und das
Purim (Losfest), ein karnevalartiges Fest
zu Ehren der Rettung der Juden in Persien
durch die Konigin Esther. Diese Feiertage
bieten fiir ihr Einhalten im Spital keine
besonderen Schwierigkeiten.

Fortsetzung folgt



	Die Bedürfnisse des jüdischen Patienten in einem nichtjüdischen Spital : 1. Teil

