
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 87 (1978)

Heft: 4

Artikel: Die Bedürfnisse des jüdischen Patienten in einem nichtjüdischen Spital
: 1. Teil

Autor: Silbiger, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-548190

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-548190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bedürfnisse des jüdischen Patienten
in einem nichtjudischen Spital

Jakob Silbiger

1 Teil

Wenn im folgenden Artikel von besonderen
Bedurfnissen des judischen Patienten die
Rede ist, muss vorab festgehalten werden,
dass sich die Ausfuhrungen auf den streng-
glaubigen, den orthodoxen Juden in einem
nichtjudischen Spital beziehen In diesem
Fall bestehen in der Tat Probleme, denn
einerseits kennt das Pflegepersonal im
allgemeinen diese Bedurfnisse nicht, und
anderseits hat der Mensch gerade wahrend
einer Krankheit besonders stark den

Wunsch, die Riten und Gebrauche seiner
Religion ausüben und die Tröstungen seines

Glaubens erfahren zu können
Jakob Silbiger hat seine Diplomarbeit
(Schule fur diplomierte Krankenschwestern
und Krankenpfleger am Kantonsspital
Basel, Kurs 37) zu diesem Problem ver-
fasst Sie ist geeignet, dem Pflegepersonal,
das sich bei der Betreuung orthodox-judi-
scher Patienten unsicher fühlt, zu helfen,
die Bedurfnisse auch dieser Patienten zu
befriedigen, soweit das in unseren Spitalern
möglich ist Der Artikel durfte aber auch
ausserhalb der Spitalwelt Interesse finden
Die Erläuterung gewisser Vorschriften und
Praktiken kann zu einem besseren
Verständnis der fur Aussenstehende oft dunkeln

Gebrauche des orthodoxen Judentums
beitragen
Wir danken dem Autor und der Redaktion
der «Zeitschrift fur Krankenpflege», wo
der Artikel zuerst erschien (Nr 1, 1978),
fur die Erlaubnis zum Nachdruck und dem
Verein fur das jüdische Museum der
Schweiz in Basel fur die zur Verfugungstellung

der Fotos

Grundlage und Weltanschauung
des Judentums
Das Judentum ist eine monotheistische
Religion, das heisst, sie kennt nur einen
einzigen Gott Die Schöpfung ist die
Manifestation eines Willens Die Alleimg-
keit Gottes bedeutet eine einzige Welt,
eine einzige Menschheit, eine einzige Fuhrung

der Welt, eine feste Ordnung und
kein Tohuwabohu Der Mensch soll versuchen,

so heilig zu sein wie Gott, weil er
Gottes Ebenbild ist «Heilig sollt ihr sein,
denn heilig bin ich, der Ewige, euer Gott1»
(Leviticus, 3 Buch Moses, 19, 2) Die
Quelle der Moral, der Ethik, ist auch
Gott, er sagt uns, was gut ist
Anderseits verbietet aber das Judentum
dem Menschen eine allzu grosse Annäherung

an Gott Gott ist kein Mensch, der
Mensch ist kein Gott und wird es auch nie
sein Gott ist das heilige Vorbild Sogar
sein Name darf nicht ausgesprochen werden

Der Mensch soll dem Weg Gottes
nachfolgen und dessen Tun nacheifern
«Gott hat Kranke besucht, du sollst auch
Kranke besuchen »

Die Treue, die das Judentum verlangt, ist
keine zu einer Person oder zu mehreren
Personen, sondern zu der Thora (Gesetz
Moses), der sogenannten «Mosaischen
Thora»
Diese Thora enthalt
«die schriftliche Lehre», also die Bibel,
die mit dem Pentateuch (der eigentlichen
Thora) beginnt, dem sich die übrigen
Bucher der Bibel in Form von Chroniken
oder Gesangen anschliessen,
«die mündliche Lehre», das heisst
Mischna und Talmud (auch «Halacha»
genannt), die als Erläuterung und Ergänzung
der Thora einhergeht Die mundliche
Überlieferung der Schriftauslegungen und
rabbimschen Verordnungen wurde im 2
Jahrhundert n Chr unter dem Namen
Mischna gesammelt und geordnet,
andere Sammlungen das heisst Midra-
schim, die vom 11 bis 16 Jahrhundert n
Chr verfasst wurden

Die «Mosaische Thora» bedeutet das

eigentliche Judentum Moses, der der
Überlieferung nach alles verfasst hat, ist
kein Gesetzgeber, sondern ein Prophet,
und «seine» Thora ist eigentlich nicht die

«seine», sie ist die Thora Gottes und er,
Moses, spricht sie nur aus
Die Thora enthalt die judische Gesetzgebung

und der Jude lebt ausschliesslich
darnach Sie umfasst alle Lebensgebiete und
bedarf keiner Ergänzung
Den Extrakt der judischen Religion bilden
die Zehn Gebote, die am Sinai gegeben
wurden, sowie die dreizehn Glaubenssatze
von Maimonides (12 Jahrhundert n
Chr Das Judentum glaubt nicht an
Seelenwanderung und Metamorphose Es

glaubt an den Messias Dieser eröffnet
durch seme Ankunft eine neue Aera in
der Geschichte, m der die Weisheit die
Gewalttätigkeit besiegt, m der Gerechtigkeit

und Friede herrschen
Das Judentum wendet sich konsequent an
die positiven und guten Eigenschaften, die
m jedem Menschen enthalten sind Es
verurteilt jede Form von Askese Die zwei
grossten Verbote im Judentum wenden
sich gegen Polytheismus (Vielgötterei)
und Götzendienst

Die typischen Eigenschaften
der judischen Medizin
Eine besondere Eigenschaft der judischen
Medizin ist das Pnnzip der Ganzheit
Einerseits bilden die Religion, die Moral
und die Hygiene, anderseits der Korper
und die Seele des Menschen eine nicht zu
trennende Einheit Dieses Pnnzip ist eine
direkte Auslegung des absoluten
Monotheismus im Judentum Eine solche Medizin

gewahrt Gott und dem Glauben eine
überwältigende Heilkraft Es gibt keine
Rettung und keine Heilung ohne Glauben
und Gebet Die judische Medizin betonte
von Anfang an immer, dass der Kranke
nur dann geheilt werden kann, wenn er als

Ganzheit betrachtet wird in dem Sinn,
dass sich Korper und Seele gegenseitig be-

20



einflussen. Das ist genau das, was wir
heute ganzheitliche oder umfassende
Medizin nennen. Schon der grosse jüdische

Arzt und Philosoph Maimonides
betont den psychologischen Aspekt der
Krankenpflege.
Die Erhaltung der Gesundheit ist für den
Juden eine religiöse Pflichterfüllung. Die
moralischen und religiösen Handlungen
sind genauso wichtig für die Gesundheit
wie die rein körperlich-hygienischen, weil
eben der Körper und der Geist eins sind.
Diese Grundwahrheiten erklären uns,
warum den psychischen Bedürfnissen
besonders beim jüdischen Patienten so viel
Beachtung von Seiten des Pflegeteams
geschenkt werden muss.
Das hebräische Gesetzbuch ist allgemein
gesehen jedoch flexibel und tolerant. Die

Thoramantel, 1765 aus der Basler
Synagoge

Thora nimmt Rücksicht auf lebenswichtige

Bedürfnisse und erlaubt gewisse
Abweichungen, auch wenn sie religiösen
Grundsätzen nicht unbedingt folgen.
(Beispiele hiefür sind Autopsie und
Schwangerschaftsunterbrechung, die später separat

behandelt werden.) Die menschliche
Vernunft und Urteilsfähigkeit steht dabei
im Vordergrund und soll im medizinischen
Bereich all das ergänzen, was im Gesetzbuch

nicht erwähnt ist.

Medizinische Ethik aus
jüdischer Sicht
Einstellung zur Medizin
Das hebräische Gesetzbuch fordert den
kranken Menschen einerseits zum Widerstand

gegen die Krankheit auf, weil sie als
schwere Katastrophe betrachtet wird,
anderseits glaubt es daran, dass körperliche
Leiden den Menschen reiner machen. Es

spricht sogar davon, die Krankheit stelle
eine enge Beziehung zwischen Gott und
Mensch dar: «Der göttliche Geist wohnt
über dem Kopf des Kranken.» (Talmud.)
Die Religion betrachtet die Krankheit als

eine göttliche Fügung, billigt aber
vollkommen die Intervention durch den
Menschen. Im Judentum gab es nie einen
Widerstand gegenüber der Medizin als

Berufsausübung.

Heilung durch Glauben und Gebet
Das Judentum kennt viele Gebete für den
Arzt wie auch für den Kranken.
Die Tendenz im Gesetzbuch ist keineswegs

gegen die Intervention des Arztes
oder gegen die Wissenschaft gerichtet, da
diese durch Gebete nicht an Bedeutung
verlieren. Das Gebet ist im Judentum kein
Ersatz für die Medizin, genauso wie es
falsch wäre, alles Übel dem Schicksal
zuzuschreiben oder als Strafe Gottes zu
betrachten.

Die jüdische Religion verdammt jede
Form von Magie, Zauber oder Exorzismus,

duldet aber gewisse abergläubische
Handlungen und Gegenstände, soweit sie

diese als Gewohnheiten im Volkstum
betrachtet, die einfach nicht mehr auszurotten

sind. Sie anerkennt die Tatsache, dass

der Mensch wegen Furcht vor Unbekanntem

oder Unerklärlichem eine Sicherheit
im Irrationalen sucht.

Einstellung zum Leben
Lebensrettung des Mitmenschen ist ein
absolutes Gebot, das gegenüber allen
anderen Geboten einschliesslich des

Sabbatgesetzes den Vorrang hat. Man darf also

gegen den Sabbat Verstössen, um Leben
zu retten, also um eine medizinische
Operation durchzuführen, einen Krankentransport

ins Spital zu veranlassen usw.
Die Gefährdung des Lebens zugunsten
von Religionsgesetzen wird als Unvernunft

und sogar als Verbrechen angesehen.

Einem Schwerkranken, der eine The¬

rapie verweigert, weil dadurch ein
Religionsgesetz gebrochen werden könnte,
darf die Therapie aufgezwungen werden.
Das Judentum lehnt jede Art von
Selbstopferung oder Heldentod ab. Das Leben
ist viel wichtiger als heroische Geschichten,

denen Denkmäler gesetzt werden.
Aus dem gleichen Grund wird auch der
Selbstmord verdammt. Der Mensch hat
überhaupt kein Recht, sich vorsätzlich zu
verletzen oder sich das Leben zu nehmen.
Den Freitod muss der Mensch hingegen
wählen, wenn er gezwungen werden sollte,
eine der folgenden Handlungen zu begehen:

— Verstoss gegen die Alleinherrschaft
Gottes (Götzendienst)

— Verstoss gegen das Leben eines
Mitmenschen (Mord)

— Verstoss gegen sich selbst (Unzucht)
Immer wenn lebenswichtige Bedürfnisse
mit den Gesetzen nicht in Einklang
stehen, ist es der Arzt, der den notwendigen
Entscheid aus medizinischer Sicht ohne
Verzug zu treffen hat. Der Talmud nennt
die medizinischen Indikationen, die eine
solche Umgehung der Gesetze rechtfertigen.

Es bleibt der Grundsatz bestehen,
dass im Zweifelsfalle immer zugunsten der
Lebenserhaltung des Kranken entschieden
wird. Das Urteil des Arztes ist daher
massgebend. Dazu genügt seine Feststellung,

dass eine Weigerung des Patienten
zur Gesetzesübertretung seinen Zustand
gefährden würde. Wenn zwei Ärzte sich
über den Krankheitszustand nicht einig
sind, wird immer die Meinung zugunsten
des Patienten die entscheidende sein.

Tägliche Probleme
Aussehen und Bekleidung der Juden
Der orthodoxe Jude pflegt normalerweise
einen Bart und Schläfenlocken zu tragen.
Diese äusseren Zeichen seiner Religion
werden sehr gepflegt und verehrt. Meist
bedeuten sie Gelehrsamkeit und Weisheit.
Ihre Entfernung wird als Zeichen der
Trauer betrachtet. Wir Angehörige des
Pflegepersonals dürfen diese uns vielleicht
überflüssig vorkommende Behaarung
ohne entsprechende medizinische Indikation

nie entfernen oder uns gar darüber
lustig machen. Von deren Pflege ist später
noch die Rede.
Typische Merkmale der Bekleidung sind:

— Kopfbedeckung. Sie ist ein Zeichen der
Bescheidenheit und ist während des
Gebetes Pflicht, wird aber bis zu 24 Stunden

im Tag bei verschiedenen Gelegenheiten

getragen. Der Mann trägt
normalerweise ein Käppchen, die Frau ein
Kopftuch oder eine Perücke. (Diese
Verpflichtung besteht allerdings nur für
die verheirateten Frauen.) Viele unserer
Patienten äussern den Wunsch, auch im
Bett eine Kopfbedeckung zu tragen, was
vollkommen respektiert werden sollte.

21



— Das «Viereckige» (Arba Kanfot) Das
ist ein viereckiger Überwurf mit Schaufaden

(Fransen) an jeder Ecke, den die
männlichen Juden über dem ersten
Kleidungsstück tragen.

— Kittel, ein langes weisses Gewand, das
heute selten mehr getragen wird.

Gebet
Das Gebet als geistiges Bedürfnis ist in der
Skala der Wichtigkeit gleichzustellen mit
physischen Bedurfnissen (Essen, Schlafen,
Waschen usw Wenn wir das Gebet so zu
betrachten suchen, erklart sich alles besser

Die wichtigsten Gebete sind:

— das Morgengebet (Schachant)
— das Nachmittagsgebet (Mincha)
— das Abendgebet (Maanw)
— das Nachtgebet vor dem Schlafengehen

Diese Gebete enthalten Segens- und
Dankspruche, talmudische Belehrungen,
Psalmen und Loblieder, Bitt- und Bussgebete

usw Dies alles ist im «Siddur», dem
Gebetbuch, gesammelt, das seinen
Ursprung im 9. Jahrhundert n. Chr. hat. Der
Patient pflegt das Buch mitzubringen und
behalt es standig in seiner Nahe. Im übrigen

sind jederzeit Gebetsbucher in der
judischen Gemeinde erhältlich. Der
orthodoxe Jude ist verpflichtet, jeden Tag
hundert vorgeschnebene Segensspruche
auszusprechen
Das Gebet kann allein oder in Gemeinschaft

mit andern verrichtet werden Im
letztern Fall braucht es allerdings dazu

immer zehn Manner (Min|an), um einen
Gottesdienst verrichten zu können, was im
Spital auf erhebliche Schwierigkeiten stos-

sen kann Wenn der Patient eine wichtige
Persönlichkeit (Rabbiner usw.) ist, ist zu
empfehlen, ihn entweder in einem separaten

Zimmer unterzubringen oder einen
Raum zu organisieren, in dem gelegentlich
und besonders am Sabbat Gottesdienste
und Thoravorlesung durchgeführt werden
können. Die Thoravorlesung ist ein höchstes

Gebot Sie kann nur in Minjan
verrichtet werden und wird am Montag,
Donnerstag, Samstag sowie an allen Feiertagen
ausgeführt
Zum Gebet braucht der männliche Jude

— den Tallit (Gebetsmantel) Dies ist ein
weites, viereckiges, mit Schaufaden
versehenes Tuch, das um die Schultern
getragen wird,

— die Tefilhn, die nur zum Morgengebet
an Werktagen getragen werden Es sind
dies schwarze lederne Gebetsriemen,
die um den Kopf und um den linken
Arm gelegt werden Sie sind mit Kapseln

versehen, die Pergamente mit Tho-
raspruchen enthalten, also Satze, die
der Jude jeden Tag genau zwischen die

Augen und mit dem Arm vor das Herz
bringen soll

Den Kranken werden Erleichterungen
beim Verrichten der Gebete zugestanden:

- Schwerkranke müssen keine Tefilhn
anbringen und dürfen ihr Gebet auch
hegend aussprechen.

- Sie dürfen auch vor dem Morgengebet
essen und trinken und ihr Abendgebet
auch spater in der Nacht verrichten.

- Lmksarmamputierte können überhaupt
keine Tefilhn anbringen

Nahrung
Eines der schwierigsten Probleme bei der
Pflege judischer Patienten ist die Nahrung.
Wenn hier versucht wird, die Nahrungsgesetze

zusammenzufassen und in bezug auf
die Verpflegung judischer Patienten
Ratschlage zu erteilen, müssen wir uns den
Grundsatz der Reinlichkeit im Judentum
vor Augen halten Die Reinlichkeit ist das

A und das O des judischen Hauses, der
judischen Küche, der judischen Frau Sie

ist nicht nur eine ausserhche Forderung,
sondern sie geht aus der Anschauung hervor,

dass die Reinlichkeit des Korpers eine
Grundbedingung fur die seehsche Reinheit

darstelle Die Speisegesetze, die
«Kaschrut»-Gesetze genannt werden,
ergeben sich aus diesem Grundsatz Die
Grunde sind gesundheithcher, vor allem
aber kultischer und ethischer Natur.

- Das Fleisch muss von «reinen» Tieren
stammen Erlaubt sind' Rind, Schaf,

Ziege und einige Arten von Hochwild,
von den Vögeln sind unbestritten: Gans,
Huhn, Ente, Taube,
von Fischen sind nur solche mit Flossen
und Schuppen erlaubt. Alle Amphibien
(Schildkröte, Krebs, Hummer), Weichtiere

(Schnecken, Austern), Wurmarten,

Insekten und Käfer sind verboten.

- Die «reinen» Tiere müssen vorschnfts-
gemass geschlachtet werden. Erschossene

Tiere oder sowohl innere als auch
äussere Verletzungen aufweisende
Tiere sind verboten, ebenso mit Krankheiten

behaftete Tiere
Das Schlachten nach judischem Ritual
muss unter rabbinischer Überwachung
ausgeführt werden.

- Von jedem Tier sind fur den Genuss
verboten'
das Blut. «Die Seele ist im Blut .»

(Leviticus 17, 11),
das Fett, welches den Organen wie eine
Hülle aufliegt (grosses Netz, Gekröse,
Nierenfettkapsel),
das ganze Hinterviertel des Tieres,
rohe Fleischstucke.

- Nach dem Schlachten lasst man das Tier
verbluten Um es aber vollkommen von
Blutresten zu befreien, legt man es vor
dem Kochen wahrend einer Stunde in
Salzwasser Anschliessend wird es

gründlich abgespult.

- Das biblische Gesetz, das Lamm nicht
in der Milch des Muttertieres zu kochen
(Exodus 23, 19), wird als allgemeines

Verbot aufgefasst, Fleisch mit Milch
zusammen zu kochen und zu gemessen Es
ist daher auch vorgeschrieben, nach
dem Genuss von Fleischspeisen wahrend

sechs Stunden weder Milch noch

Milchspeisen zu sich zu nehmen Umgekehrt

jedoch gilt diese Weisung nicht.
Die judische Küche ist also vollkommen
getrennt in Esswaren aus Fleisch und
solche die Milch enthalten Sie werden
in separaten Schranken aufbewahrt, in
separatem Geschirr zubereitet, das auch

separat gereinigt wird. Dazu kommen
noch die «Parve»-Esswaren, die weder
fleischig noch milchig sind, wie zum
Beispiel Fruchte, Gemüse, Pflanzenfette,

Fische, Eier, Mehl, Brot, Wasser,
Bier usw., die man zusammen mit
Fleisch- oder Milchspeisen gemessen
kann

Zu den Essmanieren ist noch zu sagen,
dass der Jude verpflichtet ist, vor jeder
regulären Mahlzeit, die er immer mit dem
Brot beginnt, sich die Hände zu waschen
und den Speisesegen (Tischgebet)
auszusprechen.

In bezug auf unsere Patienten sind
folgende Ratschlage angebracht:

- Alle diese vielfaltigen Nahrungsprobleme

sind am besten zu losen, wenn
die Angehörigen des Patienten ihn
selbst verpflegen können, und zwar mit
der Nahrung, die sie fertig zubereitet
von zu Hause ins Spital bringen. Dies
tun tatsächlich viele Familien

- Im judischen Gemeindehaus Basel gibt
es eine zentrale Küche, die mit Hilfe
freiwillig arbeitender Frauen die Kranken

daheim und in den Spitalern mit
Essen versorgen kann Das Essen ist

tiefgekühlt und wird in Wegwerfgeschirr

transportiert.
- Wenn dies alles nicht durchfuhrbar ist,

müssen wir im Spital den Kranken aus

unserer Küche verpflegen. Dazu ist zu

bemerken, dass jeder Kranke Speisen
essen darf, die von Nichtjuden zubereitet

wurden Es ist also absolut möglich
und erlaubt, den Patienten aus der Spi-
talkuche zu ernähren

Da die Fleischgerichte die grossten
Verpflegungsprobleme mit sich bringen, ist
mit Vorteil darauf zu verzichten, um so

mehr als die judische Medizin ohnehin
pflanzliche Elemente in der Nahrung des

Kranken bevorzugt Mit allen
obenerwähnten «Parve»-Esswaren lasst sich

eine reichhaltige Speisekarte aufstellen
Milchprodukte dürfen ebenfalls verabreicht

werden, da sie ja meist verpackt
sind.
Wenn der Patient bei einer Mahlzeit
unbedingt Fleisch- und Milchwaren zu sich

nehmen sollte, können ihm diese am
besten gesondert verabreicht werden, und

zwar zuerst die Milch und nachher das

Fleisch. Dabei ist es von Vorteil, wenn
alles in wegwerfbarem Plasticgeschirr ser-

22



Thoravorhang, 1797

viert wird, weil für erlaubtes «koscheres»
Essen kein Geschirr verwendet werden
darf, in dem sich vorher eine «nichtkoschere»

Speise befunden hat.

Hygiene
Im Sinne des erwähnten Reinlichkeitsprinzips

sind alle hygienischen Vorschriften

der jüdischen Religion zu verstehen.
Äussere Sauberkeit führt zu innerer Reinheit.

Im allgemeinen stimmen die
persönlich-hygienischen und die spitalhygienischen

Massnahmen in unseren Spitälern
mit den entsprechenden Forderungen der
Religion überein und werden deshalb hier
nicht weiter behandelt. Einige Besonderheiten

sind jedoch zu erwähnen:

- Das Händewaschen muss unmittelbar
nach dem Aufstehen und vor jeder
Mahlzeit verrichtet werden.

- Der orthodoxe Mann, der seinen Bart
nicht wachsen lassen will, darf sich nicht
mit Rasiermesser oder -klinge rasieren.
Dafür verwendet er eine entsprechende
Rasiercreme oder einen speziellen
Rasierapparat.

- Beim Schneiden der Fingernägel wird
immer ein Finger übersprungen, also

die Reihenfolge 1, 3, 5 und dann 2, 4

eingehalten.

- Die jüdischen Essregeln lauten: iss massig!

iss einfach! iss langsam! iss

regelmassig! iss bei Tage!
Die Grundlage der Nahrung ist das
Brot. Es bildet ihren Hauptbestandteil.
Im Judentum ist keine Rede von
Alkoholabstinenz. Im Gegenteil, zu jedem
Freudenmahl gehören Fleisch und
Wein, und jeder Sabbat, jeder Feiertag
wird mit einem Segenspruch über einem
Becher Wein eingeleitet.

Der Rabbiner und die Gemeinde
Der Rabbiner ist der geistige Führer der

jüdischen Gemeinde. Diese hochgeehrte
Persönlichkeit leitet die Schule (Jeschiva)
der Gemeinde, überwacht die Kaschrut,
steht einem jüdischen Gericht vor, lehrt
das Volk die Religionsgesetze und predigt
an verschiedenen Tagen.
Auch der ständige Kontakt mit unseren
Spitälern wird vom Rabbiner aufrechterhalten.

Er besucht regelmässig die
jüdischen Patienten und sorgt dafür, dass ihre
Bedürfnisse erfüllt werden können. An
ihn müssen wir uns wenden, wenn Schwie¬

rigkeiten auftauchen sollten. Aus der
Tatsache, dass die jüdische Religion keine
besonderen religiösen Handlungen oder
Zeremonien vor einer Operation oder vor
einer radikalen Therapie kennt, darf nicht
geschlossen werden, der Patient brauche
keine religiöse Stütze; meist möchte er
den Rabbiner sehen. Dessen Besuch hat
für ihn grosse Bedeutung und sollte
deshalb vorbehaltlos bewilligt werden.
Allgemein muss hier die Wichtigkeit des

ständigen Kontaktes mit der jüdischen
Gemeinde hervorgehoben werden. Der
jüdische Mensch ist normalerweise mit ihr
eng verbunden und will den Kontakt
besonders während einer Krankheit
aufrechterhalten. Wenn der Patient keine
Angehörigen hat, wenden wir uns an die
Gemeinde. Sie besitzt eine Institution, die
dafür zuständig ist («Bikur Cholim»), Der
Patient wird von ihr unverzüglich aufgesucht

und umsorgt. Dies gilt besonders für
den Todesfall, dem nachstehend ein
besonderes Kapitel gewidmet ist.
Die jüdische Gemeinde Basel hat ein eigenes

Altersheim sowie Gemeindeschwestern

und Hauspflegerinnen, die den
Patienten nach dem Austritt aus dem Spital
weiter pflegen und betreuen können. Notfalls

sind weitere Informationen im
Gemeindehaus erhältlich.

Der Sabbat
Die Thora schreibt vor: «Sechs Tage
kannst du arbeiten und alle deine Werke
verrichten: Aber der siebente Tag ist
Feiertag dem Ewigen, deinem Gott; da
sollst du keinerlei Werk verrichten, du
und dein Sohn und deine Tochter, dein
Knecht und deine Magd und dein Vieh,
und dein Fremder, der in deinen Toren.»
In diesen Worten ist alles enthalten, was
sich über den jüdischen Sabbat sagen lässt.
Der Ruhetag soll Gott gewidmet sein, das
heisst dem Geistigen und der Belehrung.
Daher wird beim Sabbat-Gottesdienst
stets aus der Thora gelesen. Über den
gesundheitlichen (und auch über den
nationalökonomischen) Wert der Sabbatruhe
erübrigt es sich heute, mehr zu sagen. Man
sollte den Sabbat nicht als einen verlorenen

Arbeitstag, sondern als «Behagen»
(Oneg) empfinden. Auch körperliche
Genüsse dürfen am Sabbat zu ihrem Recht
kommen, zum Beispiel sind drei Mahlzeiten

ausdrücklich vorgeschrieben.
Der Sabbat beginnt bereits am Freitagabend

nach Sonnenuntergang (der jüdische

Tag beginnt immer mit dem
Sonnenuntergang und nicht um Mitternacht), mit
dem Anzünden der Sabbatkerzen und
dem Segen über die Lichter, Verrichtungen,

die der Frau zustehen. Es folgt ein
feierliches Gebet und anschliessend die
Heiligung des Sabbats, der Kiddusch, mit
dem Weinbecher und einer feierlichen
Mahlzeit. Am Sabbattag werden längere
Gottesdienste mit der obenerwähnten

23



Thoralesung abgehalten. Den Ausklang
am Abend bildet die «Hawdala»
(Unterscheidung), in der man mit Wein, Kerzen,
wohlriechenden Gewürzen und Gebet den
Sabbat verabschiedet.
Am Sabbat ist jegliche Arbeit verboten.
Ein paar Beispiele dafür seien nachstehend

erwähnt:
Kochen (am Sabbat werden nur vorher
gekochte Speisen genossen)
Waschen, Farben, Schreiben
Fur unsere Patienten gilt folgendes:

- Not, Notwehr, notwendige Hilfe fur
einen in Lebensgefahr befindlichen
Mitmenschen uberwiegt jede Vorschrift der
Sabbatruhe.

- Alle Therapien und Behandlungen soll¬

ten hingegen auf den Sonntag verschoben

werden, vorausgesetzt, dass diese

Verschiebung keinen Schaden nach sich
zieht.

- Wir sollten dem Patienten ermöglichen,
soweit die Situation es erlaubt, die
Sabbatgesetze einzuhalten. Dazu gehören
eine vorherige gründliche Korperreinigung,

Wein und speziell gebackenes
Brot («Chala» Zopf), Kerzen für die
Frau, um nur ein paar Einzelheiten
hervorzuheben.

Dazu gehören einige Bemerkungen, die
sich auf die Krankenpflege beziehen:

• Einen schwerkranken Patienten pflegt
man am Sabbat genauso wie an einem
Werktag.
• Am Sabbat ist das Baden untersagt.

• Kämmen darf man sich nur mit dem

Kamm, ohne Gebrauch einer Bürste.

• Der judische Patient darf das Licht
weder andrehen noch loschen. Wenn aber
eine mchtjudische Krankenschwester das

Licht angezündet hat, darf sie es selbstredend

auch wieder löschen, was auch fur
andere Handlungen, die den Juden verboten

sind, gilt.
• Der Patient darf auch nicht lauten. Wir
sollten uns dessen bewusst sein und ihn
deshalb öfters im Zimmer aufsuchen.

• Physiotherapie ist nicht gestattet.

• Das Stillen ist erlaubt.

Die Feiertage
Auf die jüdischen Feiertage kann im Rahmen

dieser Arbeit nicht ausführlich
eingegangen werden. Wir nennen deshalb nur
stichwortartig die wichtigsten sowie
Probleme, wie sie beim Einhalten der Feiertage

im Spital auftauchen.
Allgemein gleicht der Status der Feiertage
demjenigen des Sabbats. Alles was man
fur den nicht Schwerkranken am Sabbat
nicht tun darf, ist auch an den Feiertagen
verboten. Wie am Sabbat darf an Feiertagen

keinerlei Arbeit verrichtet werden,
hingegen sind Kochen und Backen erlaubt
(mit Ausnahme des Jörn Kippur).

Rosch haschana. Neujahrsfest (gegen
Ende September). Es heisst wörtlich

«Haupt des Jahres». Am Rosch haschana
ist die Welt erschaffen worden, und jedes
Jahr wird sie in den Menschen wiedererschaffen,

indem ihre Seelen in Umkehr
und Rechenschaftsablage, in Gericht und
Gnade sich erneuern. Das Fest dauert
zwei Tage und ist reich an Gebeten und
Gebrauchen. Unter Umstanden werden
wir das Blasen in den aus Widderhorn
gebildeten Schofar erleben, ein Blasinstrument

das daran erinnern soll, dass an
diesem Tag Gottes Herrschaft über die Welt
begann.

Jörn Kippur: Versohnungsfest (10 Tage
später). Jörn Kippur, der im Talmud «der
Tag» genannt wird, ist der Tag des
Sündenbekenntnisses und der Läuterung; er
ist der Gipfel und die Vollendung der
Seelenerneuerung, «das Herz des Jahres» und
«der Sabbat aller Sabbate». Er beginnt am
Vorabend mit dem feierlichen «Kol
Nidre», einem Gebet, und endet am
Abend darnach mit dem Schofarblasen.
Am Tag sind alle Sabbatvorschriften in
Kraft und dazu noch die folgenden: Der
Mensch darf weder Speise noch Trank zu
sich nehmen, weder 1-ederschuhe noch
Stiefel anziehen, weder sich baden noch
waschen, sondern nur die Finger und die

Augen netzen, sich weder mit Öl noch mit
wohlriechendem Wasser einreiben und
sich auch sonst keinen Genuss gönnen.
Der Gottesdienst dauert ohne Unterbruch
vom Anbruch des Tages bis zum
Aufleuchten der Sterne.
Vom Einhalten dieser Vorschriften sind
nur Schwerkranke und Wöchnerinnen

ausgenommen, schwangere und stillende
Frauen jedoch nicht.

Sukkot: Laubhuttenfest (5 Tage spater).
Es dauert neun Tage, von denen die ersten
zwei heilige Festtage sind. Darauf folgen
die fünf Mittelfeiertage (Chol hamoed),
die als Halbwerktage betrachtet werden,
und anschliessend die beiden Festtage
Schlussfest. Sukkot ist ein Wallfahrtsfest,
zu dem früher jedermann zum heiligen
Tempel nach Jerusalem pilgerte, und
zugleich ein Naturfest (Erntedank). Die zwei
äusseren Zeichen des Festes sind

- die Hutten, m denen man wahrend des

Festes wohnt und die zum Andenken an
die zeltartigen Hutten gebaut werden,
in denen die Kinder Israels auf der
Wustenwanderung untergebracht
waren. Kranke sind nicht an diese
Vorschriften gebunden;

— der Feststrauss, der zum Gebet benutzt
wird, und der aus einem Palmzweig,
Myrten, Bachweidenzweigen und dem

sogenannten Paradiesapfel (Etrog)
besteht.

Chanukka. Lichterfest (gegen Ende
Dezember), zum Andenken an den Sieg der
Makkabaer über die Griechen. Allabend¬

lich werden in den Menora (Chanukka-
leuchtern) wahrend acht Tagen die Cha-
nukkalichter entzündet, am ersten Abend
nur eines, am zweiten zwei und so fort.
Der Patient wird sicher auch im Spital die
Menora anzünden wollen, und wir sollten
ihm dabei behilflich sein.

Pessachfest: (im Frühling, ungefähr zur
Osterzeit) zur Erinnerung an die Erlösung
der Juden aus der ägyptischen Fron
gefeiert. Durch dieses Ereignis wurde das

Volk der Juden zur Nation. Der Auszug
aus Ägypten musste so rasch vollzogen
werden, dass zum Sauern und Garenlassen
der Brote keine Zeit mehr blieb. Aus
diesem Grund isst man wahrend der ganzen
acht Tage des Festes kein Brot, sondern
ausschliesslich Mazzot, eine Art ungesäuertes

Brot, und darf auch nichts Gesäuertes,

zum Beispiel Kuchen, Nudeln usw., im
Hause behalten, so dass eine Umstellung
des ganzen Haushaltes erforderlich ist, in
der die ganze Küche «gekaschert», das

heisst fur Pessach koscher gemacht wird.
Es ist zu befürchten, dass ein orthodoxer
Jude, wenn er als Patient diese Festtage in
einer mch(jüdischen Umgebung verbringen

muss, überhaupt kein Essen wird
berühren wollen. Hier muss die jüdische
Gemeinde eingeschaltet werden. Sie kann ihn
mit Mazzot, die in besonderen Backereien
nach ganz bestimmten Vorschriften
geknetet werden, und mit einwandfreier, in
einer fur Pessach gekascherten Küche
hergestellter Kost versorgen. Als Ergänzung
oder Ersatz dürfen Fruchte und Gemüse

gegeben werden. Das verwendete «Essgeschirr»

muss aus Papier sein. Allerdings
können auch hier Verzichte zugunsten des
Gesundheitszustandes des Patienten
bewilligt werden. Das Fest wird mit einem
zeremoniellen Abend, der «Seder», eingeleitet,

an dem die Pessach-Erzahlung, die

«Hagada», vorgelesen wird und woran
siehe eine feierliche Mahlzeit anschliesst

(mit Widerholung am zweiten Abend).
Es sollte dem Patienten erlaubt werden,
diesen Abend im Kreise seiner Familie so

gut und angenehm wie möglich zu gestalten.

Nach vier Mittelfeiertagen geht der
Pessach mit zwei Festtagen zu Ende.

Weitere Festtage sind:
Schawuof Wochenfest (2 Tage, ungefähr
zur Pfingstzeit),dasgrosse Oftenbahrungs-
fest (an diesem Tag wurde am Berg Sinai
das Zehngebot gegeben), das Erstlingsfest
(an diesem Tag pflegte man einst die

geernteten Erstlinge zu opfern) und das

Purim (Losfest), ein karnevalartiges Fest

zu Ehren der Rettung der Juden in Persien
durch die Konigin Esther. Diese Feiertage
bieten fur ihr Einhalten im Spital keine
besonderen Schwierigkeiten.

Fortsetzung folgt

24


	Die Bedürfnisse des jüdischen Patienten in einem nichtjüdischen Spital : 1. Teil

