Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 83 (1974)

Heft: 8

Artikel: Milch und Milchtiere im Kult

Autor: Bihler-Oppenheim, K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-974755

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-974755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Milch und
Milchtiere
m Kult

Dr. K. Biihler-Oppenheim

Zahlreiche Volker erblicken in der Milch
nicht einfach ein gewohnliches Getrink
oder den Ausgangsstoft verschiedener Nah-
rungsmittel, sondern sie ist flir sie in erster
Linie ein Gegenstand kultischer Verehrung.
Einzelne von ihnen sehen in ihr den Lebens-
stoff an sich. In manchen Hirtenkulturen,
wo der Mensch auf Gedeih und Verderb mit
den von ihm gehaltenen Tieren verbunden
ist, wird die Milch, als deren Produkt, in
ganz besonderem Masse verehrt; sie ist mit
dem Tier, von dem sie stammt, bis zur héch-
sten Wertung aufgestiegen oder im Laufe
der Entwicklung zu einem Gegenstand des
Zauberglaubens geworden, bald wird ihr ei-
ne giinstige, bald eine verderbliche Wirkung
zugesprochen. Der Ursprung der Verwen-
dung der Milch im Kult reicht wahrschein-
lich in vorgeschichtliche Zeiten zuriick,
doch ldsst sich nichts Bestimmtes dariiber
aussagen.

Die Arten der Verwendung der Milch im
Kult sind, wie schon angedeutet, vielfiltig.
In der friihchristlichen Kirche von Agypten,
Rom und Nordafrika war es eine Zeitlang
tiblich, dem Té&ufling unmittelbar nach der
Kommunion eine Mischung von geweihter
Milch und Honig, eventuell auch von Was-
ser und Wein oder blosses Wasser zu rei-
chen. Dadurch sollte sein Eintritt ins Land
der Verheissung angedeutet werden.

Der Ursprung der sakralen Verwendung
von Milch im antiken Griechenland muss
sehr weit zuriickliegen. Schon friih hatte sie
dort ndmlich fir die kulturell fithrenden
Schichten als Nahrungsmittel und auch ver-
goren zu einem berauschenden Getrank kei-
ne Bedeutung mehr; Ackerbauprodukte
und Wein waren an ihre Stelle getreten. In
der Folge verschwand denn auch das Milch-
opfer aus dem Kult, der sich um die panhel-
lenische Gotterwelt gebildet hatte. Es be-
hauptete aber weiterhin seine Stellung als
Opfergabe an die Lokalgottheiten und im
Totenkult. Den Nymphen und dem Wald-
gott Pan lasst Theokrit Milchopfer bringen.
Auch im Dionysoskult kam der Milch die
Rolle einer Opferspeise zu. Nicht nur den

16

Hunger regiert in vielen Léindern der Erde,
und zahlreiche Organisationen bemiihen
sich, den Bedrohten Nahrung zu beschaffen.
Fachleute stellen Erncihrungsprogramme auf,
die neusten wissenschaftlichen Erkenntnissen
Rechnung tragen. Kuhmilch, in Grossbe-
trieben zu Pulver verarbeitet, spielt dabei
eine wichtige Rolle. Wir sind damit weit von
den Vorstellungen der Menschen friitherer
Jahrtausende oder niedriger Zivilisations-
stufe entfernt, die die Speisen nicht als blossen
«Betriebsstoff» fiir den Korper, sondern als

erwiahnten Gottheiten wurde neben andern
Speisen Milch dargebracht, sondern auch
den Seelen der Verstorbenen. Wo es galt,
sich diese durch gute Gaben geneigt zu ma-
chen, fehlte sie niemals. In diesem Sinne
goss Aeneas bei seiner Ankunft in Italien
den Manen seines Vaters Anchises ausser
Wein und Blut auch Milch auf die Erde.
Auch in Rom wurde die Milch seit dltester
Zeit als Opfergabe verwendet. Hier hielt
sich das Milchopfer ebenfalls bei der Land-
bevolkerung am ldngsten, und zwar fir
landliche Gottheiten, wie Pan und den alt-
italischen Pales, von denen das Gedeihen
der Herde abhing, oder auch fiir die Gottin-
nen der vegetabilischen Fruchtbarkeit wie
Ceres; denn fir die Bauern bildete die Milch
nach wie vor die nichstliegende, billigste
Spende.

Die Agypter pflegten gleichfalls ihren Got-
tern fiir den Schutz, den sie der Gemeinde
angedeihen liessen, von dem zu opfern, was
fiir das tédgliche Leben des Menschen von
Bedeutung war, unter anderem auch Milch.

In Afrika wird die Zucht von Grossvieh
zum Teil hochst intensiv betrieben. Zahlrei-
che Vorschriften, die das Melken und den
Genuss der Milch sowie die Art ihrer Ver-
wendung betreffen, durchdringen das Kul-
turleben der viehziichtenden Neger. Milch,
vor allem Kuhmilch, ist nicht ein Nahrungs-
mittel im gewdhnlichen Sinn. Sie ist viel-
mehr ein Stoff von hoher Zauberkraft, sie
kann heilen und schaden. Das Rind ist nach
Kroll so angesehen, dass es als Zeichen von
Hochachtung gilt, wenn jemand mit ihm
verglichen wird: «Adze sengan (Tritt ndher,
Rind) begriissen die Wabena und die Wahe-
he (Ostafrika) ihren Hiuptling, und der
Herrscher von Kisiba (Ostafrika) tragt den
Titel «Mukama» (Melker). Verschiedene
Vorschriften der Bantu deuten darauf hin,
dass die Rinder bei ihnen einst vielleicht
liberhaupt nur als Kulttiere gehalten wur-
den.

Bei den Baschi und den Waschambaa diir-
fen die Frauen keine Milch trinken. Auch

Gaben mit zum Teil magischen Eigenschaf-
ten ansahen und davon den Gottern opferten.
Der vorliegende Artikel, vor Jahren in einer
Ciba-Zeitschrift erschienen, gibt einige inter-
essante Hinweise auf die kultische Bedeutung
der Milch bei verschiedenen Volkern. Heute
aber, wenn von mageren Hdnden darge-
streckte Blechndipfe mit dem angeriihrten
Milchpulver gefiillt werden, denkt wohl nie-
mand daran, ein Schiisselchen in Dankbar-
keit zu opferi.

sonst zeigen die Vorschriften tiber die Be-
handlung der Milch und das Reinigen der
Gefdsse, worin sie aufbewahrt wird, welch
ungewohnliche Stellung ihr bei den Vieh-
ziichtern zukommt. So diirfen die Bahima
von Ankole sie nicht in eiserne Gefisse
schiitten und die Herero ihre Milchgefisse
nicht reinigen, da sie damit die Kuh belei-
digten, so dass die krank wiirde und keine
Milch mehr gibe. Ebenso sind die Bahima
liberzeugt, ein Européer, der Milch in den
Tee giesse, tote damit die Kuh, von der sie
stamme.

Ganz besondere Verehrung geniessen Milch
und Milchprodukte in Indien; dem Hindu
ist die Kuh heilig. In den &ltesten zusam-
menhidngenden religiosen Liedern, den Ve-
das, auf denen der moderne Hinduglaube
basiert, spielte die Kuhverehrung eine gros-
se Rolle. Zu der Zeit, da diese Lieder ent-
standen, ungefihr 1200 bis 1000 v. Chr.,
ibertraf in Indien die Viehzucht, vornehm-
lich die Rinderzucht, den Ackerbau bei wei-
tem an Bedeutung. Die Tierverehrung, ins-
besondere die Kuhverehrung des modernen
Hindu hitte somit ihre Wurzeln in einer
Zeit, wo Viehzucht die wichtigste Beschifti-
gung des Inders war. In den Vedas erscheint
die Kuh (vagd) als Spenderin der Hauptnah-
rung, ja als Inbegriff der Nahrungsfiille. Im
Atharvaveda und im Rigveda ist sie liber-
haupt das Symbol der gebirenden Kraft der
Natur. Sie erfihrt Lobpreisung als die Mut-
teraller Dinge.

Schon damals war die Kuh auch in gewis-
sem Sinne heilig, insofern sie nidmlich als
Verkorperung zweier Gottinnen, der Ida
und der Aditi, galt. Interessant ist ihre
Gleichsetzung mit Aditi, der Mutter der sie-
ben Lichtgotter. Die von dieser Got-
tin geborenen Gestirne tragen denn auch die
Bezeichnung «kuhgeboren». Damit nimmt
die Kuh in Indien eine dhnliche Stellung als
Gestirnsgottheit ein, wie sie sie im alten
Agypten innehatte.

Unter den in den Vedas erscheinenden My-
then ist im Rahmen des vorliegenden Arti-
kels vor allem derjenige von Interesse, der



berichtet, wie der Gotterheld Indra den
Menschen die Kiihe brachte, die die Panis,
die «Reicheny, vor ihnen in einer Hohle ein-
geschlossen hielten. Indra offnete durch
Zauber die Felsen und gewann so fiir den
Menschen die Nahrungsfiille. Dieser My-
thos enthilt gleichzeitig noch einen andern
Sinn: er bedeutet auch, dass Indra der
Menschheit das Licht der Morgenrote ge-
schenkt hat. Dass diese beiden Vorginge
durch denselben Mythos ausgedriickt wer-
den, weist ebenfalls auf den Zusammenhang
hin, der nach indischer Auffassung zwi-
schen der Kuh und den Gestirnen, im be-
sonderen der Sonne, besteht.

Im friithen indischen Kult wurde die Milch
vor allem als Opferspeise verwendet, und
zwar sauer, geronnen oder in Form von
Butter. Auch die wichtigsten Feldfriichte,
Reis und Gerste, waren Opferspeisen, aber
die Produkte, die von der Kuh her kamen,
galten fiir heiliger als die Erzeugnisse des
Ackerbaus. Typisch fir die Opfer an die
verschiedenen Gotter war, dass die Opfer-
speise deren Wesen entsprechend gewihlt
werden musste: Handelte es sich beispiels-
weise um ein Opfer an die Gottinnen Nacht
und Morgenréte, das heisst der Dunkelheit
und der aus ihr hervorgehenden Helle, so
war als Opfergabe die Milch einer schwar-
zen Kuh, deren Kalb weiss war, darzubrin-
gen. Rudra, dem in der Wildnis lebenden
Gott, wurden bisweilen wilder Sesam, wil-
der Weizen und Milch von Rehen geopfert.
Nicht nur die Kuh ist heilig, sondern auch
ihre fiinf Produkte sind es: Milch, Quark,
Buttermilch, Dung und Urin. Den Gliubi-
gen ist anbefohlen, ausschliesslich von die-
sen fiinf Substanzen zu leben. Fiir die Brah-
manen wohnt der Milch eine reinigende
Kraft inne. Sie wiirden zum Beispiel von ei-
nem Shudra (Mann niederer Kaste) ge-
schopftes Wasser allein niemals beriihren,
trinken aber ohne Zogern mit solchem Was-
ser verdiinnte Milch. Kuhdung und -urin
dienen dem Hindu als Mittel zur rituellen
Reinigung. Zu gewissen Zeiten muss der
Gliaubige mit den Kiihen zusammenleben

und im Stall schlafen oder auch stindig den
Spuren einer Kuh folgen. In entlegenen
Landesteilen wurden nach einer Mitteilung
des Indologen Richard Garbe (1857-1927)
in jeder Schulstube eine Kuh und ihr Kalb
gehalten, um den Raum (kultisch) rein zu
bewahren.

Am weitesten geht die Verehrung der Kuh
bei den Toda. Sie wohnen auf dem Nilgiri-
Plateau im Siidwesten Vorderindiens und
treiben ausschliesslich Viehzucht. Was die-
sen Volksstamm von allen andern unter-
scheidet, ist seine Religion; sie steht voll-
standig im Zeichen der geheiligten Melksit-
ten, der Wartung der heiligen Biiffel.

Eine hierarchisch gegliederte Priesterschaft
besorgt die Tiere. Wahrend die jlingeren
melken und buttern, liegt den dlteren die Er-
fullung der hoheren religiosen Aufgaben
ob. Diese beziehen sich auf das ganze tagli-
che Leben der Tiere. Wihrend der Clan der
Teivaliol nur eine einzige Herde heiliger
Biiffel hat, besitzt bei den Tartarol jeder Un-
terclan seine eigene Herde. Die Tiere miis-
sen in einem besonderen Stall gemolken
werden; dazu dienen spezielle Gefisse, die
mit denen, die zum Melken der profanen
Herde gebraucht werden, keinesfalls in Be-
rithrung kommen diirfen. Die Sonderstel-
lung der heiligen Biiffel geht sogar so weit,
dass sie in einem anderen Fluss als die iibri-
gen gebadet werden miissen. Diese Vor-
schrift zwingt die Toda, sich an Orten nie-
derzulassen, die im Bereich mindestens
zweier Fliisse liegen.

Wichtig ist es, die Kontinuitdt der heiligen
Milch zu sichern. Das geschieht, indem vor
jedem Melken etwas Buttermilch vom Vor-
tag in das Milchgefdss gebracht wird.
Kommt es zu einer Unterbrechung, wird et-
wa das heilige Milchgefiss gestohlen, zer-
brochen oder verunreinigt oder hat ein
Fremder den heiligen Stall betreten oder der
Melker Tabak geraucht, so muss in einem
umstindlichen Ritual, das sich iiber viele
Wochen erstreckt, von neuem heilige But-
termilch bereitet werden. Es ist wohl anzu-
nehmen, dass die Kontinuitit deshalb fir so

wichtig gehalten wird, weil sie die Verbin-
dung mit den Toadagottern wahrt. Die
wichtigsten unter diesen Gottheiten sind
Oen (= Erde) und seine Gattin oder dlteste
Schwester Teikirzi. Oen ist der Schopfer der
heiligen Biiffel und der Menschen. Jene hat
er aus Erde geschaffen. Am Schwanz des
letzten Biiffels hing ein Mann, aus seiner
Rippe liess Oen die erste Frau entstehen.
Die profanen Biiffel aber sind eine Schop-
fung von Teikirzi. Als Oen die Erde verliess
und ins Totenreich zog (er ist auch der Re-
gent der Toten), wurde sie die Regentin der
Toda. Sie ordnete die Zeremonien an, teilte
den Stamm in die beiden Clane auf und wies
diesen die Biiffel zu. Sie gab den Dorfern ih-
re heiligen Namen und lehrte die Leute die
wichtigste Zeremonie, die der Bereitung
neuer, reiner Buttermilch.

Alle Todagotter werden anthropomorph
gedacht. Sie besitzen Herden, Milchstélle
und Biiffel. Ja im Grunde gehoren die heili-
gen Biiffel der Toda immer noch den G6t-
tern, und in gewissem Sinne sind deren Mel-
ker und die Priester die Priester der Gotthei-
ten. Eine derart tiberragende Stellung des
fiir den tiglichen Gebrauch Milch spenden-
den Tieres im kultischen Leben ist tatsdch-
lich einmalig.

Aufgrund des vorliegenden Materials
drédngt sich bei der Frage nach den Urspriin-
gen und dem Sinn der Verwendung der
Milch im Kult als erstes dic enge Beziehung
zwischen Hirtenkultur und kultischer Be-
deutung der Tierprodukte auf. Wo die Hir-
tenkultur mit andern Kulturen verschmilzt
und damit die Bedeutung der Milch ab-
nimmit, verliert diese auch ihre Vorrangstel-
lung im Kult. Sie wird immer mehr zu einem
der gewohnlichen Nahrungsmittel der Men-
schen und schliesslich auch der Gotter. Wo
aber die Kuh als heiliges Tier verehrt wird,
da ist auch alles heilig, was an ihr ist, und
was von ihr kommt: ihre Milch, ihr Urin,
ihr Kot, jedes Haar ihres Korpers, ja selbst
die Wege, die sie geht, und die Fussstapfen,
die sie hinterlésst.

17



	Milch und Milchtiere im Kult

