
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 83 (1974)

Heft: 8

Artikel: Milch und Milchtiere im Kult

Autor: Bühler-Oppenheim, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-974755

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-974755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Milch und
Milchtiere
im Kult
Dr. K. Buhlcr-Oppenheim

Hunger regiert in vielen Landein der Erde,
und zahlt eiche Ol ganisationen bemuhen
sich, den Bedrohten Nahrung zu beschaffen.
Fachleute stellen Emdhrungsprogi amme auf,
die neusten wissenschaftlichen Erkenntnissen
Rechnung tragen. Kuhmilch, in Grossbetrieben

zu Pulver verarbeitet, spielt dabei
eine wichtige Rolle. Wir sind damit weit von
den Vorstellungen der Menschen jruherei
Jahrtausende oder niedtiger Zivilisationsstufe

entfernt, die die Speisen nicht als blossen

«Betriebsstoff» für den Korper, sondern als

Gaben mit zum Teil magischen Eigenschaften

ansahen und davon den Gottei n opferten
Der voi hegende Artikel, vor Jahren in emei
Ciba-Zeitschnft erschienen, gibt einige intet -

essante Hinweise auf die kultische Bedeutung
der Milch bei verschiedenen Völkern Heute
aber, wenn von mageren Händen dcuge-
stieckte Blechnapfe mit dem angerührten
Milchpidver gefüllt werden, denkt wohl
niemand daran, ein Schusselchen in Dankbarkeit

zu opfern.

Zahlreiche Volker erblicken in der Milch
nicht einfach ein gewohnliches Getränk
oder den Ausgangsstoff verschiedener
Nahrungsmittel, sondern sie ist fur sie in erster
Linie ein Gegenstand kultischer Verehrung.
Einzelne von ihnen sehen in ihr den Lebens-
stoff an sich. In manchen Hirtenkulturen,
wo der Mensch auf Gedeih und Verderb mit
den von ihm gehaltenen Tieren verbunden
ist, wird die Milch, als deren Produkt, in
ganz besonderem Masse verehrt; sie ist mit
dem T 1er, von dem sie stammt, bis zur höchsten

Wertung aufgestiegen oder im Laufe
der Entwicklung zu einem Gegenstand des

Zauberglaubens geworden, bald wird ihr eine

gunstige, bald eine verderbliche Wirkung
zugesprochen. Der Ursprung der Verwendung

der Milch im Kult reicht wahrscheinlich

in vorgeschichtliche Zeiten zurück,
doch lasst sich nichts Bestimmtes darüber
aussagen.
Die Arten der Verwendung der Milch im
Kult sind, wie schon angedeutet, vielfaltig.
In der frühchristlichen Kirche von Ägypten,
Rom und Nordafrika war es eine Zeitlang
üblich, dem Täufling unmittelbar nach der
Kommunion eine Mischung von geweihter
Milch und Honig, eventuell auch von Wasser

und Wein oder blosses Wasser zu
reichen. Dadurch sollte sein Eintritt ins Land
der Verheissung angedeutet werden.
Der Ursprung der sakralen Verwendung
von Milch im antiken Griechenland muss
sehr weit zurückliegen. Schon früh hatte sie
dort nämlich fur die kulturell fuhrenden
Schichten als Nahrungsmittel und auch

vergoren zu einem berauschenden Getränk keine

Bedeutung mehr; Ackerbauprodukte
und Wein waren an ihre Stelle getreten. In
der Folge verschwand denn auch das Milch-
opfer aus dem Kult, der sich um die
panhellenische Gotterwelt gebildet hatte. Es

behauptete aber weiterhin seine Stellung als

Opfergabe an die Lokalgottheiten und im
Totenkult. Den Nymphen und dem Waldgott

Pan lässt Theokrit Milchopfer bringen.
Auch im Dionysoskult kam der Milch die
Rolle einer Opferspeise zu. Nicht nur den

erwähnten Gottheiten wurde neben andern
Speisen Milch dargebracht, sondern auch
den Seelen der Verstorbenen. Wo es galt,
sich diese durch gute Gaben geneigt zu
machen, fehlte sie niemals In diesem Sinne

goss Aeneas bei seiner Ankunft in Italien
den Manen seines Vaters Anchises ausser
Wein und Blut auch Milch auf die Erde.
Auch in Rom wurde die Milch seit ältester
Zeit als Opfergabe verwendet. Hier hielt
sich das Milchopfer ebenfalls bei der
Landbevölkerung am längsten, und zwar fur
ländliche Gottheiten, wie Pan und den alt-
italischen Pales, von denen das Gedeihen
der Herde abhing, oder auch für die Gottinnen

der vegetabilischen Fruchtbarkeit wie
Ceres; denn fur die Bauern bildete die Milch
nach wie vor die nächstliegende, billigste
Spende.
Die Ägypter pflegten gleichfalls ihren Gottern

fur den Schutz, den sie der Gemeinde
angedeihen Lessen, von dem zu opfern, was
fur das tägliche Leben des Menschen von
Bedeutung war, unter anderem auch Milch.

In Afrika wird die Zucht von Grossvieh
zum Teil höchst intensiv betrieben. Zahlreiche

Vorschriften, die das Melken und den
Genuss der Milch sowie die Art ihrer
Verwendung betreffen, durchdringen das
Kulturleben der viehzuchtenden Neger. Milch,
vorallemKuhmilch, ist nichtein Nahrungsmittel

im gewöhnlichen Sinn. Sie ist
vielmehr ein Stoff von hoher Zauberkraft, sie
kann heilen und schaden. Das Rind ist nach
Kroll so angesehen, dass es als Zeichen von
Hochachtung gilt, wenn jemand mit ihm
verglichen wird: «Adze senga» (Tritt naher,
Rind) begrussen die Wabena und die Wahe-
he (Ostafrika) ihren Häuptling, und der
Herrscher von Kisiba (Ostafrika) tragt den
Titel «Mukama» (Melker). Verschiedene
Vorschriften der Bantu deuten darauf hin,
dass die Rinder bei ihnen einst vielleicht
überhaupt nur als Kulttiere gehalten wurden.

Bei den Baschi und den Waschambaa dürfen

die Frauen keine Milch trinken. Auch

sonst zeigen die Vorschriften über die
Behandlung der Milch und das Reinigen der
Gefasse, worin sie aufbewahrt wird, welch
ungewöhnliche Stellung ihr bei den
Viehzuchtern zukommt. So dürfen die Bahima
von Ankole sie nicht in eiserne Gefasse
schütten und die Herero ihre Milchgefasse
nicht reinigen, da sie damit die Kuh
beleidigten, so dass die krank wurde und keine
Milch mehr gäbe. Ebenso sind die Bahima
uberzeugt, ein Europaer, der Milch in den
Tee giesse, tote damit die Kuh, von der sie
stamme.
Ganz besondere Verehrung gemessen Milch
und Milchprodukte in Indien; dem Hindu
ist die Kuh heilig. In den ältesten
zusammenhangenden religiösen Liedern, den Ve-
das, auf denen der moderne Hinduglaube
basiert, spielte die Kuhverehrung eine grosse

Rolle. Zu der Zeit, da diese Lieder
entstanden, ungefähr 1200 bis 1000 v. Chr.,
ubertraf in Indien die Viehzucht, vornehmlich

die Rinderzucht, den Ackerbau bei weitem

an Bedeutung. Die Tierverehrung,
insbesondere die Kuhverehrung des modernen
Hindu hatte somit ihre Wurzeln in einer
Zeit, wo Viehzucht die wichtigste Beschäftigung

des Inders war. In den Vedas erscheint
die Kuh (va?ä) als Spenderin der Hauptnahrung,

ja als Inbegriff der Nahrungsfulle. Im
Atharvaveda und im Rigveda ist sie
überhaupt das Symbol der gebarenden Kraft der
Natur. Sie erfahrt Lobpreisung als die
Mutteraller Dinge.
Schon damals war die Kuh auch in gewissem

Sinne heilig, insofern sie nämlich als
Verkörperung zweier Gottinnen, der Ida
und der Aditi, galt. Interessant ist ihre
Gleichsetzung mit Aditi, der Mutter der
sieben Lichtgotter. Die von dieser Gottin

geborenen Gestirne tragen denn auch die
Bezeichnung «kuhgeboren». Damit nimmt
die Kuh in Indien eine ähnliche Stellung als

Gestirnsgottheit ein, wie sie sie im alten
Ägypten innehatte.
Unter den in den Vedas erscheinenden
Mythen ist im Rahmen des vorliegenden Artikels

vor allem derjenige von Interesse, der

16



berichtet, wie der Gotterheld Indra den
Menschen die Kühe brachte, die die Panis,
die «Reichen», vor ihnen in einer Hohle
eingeschlossen hielten Indra öffnete durch
Zauber die Felsen und gewann so fur den
Menschen die Nahrungsfulle. Dieser
Mythos enthalt gleichzeitig noch einen andern
Sinn: er bedeutet auch, dass Indra der
Menschheit das Licht der Morgenrote
geschenkt hat. Dass diese beiden Vorgange
durch denselben Mythos ausgedruckt werden,

weist ebenfalls auf den Zusammenhang
hin, der nach indischer Auffassung
zwischen der Kuh und den Gestirnen, im
besonderen der Sonne, besteht.
Im frühen indischen Kult wurde die Milch
vor allem als Opferspeise verwendet, und
zwar sauer, geronnen oder in Form von
Butter. Auch die wichtigsten Feldfruchtc,
Reis und Gerste, waren Opferspeisen, aber
die Produkte, die von der Kuh her kamen,
galten fur heiliger als die Erzeugnisse des

Ackerbaus. Typisch fur die Opfer an die
verschiedenen Gotter war, dass die Opferspeise

deren Wesen entsprechend gewählt
werden musste. Handelte es sich beispielsweise

um ein Opfer an die Gottinnen Nacht
und Morgenrote, das heisst der Dunkelheit
und der aus ihr hervorgehenden Helle, so

war als Opfergabe die Milch einer schwarzen

Kuh, deren Kalb weiss war, darzubringen.

Rudra, dem in der Wildnis lebenden
Gott, wurden bisweilen wilder Sesam, wilder

Weizen und Milch von Rehen geopfert.
Nicht nur die Kuh ist heilig, sondern auch
ihre fünf Produkte sind es- Milch, Quark,
Buttermilch, Dung und Urin. Den Glaubigen

ist anbefohlen, ausschliesslich von diesen

fünf Substanzen zu leben. Fur die Brah-
rnanen wohnt der Milch eine reinigende
Kraft inne. Sie wurden zum Beispiel von
einem Shudra (Mann niederer Kaste)
geschöpftes Wasser allein niemals berühren,
trinken aber ohne Zogern mit solchem Wasser

verdünnte Milch. Kuhdung und -urin
dienen dem Hindu als Mittel zur rituellen
Reinigung. Zu gewissen Zeiten muss der

Glaubige mit den Kühen zusammenleben

und im Stall schlafen oder auch standig den

Spuren einer Kuh folgen. In entlegenen
Landesteilen wurden nach einer Mitteilung
des Indologen Richard Garbe (1857-1927)
in jeder Schulstube eine Kuh und ihr Kalb
gehalten, um den Raum (kultisch) rein zu
bewahren.
Am weitesten geht die Verehrung der Kuh
bei den Toda. Sie wohnen auf dem Nilgiri-
Plateau im Sudwesten Vorderindiens und
treiben ausschliesslich Viehzucht. Was diesen

Volksstamm von allen andern
unterscheidet, ist seine Religion; sie steht voll-
standig im Zeichen der geheiligten Melksitten,

der Wartung der heiligen Büffel.
Eine hierarchisch gegliederte Priesterschaft
besorgt die Tiere. Wahrend die jüngeren
melken und buttern, liegt den alteren die
Erfüllung der höheren religiösen Aufgaben
ob. Diese beziehen sich auf das ganze tagliche

Leben der Tiere. Während der Clan der
Teivaliol nur eine einzige Herde heiliger
Büffel hat, besitzt bei den Tartarol jeder
Unterclan seine eigene Herde. Die Tiere müssen

in einem besonderen Stall gemolken
werden; dazu dienen spezielle Gefasse, die
mit denen, die zum Melken der profanen
Flerde gebraucht werden, keinesfalls in
Berührung kommen dürfen. Die Sonderstellung

der heiligen Büffel geht sogar so weit,
dass sie in einem anderen Fluss als die übrigen

gebadet werden müssen. Diese
Vorschrift zwingt die Toda, sich an Orten
niederzulassen, die im Bereich mindestens
zweier Flusse liegen.
Wichtig ist es, die Kontinuität der heiligen
Milch zu sichern. Das geschieht, indem vor
jedem Melken etwas Buttermilch vom Vortag

in das Milchgefäss gebracht wird.
Kommt es zu einer Unterbrechung, wird
etwa das heilige Milchgefäss gestohlen,
zerbrochen oder verunreinigt oder hat ein
Fremder den heiligen Stall betreten oder der
Melker Tabak geraucht, so muss in einem
umständlichen Ritual, das sich über viele
Wochen erstreckt, von neuem heilige
Buttermilch bereitet werden. Es ist wohl
anzunehmen, dass die Kontinuität deshalb fur so

wichtig gehalten wird, weil sie die Verbindung

mit den Toadagottern wahrt. Die
wichtigsten unter diesen Gottheiten sind
Oen Erde) und seine Gattin oder älteste
Schwester Teikirzi. Oen ist der Schopfer der
heiligen Büffel und der Menschen. Jene hat
er aus Erde geschaffen. Am Schwanz des

letzten Büffels hing ein Mann, aus seiner
Rippe Hess Oen die erste Frau entstehen.
Die profanen Büffel aber sind eine Schöpfung

von Teikirzi. Als Oen die Erde verliess
und ins Totenreich zog (er ist auch der
Regent der Toten), wurde sie die Regentin der
Toda. Sie ordnete die Zeremonien an, teilte
den Stamm in die beiden Clane auf und wies
diesen die Büffel zu. Sie gab den Dörfern ihre

heiligen Namen und lehrte die Leute die
wichtigste Zeremonie, die der Bereitung
neuer, reiner Buttermilch.
Alle Todagotter werden anthropomorph
gedacht. Sie besitzen Herden, Milchstalle
und Büffel. Ja im Grunde gehören die heiligen

Büffel der Toda immer noch den Gottern,

und in gewissem Sinne sind deren Melker

und die Priester die Priester der Gottheiten.

Eine derart uberragende Stellung des

fur den täglichen Gebrauch Milch spendenden

Tieres im kultischen Leben ist tatsächlich

einmalig.

Aufgrund des vorliegenden Materials
drangt sich bei der Frage nach den Ursprüngen

und dem Sinn der Verwendung der
Milch im Kult als erstes die enge Beziehung
zwischen Hirtenkultur und kultischer
Bedeutung der Tierprodukte auf. Wo die
Hirtenkultur mit andern Kulturen verschmilzt
und damit die Bedeutung der Milch
abnimmt, verliert diese auch ihre Vorrangstellung

im Kult. Sie wird immer mehr zu einem
der gewohnlichen Nahrungsmittel der
Menschen und schliesslich auch der Gotter. Wo
aber die Kuh als heiliges Tier verehrt wird,
da ist auch alles heilig, was an ihr ist, und
was von ihr kommt: ihre Milch, ihr Urin,
ihr Kot, jedes Haar ihres Korpers, ja selbst
die Wege, die sie geht, und die Fussstapfen,
die sie hinterlasst.

17


	Milch und Milchtiere im Kult

