Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 82 (1973)

Heft: 3

Artikel: Worte eines Wahrheitssuchers
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-548211

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-548211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nach der Abreise aus Indien und der An-
siedlung in der Schweiz gelang es den Tibe-
tanern, die ganze technische Zivilisation des
Atomezeitalters ausserhalb ihrer vier Winde
zu lassen; innerhalb dieser vier Winde aber
besitzen sie ihre eigene Welt: sie konnen die
Freiheit der ihnen eigentiimlichen Lebens-
weise ausgiebig geniessen.

Die Regierung der Schweiz hat angesichts
der gegebenen Situation vor fiinf Jahren
(1967) in Rikon ein Klosterliches Tibet-I1n-
stitut gegriindet. Dort leben und arbeiten
fiinf vom Dalai-Lama entsandte Lamas. In
dem Institut befindet sich eine Bibliothek,
die nicht nur viele heilige Schriften und an-
dere Literatur in tibetanischer Sprache, son-
dern auch eine Reihe in westlichen Spra-
chen verfasste Nachschlagewerke zum Stu-
dium der tibetanischen Kultur, Religion
und Sprache umfasst.

Nach Meinung des obersten Lamas ist es
absolut unmaoglich, von einem in der neuen
Umgebung lebenden Tibetaner zu verlan-
gen, die tibetanische Tradition ganz rein zu
bewahren. Die Aufgabe bestehe deshalb
darin, den Landsleuten zu helfen, sich im
fremden Lande dem neuen Milieu anzupas-
sen; gleichzeitig aber seien sie anzuhalten,
auf jeden Fall einer volligen Assimilation
aus dem Wege zu gehen.

Ein grosscr Teil der jungen, kraftigen Tibe-
taner hat in den verschiedensten Schweizer
Fabriken cine feste Arbeit gefunden, auch
sprechen diese jungen Leute etwas Schwei-
zerdeutsch. Das beschrankt sich jedoch auf
einige fir das Alltagsleben notwendige Re-
densarten.

Bei den tibetanischen Kindern ist es so:
Gleichgliltig, ob sie mit der Familie einge-
reist oder in der Schweiz geboren, in schwei-
zerische Familien aufgenommen oder im
Pestalozzi-Kinderdorf untergebracht sind,
so leben sie doch alle mit Schweizer Kindern
zusammen und erhalten dieselbe Ausbil-
dung. Sie sprechen den ortlichen Dialekt
und sehen gefiihlsmissig zwischen sich und
den Schweizer Kameraden keinerlei Unter-
schied.

Diese Kinder haben kein Interesse mehr an
der tibetanischen Sprache und den buddhi-
stischen Schriften. Es wurden fiir sie beson-
dere Kurse «Buddhistische Schriften» und
«Tibetanische Sprache» eingerichtet, aber
wenn es keine Pflichtficher wiren, wiirde
kein einziges tibetanisches Kind diesen Un-
terricht aus freien Stiicken besuchen.

Zur Einstellung der schweizerischen Bevol-
kerung zu den Tibetanern ist schliesslich zu
sagen, dass man ihnen gegenliber nicht nur
keine Diskriminierung kennt, sondern ih-
nen mit viel Sympathie begegnet.

22

Worte eines
Wahrheits-
suchers

Vor fiinfundzwanzig Jahren, am 30. Januar
1948, wurde der 79jidhrige Mahatma Gand-
hi ermordet — ein Menschenfreund und ei-
ner der bahnbrechenden Gestalter der Men-
schengeschichte. Die Befreiung Indiens zur
Unabhéngigkeit war weitgehend sein Werk,
das Mittel dazu ein aussergewohnliches : ge-
waltloser, aktiver Widerstand. Damit hatte
Gandhi der Politik eine neue Dimension ge-
geben. Seine Autoritit kam ganz von innen.
Er beeinflusste Abertausende — nicht nur In-
der —, die in seinen Weisungen einen Weg
zur personlichen und gesellschaftlichen Be-
freiung fanden. Seine Philosophie wurzelte
im Hinduismus, sein Eindringen in dessen
tiefsten Gehalt erlaubte es ihm, auch die
Lehre Jesu, auch Einsichten Mohammeds
als giiltige Wahrheiten anzuerkennen.
Wahrheit und Liebe waren der Kern seiner
Religion.

In der Hinduphilosophie habenwir noch etwas
anderes, ndmlich: Gott allein ist, und es gibt
in Wirklichkeit nichts anderes. Dieselbe
Wahrheit finden wir auch betont in der Kalma
des Islams. In der Tat, das Sanskritwort fiir
Wahrheit heisst buchstiblich «das, was exi-
stierty — «saty. Ich bin daher zu dem Schluss
gekommen, dass die Definition «die Wahrheit
ist Gotv» die befriedigendste ist. Und wenn Sie
die Wahrheit als Gott finden wollen, dann ist
das einzige Mittel dazu die Liebe, das heisst
Gewaltlosigkeit, und daich glaube, dass letzt-
lich die Mittel und das Ziel umkehrbare Aus-
driicke sind, so wiirde ich nicht zogern zu sa-
gen: «Gott ist Licbe.

(In Young India, 31.12.1931)

Gandhi machte seine Religion zum Mass-
stab und Motor fiir all sein Tun, und er
wollte, dass sie Politik, Wirtschaft und All-
tag seines Landes durchdringe.

Ich hiitte kein religioses Leben fithren kon-
nen, wenn ich mich nicht mit der ganzen
Menschheit identifiziert hdtte — und das hdtte
ich nicht tun konnen, wenn ich mich nicht an
der Politik beteiligt hdtte. Die ganze Skala
der Titigkeiten des Menschen bildet heute ein
unteilbares Ganzes. Man kann nicht soziale,
wirtschaftliche, wissenschaftliche, politische
und rein religivse Arbeit schon getrennt von-
einander in verschiedenen Abteilungen fiih-
ren. Ich kenne keine Religion, die von der
menschlichen Tdtigkeit abgesondert ist. Sie
gibt allen anderen Tiitigkeiten eine morali-
sche Grundlage, die ihnen sonst fehlt.

(In Harijan, 24.12.1938 )

Der junge Anwalt wurde Politiker, weil er
«nicht einmal soziale Arbeit tun konnte, ohne
mit Politik in Beriihrung zu kommen», aber
seine Politik war untrennbar mit Gewaltlo-
sigkeit und Wahrheit verbunden. Hier lag
der Grund, warum er in der Kongresspartei
schliesslich unterlag und die Fiihrung radi-
kaleren Kraften liberlassen musste. Er wur-
de dadurch nicht verbittert, er sah selbst ein,



dass sich sein Ideal auf der Ebene der Lan-
desregierung nicht verwirklichen lasse.

Eine Regierung kann nicht vollkommen ge-
waltlos werden, weil sie alle Leute reprisen-
tiert. Ich glaube nicht an ein goldenes Zeital-
ter. Aber ich glaube an die Mdglichkeit einer
iiberwiegend gewaltlosen Gesellschaft, und
ich arbeite dafiir. (In Harijan, 9.3.1940)

Gewiss hiatteGandhiauch die «politisierende
Kirche» bejaht, aber unter der Bedingung,
dass sie «ahimsa» tibe. Gewaltlosigkeit, von
Gandhi auch «aktive Liebe» genannt, war
der gewichtige Gegenpol in seinem harten,
zdhen Kampf fiir die soziale und politische
Freiheit der Unterdriickten. Er hatte zwar
in jungen Jahren die Englinder in ihren
Kriegen (Burenkrieg, Erster Weltkrieg) un-
terstiitzt, doch wurde seine Illusion von der
«Sendung fiir das Wohl der Welt» des Briti-
schen Reichs bald einmal erschiittert, nach
und nach gelangte er auch zu einer immer
absoluteren Auslegung von «ahimsa». Er er-
hoffte den Fortschritt Indiens nicht mehr
vom Westen, in Verbindung mit England,
sondern suchte ihn in der inneren Entwick-
lung aus der eigenen Kraft des indischen
Volkes. Er folgte dabei tibrigens den Ideen
seines Landsmannes Gokhale, der schon
1905 die «Gesellschaft der Freunde Indiens»
gegriindet hatte, deren Ziel die nationale Er-
neuerung und Selbstverwaltung war.

Von frith an hatte Gandhi in der Geniig-
samkeit und der Handarbeit fiir das tagliche
Brot einen Garant fiir Frieden und Unab-
hangigkeit gesehen. Ein Hauptgedanke sei-
ner «Wirtschaftslehre» war die Selbstversor-
gung im kleinen und grossen Kreis. Wih-
rend seines zweiten Aufenthaltes in Stidafri-
ka, um 1902, griindete er in der Nihe von
Durban die «Phonix-Siedlungy, wo sich eine
internationale Gesellschaft von Idealisten
zusammenfand, die auch eine Wochenzei-
tung fiir die indische Kolonie herausgab.
Alle Mitglieder mussten in der Landwirt-
schaft arbeiten und auch bei der Herstellung
der Zeitung mithelfen.

Einige Jahre spiter, nachdem er 1908 seine
erste Strafe wegen Aufforderung zum passi-
ven Widerstand gegen die Kolonialmacht
verbiisst hatte, erhielt Gandhi von einem
deutschen Architekten eine ausgedehntere
Farm - er nannte sie nach seinem grossen
Vorbild «Tolstoi-Farm». Hier errichtete er
seinen ersten Ashram, dasist eine Art Kom-
mune. Die Bewohner arbeiteten in der
Landwirtschaft und iibten Handwerke aus,
die Kinder wurden nachmittags von Gand-
hi selbst unterrichtet — ohne Schulbiicher,
denn sein Hauptziel war die Herzensbil-
dung. Alle nahmen an den religiésen Ubun-
gen aller im Ashram vertretenen Konfessio-
nen teil. Der Erste Weltkrieg setzte diesem
Experiment ein Ende, Gandhi kehrte mit
seiner Familie nach Indien zuriick.

Am 20. Mai 1915 griindete er in Achmeda-
bad den «Satyagraha-Ashram. (Satyagraha

bedeutet Wahrheitsverteidiger.) Jeder war
gehalten, sich dusserster Reinheit im Den-
ken, Wollen und Tun zu befleissen. Klei-
dung und Nahrung waren spartanisch.
Gandhi selbst legte das Geliibde der Besitz-
losigkeit ab. Auch hier wurde Feldarbeit
verrichtet. Die Kinder besuchten vom 4. bis
14. Altersjahr die Schule, die grosseren wur-
den jeweils auf eine dreimonatige Fussreise
durchs Land geschickt. Natiirlich erhielt
das Gebetsleben besondere Pflege.

In dieser Zeit wurde das Spinnrad Gandhis
unzertrennlicher Begleiter, und seine Mitar-
beiter mussten ebenfalls tédglich spinnen.
Das Spinnrad verkorperte die Verbunden-
heit mit der armen Landbevolkerung, den
Willen zur Genligsamkeit und Selbstversor-
gung (als Voraussetzung auch fiir die politi-
sche Unabhingigkeit); die Reformer sollten
zuerst so leben wie die Dorfler und dann ih-
nen zeigen, was sie besser machen konnten.
Von Entwicklungshilfe in Form grosser In-
dustrieprojekte, wie sie heute die Regel ist,
hitte Gandhi nichts gehalten, sagte er doch:

Ich glaube nicht, dass Industrialisierung auf
Jjeden Fall fiir jedes Land notwendig ist. Viel
weniger fiir Indien. Ich glaube in der Tat, dass
Indien nur dann seine Pflicht gegeniiber einer
stohnenden Welt erfiillen kann, wenn es ein
einfaches, veredeltes Leben annimmt, da-
durch, dass es die Tausende seiner Dorfer ent-
wickelt und im Frieden mit der Welt lebt. Ho-
hes Denken geht nicht zusammen mit einem
komplizierten Leben, das auf der raschen Ge-
schwindigkeit beruht, die uns von der Mam-
mon-Verehrung auferlegt ist.

(In Harijan, 1.9.1946 )

Gandhi wollte Indien gleichzeitig dusserlich
und innerlich reformieren. Sein Ashram,
der bis 1933 bestand, war das Versuchsfeld.
Offenbar gelang es nicht, der Niederlassung
die erhoffte geistige Ausstrahlung zu geben.
Aber wenn Gandhis Erwartungen auch
nicht erfiillt wurden, so zeigt doch der fol-
gende Abschnitt die innere Arbeit, die dort
wihrend vieler Jahre geleistet wurde :

Durch eine iiberlegte Anwendung von Ge-
waltlosigkeit erfdhrt der Mensch eine zweite
Geburt oder eine Bekehrung. Im Ashram ha-
ben wir es darauf abgesehen, «ahimsa» ver-
niinftig zu beobachten. Dabei stossen wir auf
viele Hindernisse, Enttduschungen und Glau-
bensproben. Wir diirfen uns nicht damit zu-
[frieden geben, «ahimsa» nur in Taten zu iiben.
Nicht schlecht von einem andern denken, ihm
nichts Boses wiinschen, obwohl er uns Leid
zugefiigt hat — das ist eine schwere Aufgabe;
aber darin liegt die eigentliche Probe fiir un-
sere «ahimsay.

(In Ashram Observances in Action)

Die Feindschaft zwischen Hindu und Mos-
lem, die sich schon immer mehr oder weni-
ger heftig bemerkbar machte, empfand
Gandhi besonders schmerzlich, und er setz-

te seine ganze Kraft fiir die Versdhnung der
feindlichen Briider ein. Als die Unabhin-
gigkeit des Landes — mit gleichzeitiger Ver-
selbstindigung des mehrheitlich moham-
medanischen Teils Pakistan — in greifbare
Nihe riickte, flammten die Leidenschaften
um so heftiger auf und entluden sich in
furchtbaren Massakern und Racheakten.
Gandhi eilte nach Kalkutta, pilgerte durch
Bihar, besuchte Fliichtlinge in Delhi, aber
wenn er auch beim Volk die Gemiiter be-
sinftigen konnte, die politischen Fiihrer
waren unversOhnlich, und des Friedens-
mannes Schlichten und Vermitteln durch-
kreuzte die Pline der Extremisten beider
Parteien. 1948, ein Jahr nachdem Indien sei-
ne Unabhéangigkeit errungen, aber trotz
Teilung seine Ruhe noch nicht gefunden
hatte, wurde der «Vater der Nation» von ei-
nem fanatischen Nationalisten erschossen.

Diese wenigen Hinweise streifen nur einen
kleinen Ausschnitt aus Gandhis Wirken,
aber wir diirfen voraussetzen, dass seine Té-
tigkeit im allgemeinen bekannt ist. Wieviel
blieb von seinen Lehren, seinem politischen
Programm erhalten ? Im Blick auf die Blut-
taten, die bei der Loslosung Bangladeshs
von Pakistan geschahen, scheint es fast un-
glaubhaft, dass einmal das ganze Volk die-
sen Weisen verehrte, aber wer weiss, wie es
heute aussidhe, wenn es «bapu» nicht gege-
ben hitte ? Wer weiss, ob ohne ihn ein Mar-
tin Luther King aufgestanden wire ? Immer
wieder taucht sein Name auf, das Leben und
Wirken Mahatma Gandhis bleibt eine
Quelle der Inspiration und Ermutigung fiir
alle «Sucher nach der Gerechtigkeity.

Es gibt keinen andern Weg, als dass man das
Kredo lebt — das Leben muss eine lebendige
Predigt sein. Natiirlich setzt dies langes Stu-
dium, grosse Bestindigkeit und griindliche
Selbst-Reinigung voraus. Wenn man, um die
Naturwissenschaften zu beherrschen, ein
ganzes Leben daran geben muss, wie viele Le-
ben mogen nétig sein, um die grisste geistige
Kraft zu beherrschen, die die Menschheit
kennt ? Aber wozu sich Sorgen machen, auch
wenn man mehrere Leben dazu braucht?
Wenn dies das einzig Bleibende im Leben ist,
das einzige, das wirklich zchlt, dann ist jede
Anstrengung, die darauf verwendet wird, gut
verwandt. Sucht zuerst das Himmelreich, und
alles andere wird euch dazugegeben. Das
Himmelreich ist — ahimsa!

(In Harijan, 14.3.1936 )

Die biographischen Angaben und die Zitate
stammen aus dem von Klaus Klostermeier her-
ausgegebene Band «Freiheit ohne Gewalty,
Verlag Jakob Hegner, Koln.

o)
(O8]



	Worte eines Wahrheitssuchers

