Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 81 (1972)

Heft: 2

Artikel: Indiens Seele : der Hinduismus : 2. Tell
Autor: Gahwyler, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-974401

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-974401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Indiens Seele: Der Hinduismus

2. Teil Karl Gihwyler

Der Prihistoriker Herbert Kiihn schreibt:
«Das Geheimnis Indiens ist das Religiose,
und wer keinen Sinn hat fiir das Religiose,
wird Indien niemals verstehen». So richtig
dieser Satz ist, so grosse Probleme gibt er
uns auf, denn fiir uns Westeuropder ist der
Einstieg in den Hinduismus, in die umfas-
sende Religion Indiens, dusserst schwer.
Um den Zugang zu dieser dltesten Hoch-
religion, die vor Moses, Buddha und Chri-
stus entstanden ist, zu finden, geniigt das
«Umdenken» allein nicht. Wir missen uns
von unserem Selbstverstindnis, von der
Beziehung zwischen uns und dem, was uns
gegeniiber steht, 16sen, um etwas von der
Weisheit und Wahrheit des Hinduismus
aufzunehmen und damit Indien gerecht
werden zu konnen.

Das Wort «Glaube» kann verdeutlichen,
was hier gemeint ist. Fiir uns ist der Glaube
das Herzstiick einer Religion, und unter
Glauben verstehen wir, das unfassbare
Gegeniiber, das Gott ist, als wahr und wirk-
lich anzunehmen, weil es Lehrsidtze und
Gebote gibt, die ihn bezeugen. Wir unter-
scheiden also zwischen uns und Gott oder
zwischen der Welt und Gott, und, daraus
gefolgert, zwischen Geist und Materie. Der
Hindu kann diese Gedankengéinge, die fiir
uns das Natiirlichste sind, nicht verstehen
und nicht vollziehen. Es gibt im Hinduismus
keinen Unterschied zwischen «Gott» und
der Welt, zwischen Geist und Materie, und
letztlich zwischen dem Ich und dem Du.
Alles, was es gibt, ob Mensch oder Tier,
Gedanke oder Weltall, sind nur verschie-
dene Ausformungen des einen, ewigen Ur-
grundes, des gottlichen «Brahmany.
Wenn wir diese fiir uns vollstindig andere
Grundanschauung des Lebens und Den-
kens in etwas verstehen, dann entdecken
wir in vielen indischen Lebenshaltungen
einen Sinn, wo wir sonst mit unseren vor-
schnellen Urteilen wie: absurd, heidnisch
und gotzendienerisch zur Hand wiéren.
Das gesamte indische Leben (der weitaus
grosste Teil des Volkes ist nach wie vor tief
religios) ist auf ein einziges Ziel ausgerich-

12

tet, und das ist die Erlosung. Die Erlosung
besteht darin, dass der Mensch, der aus dem
ewigen Grund, aus der Weltseele «Brah-
man» stammt und in die irdische, leibliche
Existenz verbannt wurde, wieder in die
Wabhrheit des « Brahman» zuriickkehrt. Der
Weg zu dieser Erlosung fiihrt durch un-
zihlige Wiedergeburten (Seelenwanderung)
zum Ziel. So ist es verstidndlich, dass der
Inder eine wesentlich andere Beziehung
zum Lebensschicksal hat als wir. Reichtum
oder Armut, Gliick oder Ungliick setzt er
nie so absolut wie wir, er befindet sich ja auf
dem Weg durch viele Leben. Wenn er sein
Ungliick geduldig trdagt, wird er in einem
neuen Leben verkorpert werden, das der
Erlosung ndher steht. Durch das « Karman,
das unabédnderliche Gesetz von Ursache
und Wirkung, hat jede gute oder bose Tat
ihre Folgen im neuen Leben.

Zwei Erlebnisse, die ich dem Tagebuch ent-
nehme, mogen das bisher Gesagte verleben-
digen. Es ist abends um zehn Uhr in
Benares. Ich sitze dem goldenen Tempel
gegeniiber und bin in seinen Anblick ver-
sunken. Ich bin im Herzen der heiligen,
dreitausend Jahre alten Stadt, dem Ziel der
Sehnsucht eines jeden frommen Hindu.
Zehntausende wallfahrten jahrlich zum
Ufer der heiligen Ganga, wie der Inder den
Ganges nennt. Wer hier stirbt und in den
Fluten begraben wird, ist gewiss, seiner Er-
16sung, der Wiedervereinigung mit dem
All-Einen, ganz nahe gekommen zu sein.
Benares ist wie ein Indien im Kleinen. Hier
findet sich Uraltes und Modernes, Mensch-
liches und Géttliches, Geschiift und Gebet,
ekstatische Entriickung und kleine Gau-
nerei. Und iber all dem, was sich gegen-
seitig durchdringt, schldgt wie eine méichtige
Woge die Sehnsucht zu Gott empor. Be-
greifen kann man den Hinduismus nie,
doch in Benares kann man seine erlosende
Kraft ahnen.

Am folgenden Tag, frithmorgens, habe ich
mir ein Boot gemietet und lasse mich nun
dem Ufer des Ganges entlang rudern. Tau-
sende von Pilgern steigen in die Fluten des

Flusses, um von ihrer Verirrung und Ver-
strickung in das allzu Irdische befreit zu
werden. Das bunte und faszinierende Bild
ist fremdartig, und doch spiire ich, dass
hier ein heiliger Ort ist, denn die tiefe Glau-
bigkeit der Scharen, die Gebete, die Ge-
singe, die in Meditation versunkenen Pilger
legen mir das nahe. Am Leichenverbren-
nungsplatz qualmt Feuer und Rauch. Am
Landungsplatz bin ich Zeuge, wie ein Leich-
nam auf eine Steinplatte gebunden wird,
um von der Spitze des Bootes in die Fluten
des Ganges gestossen zu werden. Der Tod
schockiert nicht. Der Leichnam ist ja nach
der Hindulehre nur eine leere, abgestreifte
Hiille. Das Leben ist unverganglich.

Ich bin in die Stille eines gewaltigen, jahr-
hundertealten Tempels getreten und be-
finde mich in der Nahe des Heiligtums, das
ich nicht betreten darf. Der Tempel ist eine
echte Stitte des Kultes und der Anbetung,
und er strahlt eine ehrfurchtgebietende
Wiirde aus, die nicht nur von den uralten
Skulpturen stammt. Gesicht und Brust der
Gottin, die mir gegeniiber in der dimmeri-
gen Halle steht, sind mit Tupfen uber-
siat. Die Tupfen sind Butterkiigelchen, die
auf sie geworfen wurden. Fiir den Hindu ist
jedes Sein, lebendiges oder lebloses, von
gottlicher Gegenwart erfiillt. So scheint in
allem Gott, der ewige Grund, auf, auch im
Stein. Und wenn der Stein noch behauen ist
und so die Erscheinung einer Gottheit an-
nimmt, dann ist fiir den Hindu das Gott-
liche unmittelbar zugegen. Er erlebt im
Bilde Gott. Daher werden die Gotterbilder
gepflegt, gespeist, gewaschen und in Pro-
zessionen herumgefiihrt.

Trotz der zahlreichen Tempel liegt der
Schwerpunkt des religiosen Lebens dort,
wo sich das ganze Leben des Inders haupt-
sichlich abspielt: in der Familie. Eine wich-
tige Stellung nimmt der tégliche, kleine
Gottesdienst (Puja) vor dem Familien-
schrein und die sakrale Waschungein. Noch
sehr eindriicklich steht die erste Puja vor
mir, bei der ich teilnehmen durfte. Der Vater
hatte sich in ein sakrales Gewand gehiillt,



In Delhi steht die «Siegessdule des Islam iiber
den Hinduismus» aus der Moghulzeit. Wie oft
schon haben Religionsunterschiede und Glau-
bensfanatismus Tragidien heraufbeschworen!

Der Islam gestattet nur die Darstellung pflanzli-
cher und geometrischer Motive, zu denen sich oft
Schriftziige gesellen. Hinduistische Kunst da-
gegen ist durch phantastischen, lebensstrotzen-
den Figurenschmuck gekennzeichnet.

Die folgende Seite zeigt einen Bettelmionch und
die Wohnung einer indischen Familie. Tradition
und westlicher Lebensstil durchdringen sich, ge-
blieben ist die starke Hinwendung zum Geistigen
bei einem Grossteil des Volkes.




das seinen kriftigen Oberkorper freigab,
und sich in Meditationsstellung vor dem
kleinen Altaraufbau in der Zimmerecke
niedergelassen. Nach einer Weile der Be-
sinnung steckte er frische Blumen zwischen
die einzelnen Gotterfiguren, ziindete auf
einer Schale zwei Olgetrinkte Dochte an
und bewegte das so entfachte Feuer in
kreisenden Gebdrden vor dem Altar. Nach
erneuter Stille und Meditation betete er ein
uraltes Gebet in Sanskrit. Auf meinen
Wunsch iibersetzte er es mir: « Gott spricht:
Ich bin der goldne Faden, der bestindig
alles durchzieht. Ich bin der goldne Same,
der in allem aufbliiht. Ich bin das unend-
liche Feuer der Wahrheit, das sich von Pla-
net zu Planet erstreckt, von Mensch zu
Mensch bis zum Schweigen der Gétter und
dariiber hinaus bis zu meinem letzten
Schweigen, welches die Kraft der Ruhe ist».
Die Sehnsucht nach Gott beherrscht die
indische Seele derart, dass es nicht zu ver-
wundern ist, wenn der Sadhu, der heilige
Bettelmonch, die allergrosste Hochachtung
geniesst. Zehntausende solcher Bettelmon-
che durchziehen Indien. Sicher gibt es unter
ihnen auch Scharlatane, doch wer einem
echten Sadhu begegnet, wird begliickt die
Ruhe und den Frieden erfahren, die von
einem solchen Mann ausgehen. Obwohl ein
Sadhu «nichts tut», ist er nicht untétig.
Durch Fasten, Meditieren und harte aske-
tische Ubungen steht er jenseits der «irdi-
schen Bedrdngnis», und in ihm kann die
Gelostheit und die Verkldrung des gottver-
bundenen Menschen erfahren werden.

Nicht alle indischen «Heiligen» sind unse-
rem Jahrhundert entriickt. Swami Shradd-
hanand Samsthan zum Beispiel, den ich
in einem Bauerndorf in Ostindien traf, war
noch vor wenigen Jahren ein bekannter
Journalist und Fotoreporter. Sein Guru
(Meister) gewann jedoch einen solchen Ein-
fluss auf ihn, dass er nach dessen Tod seinem
Beruf entsagte und seinen kleinen Ashram
(Kloster ohne Klausur) griindete.

14

Niemand kennt alle Gotter Indiens. Ken-
ner geben ihre Zahl mit 330 Millionen an.
Schon daraus ist ersichtlich, dass es nicht
von grossem Belang ist, welchem Gott man
seine besondere Verehrung bekundet. Eini-
ge Hauptgotter und Hauptgottinnen wie
Wischnu, Lakschmi, Krischna, Schiwa und
Kali geniessen besondere Achtung. Doch
auch sie sind letztlich nur eine Verdeutli-
chung und Aufscheinung des All-Einen, des
ewigen und unfassbaren Grundes. Der
Hinduismus ist kein dogmatisch gefasster
Glaube. Er ist wie ein Meer, in das alle
Strome miinden. Man kann als Hindu nur
den einen Gott verehren oder hundert-
tausend Gotter. Oder man kann auch, wie

Ghandi einst erklirte, «als Hindu ein Jiin-
ger Jesu, Buddhas, Krischnas und Mo-
hammeds sein, denn alle wollten dasselbe:
Wahrheit, Liebe und Gerechtigkeity. —
Suche nach Wahrheit durch friedliche Mit-
tel —damit ist wohl die indische Religion am
besten umschrieben. Doch diese Wahrheits-
suche darf nicht als ein Ringen um logische,
verstandesméssig erfassbare Erkenntnis
aufgefasst werden, sondern als ein durch
seine viertausend Jahre alte Tradition ge-
prigtes seelenvolles Schauen und Uber-
denken jenes Geheimnisses, das wir Leben
nennen und das gerade in Indien in all sei-
nen Ausserungen in einem unerschopfli-
chen Reichtumaulftritt. (Fortsetzung folgt)




	Indiens Seele : der Hinduismus : 2. Teil

