
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 81 (1972)

Heft: 2

Artikel: Indiens Seele : der Hinduismus : 2. Teil

Autor: Gähwyler, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-974401

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-974401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Indiens Seele: Der Hinduismus
2. Teil Karl Gähwyler

Der Prähistoriker Herbert Kühn schreibt:
«Das Geheimnis Indiens ist das Religiöse,
und wer keinen Sinn hat fur das Religiöse,
wird Indien niemals verstehen». So richtig
dieser Satz ist, so grosse Probleme gibt er
uns auf, denn für uns Westeuropäer ist der
Einstieg in den Hinduismus, in die umfassende

Religion Indiens, äusserst schwer.
Dm den Zugang zu dieser ältesten
Hochreligion, die vor Moses, Buddha und Christus

entstanden ist, zu finden, genügt das
«Umdenken» allein nicht. Wir müssen uns
von unserem Selbstverständnis, von der
Beziehung zwischen uns und dem, was uns
gegenüber steht, losen, um etwas von der
Weisheit und Wahrheit des Hinduismus
aufzunehmen und damit Indien gerecht
werden zu können.
Das Wort «Glaube» kann verdeutlichen,
was hier gemeint ist. Fur uns ist der Glaube
das Herzstück einer Religion, und unter
Glauben verstehen wir, das unfassbare
Gegenüber, das Gott ist, als wahr und wirklich

anzunehmen, weil es Lehrsätze und
Gebote gibt, die ihn bezeugen. Wir
unterscheiden also zwischen uns und Gott oder
zwischen der Welt und Gott, und, daraus
gefolgert, zwischen Geist und Materie. Der
Hindu kann diese Gedankengänge, die fur
uns das Natürlichste sind, nicht verstehen
und nicht vollziehen. Es gibt im Hinduismus
keinen Unterschied zwischen «Gott» und
der Welt, zwischen Geist und Materie, und
letztlich zwischen dem Ich und dem Du.
Alles, was es gibt, ob Mensch oder Tier,
Gedanke oder Weltall, sind nur verschiedene

Ausformungen des einen, ewigen
Urgrundes, des göttlichen «Brahman».
Wenn wir diese für uns vollständig andere
Grundanschauung des Lebens und Denkens

in etwas verstehen, dann entdecken
wir in vielen indischen Lebenshaltungen
einen Sinn, wo wir sonst mit unseren
vorschnellen Urteilen wie: absurd, heidnisch
und götzendienerisch zur Hand wären.
Das gesamte indische Leben (der weitaus
grosste Teil des Volkes ist nach wie vor tief
religiös) ist auf ein einziges Ziel ausgerich¬

tet, und das ist die Erlösung. Die Erlösung
besteht darin, dass der Mensch, der aus dem
ewigen Grund, aus der Weltseele «Brahman»

stammt und in die irdische, leibliche
Existenz verbannt wurde, wieder in die
Wahrheit des «Brahman»zurückkehrt. Der
Weg zu dieser Erlösung führt durch
unzählige Wiedergeburten (Seelenwanderung)
zum Ziel. So ist es verständlich, dass der
Inder eine wesentlich andere Beziehung
zum Lcbensschicksal hat als wir. Reichtum
oder Armut, Gluck oder Unglück setzt er
nie so absolut wie wir, er befindet sich ja auf
dem Weg durch viele Leben. Wenn er sein
Unglück geduldig trägt, wird er in einem
neuen Leben verkörpert werden, das der
Erlösung näher steht. Durch das «Karma»,
das unabänderliche Gesetz von Ursache
und Wirkung, hat jede gute oder bose Tat
ihre Folgen im neuen Leben.
Zwei Erlebnisse, die ich dem Tagebuch
entnehme, mögen das bisher Gesagte verlebendigen.

Es ist abends um zehn Uhr in
Benares. Ich sitze dem goldenen Tempel
gegenüber und bin in seinen Anblick
versunken. Ich bin im Herzen der heiligen,
dreitausend Jahre alten Stadt, dem Ziel der
Sehnsucht eines jeden frommen Hindu.
Zehntausende wallfahrten jährlich zum
Ufer der heiligen Ganga, wie der Inder den
Ganges nennt. Wer hier stirbt und in den
Fluten begraben wird, ist gewiss, seiner
Erlösung, der Wiedervereinigung mit dem
All-Einen, ganz nahe gekommen zu sein.
Benares ist wie ein Indien im Kleinen. Hier
findet sich Uraltes und Modernes, Menschliches

und Göttliches, Geschäft und Gebet,
ekstatische Entrückung und kleine
Gaunerei. Und über all dem, was sich gegenseitig

durchdringt, schlägt wie eine mächtige
Woge die Sehnsucht zu Gott empor.
Begreifen kann man den Hinduismus nie,
doch in Benares kann man seine erlosende
Kraft ahnen.
Am folgenden Tag, frühmorgens, habe ich

mir ein Boot gemietet und lasse mich nun
dem Ufer des Ganges entlang rudern.
Tausende von Pilgern steigen in die Fluten des

Flusses, um von ihrer Verirrung und
Verstrickung in das allzu Irdische befreit zu
werden. Das bunte und faszinierende Bild
ist fremdartig, und doch spure ich, dass

hier ein heiliger Ort ist, denn die tiefe
Gläubigkeit der Scharen, die Gebete, die
Gesänge, die in Meditation versunkenen Pilger
legen mir das nahe. Am Leichenverbrcn-
nungsplatz qualmt Feuer und Rauch. Am
Landungsplatz bin ich Zeuge, wie ein Leichnam

auf eine Steinplatte gebunden wird,
um von der Spitze des Bootes in die Fluten
des Ganges gestossen zu werden. Der Tod
schockiert nicht. Der Leichnam ist ja nach
der Hindulehre nur eine leere, abgestreifte
Flulle. Das Leben ist unvergänglich.
Ich bin in die Stille eines gewaltigen,
jahrhundertealten Tempels getreten und
befinde mich in der Nähe des Heiligtums, das
ich nicht betreten darf. Der Tempel ist eine
echte Stätte des Kultes und der Anbetung,
und er strahlt eine ehrfurchtgebietende
Würde aus, die nicht nur von den uralten
Skulpturen stammt. Gesicht und Brust der
Gottin, die mir gegenüber in der dämmerigen

Halle steht, sind mit Tupfen ubersät.

Die Tupfen sind Butterkugelchen, die
auf sie geworfen wurden. Für den Hindu ist
jedes Sein, lebendiges oder lebloses, von
gottlicher Gegenwart erfüllt. So scheint in
allem Gott, der ewige Grund, auf, auch im
Stein. Und wenn der Stein noch behauen ist
und so die Erscheinung einer Gottheit
annimmt, dann ist fur den Hindu das Göttliche

unmittelbar zugegen. Er erlebt im
Bilde Gott. Daher werden die Götterbilder
gepflegt, gespeist, gewaschen und in
Prozessionen herumgeführt.
Trotz der zahlreichen Tempel liegt der
Schwerpunkt des religiösen Lebens dort,
wo sich das ganze Leben des Inders
hauptsächlich abspielt: in der Familie. Eine wichtige

Stellung nimmt der tägliche, kleine
Gottesdienst (Puja) vor dem Familten-
schrein und die sakrale Waschung ein. Noch
sehr eindrücklich steht die erste Puja vor
mir, bei der ich teilnehmen durfte. Der Vater
hatte sich in ein sakrales Gewand gehüllt,

12



In Delhi steht die «Siegessäule des Islam über
den Hinduismus» aus der Moghulzeit. Wie oft
schon haben Religionsunterschiede und
Glaubensfanatismus Tragödien heraufbeschworen!

Der Islam gestattet nur die Darstellung pflanzlicher

und geometrischer Motive, zu denen sich oft
Schriftzüge gesellen. Hinduistische Kunst
dagegen ist durch phantastischen, lebensstrotzenden

Figurenschmuck gekennzeichnet.

Die folgende Seite zeigt einen Bettelmönch und
die Wohnung einer indischen Familie. Tradition
und westlicher Lebensstil durchdringen sich,
geblieben ist die starke Hinwendung zum Geistigen
bei einem Grossteil des Volkes.



das seinen kraftigen Oberkörper freigab,
und sich in Meditationsstellung vor dem
kleinen Altaraufbau in der Zimmerecke
niedergelassen. Nach einer Weile der
Besinnung steckte er frische Blumen zwischen
die einzelnen Gotterfiguren, zündete auf
einer Schale zwei ölgetränkte Dochte an
und bewegte das so entfachte Feuer in
kreisenden Gebärden vor dem Altar. Nach
erneuter Stille und Meditation betete er ein
uraltes Gebet in Sanskrit. Auf meinen
Wunsch ubersetzte er es mir: «Gott spricht:
Ich bin der goldne Faden, der bestandig
alles durchzieht. Ich bin der goldne Same,
der in allem aufblüht. Ich bin das unendliche

Feuer der Wahrheit, das sich von Planet

zu Planet erstreckt, von Mensch zu
Mensch bis zum Schweigen der Gotter und
darüber hinaus bis zu meinem letzten
Schweigen, welches die Kraft der Ruhe ist».
Die Sehnsucht nach Gott beherrscht die
indische Seele derart, dass es nicht zu
verwundern ist, wenn der Sadhu, der heilige
Bettelmonch, die allergrosste Hochachtung
geniesst. Zehntausende solcher Bettelmon-
che durchziehen Indien. Sicher gibt es unter
ihnen auch Scharlatane, doch wer einem
echten Sadhu begegnet, wird begluckt die
Ruhe und den Frieden erfahren, die von
einem solchen Mann ausgehen Obwohl ein
Sadhu «nichts tut», ist er nicht untatig
Durch Fasten, Meditieren und harte
asketische Übungen steht er jenseits der
«irdischen Bedrängnis», und in ihm kann die
Gelöstheit und die Verklarung des
gottverbundenen Menschen erfahren werden.

Nicht alle indischen «Heiligen» sind unserem

Jahrhundert entruckt. Swami Shradd-
hanand Samsthan zum Beispiel, den ich
in einem Bauerndorf in Ostindien traf, war
noch vor wenigen Jahren ein bekannter
Journalist und Fotoreporter. Sein Guru
(Meister) gewann jedoch einen solchen Ein-
fluss auf lhn, dass er nach dessen Tod seinem
Beruf entsagte und seinen kleinen Ashram
(Kloster ohne Klausur) gründete.

Niemand kennt alle Gotter Indiens. Kenner

geben ihre Zahl mit 330 Millionen an.
Schon daraus ist ersichtlich, dass es nicht
von grossem Belang ist, welchem Gott man
seine besondere Verehrung bekundet. Einige

Hauptgotter und Hauptgottmnen wie
Wischnu, Lakschmi, Knschna, Schiwa und
Kali gemessen besondere Achtung Doch
auch sie sind letztlich nur eine Verdeutlichung

und Aufscheinung des All-Einen, des

ewigen und unfassbaren Grundes. Der
Hinduismus ist kein dogmatisch gefasster
Glaube. Er ist wie ein Meer, in das alle
Strome munden. Man kann als Hindu nur
den einen Gott verehren oder hunderttausend

Gotter Oder man kann auch, wie

Ghandi einst erklarte, «als Hindu ein Junger

Jesu, Buddhas, Krischnas und
Mohammeds sein, denn alle wollten dasselbe

Wahrheit, Liebe und Gerechtigkeit». -
Suche nach Wahrheit durch friedliche Mittel

- damit ist wohl die indische Religion am
besten umschrieben Doch diese Wahrheitssuche

darf nicht als ein Ringen um logische,
verstandesmassig erfassbare Erkenntnis
aufgefasst werden, sondern als ein durch
seine viertausend Jahre alte Tradition
geprägtes seelenvolles Schauen und
Überdenken jenes Geheimnisses, das wu Leben

nennen und das gerade in Indien in all
seinen Äusserungen in einem unerschöpflichen

Reichtum auftritt (Foi tsetzimg folgt)

£

h
14


	Indiens Seele : der Hinduismus : 2. Teil

