Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 81 (1972)

Heft: 2

Artikel: Die vergessene Weisheit vom Zwischenraum
Autor: Follmi, Hugo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-974400

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-974400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die vergessene Weisheit
vom Zwischenraum

Dr. Hugo Follmi

Nie, gar nie hitte ich gedacht, dass ich
Morgensterns seltsam wunderlichen Palast
aus Zwischenraum im Orient, in Istanbul,
finden wiirde! Plotzlich, eines Tages, stand
er da, gerade als ich mich mitten in der
Strasse beim Bahnhof Sirkeci befand, hin-
ter mir Auto um Auto, jeden Riickzug ab-
schneidend, und als ich mich da bedroht
sah, wie’s mir schien, von einem Autobus,
schwer heranrollend: da konnte ich mich
ganz leicht retten und trat ein in das grosse
Haus, gebaut aus Zwischenraum.

Es war einmal ein Lattenzaun

mit Zwischenraum, hindurchzuschaun.
Ein Architekt, der dieses sah,

stand eines Abends plotzlich da —
und nahm den Zwischenraum heraus
und baute draus ein grosses Haus.
Der Zaun indessen stand ganz dumm,
mit Latten ohne was herum.

Ein Anblick grisslich und gemein.
Drum zog ihn der Senat auch ein.
Der Architekt jedoch entfloh

nach Afri- od. Ameriko.

Hierin, und nur hierin hat sich Morgen-
stern geirrt: Der Architekt entfloh nach
Istanbul. Ich bin sicher: Dieser Architekt
konnte nur ein Tiirke sein, und nie ware ihm
ein solcher Palast aus «Ohne-was-herum»
grésslich und gemein vorgekommen. Viel-
mehr: Das Haus aus Zwischenraum ist fiir
den Orientalen eine alltdgliche, lebendige
Erfahrung: eine Weisheit, die wir Europaer
fast vollig vergessen und verlernt haben.

Nur eine Strasseniiberquerung

Eine Strasse zu liberqueren, kann fiir den
Fussginger ein gefihrliches Abenteuer sein;
schlimmstenfalls ein todliches.

Was ist das: eine Strasse ? Das scheint doch
selbstverstdndlich zu sein! Konnte man
aber nicht auch einmal sagen: Eine Strasse
ist vor allem ein Zwischenraum, ein Da-
zwischen von einem Randstein zum gegen-
uberliegenden, in einer Stadt zumeist zu
beiden Seiten von Hausern eingefasst ; doch

8

eben, dazwischen liegt der Raum, den es zu
durchqueren gilt, der Raum, der fiir den
Fussgidnger auch todlich sein kann. Glaubt
man aber, dieser Zwischenraum einer
Strasse sei etwas Leeres, so tduscht man
sich griindlich, und man tduscht sich darin
nicht nur in einer Hinsicht. Klar ist: All die
Vehikel, welche die meisten Strassen unse-
rer Stidte verstopfen, scheinen diese gera-
dezu auszufiillen. Was sollen da Zwischen-
rdume, die es ohne Zweifel gibt, von so
grosser Wichtigkeit sein ?

Wirklich? Der Zwischenraum im Auto
selbst, der ja auch noch vorhanden ist, mag
fiir den Fussgénger bedeutungslos sein, aber
dieses bisschen aus Nichts zwischen Auto
und Fussgidnger ist gerade der unbedingt
notwendige Raum fiir den Fussgidnger ; des-
halb ist dieses Nichts auch sein eigentlicher
Lebensraum. An der unterschiedlichen Be-
wéltigung dieses so alltidglichen Problems
im Orient und in Europa vermag man eine
ganze Philosophie der Raumwahrnehmun-
gen abzulesen; mehr noch: auch eine Psy-
chologieandersgearteter Sozialbeziehungen,
In Zirich zum Beispiel — und wem geht es
wohl in unseren Stddten nicht auch so — er-
schrecke ich beim Uberqueren einer Strasse
oft, wenngleich ich den gelben Fussginger-
streifen beniitze, genau und brav nach Vor-
schrift. Meist weiss ich zwar oder vermute
es wenigstens, dass der heranpreschende
Autofahrer trotz seiner hastig-schnellen
Fahrweise anhalten kann, aber es fehlt
einem voOllig das sichere Gefiihl, dass es
auch so sein wird.

Und in Istanbul? Wer diese Stadt kennt:
Ist da nicht alles noch unberechenbarer,
nicht vorauszusehen, ungeordneter, chaoti-
scher? Fussgingerstreifen sind fast keine
vorhanden, und wenn, dann fillt es einem
gar nicht ein, sie zu beniitzen: sie storen hier
eher, als dass sie hilfreich wéren... Die
gelbgestreiften Dolmusch-Taxi halten tiber-
all, auch mitten in der Strasse, und es kann
einem leicht passieren, dort ein- oder aus-
steigen zu miissen, links und rechts vorbei-
fahrende Autos. Kurz: Der Verkehr ist

nichts anderes als ein wildes Durcheinander,
ein geradezu biblisches Tohuwabohu wie
vor dem ersten Schopfungstag.

So scheint es einem zunichst. Schon nach
wenigen Tagen Aufenthalt in Istanbul fiel
mir jedoch auf, dass ich trotz des hektischen
Verkehrs bei diesem waghalsigen Unter-
nehmen, die Strasse zu iiberqueren, eine
seltsame Sicherheit zu verspiiren begann.
Ich konnte es mir nicht erkldren, aber ich
warf mich geradezu in unsichtbare Strome,
schwamm gleichsam in Linien, die Autos,
Dolmusch, Car, Lastwagen, schwere Auto-
busse vorerst in nicht so recht erfindlichen
Linien auszogen. Es ldge zu vermuten nahe,
angesichts dieses ldrmenden, hupenden,
heulenden Verkehrs hétte mich Verzweif-
lung tibermannt, doch ist es nicht so leicht,
in dieser iiberaus lebendigen Stadt Selbst-
mordgedanken zu bekommen; nein, in
gleichsam nachtwandlerischer Weise iiber-
liess ich mich diesen Stromen im Raum und
empfand ein Vertrauen und eine Sicherheit,
wie es mir in Europas Stadten ungewohnt
ist.

Worin dieses Gefiihl begriindet war, er-
kannte ich zunédchst nicht. Natiirlich konnte
man vorbringen: Der tiirkische Fahrer ist
aufmerksam, riicksichtsvoll und hat vor
allem eine iiberaus rasche Reaktionsfiahig-
keit. Jeder Kenner orientalischer Verhilt-
nisse weiss das zu bestédtigen. Aber dem
steht der allererste Eindruck einer wilden,
chaotischen Unordnung entgegen; diesen
Eindruck empfingt man bei der ersten Be-
gegnung mit dem Orient wohl {iberall, sei es
in Beirut, sei es in Teheran oder Istanbul,
zumeist verbunden mit einem gelinden
Entsetzen. So war es ja auch mir ergangen,
als ich in Beirut vom fiinften Stock meines
Hotels auf die breite Avenue hinuntersah.

Eine andere Art der Ordnung

Nachmittags vier Uhr, die Sonne brennt
nicht mehr so scharf, auf der Strasse
herrscht ein reger Autoverkehr, der Larm-
pegel ist wie immer im Orient hoch. Plotz-
lich fallt mir auf, dass die Fahrzeuge, die



XIXTEIRIXY

% 1"‘2’}{" g
e
L2 254

"‘/‘?5’3};:4 5
e I;,} ) Y

R4

aus einer solchen Hohe beinahe wie Spiel-
zeugautos erscheinen, manchmal wie wild
durcheinanderflitzen; keiner hilt die Fahr-
spur ein, sondern immer, wo sich nur eine
kleine Liicke findet, wird eingespurt.

Ich verfolge ein Auto, einen riesigen Mer-
cedes, in seiner Fahrt: Zuerst befindet es
sich ganz am Rand der Strasse, nach etwa
20 Metern zeigt sich eine Liicke in der in-
nern Fahrspur, sogleich zwingt sich der
Fahrer hinein, fahrt nun da wieder gerade-
aus, nochmals 30 Meter weiter vorn offnet
sich ein Spalt auf der alten, ganz am Stras-
senrand liegenden Spur, wieder fihrt der
Fahrer des gewaltigen Mercedes hier ein,
wechselt blitzschnell seine Fahrspur, aber
nun steht der grosse Wagen schief im Stras-
senbild, die Liicke hat sich als zu klein er-
wiesen. Ein paar Sekunden verstreichen,
die Strasse ist blockiert, der grosse Wagen
steht quer und stoppt zwei Reihen, aber:
keine Huperei entsteht, iiberraschender-
weise, dafiir weicht der hinter ihm kom-
mende Wagen, sobald es moglich wird, auf
die dritte, innerste Spur aus, der querste-
hende Wagen kann wieder zuriickkrebsen,
die Situation hat sich gelost, ohne Erregung,
wie selbstverstiandlich.

Das ist kein Einzelfall, die Situation wieder-
holt sich immer wieder: Zwar gibt es im
grossen ganzen Fahrspuren, aber keiner
fahrt in diesen geordneten Bahnen, wenn
sich nur ein kleiner Zwischenraum offnet.
Muss man da nicht von einer schranken-
losen Unordnung sprechen? Ist das nicht
Disziplinlosigkeit, die voller Gefahren
steckt? So scheint es dem Europider zu-
niichst. Aber nichts Ungewohnliches hat
sich ereignet, kein Unfall, nur dies: der Ver-
kehr wirkt viel fliissiger, gekonnter. Es
muss hiereine andere Art der Ordnung herr-
schen, erkenne ich schliesslich.

Immer die Fahrspur halten, nur im drin-
gendsten Notfall wechseln, ist auf unsern
Strassen Vorschrift, Gesetz. Eben: gesetzt,
hierin liegt’s, festgesetzt und daher unver-
riickbar. Der Verstand klammert sich an
diese starre Regel, unter allen Umstinden,

und vergewaltigt so ein urspriinglicheres
Raumgefiihl, das offensichtlich eine viel
lebendigere «Ordnung» kennen muss; der
Verstand drdngt eine archaischere Wahr-
nehmungsweise zuriick, die Raum nicht in
feststehenden Abschnitten, in einzelnen
Stiicken erfdhrt, in sich starr und leblos,
eben: geordnet, wie wir Européder denken.
Die europiische Auffassung von Ordnung
hat etwas Todlich-Starres, Unverriick-
bares, Prinzipielles, ist etwas, das unter
keinen Umstdnden aufgehoben werden
darf. Aber immer sind da schliesslich Um-
stande, die das Leben erst ausmachen. ..
Européisches Ordnungsgefiihl erlebt sich
absolut, das heisst von den Umstédnden des
Lebens losgelost. Darin liegt etwas Gewalt-
sames, und jede verstandesorientierte Ord-
nung scheint eo ipso der Rechthaberei und
sogar der Gewalt zuzuneigen. Auf den
Autofahrer, als einen Modellfall im kleinen,
angewendet: Das mehr oder weniger laut
verkiindete Credo des europdischen Fah-
rers lautet: Ich bin auf der rechten Fahr-
spur, ich bin im Recht, was hat da ein ande-
rer sich in diese Liicke einzudrdngen, das
ist jetzt meine Spur. Fast wéire man versucht
zu sagen, dies sei, in abgewandelter Form,
tiberhaupt das Credo europdischer Lebens-
weise. . .

Dieser Raumbezug ist also nur verstandes-
madssig-rechtlich geordnet, nicht urspriing-
lich-lebendig. Das entspricht einem Men-
schentypus, der Ordnung, Recht, Disziplin
iber die Riicksicht auf die Gemeinschaft
stellt, tiber den mitmenschlichen Bezug,
iber die Lebensumstidnde, die immer relati-
vieren.

Der Blick vom fiinften Stockwerk meines
Beiruter Hotels auf die scheinbar regellos
durcheinanderflitzenden Autos lehrte mich
damals, dass es auch eine andere Art der
Ordnung als die europdische Verstandes-
ordnung geben kann, es schien mir sogar
eine menschlichere, den Umstdnden ange-
passtere, den Umstanden und den Umste-
henden. Wodurch aber ist diese andere
«Ordnung» gekennzeichnet? Das blieb mir

in Beirut noch ein Ritsel, dassich erst spiter
in Istanbul 16ste.

Ein Autobus, der abwinkelt

Das Unglaubliche geschah auf dem Platz
vor dem Bahnhof Sirkeci. Ich hatte mich
schon an das orientalische Treiben gewohnt
und warf mich wieder einmal in die «Zwi-
schenrdume», um die Strasse zu iberqueren.
So sicher fiihlte ich mich, dass ich mit ge-
schlossenen Augen hitte weitergehen kon-
nen, denn, obwohl ein nicht abreissender
Strom von Autos vom Saray herunterfloss,
wusste ich instinktiv, dass die Fahrer auf
mich Riicksicht nahmen. Nun stand ich also
mitten in der Strasse, und eine Reihe schwe-
rer Autobusse rollte massig auf mich zu,
langsam, im ersten Moment fast unheilvoll.
Ausweichen ? Unmoglich! Doch der Auto-
bus hielt an. Rechtzeitig. Aber wie? Und
das eben ist das Unglaubliche: Der Chauf-
feur winkelte dabei das Vorderrad ab! Ge-
nau so viel, dass ich mich nicht behindert
oder bedrdngt fiihlen musste. Mir blieb
nicht nur der zum Weiterleben unbedingt
notige Raum, mir blieb ein klein bisschen
mehr an Zwischenraum als notig. Dieses
«Mehr» zeugte von einem ausserordentli-
chen Gefiihl fiir das Rdumliche bei meinem
Autobusfahrer. Eigentlich wére es gar nicht
notwendig gewesen, das Rad abzuwinkeln,
ich wére vollig ungeschoren davongekom-
men, aber die Schwere des Fahrzeugs hatte
ihre spezifische Ausstrahlung, bedriangte
und gefihrdete mich mehr. Da begriff ich,
was es mit dem Gefiihl fiir den Zwischen-
raum auf sich hat, ich begriff, dass der
Raum in einer ganz anderen Ordnungs-
weise erfahren wird, als wenn der Verstand
seine Strukturen und Einteilungen Radum-
lichkeiten {iiberlagert. Es schien mir, als
hitte ich durch dieses kleine alltdgliche Er-
lebnis eine orientalische Weisheit entdeckt,
die in Europa vergessen worden ist.

Die Weisheit vom Zwischenraum
Versuchen wir, das Verhalten des Autobus-
fahrers auseinanderzulegen. Natiirlich ist

9



es nicht so, dass der tiirkische Fahrer beim
Abwinkeln des Rades eine Kette von Ein-
zelliberlegungen angestellt hitte. Wir ver-
suchen ja, eine Art und Weise der Wahrneh-
mung zu beschreiben, wo sich die unmittel-
bare gefiihlsmaissig-intuitive Erfassung des
Raumes jenseits aller zergliedernden Denk-
vorginge vollzieht. Raumgefiihl ist unmit-
telbar, und auch Reaktion und Gegenreak-
tion sind unmittelbar. Das Nachdenken
iiber das instinktive Verhalten jedoch zeigt
erst die Strukturen rdumlicher Erfassung
auf. Und um die Strukturen von Raum-
und Zwischenraumwahrnehmung geht esja.
Zunichst: Wie hat der tiirkische Chauf-
feur nicht gedacht und gefiihlt ? Gerade dies
ist es ja, das mir, dem Européer, als selbst-
verstindlich vorgekommen wire, etwa so:
Hier, dieser autobusbreite Streifen, ist meine
Fahrspur, dort, ein paar Meter entfernt,
zieht sich dein Gehweg aus. Der Schnitt-
punkt dieser beiden, in einem rechten Win-
kel zusammenstossenden Linien ist unser
Treffpunkt, vor dem ich anzuhalten habe,
um dich passieren zu lassen. Wie absolut,
wie abgelost von den tatsichlichen Gege-
benheiten ist ein solches Denken : im Grun-
de nichts anderes als eine verstandesmaissige
Geometrisierung des Raumes!

Doch, ist nicht gerade dies der Fall bei der
Vorschrift «Spur halten»? Als ein Beispiel
nur unter vielen. . .

Hingegen: Will man es unternchmen, die
Raumwahrnehmung dieses tiirkischen Fah-
rers zu analysieren, so muss man wohl davon
ausgehen, dass er den Raum als eine unge-
teilte Einheit erlebt, als ein Raumkonti-
nuum, darin wir beide uns bewegen. Unsere
Bewegung in diesem nicht unterteilten
Raum ist hier der entscheidende Umstand,
der alle Reaktionen bestimmt. Indem er
sein Fahrzeug abwinkelt, gibt er zu ver-
stehen, dass es fiir ihn selbstverstandlich ist,
den Zwischenraum, der uns beide verbindet
und eben nicht trennt, zu beachten und ent-
sprechend den Gegebenheiten Riicksicht zu
nehmen. Die spezielle Gegebenheit heisst
hier: ein schwerer Car, der durch seine
Masse und Massigkeit eine sehr starke Aus-
strahlung besitzt. Deshalb ldsst mir der
Fahrer ein wenig mehr an Zwischenraum,
als fiir das Uberleben unbedingt notwendig
ware.

Der Raum wird also nicht vorwiegend
stiickweise erfahren, abgeteilt, unterteilt,
eingeteilt: alles Tatigkeiten eines in Kate-
gorien und Fiachern und Begriffen ordnen-
den Verstandes. Sondern: Dieses Gefiihl
fiir den Zwischenraum berticksichtigt die
Bewegung, die sich in einem lebendigen
Raumkontinuum vollzieht. Dadurch wird
alles zum vornherein relativiert, je nach
Standort der sich stdndig verdndernden Si-
tuationen. Die wechselnden Umstidnde sind
bestimmend, nicht absolute Prinzipien.
Das heisst nicht, es gebe liberhaupt keine
Prinzipien; nur: Auch Prinzipien miissen

10

dem verdnderlichen Fluss des Raumes
und des Lebens ohne Starre anpassbar sein.

Eine solche, nicht auf absoluten Prinzipien
beruhende Flexibilitdt, die sich zunichst
einmal in diesem Gefiihl fiir den Zwischen-
raum zeigt, soll eine vergessene Weisheit
sein, hore ich spoéttisch einwenden! Da
wire ja keine Ordnung mehr moglich, Ord-
nung wie wir sie seit langem in Europa ver-
stehen, in letzter Konsequenz genommen
die gesetzlich fixierte Ordnung. Nun, mir
scheint, der Spott trifft nicht ins Schwarze!
Denn leben kénnen, noch zu leben wissen,
aus Weisheit es zu wissen, das darf der
technisch-zivilisierte, zeitgehetzte Abend-
linder wohl kaum als seine Eigentiimlich-
keit fiir sich in Anspruch nehmen. Rubhe,
Meditation, Keyf, Harmonie und aus Ur-
griinden gespeiste Lebensbewéltigung hat
immer mehr einem Auseinanderbersten des
Universums auch im Innern des Abend-
landers Platz gemacht. Verlust der Mitte?
Verlust des Ursprungs? Abendlandisch —
will das heute heissen: ein Leben auf der
Flucht? Und als einzige Hoffnung: An-
klammerung an Prinzipen, an absolut ge-
setzte Ordnungen ? Bleibt da etwas anderes
iibrig, als Ordnung und Gesetz zu vergot-
zen ? —ein Vorgang, der mit den alten Grie-
chen begann. Im Namen dieser beiden
Gotzen kann man heute so bequem un-
menschlich sein, gerade weil man sie als zur
Humanitdt gehorend deklariert. Freilich,
nun muss die Frage aufgeworfen werden:
Wieso soll die bei orientalischen Volkern
noch existierende Erfassung des Zwischen-
raumes weise sein? Ist das nicht nur ein
rdumliches Problem, ein psychologisch-
philosophisches Wahrnehmungsproblem ?
Primér sicher, nimmt man Raum in seinem
eigentlichen Wortsinn. Doch unsere Um-
gangssprache wendet den Begriff auch tiber-
tragen an: Man hat zu wenig Raum, heisst
nicht immer, dass einem wirklich das Rdum-
liche fehlt; es ist der Lebensraum, der einge-
schrankt ist. Mit dieser bildlichen Verwen-
dung hat sich das psychologische Wahr-
nehmungsproblem zu einem sozialen Pro-
blem erster Ordnung verschoben, erweitert :
die Beziehungen zwischen den Menschen
sind anvisiert, der Zwischenraum von
Mensch zu Mensch.

Der Orientale erfihrt Raum im eigentli-
chen wie im tibertragenen Sinn als Lebens-
raum, den Zwischenraum noch urspriingli-
cher, archaischer, und das kann nur heis-
sen: belebt und deshalb lebendig. Noch ist
diese Wahrnehmungsweise nicht, wie vor-
wiegend beim Europder, durch die ver-
standesmassige Geometrisierung und durch
die Entwicklung einer diskursiven, unter-
scheidenden Grundhaltung iiberlagert oder
sogar verdrdngt. Die Einheit von Ich und
Welt, Ich und Nicht-Ich, Ich und Du wird
noch viel eher erfahren, die abendldandische
Neurose der Entfremdung, der Trennung
und Abgrenzung von Subjekt und Objekt,

ist beim Orientalen nicht so weit fortge-
schritten, dass Raum, Lebensraum und
sozialer Zwischenraum als Trennung statt
als Verbindung empfunden wird, und zwar
so trennend, dass Raum zum toten Ding
geworden ist : eine abendldndische « Krank-
heit», die sowohl die Ich-Isolierung und
Ich-Inflation hervorgebracht hat mit all
ihren Erscheinungsformen der Vereinsa-
mung und Entwurzelung als auch die Fi-
higkeit zur mathematischen Naturwissen-
schaft und die Fahigkeit — versehen mit
jenem heute immer stirker ins Bewusstsein
tretenden zwiespéltigen Vorzeichen — zu
einer das ganze Leben auf dieser Erde be-
drohenden technischen Zivilisation. Das
Gefiihl fiir die Belebtheit des Raumes und
fiir die Einheit alles Lebendigen beim
orientalischen Menschen ist archai_cher;
Verstand und Vernunft haben noch nicht
ihre einengende Herrschaft iiber das Flies-
send-Lebendige angetreten, zum min desten
stossen sie auf Gegenwehr. Das hat auch
weitreichende Konsequenzen fiir das so-
ziale Ordnungsgefiige einer Gesellschaft und
Kultur. Denn: Gerade die Belebtheit
rdumlicher Wahrnehmung legt nahe — weil
Leben sich ja stets verdndert —, nur vorldu-
fige und wandelbare Ordnungen aufzu-
stellen, Ordnungen, die sich den neuen Um-
stinden wieder moglichst anpassen, Ord-
nungen, die nicht zum vornherein darauf
aus sind, die Lebensumstinde mit absolut
gesetzten Prinzipien zu vergewaltigen. Es
wiren Ordnungen, die die Fahigkeit, sich
zu wandeln, behalten; Leben und Ordnung
wiren so einander angendhert, dass beide
sich in einer selben Rhythmuslinie wenn
nicht vereinigen, doch zum mindesten nicht
bedrdngen. Mit einem andern Wort ausge-
driickt, einem abgegriffenen, verhunzten,
denunzierten und doch immer wieder mit
neuem Inhalt gefiillten Wort: Menschlich-
keit im Sinne einer wirklich menschlichen
und menschenwiirdigen Welt.

Aramiz iyidir

Schldgt man ein tiirkisches Worterbuch auf
und sucht das Wort fiir Zwischenraum, so
macht man die liberraschende Entdeckung,
dass auch die tiirkische Sprache dem Zwi-
schenraum eine Bedeutung verleiht, die
man nie erwartet hitte. Wenn die Sprache
eines Volkes der Spiegel seiner Wahrneh-
mungsweise ist, so darf man hier einen Be-
weis dafiir sehen, dass der Tiirke den Raum
anders wahrnimmt als der Europder. Was
der Tiirke wahrnimmt, ist tiberraschender-
weise der Zwischenraum: ara. Das ist iibri-
gens keine abgeleitete Zusammensetzung,
wie etwa das deutsche «Zwischen-Raum»,
sondern eine urspriingliche Sachbezeich-
nung, die neben den iiblichen Bezeichnun-
gen fliir Raum vorhanden ist. Und wie
haufig wird dieses «ara» gebraucht!

Zuerst einmal: Wir stehen auf gutem Fuss
miteinander, driickt der Tiirke so aus:
Aramiz iyidir. Also: Unser Zwischenraum



ist gut. Das scheint ja noch recht neutral zu
sein, einfach feststellend. Die vielen im
libertragenen Sinn verwendeten weiteren
Ausdriicke decken nun aber einen Sachver-
halt auf, den man nicht anders als ausserge-
wohnlich bezeichnen kann. Die sprachliche
Analyse zeigt: Zwischenraum, dieser Pa-
last aus Nichts, dieses Haus aus Unwirklich-
keit, wie es uns Europdern scheint, ist fir
den Tiirken eine Realitét, die sich in seiner
Sprache in liberaus vielen bildlichen Aus-
driicken niederschldgt. Eine kleine Auslese
soll die Konturen und Ausmasse des An-
wendungsbereiches abstecken:

Es gibt immer Leute, die Unruhe stiften. O
nein, im Tirkischen heisst das: die Leute
storen den Zwischenraum (ara bozmak ).
Wenn einer in den Zwischenraum eindringt,
ist das nicht auf jeden Fall negativ: Man
dringt in den Zwischenraum bei andern ein
(araya girmek), um, wie der Deutsche
sagt, eine Verstdndigung herbeizufiihren.
Man kann auch im Zwischenraum stecken-
bleiben, nicht mehr vorankommen (arada
kalmak ) : zu gut deutsch steht man dann
hilflos da. Wenn wir uns aus einer Affare
zichen, wenn wir einen Ausweg finden
wollen, so geht der Tiirke in diesem Fall
einfach aus dem Zwischenraum hinaus und
ist ja auf diese Weise sicher auch aus der
Sache (aradan ¢ikmalk ). Findet der Tiirke
die Zwischenrdume — ohne niher zu spezi-
fizieren, ist offenbar der richtige Abstand
gemeint — (aralarini bulmak ), so heisst das
zu deutsch: vermitteln und ausgleichen.

Kann man auch im Zwischenraum gehen,
sich dort bewegen? Natiirlich! Sinniger-
weise bedeutet das dann aber: Ein einzelner
Gast kann auch noch untergebracht werden
(arada gitmek ). Etwa so: War vor der An-
kunft dieses einen schon alles unter den
andern «geregelt», so muss man eben bei
dieser unerwarteten Verdnderung der Um-
stinde eine neue Ordnung und Verteilung
finden. Konnte dies anders geschehen, als
dass man buchstiblich in den Zwischen-
rdumen zwischen den beteiligten Leuten
«herumgeht» und diese neu gruppiert ?

Die Zwischenrdume sind offen, kann der
Tiirke sagen (aralari aciktir). Ist es in gu-
tem oder schlechtem Sinn gemeint? Sind
die Zwischenrdume weit, ist, in unserer
Sprache ausgedriickt, das gute Einverneh-
men getriibt. Zwischenraum verbindet also,
trennt nicht, und wenn sich bei uns zwei
wieder aussohnen, dann bessern sich im
Orient die klaffenden Zwischenrdume, sie
gesunden: der verbindende, zutrdgliche
Abstand zwischen den beiden ist wieder
erreicht (aralari iyilesti).

Die paar Beispiele zeigen: Im Zwischen-
raum ist Bewegung verschiedenster Art
moglich. Und ferner: Mit dem Begriff
«Zwischenraump» ist nicht nur ein raumli-
ches Problem gegeben, sondern die Bezie-
hung von Mensch zu Mensch wird in tiber-
tragenem Sinn damit erfasst.

Wenn man sich schon im Zwischenraum
bewegen kann, liegt nicht auch der Schluss
nahe, dieser «unwirkliche» Raum miisse
auch den Sinnen zugénglich sein? So ist es
auch: Wenn fiir den Tiirken die Zwischen-
raume kalt werden (aralari sogudu), tritt
fiir den Deutschen eine merkliche Abkiih-
lung in den Beziehungen ein. Wenn umge-
kehrt zwei miteinander glinzend auskom-
men, ja dann sind die Zwischenrdume sogar
Fett und Honig (aralari yag bal). Wenn
aber zwei Sippen in Blutfehde miteinander
leben, dann sieht der Tiirke — ganz drastisch
und noch heute durchaus gefahrlich — Blut
in den Zwischenrdumen (aralarinda kan
olmak ).

Genug der Beispiele! Die sinnliche Erfahr-
barkeit des Zwischenraums diirfte iiber-
zeugend belegt sein.

Doch ein Ausdruck darf nicht fehlen, und
hier kann man auch erkennen, wie sehr
Ordnung und lebendig erfasster Zwischen-
raum miteinander verkniipft sind: Eine
Unstimmigkeit soll bereinigt und geschlich-
tet werden. Es versteht sich nun wohl von
selbst, dass sich das wieder im Zwischen-
raum abspielt: die Zwischenrdume werden
dabei geglittet, geebnet, und — das ist das
Interessante daran — die tiirkische Sprache
verwendet dafiir das iibliche Wort fiir re-
geln, in Ordnung bringen (aralarini diizelt-
mek ).

Muss man da nicht annehmen: In dieser
orientalischen Kultur steht nicht die Ord-
nung an und fur sich im Vordergrund, son-
dern der richtig geordnete Zwischenraum
unter den Menschen ?

Einen Gebetsteppich besitzen, indem man ihn
nicht hat

Der Zwischenraum erfihrt aber noch eine
weitere Dimension, die vielleicht ebenso
tiberraschend ist: Der Tiirke kann einen
Gebetsteppich haben, indem er ihn para-
doxerweise nicht eigentlich hat.

AR sth R dh dh ¢
>

;lw'

4] #1":7

a

Besitz: ein grosses Wort, ein grosses Pro-
blem, heute wie seit dltester Zeit. Haben
oder Nicht-Haben, das scheint uns die ein-
zig mogliche Alternative. Aber es gibt auch
ein anderes Haben, das unserem gewohnten
Denken iiber Besitz nicht sorecht entspricht.

Vielleicht hast du einen Gebetsteppich, er
gehort dir, du besitzest ihn und héltst ihn
fest — wortlich und bildlich gesprochen —,
krallst dich fest in deinem Besitz: distanz-
los, derart, dass der Besitz ein Teil von dei-
nem eigenen Wesen ist. Konnte man dann
nicht vielleicht umgekehrt sagen: Der Be-
sitz besitzt auch dich, du bist also — beses-
sen ? Hat nicht unser Haben etwas von die-
sem Besessenwerden ?

In der tiirkischen Sprache kann man in die-
sem Sinn eigentlich nicht haben. Der Tiirke
sagt: Bei dir, in deiner Nihe gibt es einen
Gebetsteppich. Wohlverstanden: Gemeint
ist damit der eigene Teppich, das eigene
Haus, die eigene Frau, das eigene Kind.
Aber immer ist der «Besitz» lediglich in der
Nihe von jemandem. Auch hier ist also der
Blick auf den Zwischenraum zwischen
einem Ding und seinem Besitzer gerichtet,
nicht das Haben an und fiir sich wird be-
tont, sondern die Beziehung zwischen dem
Menschen und seinem Besitz tritt in den
Mittelpunkt. Geregelt wird dieses Verhalt-
nis durch den Zwischenraum, der Besitz
und Besitzer zwar verbindet, doch findet
keine gegenseitige Versklavung und allzu
enge Identifizierung des Besitzers mit seinem
Besitz statt.

Wie lose doch eine solche Besitz-Beziehung
aussieht! So als ob man alles, was man sein
Eigen nennt, einfach nur bei sich hétte und
immer mitnehmen, mit sich herumtragen
konnte. Das ist ein nomadisches Lebensge-
fiihl, und hier diirfte der Ursprung dieser
Besitzauffassung liegen. Wer anders denn
ein Nomade, der mit seiner Habe von Wei-
deplatz zu Weideplatz zieht, muss seinen
Besitz immer mitnehmen konnen? Wer
anders als der Nomade kann seinen Besitz
eben nur bei sich, in seiner Nihe haben?
Der Nomade hat, indem er nicht hat. . .

Einer hat einen Gebetsteppich: Dieser Tep-
pich ist nur in seiner Néhe, ist mit ihm ver-
bunden in einer Zwischenraumbeziehung.
Wenn er dann den Teppich am Boden aus-
breitet, grenzt er einen heiligen Zwischen-
raum aus dem profanen Alltagsraum aus,
und miteins entsteht aus einem Nichts ein
geistig-sinnlicher Zwischenraum, eine Mor-
gensternsche Kathedrale.

Das Haus aus Zwischenraum, vergessen,
verlernt seit langem, wurde im Abendland
zu einem grotesken Bau: Konnte vielleicht
nicht mehr Weisheit drinstecken, als unser
Verstand glaubt?

Mit freundlicher Genehmigung des Verfassers
abgedruckt aus «Volkshochschulen Heft 3, 1971

11



	Die vergessene Weisheit vom Zwischenraum

