Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 81 (1972)

Heft: 5

Artikel: Dawa Sangmo : ein tibetisches Marchen
Autor: Brauen, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-974443

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-974443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Viele der heute im Exil lebenden Tibeter
fliichteten nicht aus politischen Griinden, son-
dern da sie — will man ihren Berichten Glau-
ben schenken — daran gehindert worden sind,
ihren religiésen Uberzeugungen entspre-
chend zu leben. Sie flohen, weil sie wie ihr reli-
gioses Oberhaupt, der 14. Dalai Lama, ihre
traditionelle Kultur vor der Zerstorung und
somit dem Untergang bewahren wollten.
Kaum einer dachte jedoch daran, dass sie im
Exil andere Lebensbedingungen antreffen
wiirden als im Heimatland Tibet und dass die
tibetische Kultur in dieser andersartigen Um-
gebung unvermeidlichen Anderungen unter-
worfen sein werde.

Der im Exil lebende Tibeter darf dennoch
Sfrohgemut und zufrieden sein, auch wenn sich
manches in seinem Leben verdndert hat: Was
er retten wollte, kann er immer noch sein Ei-
gen nennen: die Glaubensfreiheit, die Frei-
heit, dem nachleben zu diir fen, was ihm eine
Flucht wert erscheinen liess.

Es ist heute noch kaum maoglich, Endgiiltiges
zu sagen iiber die Art, wie sich der Tibeter sei-
ner neuen Umgebung — sei es in Asien, Europa
oder Amerika — anpasst oder anpassen wird.
Eines scheint jedoch sicher zu sein: Der Tibe-
ter ist vor allem gewillt, an seiner Religion
festzuhalten. Was G. Tucci in seinem Buch
«Die Religionen Tibets und der Mongolei
schreibt, ist noch immer weitgehend giiltig :
«Das gesamte Dasein des Tibeters, sein Er-
kennen und Wollen, sein Fiihlen und Denken,
ist vom Erlebnis des Sakralen durchtrinkt
und geférbty In beinahe jedem Heim steht
noch ein Hausaltar mit Opfergaben, Butter-
lampen und Heiligenbildern. Kaum eine Fa-
milie verscdumt ein wichtiges Fest oder miss-
achtet alte religiose Regeln oder Verbote,
und welcher Tibeter tréagt kein Amulett mehr
um seinen Hals, um gegen schédliche Einfliis-
se geschiitzt zu sein ?

Diese tiefe — fast naiv anmutende — Religiosi-
tit beeindruckt den westlichen Menschen im-
mer wieder, da er spiirt, dass den tibetischen
Menschen etwas eigen ist, das wir nicht mehr
kennen: die Féhigkeit, sich voller Hingabe ei-

27

Dawa Sangmo

Ein tibetisches Miarchen  Martin Brauen

Die Lhamo-Spiele werden ohne viel Requisiten unter einem Zeltdach aufgefiihrt.

nem Hoheren, einem «Numinosumy, zuzu-
wenden und dieses inbriinstig zu verehren.
Sieht man einen Tibeter vor sich sitzen, ruhig
und in gleichmdssigem Rhythmus seine Ge-
betstrommel drehend und ein Gebet vor sich
hersagend, mag einem Menschen aus dem
Westen der Gedanke kommen, dass es noch
andere Ideale gibt als Arbeitseifer und Stre-
ben nach Erfolg, ja dass es sich bei diesen hier
im Westen so hoch angesehenen Werten im
Grunde genommen um sehr relative Begriffe
handelt, deren ausschliessende Giiltigkeit in
der heutigen Zeit immer mehr in Frage ge-
stellt wird.

Wir Schweizer sollten — so gesehen — nicht
nur die Gebenden sein, sondern wir kénnen
ebensogut die Empfangenden, die Beschenk-
ten, sein, wenn wir nur ein bisschen unsere
Augen und Ohren dffnen, um das tiefere We-
sen des tibetischen Lebens zu erfahren und in
uns aufzunehmen. Um dem Leser dieses We-
sen des tibetischen Volksempfindens ndher zu
bringen, sei im folgenden (nach einer kurzen

Einfiihrung in die tibetischen Lhamo-Spiele)
ein Mcdrchen aus dem Schneeland wiederge-
geben.

Das der umstindlichen Dogmatik und Litur-
gie der Monche nicht besonders zugeneigte ti-
betische Laienvolk besitzt seit langer Zeit sei-
ne eigene Religion, die eine Mischung aus der
vor Jahrhunderten herrschenden vorbuddhi-
stischen Glaubenswelt und dem im 7. Jahr-
hundert nach Tibet gelangten Buddhismus
darstellt. Lehren des Buddhismus wurden
teils von der urspriinglichen Religion iiber-
nommen, teils jedoch auf diese abgestimmt.
Ein Bild dieses tvpischen Nebeneinanderle-
bens von buddhistischer Uberlieferung und
alttibetischem Glauben geben die Lhamo-
Spiele, theatralische Auffiihrungen einer Art
Mcirchen, in welchen Szenen aus den ver-
schiedenen legenddren Leben Buddhas und
geschichtlicher oder heiliger Personen Tibets
dargestellt werden. Diese Auffiithrungen ge-
ben dem Laien in vorziiglicher Weise einen
Eindruck vonder tibetischen Volksreligion.



Die Schauspieler der Lhamo-Auffiihrungen
sind meistens Laien; in Tibet traten fast nur
Mdnner auf, im Exil spielen jedoch hdufig
Frauen die weiblichen Rollen. Die einzelnen
Charaktere sind an ihren Kleidern, am
Schmuck und an einer eventuell vorhandenen
Maske zu erkennen, da man versucht, die ein-
zelnen Personen maoglichst naturgetreu dar-
zustellen. Einen Brahmanen kennzeichnet
sein weisser Turban und ein weisses Baum-
wollgewand, einen Minister der grosse flache
Hut, der am Rand mit vielen roten Zotten be-
hangen ist, und das gelbe Brokatkleid. Die
auch im folgenden Mcdirchen vorkommende
Teufelin Hashang sollte eine Maske aus «ro-
tem, runzligem Samtstoff tragen, aus der rie-
sige Giftzdhne herausschauen, usw.

Auf eine eigentliche Biihne mit Kulissen wird
verzichtet. Es handelt sich vielmehr um eine
Arena, um die herum die Zuschauer sitzen
und in deren Mitte ein hoher Stamm steht, der
einem runden Zelttuch als Stiitze dient. Vor
dem Stamm steht eine einfauche Bank, dar-
iiber héingen ein von Gliicksschleifen wm-
rahmtes Bild des Dalai Lama und unter Um-
Standen einige griine Zweige. Die Requisiten
sind hochst einfach: Ein Berg wird durch ei-
nen Stuhl, auf den der Schauspieler steigt,
symbolisiert, ein Schiff durch ein, mit Was-
sertieren bemaltes Tuch. Mit dem Aufspannen
von Tiichern kann ein Haus, mit dem Einstek-
ken einiger griiner Zweige cin Wald darge-
stellt werden.

Als einzige Musikinstrumente werden eine
grosse Rahmentrommel und Zimbeln verwen-
det, in seltenen Fillen fiir kleine Zwischen-
einlagen ab und zu Instrumente der Volksmu-
stk

Zwischen den einzelnen Szenen, in welchen
die meist tanzenden Auffiihrenden selbst sin-
gen oder — was seltener ist — sprechen, rezi-
tiert in typischer Weise ein Erzdhler in
schnellem Rhythmus und in kaum verstandli-
cher alter Sprache den Text, der zu der néich-
sten Szene iiberfiihrt.

In Tibet dauerten die Lhamo-Auffiihrungen
einige Tage an. So gab es Stiicke, die volle
drei Tage beanspruchten. Heute im Exil be-

gniigt man sich mit fiinf- bis sechsstiindigen
Auffithrungen, die trotz ihrer Liinge nicht
langweilig erscheinen, da die Szenen sehr be-
lebt sind und der Improvisation freier Lauf
gegeben wird. Typisch sind in diesem Zusam-
menhang die unvorbereiteten Clownerien, in
denen alles und jeder «auf den Hut genom-
mem wird, vom anwesenden Zuschauer bis
zum Heiligsten aller Heiligen, dem Dalai La-
ma.

In den meisten Lhamo-Auffiithrungen wird
dem Zuschauer der Sieg des Buddhismus iiber
die schamanistische Bon-Religion des alten
Tibets dargestellt. So auch im folgenden
Mdirchen, das dariiber hinaus den Zuschauer
an seine personlichen religidsen Pflichten er-
innern soll.

Dem westlichen Leser sei es iiberlassen, Par-
allelen zu unsern Mdrchen aufzudecken oder
eventuell gar den Versuch zu unternehmen,
das Mdrchen «Dawa Sangmo» von einem psy-
chologischen Standpunkt aus zu beleuchten.

Die Geschichte der Fee Dawa Sangno

Vor langer Zeit lebte in einem Walde ein
altes Brahmanenehepaar, dessen Tochter,
Dawa Sangmo, gottlichen Ursprungs war:
Die Gottin Dolma! selbst hatte Dawa
Sangmo in diese Welt gesandt. Bereits im
Mutterleibe rezitierte die gottliche Tochter
die sechs heiligen Silben «vom mani padme
hunm» 2, und nachdem sie am 10. Tag der gu-
ten Zeiten im Erde-Affe-Jahr aus der Rippe
unter der linken Achselhohle ihrer Mutter
geboren worden war, ohne dass jene
Schmerzen empfunden hatte, richtete Dawa
Sangmo folgende Worte an ihre Eltern:
«Dieses begrenzte Leben ist wie ein Aufblit-
zen eines Lichtes, nicht lange bestehend,
sondern schnell vergehend. Jeder muss iiber
den beschiitzenden und barmherzigen Gott-
herrscher * nachdenken und immer wieder
die sechs heiligen Silben, den Kern der Reli-
gion, aufsagen. Achtet stets auf euer Herz,
und trennt nie Herz und Liebe voneinan-
der.

Zujener Zeit herrschte indemvon Eifersucht,
Bosheit und Hochmut heimgesuchten Reich
Tanag Mendel Gang der Konig Kala
Wangpo. Eines Tages, als Kala Wangpo mit
seinen Beamten und Ministern auf die Jagd
ging, obschon jene ihn vor einem solchen
Unternehmen gewarnt hatten, da sie be-
fiirchteten, durch das Erjagen von Tieren
den Zorn der vier Himmelswiichter auf sich
zu ziehen, verlor er seinen koniglichen Jagd-
hund. Der iiber diesen Verlust verzweifelte
Konig sandte einen seiner Minister fort, mit
dem Befehl, den Hund zu suchen und zu-
riickzubringen. Der Minister irrte lange
Zeitumher. Dann langte er aufeinem hohen
Berg an. Von dort sah er ostwiirts im Dik-
kicht des Waldes ein kleines, gut gebautes
Haus, das den Anschein erweckte, bewohnt
zu sein. Aus seinem Schornstein stieg Rauch
empor.

Der Minister teilte seinem Herrscher freu-
dig mit, was er gesehen hatte ; denn er hofTte,
vielleicht in dem Hause den Hund zu finden.
Die Jiger des Konigs und gar der Konig
selbst machten sich auf den Weg und gingen
zum Haus.

Dort lebte das alte Brahmanenehepaar mit
der Tochter Dawa Sangmo. Der Konig be-
trat das Haus der Alten in der Annahme,
darin seinen verlorengegangenen Hund zu
finden. Er fand jedoch einzig den Greis und
dessen Frau, die vor einer verschlossenen
Tiire auf dem Boden kauerte. Sie erklirte,
wie ihr Mann zuvor es getan hatte, den
Hund nicht gesehen zu haben, doch glaubte
ihr der Konig nicht. Er offnete die ver-
schlossene Tiire und trat in den Raum, wo
er, geblendet und liberwiltigt von dem An-
blick, der sichihm bot, wie bezaubert stehen
blieb: Auf einem tiirkisfarbenen Sessel sass
wie die Tochter einer Gottin Dawa Sangmo,
von wunderbarer Gestalt, mit siisser Stim-
me und jeglich’ Herz bewegend. Erregt von
der Schonheit des Méadchens, bat Kala
Wangpo die beiden alten Brahmanen, ihm
ihre Tochter als Gattin zu geben, nicht ohne
zuvor einen hohen Preis fiir die Tochter ge-
boten zu haben. Nach drei Tagen wollte er

23



wieder kommen und Dawa Sangmo mit sich
nach Hause nehmen.

Die liber die Worte des Konigs verzweifelte
Dawa Sangmo dachte bei sich, es sei besser,
Selbstmord zu begehen und in den Himmel
aufzusteigen, als mit dem Herrscher dieses
morderischen und verruchten Landes ver-
heiratet zu sein. Ihr Vater erriet ihre Gedan-
ken und bat sie so eindringlich, dem konigli-
chen Wunsche nachzukommen, um damit
die alten, ehrenwerten Eltern vor grossem
Ubel zu bewahren, dass sie sich schliesslich
seinem Willen beugte.

Am dritten Tage kam der Konig mit einem
grossen Gefolge zum Hause des Brahma-
nen, iiberreichte kostbarste Geschenke und
nahm Dawa Sangmo mit sich in sein Konig-
reich, wo die beiden in Freude und Gliick
zusammenlebten, all die sinnlichen Freuden
von Verheirateten geniessend.

Da begann Dawa Sangmo Uber ihr Leben
nachzudenken und kam auf den Gedanken,
den morderischen Leuten von Tanag Men-
del Gang den Weg der neuen Religion des
Buddhismus zu weisen. So sprach sie zu
ihrem Gemahl, dem Konig: «Hore mir zu,
mein Gemahl: In dieser Welt ist die Begier-
de wie ein Traum. Die grosse Freude an
fleischlichen Geniissen ist die Wurzel der
Siinde*. Keine Handlung ist ewig wih-
rend . . . Die zehn Untugenden miissen ver-
lassen und die zehn Tugenden ° erlangt wer-
den. Liebe und Mitleid diirfen nie von
einander getrennt werdenn» Uber diese
Worte hocherfreut, liess der Konig seine
Leute zusammenkommen und erklirte
ihnen, er habe wunderbare Worte vonseiner
Frau erfahren und habe darauf selbst die
Lehre des Erhabenen Buddha angenom-
men. Er forderte seine Untergebenen auf,
es ithm gleichzutun, was sie auch taten.
In jener Zeit gebar Dawa Sangmo eine
Tochter, Lhachi Kunsang genannt, und drei
Jahre darauf einen Sohn, der Lhase Gyalpo
hiess. Der Konig besass noch eine andere
Gemabhlin, die Hashang oder auch «Weibs-
Teufel» genannt wurde. Sie erfuhr eines Ta-
ges durch ihre Dienerin von der gliicklichen

24

Lhachi Kunsang, die Prinzessin, wéihrend eines
Solotanzes.

Heirat des Konigs und der Geburt zweier
Kinder. Wiitend iiber dieses Gliick, das ihr
versagt geblieben, das nun aber der zweiten
Frau zuteil geworden war, schwor sie, Mut-
ter und Kinder zu téten. Dawa Sangmo,
welcher der schreckliche Schwur der Has-
hang zu Ohren kam, erinnerte sich an eine
Weissagung der fiinf Gottinnen der Weis-
heit bei ihrer Geburt, wonach die Zeit kom-
men werde, in der sie einer Dimonin Platz
machen miisse. Unfdhig, gegen die Macht
der Ungliick verheissenden Worte Has-
hang’s anzukommen, entschwand Dawa
Sangmo, nur mit Fliigeln angetan, him-
melwirts, nachdem siec Abschied von ihrer
Tochter genommen und dieser gute Rat-
schldge gegeben hatte.

Grosse Trauer iiberkam den Konig und die
Kinder. Hashang jedoch war mit ihrem
Werk noch nicht zufrieden. Sie liess die Mi-

nister um sich herum versammeln und er-
klirte ihnen, Konig Kala Wangpo habe sie
mit einer zweiten Frau hintergangen und
betrogen. «Er muss bestraft werden, indem
man ihm ein Gift gibt, so dass er wahrend
sechs Jahren leidet, so wie ich wihrend
sechs Jahren Leid ertragen musste, seit eine
andere Frau Konigin geworden ist.»

Die im Banne der dimonischen Hashang
stehenden Minister brauten das Unheil
bringende Getrink, brachten es zum Konig
und tiberredeten ihn, dieses zu trinken, in-
dem sie vorgaben, es handle sich um eine
Medizin, welche die Kraft besitze, sein von
Leiden krankes Herz zu heilen. Der Konig
trank das Gift, wurde seiner Sinne beraubt
und wurde auf Geheiss Hashang’s ins fin-
sterste Palastgefdngnis geworfen.

Dies geniigte Hashang immer noch nicht.
Sie erinnerte sich der Kinder des konigli-
chen Paares und sprach:

«Wenn ein Feuer nicht geléscht wird, solan-
ge es noch klein, wird es bald das Gras des
hochsten und erhabensten Berges verbren-
nen. Wenn eine Flut nicht gedimmt, solan-
ge sie noch klein, wird sie bald das ganze
Land bedecken.

Wenn ich die beiden Geschwister nicht tote,
solange sie noch jung sind, kann ich sie nicht
mehr beseitigen, wenn sie einmal alt sind.
Deshalb muss ich sie jetzt toten lassen.»
Nachdem sie diese Worte gesprochen hatte,
legte sie sich auf eine auf dem Boden ausge-
breitete Haut, schmierte sich verschiedene
Farben an und tat, als ob sie todkrank sei.
Als die Minister zu ihr kamen und fragten,
was sie gegen die Krankheit Hashang’s tun
konnten, meinte sie listig: «Es hat keinen
Sinn, mich durch Exorzismus oder auf reli-
giose Art zu heilen. Einzig und allein die fri-
schen und warmen Herzen der beiden Ko-
nigskinder konnen mich retten. Geht und
befehlt den beiden Metzgern, die nicht wis-
sen, was Tugend und Untugend ist, den
Prinzen und dessen Schwester zu toten und
mir die Herzen der beiden zu bringen.»

Die Minister gaben den Befehl den beiden
Metzgern weiter. Diese liessen sich jedoch



durch das herzbewegende Flehen der Prin-
zessin erweichen und beschlossen, die Ko-
nigskinder leben zu lassen und an ihrer Stel-
le die zwei jungen Hunde der Kinder zu to-
ten. Die frischen Herzen der getoteten Tiere
brachten sie Hashang, die, gliickselig tiber
die vermeintliche Ermordung des Prinzen
und der Prinzessin, die Metzger reich be-
schenkte.

Eines Tages, als Hashang ihren téglichen
Spaziergang machte, spielten die Konigs-
kinder, die sich sonst stets versteckt hielten,
im Blumengarten des Palastes. Hashang er-
kannte, dass sie betrogen worden war und
gab erneut vor, schwer krank zu sein. «Der
Grund meines grossen Leidens», meinte sie,
«sind die beiden Konigskinder, die nicht ge-
totet worden sind. Die beiden Fischer, die
nicht wissen, was Tugend und Untugend ist,
sollen die Kinder im See ertrinken.» Die
Minister gaben den Befehl an die Fischer
weiter. Diese liessen sich anfianglich durch
die verzweifelten Worte der Kinder nicht er-
weichen. Doch auf dem See, als beide noch
einmal um Erbarmen flehten, begannen sie,
gerlihrt von der Unschuld der Konigskin-
der, zu weinen und beschlossen, den Prinzen
und dessen Schwester entflichen zu lassen.

Die Kinder waren von nun an auf sich selbst
angewiesen, sie irrten umher und beweinten
ihr schweres Schicksal, das ihnen Mutter
und Vater geraubt hatte. Bald gelangten sie
in einen dichten Wald, in dem manche Ar-
ten von gefiederten Lebewesen, Affen und
viele blutdiirstige wilde Tiere lebten, die den
Verstossenen grosse Angst einflossten. Als
den Prinzen der Durst zu quilen begann,
versprach ihm seine Schwester, Wasser su-
chen zu gehen. Als sie zu jener Stelle zuriick-
kehrte, wo sie ihren Bruder verlassen hatte,
fand sie ihn leblos und kalt auf dem Boden
liegen, denn wihrend ihrer Abwesenheit
hatte ihn eine schwarze Schlange in den
Fuss gebissen. Die Prinzessin war zu Tode
betriibt und wollte sich das Leben nehmen.
Dawa Sangmo aber, die Mutter, hatte alles
vom Himmel aus, wohin sie entschwunden
war, beobachtet und griff helfend ein: Sie
verwandelte sich in eine weisse, heilbringen-
de Schlange und sog das Gift aus dem Fuss
des Prinzen, bis dieser wieder das Bewusst-
sein erlangte.

Die Kinder gingen weiter und gelangten in
einen zweiten dunklen Wald. Dorthin folgte
ihnen ihre Mutter in Gestalt eines Affen, der
ihnen half, die Tiicken des Urwaldes zu
tiberwinden und der den Kindern als Nah-
rung Friichte schenkte. Das Schicksal woll-
te es, dass Hashang die beiden essenden
Kinder vom Dache ihres Palastes aus sah.
Erziirnt und iiber das erneute Auftauchen
der Kinder beunruhigt, rief sie ihre Minister
zusammen und gab ihnen den Auftrag, den
Prinzen und die Prinzessin selbst lebend zu-
riickzubringen. Mit einer List wurden die
Kinder gefangengenommen und in den Pa-
last geschleppt, worauf Hashang zwei Jé-

gern befahl, die Kinder von einem hohen
Berg in die Tiefe zu stiirzen.

Der éltere Jdger, dem die Prinzessin anver-
traut war, liess sich durch die kindlichen
Worte erweichen und schenkte dem Mad-
chen die Freiheit. Der Prinz jedoch wurde,
trotz Flehen und Beten, vom jlingeren Jiger
gepackt und liber eine Felsklippe in die Tie-
fe geworfen.

Mutter Dawa Sangmo, die das Ganze vom
Himmel aus beobachtet hatte, verwandelte
sich in diesem Augenblick in zwei Vogel,
welche den Fall des Knaben dampften; und
alser in den See fiel, landete er auf den Flos-
sen eines Fisches, einer weitern Inkarnation
von Dawa Sangmo, der ihn sicher an das
Ufer des Sees brachte. Hierauf erschien Da-
wa Sangmo ihrem Sohn in Gestalt eines Pa-
pageien und sprach: «Komm, folge mir! In
meinem eigenen Lande, das Pahmajan ge-
nannt wird, verehrt man den Gott des Mit-
leids, Chenresi 2, und rezitiert die sechs hei-
ligen Silben ,om mani padme hum’. Unser
Konig ist gestorben, aber er hat keinen
Sohn hinterlassen. Wiire es nicht gut, wenn
du Konig von Pahmajan wiirdest » Als sie
so gesprochen hatte, fielen orangefarbene
Kleider, weisse Lederschuhe und ein vierek-
kiger Hut vom Himmel, die der Papagei
dem Prinzen, dem neu erwihlten Konig von
Pahmajan, anzog. Schnell verbreitete sich
die Kunde, ein neuer Konig sei gefunden
worden. In einer grossen Prozession holte
man Lhase Gyalpo, den neuen Monarchen,
und liess ihn auf dem goldenen Thron von
Pahmajan Platz nechmen. Man berichtet,
das Land sei in jener Zeit michtiger und
gliicklicher als je zuvor gewesen.

In jener Zeit erreichte Lhachi Kunsang, die,
den Rat des dlteren Jagers befolgend, nach
Pahmajan gewandert war, den Konigspa-

last, in dem nun ihr Bruder regierte. Als sie
laut um Almosen und Geschenke bettelte,
horte sie ihr Bruder, erkannte die Stimme
als diejenige seiner Schwester und nahm das
Midchen alsbald bei sich auf.

Auch zu Hashang gelangte bald einmal die
Kunde, dass Lhase Gyalpo Konig von Pah-
majan geworden war und dass bei ihm auch
seine Schwester lebe. Sie sprach zu sich:
«Wenn ein kleiner Fluss nicht aufgehalten
wird, dann wird er, stets wachsend, bald das
ganze Land liberfluten. Ich, Hashang, wer-
de gegen Pahmajan kdmpfen und jenes
Land vernichten.»

Lhase Gyalpo, der neuerkorene Kdnig von
Pahmajan, horte von dem bevorstehenden
Krieg, liess eine Armee von 30 000 Mann
aufstellen und zog als Kommandant der Ar-
mee selbst in den Kampf gegen Hashang’s
Truppen, da er wusste, dass ein Sieg Has-
hang’s eine Gefahr fiir alle Konigreiche der
Erde darstellen wiirde. Nachdem er die Hil-
fe der Gotter, Ddmonen und niederen Gei-
ster erbeten hatte, schoss er auf Hashang
und traf sie beinahe ins Herz, so dass sie
kopfiiber von ihrem Pferde fiel und am Bo-
den liegen blieb.

Als die Soldaten Hashang’s sahen, wie gross
die Kraft von Lhase Gyalpo und wie gering
diejenige ihrer Herrscherin war, cilten alle
zum Prinzen, warfen sich vor ihm auf den
Boden und ergaben sich. Hashang versuch-
te, mit stissen Worten dem Sieger zu schmei-
cheln. Dieser jedoch durchschaute die List
der Damonin und versetzte ihr den Todes-
stoss. Die Leiche wurde tief unten in der Er-
de vergraben, worauf iiber dieser Stelle ein
schwarzes chorten % errichtet wurde.

Nach diesem Sieg erinnerte sich der Prinz
seines immer noch im Gefingnis lebenden
Vaters. Begleitet von 1500 Dienern ritt er

Die Fischer, welche die beiden Kinigskinder téten sollten, in ihrem Boot.

[39)
W



nach Tanag Mendel Gang zuriick, um ihn
aufzusuchen. Der Vater aber erkannte sei-
nen Sohn nicht. Der Prinz liess Milch einer
weissen Dri (Yak-Weibchen) holen, mischte
diese mit einem lebenspendenden Heilmit-
tel, bestrich damit den Korper des Vaters
und flosste ihm den Zaubertrank ein, so
dass er langsam wieder zu Bewusstsein ge-
langte.

Von da an regierten der Konig und dessen
Sohn gemeinsam auf dem Thron von Tanag
Mendel Gang und brachten dem Land wie-
der Frieden und Ordnung. Den Leuten, die
sich Hashang angeschlossen hatten, ver-
zeihte der Konig und nahm ihre Geschenke
entgegen: «Lasst ab von den 10 Siinden, und
befolgt die 10 Tugenden. Denkt iiber den
beschiitzenden und barmherzigen Gott-
herrscher nach und wiederholt die heiligen
sechs Silben, den Kern der buddhistischen

Der Sieg des Prinzen Lhase Gyalpo (auf Pferd)
iiber die Déimonin Hashang (am Boden liegend ).
Hashang ist das Symbol fiir die vorbuddhistische
Religion und das Schlechte im allgemeinen.

Religion.» Die beiden Metzger und Fischer,
die gar trefflich gehandelt hatten, liess er zu
sich kommen, dankte ihnen fiir ihre unei-
genniitzige Handlungsweise und belohnte
sie mit hohen Amtern und Reichtum.
Hierauf lebten der Konig, die Minister und
das ganze Volk in Freude und Frieden.

( Die vorliegende Geschichte basiert auf Angaben
der «Tibetan Dance and Drama Society» in Dha-
ramsala und auf der englischen Wiedergabe des
Mcirchens «Dawa Sangmo» im Buch «Harvest Fe-
stival Dramas of Tibet» by Marion H. Duncan,
Orient Publishing Company, Hong Kong, 1955).

Y Dolma: die Lrliserin; populirste Gottin Tibets

2 Die sechs heiligen Silben: om ma-ni pad-me
hum. Die heilige Formel, die der Gottheit Chenre-
si gewidmet ist, der Verkorperung titiger Barm-
herzigkeit.

* Der beschiitzende und barmherzige Gottherr-
scher: Chenresi ( Avalokiteshvara); Schutzpa-
tron Tibets. Die Dalai Lamas gelten als Inkarna-
tionen seiner vierarmigen Form.

' Die Begierde wird vom Buddhisten als eine der
Hauptursachen des endlosen Kreislaufes des Le-
bens angesehen. Aufhebung der Begierde bedeu-
tet Befreiung aus dem ewigen Kreislauf.

> Die zehn Untugenden sind: Menschen und Tieren
das Leben zunehmen, zu stehlen, Ehebruch zu be-
gehen, zu liigen, eine Person zu verleumden, dir-
gerlich zu sein, unnotig zu schwatzen, habsiichtig
zu sein, ein schlechtes Herz zu haben und ein Kez-
zer zu sein.

S chorten (stupa) : urspriinglich ein Kuppelbau
iiber der Grabstiitte hoher Personen. Heute auch
Symbolbau, der die fiinf Grundelemente des Uni-
versums widerspiegelt.




	Dawa Sangmo : ein tibetisches Märchen

