
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 81 (1972)

Heft: 5

Artikel: Dawa Sangmo : ein tibetisches Märchen

Autor: Brauen, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-974443

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-974443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dawa Sangmo
Ein tibetisches Märchen Martin Brauen

Die Lhcimo-Spiele werden ohne viel Requisiten unter einem Zeltdach aufgeführt.

Viele der heute im Exil lebenden Tibeter
flüchteten nicht aus politischen Gründen,
sondern da sie - will man ihren Berichten Glauben

schenken - daran gehindert worden sind,
ihren religiösen Überzeugungen entsprechend

zu leben. Sie flohen, weil sie wie ihr
religiöses Oberhaupt, der 14. Dalai Lama, ihre
traditionelle Kultur vor der Zerstörung und
somit dem Untergang bewahren wollten.
Kaum einer dachte jedoch daran, dass sie im
Exil andere Lebensbedingungen antreffen
würden als im Heimatland Tibet und dass die
tibetische Kultur in dieser andersartigen
Umgebung unvermeidlichen Änderungen
unterworfen sein werde.

Der im Exil lebende Tibeter darf dennoch
frohgemut und zufrieden sein, auch wenn sich
manches in seinem Leben verändert hat: Was

er retten wollte, kann er immer noch sein
Eigen nennen: die Glaubensfreiheit, die Freiheit,

dem nachleben zu dürfen, vra.v ihm eine
Flucht wert erscheinen Hess.

Es ist heute noch kaum möglich, Endgültiges
zu sagen über die Art, wie sich der Tibeter seiner

neuen Umgebung - sei es in Asien, Europa
oder Amerika - anpasst oder anpassen wird.
Eines scheint jedoch sicher zu sein: Der Tibeter

ist vor allem gewillt, an seiner Religion
festzuhalten. Was G. Tucci in seinem Buch
«Die Religionen Tibets und der Mongolei»
schreibt, ist noch immer weitgehend gültig:
«Das gesamte Dasein des Tibeters, sein
Erkennen und Wollen, sein Fühlen und Denken,
ist vom Erlebnis des Sakralen durchtränkt
und gefärbt.» In beinahe jedem Heim steht
noch ein Hausaltar mit Opfergaben,
Butterlampen und Heiligenbildern. Kaum eine
Familie versäumt ein wichtiges Fest oder
missachtet alte religiöse Regeln oder Verbote:
und welcher Tibeter trägt kein Amulett mehr
um seinen Hals, um gegen schädliche Einflüsse

geschützt zu sein
Diese tiefe - fast naiv anmutende - Religiosität

beeindruckt den westlichen Menschen
immer wieder, da er spürt, dass den tibetischen
Menschen etwas eigen ist, das wir nicht mehr
kennen: die Fähigkeit, sich voller Hingabe ei-

n

nem Höheren, einem «Numinosum»,
zuzuwenden und dieses inbrünstig zu verehren.
Sieht man einen Tibeter vor sich sitzen, ruhig
und in gleichmässigem Rhythmus seine
Gebetstrommel drehend und ein Gebet vor sich

hersagend, mag einem Menschen aus dem
Westen der Gedanke kommen, dass es noch
andere Ideale gibt als Arbeitseifer und Streben

nach Erfolg, ja dass es sich bei diesen hier
im Westen so hoch angesehenen Werten im
Grunde genommen um sehr relative Begriffe
handelt, deren aussch/iessende Gültigkeit in
der heutigen Zeit immer mehr in Frage
gestellt wird.
Wir Schweizer sollten - so gesehen nicht
nur die Gebenden sein, sondern wir können
ebensogut die Empfangenden, die Beschenkten,

sein, wenn wir nur ein bisschen unsere
Augen und Ohren öffnen, um das tiefere Wesen

des tibetischen Lebens zu erfahren und in

uns aufzunehmen. Um dem Leser dieses Wesen

des tibetischen Volksempfindens näher zu

bringen, sei im folgenden (nach einer kurzen

Einführung in die tibetischen Lliamo-Spiele)
ein Märchen aus dem Schneeland wiedergegeben.

Das der umständlichen Dogmatik und Liturgie

der Mönche nicht besonders zugeneigte
tibetische Laienvolk besitzt seit langer Zeit seine

eigene Religion, die eine Mischung aus der

vor Jahrhunderten herrschenden vorbuddhistischen

Glaubenswelt und dem im 7.

Jahrhundert nach Tibet gelangten Buddhismus
darstellt. Lehren des Buddhismus wurden

teils von der ursprünglichen Religion
übernommen, teils jedoch auf diese abgestimmt.
Ein Bild dieses typischen Nebeneinanderlebens

von buddhistischer Überlieferung und

alttibetischem Glauben geben die Lhamo-

Spiele, theatralische Aufführungen einer Art
Märchen, in welchen Szenen aus den

verschiedenen legendären Leben Buddhas und

geschichtlicher oder heiliger Personen Tibets

dargestellt werden. Diese Aufführungen
geben dem Laien in vorzüglicher Weise einen

Eindruck von der tibetischen Volksreligion.



Die Schauspieler der Lhamo-Aufführungen
sind meistens Laien; in Tibet traten fast nur
Männer auf, im Exil spielen jedoch häufig
Frauen die weiblichen Rollen. Die einzelnen
Charaktere sind an ihren Kleidern, am
Schmuck und an einer eventuell vorhandenen
Maske zu erkennen, da man versucht, che

einzelnen Personen möglichst naturgetreu
darzustellen. Einen Brahmanen kennzeichnet
sein weisser Turban und ein weisses
Baumwollgewand, einen Minister der grosse flache
Hut, der am Rand mit vielen roten Zotten
behangen ist, und das gelbe Brokatkleid. Die
auch im folgenden Märchen vorkommende
Teufelin Hashang sollte eine Maske aus
«rotem, runzligem Samtstoff»tragen, aus der
riesige Giftzähne herausschauen, usw.

Aufeine eigentliche Buhne mit Kulissen wird
verzichtet. Es handelt sich vielmehr um eine
Arena, um die herum che Zuschauer sitzen
und in deren Mitte ein hoher Stamm steht, der
einem runden Zelttuch als Stutze dient. Vor
dem Stamm steht eine einfache Bank,
darüber hängen ein von Glucksschleifen
umrahmtes Bild des Dahn Lama und unter
Umständen einige grüne Zweige. Die Requisiten
sind höchst einfach. Em Berg wird clinch
einen Stuhl, auf den der Schauspieler steigt,
symbolisiert, ein Schiff durch ein, mit Was-

sertieren bemaltes Tuch. Mit dem Aufspannen
von Tüchern kann ein Haus, mit dem Einstekken

einiger grüner Zweige ein Waid dargestellt

werden.
Als einzige Musikinstrumente werden eine

grosse Rahmentrommelund Zimbeln verwendet,

in seltenen Fällen fur kleine Zwischeneinlagen

ab und zu Instrumente der Volk smu-
sik.
Zwischen den einzelnen Szenen, in welchen
die meist tanzenden Auffuhrenden selbst singen

oder - was seltener ist sprechen, rezitiert

in typischer Weise ein Erzähler in
schnellem Rlnthmus und in kaum verstandh-
(her cdtc'i Spi ac he den Text, der zu der nc'ic

listen Szene überführt
In Tibet dciueiten che I.hciino-AuffuhiHilgen
einige Tage an. So gab es Stucke, che volle
drei Tage heanspi lichten Heute im Exil be¬

gnügt man sich mit fünf- bis sechsstündigen
Auffuhrungen, die trotz ihrer Länge nicht
langweilig erscheinen, da die Szenen sehr
belebt sind und der Improvisation freier Lauf
gegeben wird. Typisch sind in diesem
Zusammenhang die unvorbereiteten Clownetien, in
denen alles und jeder «auf den Hut genommen»

wird, vom anwesenden Zuschauer bis

zum Heiligsten aller Heiligen, dem Dahn
Lama.

In den meisten Lhamo-Auffuhrungen wird
dem Zuschauer der Sieg des Buddhismus über
die schamanistische Bon-Religion des alten
Tibets dargestellt. So auch im folgenden
Märchen, das darüber hinaus den Zuschauer
an seine personlichen religiösen Pflichten
erinnern soll.
Dem westlichen Leser sei es überlassen,
Parallelen zu unsem Märchen aufzudecken oder
eventuell gar den Versuch zu unternehmen,
das Märchen«Dawa Sangmo» von einem psv-
c hologtschen Standpunk t aus zu beleuchten.

Die Geschichte der Fee Dawa Suitgmo

Vor langer Zeit lebte in einem Walde ein
altes Brahmanenehepaar, dessen Tochter,
Dawa Sangmo, gottlichen Ursprungs war.
Die Gottin Dolma1 selbst hatte Dawa
Sangmo in diese Welt gesandt Bereits im
Mutterleibe rezitierte die göttliche Tochter
die sechs heiligen Silben «om mam padme
hum»=, und nachdem sie am 10. Tag der guten

Zeiten im Erde-Affe-Jahr aus der Rippe
unter der linken Achselhohle ihrer Mutter
geboren worden war, ohne dass jene
Schmerzen empfunden hatte, richtete Dawa

Sangmo folgende Worte an ihre Eitern:
«Dieses begrenzte Leben ist wie ein Aufblitzen

eines Lichtes, nicht lange bestehend,
sondern schnell vergehend. Jeder muss über
den beschützenden und barmherzigen
Gottherrscher J nachdenken und immer wieder
die sechs heiligen Silben, den Kern der

Religion, aufsagen. Achtet stets auf euer Herz,
und trennt nie Herz und Liebe voneinander

»

ZujenerZeit herrschte in demvon Eifersucht,
Bosheit und Hochmut heimgesuchten Reich
Tanag Mendel Gang der Konig Kala
Wangpo. Eines Tages, als Kala Wangpo mit
seinen Beamten und Ministern auf die Jagd
ging, obschon jene ihn vor einem solchen
Unternehmen gewarnt hatten, da sie
befürchteten, durch das Erjagen von Tieren
den Zorn der vier Himmelswachter auf sich
zu ziehen, verlor er seinen königlichen
Jagdhund. Der über diesen Verlust verzweifelte
Konig sandte einen seiner Minister fort, mit
dem Befehl, den Hund zu suchen und
zurückzubringen. Der Minister irrte lange
Zeit umher. Dann langte er aufeinem hohen
Berg an Von dort sah er ostwärts im Dik-
kicht des Waldes ein kleines, gut gebautes
Haus, das den Anschein erweckte, bewohnt
zusein. Aus seinem Schornstein stieg Rauch
empor.
Der Minister teilte seinem Herrscher freudig

mit, was er gesehen hatte; denn er hoffte,
vielleicht in dem Hause den Hund zu finden.
Die Jager des Königs und gar der Konig
selbst machten sich auf den Weg und gingen
zum Haus.
Dort lebte das alte Brahmanenehepaar mit
der Tochter Dawa Sangmo. Der Konig
betrat das Haus der Alten in der Annahme,
darin seinen verlorengegangenen Hund zu
finden. Er fand jedoch einzig den Greis und
dessen Frau, die vor einer verschlossenen
Türe auf dem Boden kauerte. Sie erklarte,
wie ihr Mann zuvor es getan hatte, den
Hund nicht gesehen zu haben, doch glaubte
ihr der Konig nicht. Er öffnete die
verschlossene Türe und trat in den Raum, wo
er, geblendet und überwältigt von dem
Anblick, der sich ihm bot, wie bezaubert stehen
blieb Auf einem turkisfarbenen Sessel sass
wie die Tochter einer Gottin Dawa Sangmo,
von wunderbarer Gestalt, mit süsser Stimme

und jeghch' Herz bewegend. Erregt von
der Schönheit des Madchens, bat Kala
Wangpo die beiden alten Brahmanen, ihm
ihre Tochter als Gattin zu geben, nicht ohne
zuvor einen hohen Preis fur die Tochter
geboten zu haben. Nach drei Tagen wollte er

23



wieder kommen und Dawa Sangmo mit sich
nach Hause nehmen.
Die über die Worte des Königs verzweifelte
Dawa Sangmo dachte bei sich, es sei besser,
Selbstmord zu begehen und in den Himmel
aufzusteigen, als mit dem Herrscher dieses

mörderischen und verruchten Landes
verheiratet zu sein. Ihr Vater erriet ihre Gedanken

und bat sie so eindringlich, dem königlichen

Wunsche nachzukommen, um damit
die alten, ehrenwerten Eltern vor grossem
Übel zu bewahren, dass sie sich schliesslich
seinem Willen beugte.
Am dritten Tage kam der König mit einem

grossen Gefolge zum Hause des Brahma-
nen, überreichte kostbarste Geschenke und
nahm Dawa Sangmo mit sich in sein Königreich,

wo die beiden in Freude und Glück
zusammenlebten, all die sinnlichen Freuden
von Verheirateten geniessend.
Da begann Dawa Sangmo über ihr Leben
nachzudenken und kam auf den Gedanken,
den mörderischen Leuten vonTanag Mendel

Gang den Weg der neuen Religion des

Buddhismus zu weisen. So sprach sie zu
ihrem Gemahl, dem König: «Höre mir zu,
mein Gemahl: In dieser Welt ist die Begierde

wie ein Traum. Die grosse Freude an
fleischlichen Genüssen ist die Wurzel der
Sünde4. Keine Handlung ist ewig während

Die zehn Untugenden müssen
verlassen und die zehn Tugenden 5 erlangt werden.

Liebe und Mitleid dürfen nie von
einander getrennt werden.» Über diese

Worte hocherfreut, liess der König seine

Leute zusammenkommen und erklärte
ihnen,er habe wunderbareWorte vonseiner
Frau erfahren und habe darauf selbst die

Lehre des Erhabenen Buddha angenommen.

Er forderte seine Untergebenen auf,
es ihm gleichzutun, was sie auch taten.
In jener Zeit gebar Dawa Sangmo eine

Tochter, Lhachi Kunsanggenannt, und drei
Jahre darauf einen Sohn, der Lhase Gyalpo
hiess. Der König besass noch eine andere

Gemahlin, die Hashang oder auch «Weibs-
Teufel» genannt wurde. Sie erfuhr eines Tages

durch ihre Dienerin von der glücklichen

Lhaclii Kunsang, die Prinzessin, während eines
Solotanzes.

Heirat des Königs und der Geburt zweier
Kinder. Wütend über dieses Glück, das ihr
versagt geblieben, das nun aber der zweiten
Frau zuteil geworden war, schwor sie, Mutter

und Kinder zu töten. Dawa Sangmo,
welcher der schreckliche Schwur der
Hashang zu Ohren kam, erinnerte sich an eine
Weissagung der fünf Göttinnen der Weisheit

bei ihrer Geburt, wonach die Zeit kommen

werde, in der sie einer Dämonin Platz
machen müsse. Unfähig, gegen die Macht
der Unglück verheissenden Worte Has-
hang's anzukommen, entschwand Dawa
Sangmo, nur mit Flügeln angetan,
himmelwärts, nachdem sie Abschied von ihrer
Tochter genommen und dieser gute
Ratschläge gegeben hatte.
Grosse Trauer überkam den König und die
Kinder. Hashang jedoch war mit ihrem
Werk noch nicht zufrieden. Sie liess die Mi¬

nister um sich herum versammeln und
erklärte ihnen, König Kala Wangpo habe sie

mit einer zweiten Frau hintergangen und
betrogen. «Er muss bestraft werden, indem
man ihm ein Gift gibt, so dass er während
sechs Jahren leidet, so wie ich während
sechs Jahren Leid ertragen musste, seit eine
andere Frau Königin geworden ist.»

Die im Banne der dämonischen Hashang
stehenden Minister brauten das Unheil
bringende Getränk, brachten es zum König
und überredeten ihn, dieses zu trinken,
indem sie vorgaben, es handle sich um eine

Medizin, welche die Kraft besitze, sein von
Leiden krankes Herz zu heilen. Der König
trank das Gift, wurde seiner Sinne beraubt
und wurde auf Geheiss Hashang's ins
finsterste Palastgefängnis geworfen.
Dies genügte Hashang immer noch nicht.
Sie erinnerte sich der Kinder des königlichen

Paares und sprach:
«Wenn ein Feuer nicht gelöscht wird, solange

es noch klein, wird es bald das Gras des

höchsten und erhabensten Berges verbrennen.

Wenn eine Flut nicht gedämmt, solange

sie noch klein, wird sie bald das ganze
Land bedecken.
Wenn ich die beiden Geschwister nicht töte,
solange sie noch jung sind, kann ich sie nicht
mehr beseitigen, wenn sie einmal alt sind.
Deshalb muss ich sie jetzt töten lassen.»

Nachdem sie diese Worte gesprochen hatte,
legte sie sich auf eine auf dem Boden
ausgebreitete Haut, schmierte sich verschiedene
Farben an und tat, als ob sie todkrank sei.

Als die Minister zu ihr kamen und fragten,
was sie gegen die Krankheit Hashang's tun
könnten, meinte sie listig: «Es hat keinen

Sinn, mich durch Exorzismus oder auf
religiöse Art zu heilen. Einzig und allein die
frischen und warmen Herzen der beiden
Königskinder können mich retten. Geht und

befehlt den beiden Metzgern, die nicht
wissen, was Tugend und Untugend ist, den

Prinzen und dessen Schwester zu töten und

mir die 1 lerzen der beiden zu bringen.»
Die Minister gaben den Befehl den beiden

Met/gern weiter. Diese Messen sich jedoch

24



durch das herzbewegende Flehen der
Prinzessin erweichen und beschlossen, die Kö-
nigskinder leben zu lassen und an ihrer Stelle

die zwei jungen Hunde der Kinder zu
töten. Die frischen Herzen der getöteten Tiere
brachten sie Hashang, die, glückselig über
die vermeintliche Ermordung des Prinzen
und der Prinzessin, die Metzger reich
beschenkte.

Eines Tages, als Hashang ihren täglichen
Spaziergang machte, spielten die Königskinder,

die sich sonst stets versteckt hielten,
im Blumengarten des Palastes. Hashang
erkannte, dass sie betrogen worden war und
gab erneut vor, schwer krank zu sein. «Der
Grund meines grossen Leidens», meinte sie,
«sind die beiden Königskinder, die nicht
getötet worden sind. Die beiden Fischer, die
nicht wissen, was Tugend und Untugend ist,
sollen die Kinder im See ertränken.» Die
Minister gaben den Befehl an die Fischer
weiter. Diese Hessen sich anfänglich durch
die verzweifelten Worte der Kinder nicht
erweichen. Doch auf dem See, als beide noch
einmal um Erbarmen flehten, begannen sie,

gerührt von der Unschuld der Konigskin-
der, zu weinen und beschlossen, den Prinzen
und dessen Schwester entfliehen zu lassen.

Die Kinder waren von nun an auf sich selbst

angewiesen, sie irrten umher und beweinten
ihr schweres Schicksal, das ihnen Mutter
und Vater geraubt hatte. Bald gelangten sie

in einen dichten Wald, in dem manche Arten

von gefiederten Lebewesen, Affen und
viele blutdürstige wilde Tiere lebten, die den
Verstossenen grosse Angst einflössten. Als
den Prinzen der Durst zu quälen begann,
versprach ihm seine Schwester, Wasser
suchen zu gehen. Als sie zu jener Stelle zurückkehrte,

wo sie ihren Bruder verlassen hatte,
fand sie ihn leblos und kalt auf dem Boden
liegen, denn während ihrer Abwesenheit
hatte ihn eine schwarze Schlange in den
Fuss gebissen. Die Prinzessin war zu Tode
betrübt und wollte sich das Leben nehmen.
Dawa Sangmo aber, die Mutter, hatte alles

vom Himmel aus, wohin sie entschwunden

war, beobachtet und griff helfend ein: Sie

verwandelte sich in eine weisse, heilbringende

Schlange und sog das Gift aus dem Fuss
des Prinzen, bis dieser wieder das Bewusst-
sein erlangte.
Die Kinder gingen weiter und gelangten in

einen zweiten dunklen Wald, [forthin folgte
ihnen ihre Mutter in Gestalt eines Affen, der
ihnen half, die Tücken des Urwaldes zu
überwinden und der den Kindern als Nahrung

Früchte schenkte. Das Schicksal wollte

es, dass Hashang die beiden essenden

Kinder vom Dache ihres Palastes aus sah.

Erzürnt und über das erneute Auftauchen
der Kinder beunruhigt, rief sie ihreMinister
zusammen und gab ihnen den Auftrag, den

Prinzen und die Prinzessin selbst lebend

zurückzubringen. Mit einer List wurden die
Kinder gefangengenommen und in den
Palast geschleppt, worauf Ilashang zwei Ja¬

gern befahl, die Kinder von einem hohen
Berg in die Tiefe zu stürzen.
Der ältere Jäger, dem die Prinzessin anvertraut

war, Hess sich durch die kindlichen
Worte erweichen und schenkte dem Mädchen

die Freiheit. Der Prinz jedoch wurde,
trotz Flehen und Beten, vom jüngeren Jäger
gepackt und über eine Felsklippe in die Tiefe

geworfen.
Mutter Dawa Sangmo, die das Ganze vom
Himmel aus beobachtet hatte, verwandelte
sich in diesem Augenblick in zwei Vögel,
welche den Fall des Knaben dämpften; und
als er in den See fiel, landete er auf den Flossen

eines Fisches, einer weitern Inkarnation
von Dawa Sangmo, der ihn sicher an das

Ufer des Sees brachte. Hierauf erschien Dawa

Sangmo ihrem Sohn in Gestalt eines
Papageien und sprach: «Komm, folge mir! In
meinem eigenen Lande, das Pahmajan
genannt wird, verehrt man den Gott des
Mitleids, Chenresi 3, und rezitiert die sechs
heiligen Silben ,om mani padme hum'. Unser
König ist gestorben, aber er hat keinen
Sohn hinterlassen. Wäre es nicht gut, wenn
du König von Pahmajan würdest?» Als sie

so gesprochen hatte, fielen orangefarbene
Kleider, weisse Lederschuhe und ein vierek-
kiger Hut vom Himmel, die der Papagei
dem Prinzen, dem neu erwählten Konig von
Pahmajan, anzog. Schnell verbreitete sich
die Kunde, ein neuer König sei gefunden
worden. In einer grossen Prozession holte
man LhaseGyalpo, den neuen Monarchen,
und Hess ihn auf dem goldenen Thron von
Pahmajan Platz nehmen. Man berichtet,
das Land sei in jener Zeit mächtiger und

glücklicher als je zuvor gewesen.
In jener Zeit erreichte Lhachi Kunsang, die,
den Rat des älteren Jägers befolgend, nach

Pahmajan gewandert war, den Königspa¬

last, in dem nun ihr Bruder regierte. Als sie

laut um Almosen und Geschenke bettelte,
hörte sie ihr Bruder, erkannte die Stimme
als diejenige seiner Schwester und nahm das

Mädchen alsbald bei sich auf.
Auch zu Hashang gelangte bald einmal die
Kunde, dass Lhase Gyalpo König von
Pahmajan geworden war und dass bei ihm auch
seine Schwester lebe. Sie sprach zu sich:
«Wenn ein kleiner Fluss nicht aufgehalten
wird, dann wird er, stets wachsend, bald das

ganze Land überfluten. Ich, Hashang, werde

gegen Pahmajan kämpfen und jenes
Land vernichten.»
Lhase Gyalpo, der neuerkorene König von
Pahmajan, hörte von dem bevorstehenden
Krieg, Hess eine Armee von 30 000 Mann
aufstellen und zog als Kommandant der
Armee selbst in den Kampf gegen Hashang's
Truppen, da er wusste, dass ein Sieg
Hashang's eine Gefahr für alle Königreiche der
Erde darstellen würde. Nachdem er die Hilfe

der Götter, Dämonen und niederen Geister

erbeten hatte, schoss er auf Hashang
und traf sie beinahe ins Herz, so dass sie

kopfüber von ihrem Pferde fiel und am
Boden Hegen blieb.
Als die Soldaten Hashang's sahen, wie gross
die Kraft von Lhase Gyalpo und wie gering
diejenige ihrer Herrscherin war, eilten alle
zum Prinzen, warfen sich vor ihm auf den
Boden und ergaben sich. Hashang versuchte,

mit süssen Worten dem Sieger zu schmeicheln.

Dieser jedoch durchschaute die List
der Dämonin und versetzte ihr den Todes-
stoss. Die Leiche wurde tief unten in der Erde

vergraben, worauf über dieser Stelle ein
schwarzes chorten 0 errichtet wurde.
Nach diesem Sieg erinnerte sich der Prinz
seines immer noch im Gefängnis lebenden
Vaters. Begleitet von 1500 Dienern ritt er



nach Tanag Mendel Gang zurück, um ihn
aufzusuchen. Der Vater aber erkannte
seinen Sohn nicht. Der Prinz liess Milch einer
weissen Dri (Yak-Weibchen) holen, mischte
diese mit einem lebenspendenden Heilmittel,

bestrich damit den Körper des Vaters
und flösste ihm den Zaubertrank ein, so
dass er langsam wieder zu Bewusstsein
gelangte.

Von da an regierten der König und dessen

Sohn gemeinsam auf dem Thron von Tanag
Mendel Gang und brachten dem Land wieder

Frieden und Ordnung. Den Leuten, die
sich Hashang angeschlossen hatten, ver-
zeihte der König und nahm ihre Geschenke

entgegen: «Lasst ab von den 10 Sünden, und
befolgt die 10 Tugenden. Denkt über den

beschützenden und barmherzigen
Gottherrscher nach und wiederholt die heiligen
sechs Silben, den Kern der buddhistischen

Religion.» Die beiden Metzger und Fischer,
die gar trefflich gehandelt hatten, liess er zu
sich kommen, dankte ihnen für ihre
uneigennützige Handlungsweise und belohnte
sie mit hohen Ämtern und Reichtum.
Hierauflebten der König, die Minister und
das ganze Volk in Freude und Frieden.

Die vorliegende Geschichte basiert aufAngaben
der »Tibetan Dance and Drama Society»in Dha-
ramsala und aufder englischen Wiedergabe des

Märchens »Dawa Sangmo» im Buch «Harvest
Festival Dramas ofTibet» bv Marion H. Duncan,
Orient Publishing Company, Hong Kong, 1955).

1 Dohna: die Erlöserin; populärste Göttin Tibets

- Die sechs heiligen Silben: om ma-nipad-me
hum. Die heilige Formel, die der Gottheit Chenre-

si gewidmet ist, der Verkörperung tätiger
Barmherzigkeit.

3 Der beschützende und barmherzige Gottherrscher:

Chenresi (Avalokiteshvara); Schutzpatron

Tibets. Die Dalai Lamas gelten als Inkarnationen

seiner vierarmigen Form.

4 Die Begierde wird vom Buddhisten als eine der
Hauptursachen des endlosen Kreislaufes des

Lebensangesehen. Aufhebung der Begierde bedeutet

Befreiung aus dem ewigen Kreislauf.

5 Die zehn Untugenden sind: Menschen und Tieren
das Leben zu nehmen, zu stehlen, Ehebruch zu
begehen, zu liigen, eine Person zu verleumden,
ärgerlich zu sein, unnötig zu schwatzen, habsüchtig
zu sein, ein schlechtes Herz zu haben und ein Ketzer

zu sein.

" cliorten (stupa): ursprünglich ein Kuppelbau
über der Grabstätte hoher Personen. Heute auch

Symbolbau, der die fünfGrundelemente des

Universums widerspiegelt.

Der Sieg des Prinzen Lhase Gya/po (auf Pferd)
über die Dämonin Hashang (am Boden liegend).
Hashang ist das Symbolfür die vorbuddhistische
Religion und das Schlechte im allgemeinen.

26


	Dawa Sangmo : ein tibetisches Märchen

