
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 81 (1972)

Heft: 5

Artikel: Monlam chenmo - das Grosse Gebet

Autor: Brauen, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-974439

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-974439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gottesdienste eine bestimmte Sitzordnung
Frauen und Manner hüten und trösten
Kleinkinder Wenn möglich werden sie m
den Schlaf gewiegt Ab und zu werden Kinder

über die Kopfe weg von Arm zu Arm
gereicht, wenn sie hinaus müssen Den
Säuglingen reichen die Mutter die Brust, sobald
sie schreien Viele Tibeterinnen stillen auch
in der Schweiz gut drei Jahre lang Manche
Frauen zeigen aber plötzlich eine Scham,
dies in der Öffentlichkeit, besonders vor
Europaern, zu tun und bringen daher eine
Saugflasche mit, die häufig gesusstes
Mineralwasser enthalt
Die meisten Tibeter sind wahrend dieser
Gottesdienste fur unsere Begriffe sehr frei
und natürlich Sie lachen und schwatzen
zwischen den meditativen Phasen Die Kinder

sind manchmal unaufmerksam, wie
europaische Kinder es waren Hingegen fiel

mir auf, dass sich einige junge Burschen, die

im Alltag die schweizerischen «Halbstarken»

imitieren, im Kult ganz anders benehmen

als sonst Sie schienen sich nachhaltiger
und intensiver in Gebet und Meditation zu
vertiefen als jene, die sich langsamer an die
Verhaltensweise ihrer Schul- oder Arbeits-
kameraden anpassen und dadurch immer
ausgeglichener und tibetischer wirken Ich
vermute, dass wahrend des Gottesdienstes
die Schuldgefühle starker werden, weil die

Jugendlichen den Tibeter in sich verleugnen,

und dass diese Anwandlung von
Frömmigkeit echte Versuche sind, diese Schuld
gutzumachen und sich wieder als Tibeter zu
benehmen
Die Mädchen geben sich im Gottesdienst
konservativer als der Grossteil der
Burschen Sie fugen sich möglichst unauffällig
und andachtig ein, ohne dass sie den
Eindruck erwecken, sich dabei besondere Muhe

geben zu müssen Sie tragen die tibetischen

Festkleider auf völlig natürliche Weise

und fühlen sich offensichtlich wohl darin
Ausserlich ist eine Anpassung an die
Europäerinnen in den Gottesdiensten höchstens
daran zu sehen, dass die jungen Tibeterinnen

ihre Haare nicht wie die alteren Frauen
in Zopfe flechten, dass sie neben tibetischem
auch europaischen Schmuck tragen und
diskret ein wenig Schminke auflegen
Ich konnte nicht erfragen, ob das uns völlig
naturlich scheinende Verhalten im Gottesdienst

in Tibet anders gewesen war und eine
Lockerung des frommen Gebarens
darstellt, weil der Wandel von Verhaltensweisen

selten zum Bewusstsein kommt und von
den Tibetern selber weder wahrgenommen
noch zugegeben wird Monlam

chenmo - das
Grosse Gebet
Martin Brauen

Die Einfuhrung des «monlam chenmo»
(Grosses Gebet) geht auf den berühmten
tibetischen Reformator Tsong-kha-pa
zurück Im selben Jahre, als er das spater
berühmt gewordene Kloster Gan-den gründete

(1407), rief er die Mönche semes Ordens
(Gelug-pa) zum ersten Mal zum «monlam
chenmo» zusammen Dieser eben gegründete

Orden der Gelug-pa sollte durch die
Abhaltung des gemeinsamen «Grossen Gebetes»

gefestigt werden
Anfanglich wurde das «monlam chenmo»
nicht regelmassig durchgeführt Erst der
fünfte Dalai Lama (1617 1682) verschmolz
das Fest mit den Neujahrsfeierlichkeiten
und fugte es so zu einem sinnvollen Ganzen
Wegen der engen Verbindung mit dem
Neujahrsfest wurde es eine Zeremonie mit
reinigender Wirkung, eine Zeremonie, die in der
stets kritischen Zeit des Jahresbeginns die
Gotter gunstig stimmen soll, so dass wahrend

des folgenden Jahres Gluck und Frieden

unter den Leuten herrscht

Einmalig war die Wirkung des «monlam
chenmo» auf das politische Leben Tibets
Wahrend der 21monlam-Tage wurden alle
Regierungsbeamten ihrer Amter enthoben
Die Exekutive lag völlig in den Händen der
beiden obersten Mönche des Dre-pung-klo-
sters und ihrer Untergebenen Nach dem
Tode des fünften Dalai Lama, der mit dieser
Geste die Mönche fur die durch ihn veranlasste

Einbusse an politischer Macht
versöhnen wollte, trieben die Mönche zum Teil
grossen Missbrauch mit der ihnen übertragenen

Gewalt Sie unterdruckten die
Bevölkerung Lhasas und die in die heilige Stadt
gereisten Pilger und verstanden es, in den
drei Wochen des Gebetes grosse Reichtumer

anzusammeln, um fur den Rest ihres
Lebens mit Geld eingedeckt zu sein Erst der
13 Dalai Lama (1876 1933) machte dieser
«Schreckensherrschaft» der Mönche wahrend

des «monlam chenmo» ein Ende
«Das Grosse Gebet», einst das bedeutendste
Fest Lhasas, wird auch heute noch im
indischen Exil alljährlich im ersten tibetischen
Monat gefeiert Es beginnt drei oder vier
Tage nach Anbruch des neuen Jahres und
wird im Exil nur noch ungefähr 12 Tage
lang abgehalten Seit zwei Jahren findet es

im Jo-khang, im Haupttempel des 14 Dalai
Lama in Dharamsala (Nordwestindien),
statt und wird stets von vielen Pilgern und
Mönchen besucht Wie bereits zu Zeiten
des Reformators Tsong-kha-pa hofft man,
durch die Gebete fur sich und die andern ein
gunstiges Schicksal herbeifuhren zu können

Zudem will man betend den zukunftigen

Buddha, Maitreya, veranlassen, bald in
diese leidvolle Welt zu kommen, damit er alle

Lebewesen vom Leiden befreie und in
höhere Sphären geleite, ein Wunsch, der
angesichts der heutigen Lage, m welcher sich das
tibetische Volk befindet, besondere Aktualität

besitzt

13



1

1 Am 15. Tag des ersten Monats nimmt der Dalai
Lama selbst an den Zeremonien des «Grossen
Gebetes»teil. Am Morgen hält er vor dem Haupt-
tempel eine Predigt, zu der Mönche und Laien zu-

gelassen sind.

2 Am Nachmittag des 15. Tages hält der Dalai
Lama im Innern des Jo-khang eine besondere

Zeremonie ab, an der nur die Mönche teilnehmen.

Aufdem erhöhten Thron gegenüber einer Statue
des Buddha sitzt der 14. Dalai Lama, links von

ihm befinden sichÄbte verschiedener Klöster,
ihnen gegenüber die vier Vorsänger der Mönche

oder die«Zeremonienmeister)) um-dse), denen in

der tibetischen Liturgie eine ganz besondere

Bedeutung zukommt, sind sie es doch, welche -
nebenanderen Aufgaben -dieheiligen Silben (mantras)

mit tiejer Stimme anstimmen und vorsingen,

worauf der Chor der Mönche einfällt.

3 Den Beginn der Zeremonie künden zwei Mönche

durch das Blasen von Schneck en-Trompeten
an. Die beiden Mönche stehen auf dem Dach des

Haupttempels, wo sich das « Rad der Lehre» befindet,

das von einem Reh und einem Einhorn flankiert

wird, den zwei Tieren, die - der Legende

nach-als erste die Predigt Buddhas hörten, als

jener in Benares war.

<' ff \

14



4 «Lamas und Pilger statten sich tagein und tagaus

in dichten sch warzen Scharen. Barhäuptig und
barfiissig leiern sie in dauerndem Niederfall ihre
Gebetsschniire ab und drücken Tausende von Malen

ihre zerschundenen Stirnen auf die
glattgeschliffenen Steinplatten der Portale .» schreibt
Ernst Schäfer, der das«monlam chenmo»in Lhasa
selbst miterleben konnte. Heute im Exil ist es
nicht viel anders: Hunderte von Pilgern reisen
jeweils von den entferntesten Gebieten-Ladakh,
Spiti, Nepal, Assam und Sitdindien - nach Dha-
ramsala, um am «Grossen Gebet»teilzuhaben und
den göttlichen Segen des Dalai Lama zu empfangen.

5 Einer der Höhepunkte des mionUim chenmo»
bildet das jährliche Abhalten der Prüfungen um
den Geshe-Titel, eine Art Doktorat in Philosophie,

Ethik und andern mönchischen Disziplinen.
Diese Prüfungen werden vor einem Gremium von
höchsten Gelehrten abgehalten, die das Wissen
der Kandidaten beurteilen und am Ende des
Examens entscheiden, ob der Geprüfte den Titel
eines Geshes verdient.
Die Fragen werdenden Kandidaten (auf unserem
Bild die vier sitzenden Mönche mit Hut)
abwechslungsweise von verschiedenen Mönchengest

eilt. Sie kreisen alle um die im Kandjur
niedergeschriebenen Lehren Buddhas und die im Tand-
jur enthaltenen dazugehörenden Kommentare.
Der Geprüfte muss versuchen, auf eine bestimmte
Frage hin schnell und genau die entsprechende
Stelle aus dem Kandjur, beziehungsweise dem
Tandjur auswendig aufzusagen; viel Raum für
eigene Gedanken und Improvisation ist nicht
vorhanden.

Die Pilger verfolgen diese Diskussionen, die in
ihrer Endphase äusserst lebhaft sein können, mit
viel Anteilnahme, ohne jedoch den Inhalt der Fragen

und Antworten zu verstehen, da es um alte,
komplizierte Texte geht, deren Sprache dem Laien

schwer verständlich ist. Der Laie kümmert sie Ii
ohnehin nicht besonders um die k lästerlichen
Zeremonien undphilosophischen Spekulationen dei
Mönche, sondern fühlt sich in der ihm näherstehenden

mit Magie verbundenen Volk sreligion zu
Hause.



Am 15. Tag des ersten Monats, am ersten
Vollmondtag, wird das Butterfest gefeiert. Dieses

«Opferfest des Fünfzehnten» fällt im Exil mit dem
letzten Tag des mionlam chenmo» zusammen, das
heute nur noch 12 Tage dauert. Das Butterfest,
einst eines der beliebtesten Feste Lhasas, erinnert
an die Wunder Gautama Buddhas in Sravasti
(Nordindien), wo sich der Erhabene 24 Jahre
lang während der Regenzeit aufhielt. An 15
aufeinanderfolgenden Tagen Hess Buddha in Sravasti
-so weiss es die Legende zu berichten - einen mächtigen

Baum, Berge und einen grossen See entstehen,

strahlte einen ungeheuren Glanz in alle Welten

und Hess viele Bilder seiner selbst in Gestalt
einer Lotosblume mit tausend Blütenblättern
erscheinen.

Am Butterfest wird derfromme Tibeter an die
Wundertaten Buddhas erinnert, indem er die von
besonders geschulten Mönchen aus Butter
hergestellten Lebensszenen Buddhas bewundert. Er
fühlt sich beim Anschauen dieser Darstellungen in
seinem Glauben bestärkt und bestätigt. Die
Butterfiguren sindjedoch nicht nur für den Menschen
ein Objekt der Betrachtung. Auch die Gottheiten
sollen sich an der Pracht erfreuen, so dass die
Skulpturen gleichsam als Opfergabe an die Götter

angesehen werden.

4»

'<fAf.

*"•> % T\

Die Butter wird in der Rege! zuerst gewässert und

gereinigt, darauf geknetet und schliesslich
gefärbt, indem man ihr pulverisierte Farbstoffe
beimengt. Mit Stäbchen und mit den Fingern formt
man aus der so vorbereiteten Butter richtige
Kunstwerke: Blumen, Bilder von Heiligen und
Gottheiten, Szenen aus dem Leben Heiliger,
symbolhafte Darstellungen wie die acht Glückszeichen,

die sieben Kostbarkeiten und vieles anderes
mehr. Die Figuren werden auf einem aus Gerstenmehl

geformten Hintergrund oder einem Blech
befestigt und in einer grossen Prozession in den

Haupttempel getragen, wo sie vorne zu beiden
Seiten der grossen Buddhastatue aufgestellt werden.

In Tibet wurden die Butterfiguren nicht nur
im Haupttempel sondern auch entlang des heiligen

inneren Weges um den Tempel ausgestellt. Im
Exil beschränk t man sich der k leinen zur Verfügung

stehenden Geldmittel wegen auf das
Ausschmücken des Tempels.
Die schönsten und prächtigsten Butterdarstellungen

werden im Exil von Mönchen der taufrischen
Schulen in Dalhousie in Nordindien hergestellt,
deren Stammk losler die nahe von Lhasa stehenden

Gvud-me undGviid-to-K/iister sind.

V

16


	Monlam chenmo - das Grosse Gebet

