Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 81 (1972)

Heft: 5

Artikel: Monlam chenmo - das Grosse Gebet
Autor: Brauen, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-974439

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-974439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gottesdienste eine bestimmte Sitzordnung.
Frauen und Mainner hiiten und trdsten
Kleinkinder. Wenn moglich werden sie in
den Schlaf gewiegt. Ab und zu werden Kin-
der iiber die Kopfe weg von Arm zu Arm ge-
reicht, wenn sie hinaus miissen. Den Siug-
lingen reichen die Miitter die Brust, sobald
sie schreien. Viele Tibeterinnen stillen auch
in der Schweiz gut drei Jahre lang. Manche
Frauen zeigen aber plotzlich eine Scham,
dies in der Offentlichkeit, besonders vor Eu-
ropdern, zu tun und bringen daher eine
Saugflasche mit, die haufig gesiisstes Mine-
ralwasser enthélt.

Die meisten Tibeter sind wihrend dieser
Gottesdienste fiir unsere Begriffe sehr frei
und natiirlich. Sie lachen und schwatzen
zwischen den meditativen Phasen. Die Kin-
der sind manchmal unaufmerksam, wie eu-
ropdische Kinder es wiren. Hingegen fiel
mir auf, dass sich einige junge Burschen, die
im Alltag die schweizerischen «Halbstar-
ken» imitieren, im Kult ganz anders beneh-
men als sonst. Sie schienen sich nachhaltiger
und intensiver in Gebet und Meditation zu
vertiefen als jene, die sich langsamer an die
Verhaltensweise ihrer Schul- oder Arbeits-
kameraden anpassen und dadurch immer
ausgeglichener und tibetischer wirken. Ich
vermute, dass wiahrend des Gottesdienstes
die Schuldgefiihle stirker werden, weil die
Jugendlichen den Tibeter in sich verleug-
nen, und dass diese Anwandlung von From-
migkeit echte Versuche sind, diese Schuld
gutzumachen und sich wieder als Tibeter zu
benehmen.

Die Médchen geben sich im Gottesdienst
konservativer als der Grossteil der Bur-
schen. Sie fligen sich moglichst unauffallig
und andichtig ein, ohne dass sie den Ein-
druck erwecken, sich dabei besondere Mii-
he geben zu miissen. Sie tragen die tibeti-
schen Festkleider auf vollig natlirliche Wei-
se und fiihlen sich offensichtlich wohl darin.
Ausserlich ist eine Anpassung an die Euro-
pderinnen in den Gottesdiensten hochstens
daran zu sehen, dass die jungen Tibeterin-
nen ihre Haare nicht wie die dlteren Frauen
in Zpfe flechten, dass sie neben tibetischem
auch européischen Schmuck tragen und dis-
kret ein wenig Schminke auflegen.

Ich konnte nicht erfragen, ob das uns vollig
natiirlich scheinende Verhalten im Gottes-
dienst in Tibet anders gewesen war und eine
Lockerung des frommen Gebarens dar-
stellt, weil der Wandel von Verhaltenswei-
sen selten zum Bewusstsein kommt und von
den Tibetern selber weder wahrgenommen
noch zugegeben wird.

Monlam
chenmo - das
Grosse Gebet

Martin Brauen

Die Einfithrung des «monlam chenmo»
(Grosses Gebet) geht auf den beriihmten ti-
betischen Reformator Tsong-kha-pa zu-
riick. Im selben Jahre, als er das spéter be-
rithmt gewordene Kloster Gan-den griinde-
te (1407), rief er die Monche seines Ordens
(Gelug-pa) zum ersten Mal zum «monlam
chenmon zusammen. Dieser eben gegriinde-
te Orden der Gelug-pa sollte durch die Ab-
haltung des gemeinsamen «Grossen Gebe-
tes» gefestigt werden.

Anfinglich wurde das «monlam chenmo»
nicht regelmassig durchgefiihrt. Erst der
fiinfte Dalai Lama (1617-1682) verschmolz
das Fest mit den Neujahrsfeierlichkeiten
und fligte es so zu einem sinnvollen Ganzen.
Wegen der engen Verbindung mit dem Neu-
jahrsfest wurde es eine Zeremonie mit reini-
gender Wirkung, eine Zeremonie, die in der
stets kritischen Zeit des Jahresbeginns die
Gotter giinstig stimmen soll, so dass wih-
rend des folgenden Jahres Gliick und Frie-
den unter den Leuten herrscht.

Einmalig war die Wirkung des «monlam
chenmo» auf das politische Leben Tibets:
Wihrend der 2lmonlam-Tage wurden alle
Regierungsbeamten ihrer Amter enthoben.
Die Exekutive lag vollig in den Hidnden der
beiden obersten Monche des Dre-pung-klo-
sters und ihrer Untergebenen. Nach dem
Tode des fiinften Dalai Lama, der mit dieser
Geste die Monche fiir die durch ihn veran-
lasste Einbusse an politischer Macht ver-
sohnen wollte, trieben die Monche zum Teil
grossen Missbrauch mit der ihnen iibertra-
genen Gewalt. Sie unterdriickten die Bevol-
kerung Lhasas und die in die heilige Stadt
gereisten Pilger und verstanden es, in den
drei Wochen des Gebetes grosse Reichtii-
mer anzusammeln, um fiir den Rest ihres
Lebens mit Geld eingedeckt zu sein. Erst der
13. Dalai Lama (1876-1933) machte dieser
«Schreckensherrschafty der Monche wih-
rend des «monlam chenmon» ein Ende.

«Das Grosse Gebet», einst das bedeutendste
Fest Lhasas, wird auch heute noch im indi-
schen Exil alljahrlich im ersten tibetischen
Monat gefeiert. Es beginnt drei oder vier
Tage nach Anbruch des neuen Jahres und
wird im Exil nur noch ungefihr 12 Tage
lang abgehalten. Seit zwei Jahren findet es
im Jo-khang, im Haupttempel des 14. Dalai
Lama in Dharamsala (Nordwestindien),
statt und wird stets von vielen Pilgern und
Monchen besucht, Wie bereits zu Zeiten
des Reformators Tsong-kha-pa hofft man,
durch die Gebete fiir sich und die andern ein
giinstiges Schicksal herbeifiihren zu kon-
nen. Zudem will man betend den zukiinfti-
gen Buddha, Maitreya, veranlassen, bald in
diese leidvolle Welt zu kommen, damiter al-
le Lebewesen vom Leiden befreie und in ho-
here Sphiren geleite, ein Wunsch, der ange-
sichts der heutigen Lage, in welcher sich das
tibetische Volk befindet, besondere Aktua-
litdt besitzt.

13



' Am 15. Tag des ersten Monats nimmt der Dalai
Lama selbst an den Zeremonien des «Grossen Ge-
betesy teil. Am Morgen hiilt er vor dem Haupt-
tempel eine Predigt, zuder Monche und Laien zu-
gelassen sind.

* Am Nachmittag des 15. Tages héilt der Dalai
Lama im Innern des Jo-khang eine besondere Ze-
remonie ab, an der nur die Monche teilnehmen.
Aufdem erhéhten Thron gegeniiber einer Statue
des Buddha sitzt der 14. Dalai Lama, links von
ihm befinden sich Abte verschiedener Kloster, ih-
nen gegeniiber die vier Vorsdinger der Manche
oder die «Zeremonienmeistery (um-dse), denen in
der tibetischen Liturgie eine ganz besondere Be-
deutung zukommt, sind sie es doch, welche — ne-
ben anderen Aufgaben —die heiligen Silben ( man-
tras) mit tiefer Stimme anstimmen und vorsin-
gen, worauf der Chor der Mdnche einfallt.

3 Den Beginn der Zeremonie kiinden zwei Min-
che durch das Blasen von Schnecken-Trompeten
an. Die beiden Mionche stehen auf dem Dach des
Haupttempels, wo sich das «Rad der Lehre» befin-
det, das von einem Reh und einem Einhorn flan-
kiert wird, den zwei Tieren, die — der Legende
nach - als erste die Predigt Buddhas horten, als
Jjener in Benares war.




Y «Lamas und Pilger stauen sich tagein und tag-

aus indichten schwarzen Scharen. Barhéuptig und
barfiissig leiern sie in dauerndem Niederfall ihre
Gebetsschniire ab und driicken Tausende von Ma-
len ihre zerschundenen Stirnen auf die glattge-
schliffenen Steinplatten der Portale . . » schreibt
Ernst Schdfer, der das «<monlam chenmo» in Lhasa
selbst miterleben konnte. Heute im Exil ist es
nicht viel anders: Hunderte von Pilgern reisen je-
weils von den ent ferntesten Gebieten— Ladakh,
Spiti, Nepal, Assam und Siidindien — nach Dha-
ramsala, um am «Grossen Gebet» teilzuhaben und
den gottlichen Segen des Dalai Lama zu empfan-
gen.

* Einer der Hohepunkte des «monlam chenmo»
bildet das jiihrliche Abhalten der Priifingen um
den Geshe-Titel, eine Art Dok torat in Philoso-
phie, Ethik und andern monchischen Disziplinen.
Diese Priifungen werden vor einem Gremium von
hichsten Gelehrten abgehalten, die das Wissen
der Kandidaten beurteilen und am Ende des Ex-
amens entscheiden, ob der Gepriifte den Titel ei-
nes Geshes verdient.

Die Fragen werden den Kandidaten ( aufunserem
Bild die vier sitzenden Monche mit Hut ) ab-
wechslungsweise von verschiedenen Monchen ge-
stellt. Sie kreisen alle um die im Kandjur nieder-
geschriebenen Lehren Buddhas und die im Tand-
Jur enthaltenen dazugehirenden Kommentare.
Der Gepriifte muss versuchen, auf eine bestimmte
Frage hin schnell und genau die entsprechende
Stelle aus dem Kandjur, beziehungsweise dem
Tandjur auswendig aufzusagen, viel Raum fiir ei-
8ene Gedanken und Improvisation ist nicht vor-
handen.

Die Pilger ver folgen diese Diskussionen, die in ih-
rer Endphase dusserst lebhaft sein konnen, mit
viel Anteilnahme, ohne jedoch den Inhalt der Fra-
genund Antworten zu verstehen, da es um alte,
komplizierte Texte geht, deren Sprache dem Lai-
enschwer versténdlich ist. Der Laie kiimmert sich
ohnehin nicht besonders um die k lssterlichen Ze-
remonien und philosophischen Spekulationen der
Ménche, sondern fiihlt sich in der ihm néiherste-
henden mit Magie verbundenen Volksreligion zu
Hause.




% Am 15. Tag des ersten Monats, am ersten Voll-
mondtag, wird das Butter fest gefeiert. Dieses
«Opferfest des Fiinfzehntem» fdillt im Exil mit dem
letzten Tag des «monlam chenmo» zusammen, das
heute nur noch 12 Tage dauert. Das Butterfest,
einst eines der beliebtesten Feste Lhasas, erinnert
an die Wunder Gautama Buddhas in Sravasti

( Nordindien ), wo sich der Erhabene 24 Jahre
lang wiihrend der Regenzeit aufhielt. An 15 auf-
einander folgenden Tagen liess Buddha in Sravasti
—so weiss esdie Legende zu berichten—einen méich-
tigen Baum, Berge und einen grossen See entste-
hen, strahlte einen ungeheuren Glanz in alle Wel-
tenund liess viele Bilder seiner selbst in Gestalt ei-
ner Lotosblume mit tausend Bliitenbliittern er-
scheinen.

Am Butterfest wird der fromme Tibeter an die
Wundertaten Buddhas erinnert, indem er die von
besonders geschulten Monchen aus Butter herge-
stellten Lebensszenen Buddhas bewundert. Er
fiihlt sich beim Anschauen dieser Darstellungen in
seinem Glauben bestiirkt und bestditigt. Die But-
terfiguren sind jedoch nicht nur fiir den Menschen
ein Objekt der Betrachtung. Auch die Gottheiten
sollen sich an der Pracht erfreuen, so dass die
Skulpturen gleichsam als Opfergabe an die Gét-
ter angesehen werden.

Die Butter wird in der Regel zuerst gewdssert und
gereinigt, daraufgeknetet und schliesslich ge-
farbt, indem man ihr pulverisierte Farbstoffe bei-
mengt. Mit Stéibchen und mit den Fingern formt
man aus der so vorbereiteten Butter richtige
Kunstwerke: Blumen, Bilder von Heiligen und
Gottheiten, Szenen aus dem Leben Heiliger, sym-
bolhafte Darstellungen wie die acht Gliickszei-
chen, die sieben Kostbarkeiten und vieles anderes
mehr. Die Figuren werden auf einem aus Gersten-
mehl geformten Hintergrund oder einem Blech
befestigt und in einer grossen Prozession in den
Haupttempel getragen, wo sie vorne zu beiden
Seiten der grossen Buddhastatue aufgestellt wer-
den. In Tibet wurden die Butterfiguren nicht nur
im Haupttempel sondern auch entlang des heili-
geninneren Weges um den Tempel ausgestellt. Im
Exil beschrdankt man sich der kleinen zur Verfii-
gung stehenden Geldmittel wegen auf das Aus-
schmiicken des Tempels.

Die schonsten und préichtigsten Butterdarstellun-
gen werden im Exil von Mdnchen der tantrischen
Schulen in Dalhousie in Nordindien hergestellr,
deren Stammk lister die nahe von Lhasa stehen-
den Gyud-me und Gyud-to-Kloster sind.

16




	Monlam chenmo - das Grosse Gebet

