
Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz

Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 81 (1972)

Heft: 5

Artikel: Religion, ein Schutz gegen Entwurzelung

Autor: Ott-Marti, Anna Elisabeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-974438

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-974438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religion, ein Schutz gegen Entwurzelung
Dr Anna Elisabeth Ott-Marti

Alle Verhaltensweisen, die mit der Religion
in Beziehung stehen, haben sich in den zehn
Jahren Emigration weniger gewandelt als
die profanen Die Religion ist den meisten
Tibetern ein Schutz gegen Entwurzelung
Wenigstens im Gebet und in frommer
Versenkung, in der Darbringung von Opfern
und im Empfangen von gesegneter Speise
fühlen sie sich noch geborgen
Als sie sich auf die Flucht begaben, nahmen
selbst viele Laien mehr heilige Gegenstande
mit als rem praktische, lebensnotwendige
Teils taten sie dies aus alter Gewohnheit,
teils, weil sie ahnten, dass diese Dinge ihnen
ein Gefühl von Schutz und Geborgenheit
geben wurden So trug jeder Flüchtling auf
sich, was er brauchte, um irgendwo seinen
Gottesdienst zu verrichten
Gau (gahu, spr gau) sind kleine, aus Silber
getriebene Kastchen Frauen tragen sie in
viereckiger Form wie ein Schmuckstuck auf
ihrer Brust Sie sind mit Filigranarbeiten
und Türkisen reich besetzt und angeblich
häufig mit Reliquien, Gebetstexten oder
Bildnissen gefüllt Ihre grosse Öse erlaubt,
dass man sie uberecks an ein Halsband
hangt An diesem sind grosse, unregelmassi-
ge, gerundete Stucke Türkis (gyu), Onyx
(gzi, spr gs'i), Bernstein (spos-shel, spr po-
schel) oder Korallen (byu-ru, spr dschu-ru)
aufgereiht Neuerdings werden auch billigere,

m Indien angefertigte Imitationen dieser
Gau getragen und unter Umstanden den
alten vorgezogen
Grossere solche Reliquianen sind manchmal

rund oder sehen einem kleinen Tempel
ahnlich In der Mitte ist das Bild eines Buddhas

oder eines Dalai Lamas eingelassen,
oft ist es eine kolorierte Fotografie des Dalai
Lamas als Kind Diese Gau befinden sich in
einem schon bestickten Seidenfutteral mit
einem Deckel, der rasch geöffnet werden
kann, wenn der tragbare Kleinaltar
gebraucht wird Heute hangt ihn der Tibeter
nicht mehr um, wenn er auf Reisen geht,
sondern er stellt ihn auf den Hausaltar Am
5 November 1968 wurden einige ins Gonpa
gebracht und dort in einem grossen, speziel¬

len Gottesdienst (rab-gans, spr rab-ne)
durch eine Schnur mit dem Buddhabild
verbunden und von den hohen Lehrern des Dalai

Lamas gesegnet
Auch RoUbilder, Gebetsmuhlen und
Gebetzahlschnure, die dem katholischen Rosenkranz

gleichen, wurden von Laien
mitgenommen und sind hier jeden Tag in
Gebrauch Besonders die alten Menschen
beschäftigen sich dauernd mit den Gebetzahlschnuren

Bei solchen Gegenstanden
suchen sie Trost und innern Halt Von ihnen
erhoffen sie sich Schutz gegen ihre
Entwurzelungsdepression Ein Laie brachte 100

kleine messingene Butterlampchen in die
Schweiz und schenkte sie dem Tibet-Insti-
tut Wasserschalen, die noch immer jeden
Morgen frisch gefüllt auf jeden Hausaltar
gestellt werden, stammen selten aus Tibet
Zu diesem Zwecke kauft man heute billige
Glasschalen in einem Warenhaus
Geistliche nahmen zusätzlich eine ganze
Ausrüstung an Kultgegenstanden mit, weil
das die heiligsten Dinge waren, die es zu retten

galt
Von Mönchen, denen Lasttiere zur Verfugung

standen, wurden noch heilige Bucher,
kleine Statuen, kostbare Altardecken und
anderer Altarschmuck gerettet Weitere
Gegenstande, welche die Altare in jeder Tibeter

Stube und im Gon-pa zieren, werden von
Mönchen und Laien im Asylland hergestellt

Opfergaben (gtor-ma, spr tor-ma) wurden
in Tibet aus Tsam-pa und Butter geknetet
Hier hat man entdeckt, dass aus Plastilin
dauerhaftere Ornamente geformt werden
können Deshalb verwendet man jetzt nur
noch fur die kegel- und birnenförmigen
Gebilde, die zur Meditation dienen, danach
gesegnet und zum Essen ausgeteilt werden,
wirklich Butter und Mehl Am 6 und
13 Oktober 1968 waren sie stellenweise mit
Konfitüre rot gefärbt In Tibet hatte man
die dazu verwendete Farbe aus Wurzeln
gewonnen Am 29 September und am
12 November 1968 wurden gewürzte But
ter-Mehl-Kugeln (ts he-ril spr tshe-ril)

ausgeteilt Noch immer ist es von grosser
Wichtigkeit, dass jeder von der geheiligten
Nahrung mit nach Hause nimmt, und mir
wurde nahegelegt, allen meinen
Familienmitgliedern von den ausgeteilten Butterfiguren,

den Fruchten, Nüssen und Biskuits zu
essen zu geben, damit sie des Segens teilhaftig

wurden
Ebenfalls in der Schweiz hergestellt werden
gezeichnete und gemalte Mandala (dkyil-
hkhor, spr kyil-khor) und symbolische Bilder

(tsa-li) Einer der Ministranten im
Gottesdienst beherrscht diese Kunst mit ihren
komplizierten Regeln besonders gut Er ist

ein Geistlicher, der sich so stark assimiliert
hat, dass er im Alltag kaum von einem
Europaer zu unterscheiden ist Er will jedoch
die ihm wesentlich scheinenden Elemente
seiner Kultur bewusst erhalten und weiterleiten

Die Gottesdienste wollen mit ihren Meditationen

und Ritualen bewirken, dass das im
Kosmos allgegenwärtige Heilige in alles
Irdische, Weltliche eindringen könne Dieses

Wirken des Guten kann jedoch auf mannigfaltige

Weise vollzogen werden Es nimmt je
nach Jahresfest oder Gelegenheit eine andere

Form an Rein ausserlich und oberflächlich

gesehen, muten uns die Gottesdienste
nicht so fremdartig an, wie wir es erwartet
haben mögen Die zum Teil gesungenen
Texte, das Antworten der Gemeinde, die
dem christlichen Rosenkranz ähnlich
sehenden Gebetzahlschnure und das Austeilen

von geweihtem Wasser, von Tee und

Speise, das an unsere Kommunion erinnert,
konnten irrtümlicherweise den Eindruck
erwecken, dass gewisse gemeinsame Zuge
zwischen der christlichen und der buddhistischen

Religion bestunden Dieser erste
Eindruck verschwindet bald, wenn wir uns mit
den Ritualen naher befassen
An diesen Gottesdiensten nehmen die ganzen

Familien teil Wahrend der bis zu vier
Stunden dauernden Kulte sitzen Manner
und Frauen, alte und junge, kunterbunt
gemischt, mit gekreuzten Beinen am Boden

Nur fur die Mönche besteht je nach Art der

12



Gottesdienste eine bestimmte Sitzordnung
Frauen und Manner hüten und trösten
Kleinkinder Wenn möglich werden sie m
den Schlaf gewiegt Ab und zu werden Kinder

über die Kopfe weg von Arm zu Arm
gereicht, wenn sie hinaus müssen Den
Säuglingen reichen die Mutter die Brust, sobald
sie schreien Viele Tibeterinnen stillen auch
in der Schweiz gut drei Jahre lang Manche
Frauen zeigen aber plötzlich eine Scham,
dies in der Öffentlichkeit, besonders vor
Europaern, zu tun und bringen daher eine
Saugflasche mit, die häufig gesusstes
Mineralwasser enthalt
Die meisten Tibeter sind wahrend dieser
Gottesdienste fur unsere Begriffe sehr frei
und natürlich Sie lachen und schwatzen
zwischen den meditativen Phasen Die Kinder

sind manchmal unaufmerksam, wie
europaische Kinder es waren Hingegen fiel

mir auf, dass sich einige junge Burschen, die

im Alltag die schweizerischen «Halbstarken»

imitieren, im Kult ganz anders benehmen

als sonst Sie schienen sich nachhaltiger
und intensiver in Gebet und Meditation zu
vertiefen als jene, die sich langsamer an die
Verhaltensweise ihrer Schul- oder Arbeits-
kameraden anpassen und dadurch immer
ausgeglichener und tibetischer wirken Ich
vermute, dass wahrend des Gottesdienstes
die Schuldgefühle starker werden, weil die

Jugendlichen den Tibeter in sich verleugnen,

und dass diese Anwandlung von
Frömmigkeit echte Versuche sind, diese Schuld
gutzumachen und sich wieder als Tibeter zu
benehmen
Die Mädchen geben sich im Gottesdienst
konservativer als der Grossteil der
Burschen Sie fugen sich möglichst unauffällig
und andachtig ein, ohne dass sie den
Eindruck erwecken, sich dabei besondere Muhe

geben zu müssen Sie tragen die tibetischen

Festkleider auf völlig natürliche Weise

und fühlen sich offensichtlich wohl darin
Ausserlich ist eine Anpassung an die
Europäerinnen in den Gottesdiensten höchstens
daran zu sehen, dass die jungen Tibeterinnen

ihre Haare nicht wie die alteren Frauen
in Zopfe flechten, dass sie neben tibetischem
auch europaischen Schmuck tragen und
diskret ein wenig Schminke auflegen
Ich konnte nicht erfragen, ob das uns völlig
naturlich scheinende Verhalten im Gottesdienst

in Tibet anders gewesen war und eine
Lockerung des frommen Gebarens
darstellt, weil der Wandel von Verhaltensweisen

selten zum Bewusstsein kommt und von
den Tibetern selber weder wahrgenommen
noch zugegeben wird Monlam

chenmo - das
Grosse Gebet
Martin Brauen

Die Einfuhrung des «monlam chenmo»
(Grosses Gebet) geht auf den berühmten
tibetischen Reformator Tsong-kha-pa
zurück Im selben Jahre, als er das spater
berühmt gewordene Kloster Gan-den gründete

(1407), rief er die Mönche semes Ordens
(Gelug-pa) zum ersten Mal zum «monlam
chenmo» zusammen Dieser eben gegründete

Orden der Gelug-pa sollte durch die
Abhaltung des gemeinsamen «Grossen Gebetes»

gefestigt werden
Anfanglich wurde das «monlam chenmo»
nicht regelmassig durchgeführt Erst der
fünfte Dalai Lama (1617 1682) verschmolz
das Fest mit den Neujahrsfeierlichkeiten
und fugte es so zu einem sinnvollen Ganzen
Wegen der engen Verbindung mit dem
Neujahrsfest wurde es eine Zeremonie mit
reinigender Wirkung, eine Zeremonie, die in der
stets kritischen Zeit des Jahresbeginns die
Gotter gunstig stimmen soll, so dass wahrend

des folgenden Jahres Gluck und Frieden

unter den Leuten herrscht

Einmalig war die Wirkung des «monlam
chenmo» auf das politische Leben Tibets
Wahrend der 21monlam-Tage wurden alle
Regierungsbeamten ihrer Amter enthoben
Die Exekutive lag völlig in den Händen der
beiden obersten Mönche des Dre-pung-klo-
sters und ihrer Untergebenen Nach dem
Tode des fünften Dalai Lama, der mit dieser
Geste die Mönche fur die durch ihn veranlasste

Einbusse an politischer Macht
versöhnen wollte, trieben die Mönche zum Teil
grossen Missbrauch mit der ihnen übertragenen

Gewalt Sie unterdruckten die
Bevölkerung Lhasas und die in die heilige Stadt
gereisten Pilger und verstanden es, in den
drei Wochen des Gebetes grosse Reichtumer

anzusammeln, um fur den Rest ihres
Lebens mit Geld eingedeckt zu sein Erst der
13 Dalai Lama (1876 1933) machte dieser
«Schreckensherrschaft» der Mönche wahrend

des «monlam chenmo» ein Ende
«Das Grosse Gebet», einst das bedeutendste
Fest Lhasas, wird auch heute noch im
indischen Exil alljährlich im ersten tibetischen
Monat gefeiert Es beginnt drei oder vier
Tage nach Anbruch des neuen Jahres und
wird im Exil nur noch ungefähr 12 Tage
lang abgehalten Seit zwei Jahren findet es

im Jo-khang, im Haupttempel des 14 Dalai
Lama in Dharamsala (Nordwestindien),
statt und wird stets von vielen Pilgern und
Mönchen besucht Wie bereits zu Zeiten
des Reformators Tsong-kha-pa hofft man,
durch die Gebete fur sich und die andern ein
gunstiges Schicksal herbeifuhren zu können

Zudem will man betend den zukunftigen

Buddha, Maitreya, veranlassen, bald in
diese leidvolle Welt zu kommen, damit er alle

Lebewesen vom Leiden befreie und in
höhere Sphären geleite, ein Wunsch, der
angesichts der heutigen Lage, m welcher sich das
tibetische Volk befindet, besondere Aktualität

besitzt

13


	Religion, ein Schutz gegen Entwurzelung

