Zeitschrift: Das Schweizerische Rote Kreuz
Herausgeber: Schweizerisches Rotes Kreuz

Band: 81 (1972)

Heft: 5

Artikel: Religion, ein Schutz gegen Entwurzelung
Autor: Ott-Marti, Anna Elisabeth

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-974438

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-974438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Religion, ein Schutz gegen Entwurzelung

Dr. Anna Elisabeth Ott-Marti

Alle Verhaltensweisen, die mit der Religion
in Beziehung stehen, haben sich in den zehn
Jahren Emigration weniger gewandelt als
die profanen. Die Religion ist den meisten
Tibetern ein Schutz gegen Entwurzelung.
Wenigstens im Gebet und in frommer Ver-
senkung, in der Darbringung von Opfern
und im Empfangen von gesegneter Speise
fiihlen sie sich noch geborgen.

Als sie sich auf die Flucht begaben, nahmen
selbst viele Laien mehr heilige Gegenstiande
mit als rein praktische, lebensnotwendige.
Teils taten sie dies aus alter Gewohnheit,
teils, weil sie ahnten, dass diese Dinge ihnen
ein Gefiihl von Schutz und Geborgenheit
geben wiirden. So trug jeder Fliichtling auf
sich, was er brauchte, um irgendwo seinen
Gottesdienst zu verrichten.

Gau (gahu, spr. gau) sind kleine, aus Silber
getriebene Kistchen. Frauen tragen sie in
viereckiger Form wie ein Schmuckstiick auf
ihrer Brust. Sie sind mit Filigranarbeiten
und Tiirkisen reich besetzt und angeblich
haufig mit Reliquien, Gebetstexten oder
Bildnissen gefiillt. Ihre grosse Ose erlaubt,
dass man sie iliberecks an ein Halsband
hédngt. An diesem sind grosse, unregelméssi-
ge, gerundete Stiicke Tirkis (gyu), Onyx
(gzi, spr. gs’i), Bernstein (spos-shel, spr. po-
schel) oder Korallen (byu-ru, spr. dschu-ru)
aufgereiht. Neuerdings werden auch billige-
re, in Indien angefertigte Imitationen dieser
Gau getragen und unter Umstinden den al-
ten vorgezogen.

Grossere solche Reliquiarien sind manch-
mal rund oder sehen einem kleinen Tempel
dhnlich. In der Mitte ist das Bild eines Bud-
dhas oder eines Dalai Lamas eingelassen;
oft ist es eine kolorierte Fotografie des Dalai
Lamas als Kind. Diese Gau befinden sich in
einem schon bestickten Seidenfutteral mit
einem Deckel, der rasch geoffnet werden
kann, wenn der tragbare Kleinaltar ge-
braucht wird. Heute hiangt ihn der Tibeter
nicht mehr um, wenn er auf Reisen geht,
sondern er stellt ihn auf den Hausaltar. Am
5. November 1968 wurden einige ins Gonpa
gebracht und dort in einem grossen, speziel-

12

len Gottesdienst (rab-gans, spr. rab-n¢)
durch eine Schnur mit dem Buddhabild ver-
bunden und von den hohen Lehrern des Da-
lai Lamas gesegnet.

Auch Rollbilder, Gebetsmiihlen und Gebet-
zdhlschniire, die dem katholischen Rosen-
kranz gleichen, wurden von Laien mitge-
nommen und sind hier jeden Tag in Ge-
brauch. Besonders die alten Menschen be-
schiftigen sich dauernd mit den Gebetzihl-
schniiren. Bei solchen Gegenstanden su-
chen sie Trost und innern Halt. Von ihnen
erhoffen sie sich Schutz gegen ihre Entwur-
zelungsdepression. Ein Laie brachte 100
kleine messingene Butterlimpchen in die
Schweiz und schenkte sie dem Tibet-Insti-
tut. Wasserschalen, die noch immer jeden
Morgen frisch gefiillt auf jeden Hausaltar
gestellt werden, stammen selten aus Tibet.
Zu diesem Zwecke kauft man heute billige
Glasschalen in einem Warenhaus.
Geistliche nahmen zusitzlich eine ganze
Ausriistung an Kultgegenstinden mit, weil
das die heiligsten Dinge waren, die es zu ret-
ten galt . . .

Von Monchen, denen Lasttiere zur Verfii-
gung standen, wurden noch heilige Biicher,
kleine Statuen, kostbare Altardecken und
anderer Altarschmuck gerettet. Weitere Ge-
genstidnde, welche die Altire in jeder Tibe-
ter Stube und im GoOn-pa zieren, werden von
Monchen und Laien im Asylland herge-
stellt.

Opfergaben (gtor-ma, spr. tor-ma) wurden
in Tibet aus Tsam-pa und Butter geknetet.
Hier hat man entdeckt, dass aus Plastilin
dauerhaftere Ornamente geformt werden
konnen. Deshalb verwendet man jetzt nur
noch fiir die kegel- und birnenformigen Ge-
bilde, die zur Meditation dienen, danach ge-
segnet und zum Essen ausgeteilt werden,
wirklich Butter und Mehl. Am 6. und
13. Oktober 1968 waren sie stellenweise mit
Konfitiire rot gefiarbt. In Tibet hatte man
die dazu verwendete Farbe aus Wurzeln ge-
wonnen. Am 29. September und am
12. November 1968 wurden gewlirzte But-
ter-Mehl-Kugeln  (ts’he-ril, spr. tshe-ril)

ausgeteilt. Noch immer ist es von grosser
Wichtigkeit, dass jeder von der geheiligten
Nahrung mit nach Hause nimmt, und mir
wurde nahegelegt, allen meinen Familien-
mitgliedern von den ausgeteilten Butterfigu-
ren, den Friichten, Nissen und Biskuits zu
essen zu geben, damit sie des Segens teilhaf-
tig wiirden . . .

Ebenfalls in der Schweiz hergestellt werden
gezeichnete und gemalte Mandala (dkyil-
hkhor, spr. kyil-khor) und symbolische Bil-
der (tsa-1i). Einer der Ministranten im Got-
tesdienst beherrscht diese Kunst mit ihren
komplizierten Regeln besonders gut. Er ist
ein Geistlicher, der sich so stark assimiliert
hat, dass er im Alltag kaum von einem Eu-
ropder zu unterscheiden ist. Er will jedoch
die ihm wesentlich scheinenden Elemente
seiner Kultur bewusst erhalten und weiter-
leiten.

Die Gottesdienste wollen mit ihren Medita-
tionen und Ritualen bewirken, dass das im
Kosmos allgegenwirtige Heilige in alles Ir-
dische, Weltliche eindringen konne. Dieses
Wirken des Guten kann jedoch auf mannig-
faltige Weise vollzogen werden. Es nimmt je
nach Jahresfest oder Gelegenheit eine ande-
re Form an. Rein dusserlich und oberflich-
lich gesehen, muten uns die Gottesdienste
nicht so fremdartig an, wie wir es erwartet
haben mogen. Die zum Teil gesungenen
Texte, das Antworten der Gemeinde, die
dem christlichen Rosenkranz dhnlich se-
henden Gebetzihlschniire und das Austei-
len von geweihtem Wasser, von Tee und
Speise, das an unsere Kommunion erinnert,
konnten irrtiitmlicherweise den Eindruck er-
wecken, dass gewisse gemeinsame Ziige zwi-
schen der christlichen und der buddhisti-
schen Religion bestiinden. Dieser erste Ein-
druck verschwindet bald, wenn wir uns mit
den Ritualen ndher befassen.

An diesen Gottesdiensten nehmen die gan-
zen Familien teil. Wihrend der bis zu vier
Stunden dauernden Kulte sitzen Mdnner
und Frauen, alte und junge, kunterbunt ge-
mischt, mit gekreuzten Beinen am Boden.
Nur fiir die Ménche besteht je nach Art der



Gottesdienste eine bestimmte Sitzordnung.
Frauen und Mainner hiiten und trdsten
Kleinkinder. Wenn moglich werden sie in
den Schlaf gewiegt. Ab und zu werden Kin-
der iiber die Kopfe weg von Arm zu Arm ge-
reicht, wenn sie hinaus miissen. Den Siug-
lingen reichen die Miitter die Brust, sobald
sie schreien. Viele Tibeterinnen stillen auch
in der Schweiz gut drei Jahre lang. Manche
Frauen zeigen aber plotzlich eine Scham,
dies in der Offentlichkeit, besonders vor Eu-
ropdern, zu tun und bringen daher eine
Saugflasche mit, die haufig gesiisstes Mine-
ralwasser enthélt.

Die meisten Tibeter sind wihrend dieser
Gottesdienste fiir unsere Begriffe sehr frei
und natiirlich. Sie lachen und schwatzen
zwischen den meditativen Phasen. Die Kin-
der sind manchmal unaufmerksam, wie eu-
ropdische Kinder es wiren. Hingegen fiel
mir auf, dass sich einige junge Burschen, die
im Alltag die schweizerischen «Halbstar-
ken» imitieren, im Kult ganz anders beneh-
men als sonst. Sie schienen sich nachhaltiger
und intensiver in Gebet und Meditation zu
vertiefen als jene, die sich langsamer an die
Verhaltensweise ihrer Schul- oder Arbeits-
kameraden anpassen und dadurch immer
ausgeglichener und tibetischer wirken. Ich
vermute, dass wiahrend des Gottesdienstes
die Schuldgefiihle stirker werden, weil die
Jugendlichen den Tibeter in sich verleug-
nen, und dass diese Anwandlung von From-
migkeit echte Versuche sind, diese Schuld
gutzumachen und sich wieder als Tibeter zu
benehmen.

Die Médchen geben sich im Gottesdienst
konservativer als der Grossteil der Bur-
schen. Sie fligen sich moglichst unauffallig
und andichtig ein, ohne dass sie den Ein-
druck erwecken, sich dabei besondere Mii-
he geben zu miissen. Sie tragen die tibeti-
schen Festkleider auf vollig natlirliche Wei-
se und fiihlen sich offensichtlich wohl darin.
Ausserlich ist eine Anpassung an die Euro-
pderinnen in den Gottesdiensten hochstens
daran zu sehen, dass die jungen Tibeterin-
nen ihre Haare nicht wie die dlteren Frauen
in Zpfe flechten, dass sie neben tibetischem
auch européischen Schmuck tragen und dis-
kret ein wenig Schminke auflegen.

Ich konnte nicht erfragen, ob das uns vollig
natiirlich scheinende Verhalten im Gottes-
dienst in Tibet anders gewesen war und eine
Lockerung des frommen Gebarens dar-
stellt, weil der Wandel von Verhaltenswei-
sen selten zum Bewusstsein kommt und von
den Tibetern selber weder wahrgenommen
noch zugegeben wird.

Monlam
chenmo - das
Grosse Gebet

Martin Brauen

Die Einfithrung des «monlam chenmo»
(Grosses Gebet) geht auf den beriihmten ti-
betischen Reformator Tsong-kha-pa zu-
riick. Im selben Jahre, als er das spéter be-
rithmt gewordene Kloster Gan-den griinde-
te (1407), rief er die Monche seines Ordens
(Gelug-pa) zum ersten Mal zum «monlam
chenmon zusammen. Dieser eben gegriinde-
te Orden der Gelug-pa sollte durch die Ab-
haltung des gemeinsamen «Grossen Gebe-
tes» gefestigt werden.

Anfinglich wurde das «monlam chenmo»
nicht regelmassig durchgefiihrt. Erst der
fiinfte Dalai Lama (1617-1682) verschmolz
das Fest mit den Neujahrsfeierlichkeiten
und fligte es so zu einem sinnvollen Ganzen.
Wegen der engen Verbindung mit dem Neu-
jahrsfest wurde es eine Zeremonie mit reini-
gender Wirkung, eine Zeremonie, die in der
stets kritischen Zeit des Jahresbeginns die
Gotter giinstig stimmen soll, so dass wih-
rend des folgenden Jahres Gliick und Frie-
den unter den Leuten herrscht.

Einmalig war die Wirkung des «monlam
chenmo» auf das politische Leben Tibets:
Wihrend der 2lmonlam-Tage wurden alle
Regierungsbeamten ihrer Amter enthoben.
Die Exekutive lag vollig in den Hidnden der
beiden obersten Monche des Dre-pung-klo-
sters und ihrer Untergebenen. Nach dem
Tode des fiinften Dalai Lama, der mit dieser
Geste die Monche fiir die durch ihn veran-
lasste Einbusse an politischer Macht ver-
sohnen wollte, trieben die Monche zum Teil
grossen Missbrauch mit der ihnen iibertra-
genen Gewalt. Sie unterdriickten die Bevol-
kerung Lhasas und die in die heilige Stadt
gereisten Pilger und verstanden es, in den
drei Wochen des Gebetes grosse Reichtii-
mer anzusammeln, um fiir den Rest ihres
Lebens mit Geld eingedeckt zu sein. Erst der
13. Dalai Lama (1876-1933) machte dieser
«Schreckensherrschafty der Monche wih-
rend des «monlam chenmon» ein Ende.

«Das Grosse Gebet», einst das bedeutendste
Fest Lhasas, wird auch heute noch im indi-
schen Exil alljahrlich im ersten tibetischen
Monat gefeiert. Es beginnt drei oder vier
Tage nach Anbruch des neuen Jahres und
wird im Exil nur noch ungefihr 12 Tage
lang abgehalten. Seit zwei Jahren findet es
im Jo-khang, im Haupttempel des 14. Dalai
Lama in Dharamsala (Nordwestindien),
statt und wird stets von vielen Pilgern und
Monchen besucht, Wie bereits zu Zeiten
des Reformators Tsong-kha-pa hofft man,
durch die Gebete fiir sich und die andern ein
giinstiges Schicksal herbeifiihren zu kon-
nen. Zudem will man betend den zukiinfti-
gen Buddha, Maitreya, veranlassen, bald in
diese leidvolle Welt zu kommen, damiter al-
le Lebewesen vom Leiden befreie und in ho-
here Sphiren geleite, ein Wunsch, der ange-
sichts der heutigen Lage, in welcher sich das
tibetische Volk befindet, besondere Aktua-
litdt besitzt.

13



	Religion, ein Schutz gegen Entwurzelung

